
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2006)

Heft: 37: Literatur & Wissen(schaft) = Littérature et savoirs = Literature &
sciences

Artikel: Le mythe littéraire : une autre approche - une approche de l'autre?

Autor: Racine, Romain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romain Racine

Le Mythe littéraire

Une autre approche - une approche de l'Autre?

omment circonscrire le mythe en littérature? Peut-on
saisir le mythe, ce Protée littéraire, par une définition?
Pour ce faire, à la fin des années soixante, on a eu

l'idée de le distinguer du thème (cf. Albouy),1 et une bonne
décennie plus tard, celle de mettre en avant sa littérarité (cf.
Sellier).2 Ensuite, on s'est mis à analyser sa présence dans le
texte (cf. Brunei).3 Tous ces efforts successifs et conjugés ont
fait avancer décisivement les recherches sur le mythe litté-

À y regarder de plus près, l'ensemble des recherches reposent

sur une approche que nous qualifierons d'idéaliste et de
déductive. Idéaliste car on attache au mythe l'idée d'une
structure minimale ("un scénario minimum"),4 dont le "noyau
mythologique, ou mieux [le] patron (pattern) mythique" se

compose de mythèmes, "les plus petites unités sémantiques"?
du mythe. Le travail du chercheur consiste alors à isoler ces
invariants pour édifier la structure idéale, laquelle permettra
par la suite d'apprécier les particularités de chaque œuvre.
Dans cette optique, il y a évidemment profit à posséder une
des premières apparitions du mythe en raison de sa proximité
avec cette mini-structure originelle. Déductive aussi (et ce se-

1 Pierre Albouy, Mythes et mythologies dans la littérature française, Paris,
A. Colin, 1969.

2 Philippe Sellier, "Qu'est-ce qu'un mythe littéraire?", Littérature, (55)
1984, p. 112-126.

3 Pierre Brunei, Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, Puf, 1992.
4 Daniel-Henri Pageaux, La Littérature générale et comparée, Paris, A. Co¬

lin, 1994, p. 111.
5 Gilbert Durand, Introduction à la mythodologie. Mythes et sociétés, Paris,

Albin Michel, 1996, p. 194 et p. 184.

à MM. Pierre Brunei et Karl Pestalozzi

ratre.



262 Romain Racine

rait notre second qualificatif) car cette méthode s'appuie sur
les concepts d'imitation et de répétition, puisque la
reconstruction virtuelle du mythe originel sert de parangon aux
variantes qui en dérivent. En d'autres termes, si le mythe
originel (ou sa première manifestation) forme le thème musical,
toutes les productions ultérieures en représentent les répétitions

et les variations. Cette approche est magistralement
présentée par Manfred Fuhrmann dans sa contribution au
colloque de Bielefeld "Mythos als Wiederholung in der
griechischen Tragödie und im Drama des 20. Jahrhunderts".6
Il établit le "Prinzip der variierenden Wiederholung" - "principe

de répétition variable" qui lui semble inhérent au mythe
et régir son fonctionnement. Après avoir identifié les textes
fondateurs, appartenant à l'ère antique, le chercheur repère
dans l'histoire littéraire leurs retours et leurs variations afin de
nous retracer, en un aperçu assez complet, l'évolution des
mythes jusqu'à nos jours, avec ceux d'Antigone et d'Électre à

l'appui.
Mais, à cette conception idéaliste et déductive du mythe

littéraire, tributaire d'un modèle abstrait et privilégiant le texte
"père", s'oppose une voix qui démontre l'aporie d'une telle
démarche. Nous voulons parler de Peter Szondi qui, lors de
ce colloque, conteste vivement la théorie de Manfred
Fuhrmann. 7 Cinq ans plus tard, il raffermit sa position critique
dans "Der Mythos im modernen Drama".8

Guidé par ses connaissances approfondies du théâtre
moderne,?1 Peter Szondi rejette le concept de répétition et
variation. Il considère que si l'on souhaite approcher du mythe,

sans négliger le substrat poétique ni le contexte

6 Dans Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel: Probleme der Mythen¬
rezeption, München, Fink, 1971, 1990, p. 121-143. Ce colloque, organisé
par l'équipe de recherche "Poetik und Hermeneutik", eut lieu du 9 au
13 sept. 1968.

7 Szondi intervient dans la deuxième discussion {Terror und Spiel, p. 549-
578).

8 Peter Szondi, "Der Mythos im modernen Drama und das Epische Thea¬
ter. Ein Nachtrag zur Theorie des modernen Dramas", dans Lektüren
und Lektionen. Versuche über Literatur, Literaturtheorie und Literatursoziologie,

Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1973, p. 185—191.

9 Cf. Peter Szondi, Theorie des modernen Dramas (1880-1950), Frankfurt
a. M., Suhrkamp, 1963/65.



Le Mythe littéraire 263

historique, il est fâcheux de le réduire à une interprétation
essentiellement formelle, comme c'est le cas pour la répétition
et la variation. Contre la répétition, Szondi s'en rapporte aux
pièces de Racine:

Das Strukturprinzip der Dramen des 20. Jahrhunderts, in denen
mythologische Stoffe neu gefaßt werden, ist nicht die Wiederholung. Das zeigt
schon die Beobachtung, daß z. B. Racines Phèdre keine andere Struktur
aufweist als sein Bajazet, dessen Handlung der zeitgenössischen
Geschichte entnommen ist. Die Struktur des klassizistischen Dramas hängt
ebenso wenig wie die des modernen davon ab, ob sein Stoff der Mythologie

entstammt oder nicht.

Au XXe siècle, le principe structural des pièces de théâtre qui mettent en
scène des matières mythologiques n'est pas la répétition. La preuve en
est que p. ex. Phèdre de Racine n'a pas une autre structure que Bajazet
dont la matière est tirée de l'Histoire contemporaine. La structure du
théâtre classique, tout autant que celle du théâtre moderne, ne dépend
pas de ce que la matière est tirée ou pas de la mythologie.10

Le mythe ne détermine donc pas la structure de la pièce mais
c'est à l'inverse la forme qu'aura prise la matière mythologique

qui conditionne son apparition. Et comme la forme n'est
plus normative de nos jours, il est nécessaire d'étudier chaque
texte et son contexte afin d'établir les conditions et les raisons
de son actualisation.

L'idée de thème et variation, liée à celle de répétition,
serait tout aussi inappropriée. Pour l'illustrer, Peter Szondi
prend comme exemple La Guerre de Troie n 'aura pas lieu de
Jean Giraudoux. D'après lui, la pièce ne varie pas le récit
homérique car elle ne répète pas la guerre de Troie ni ne
manifeste l'effort d'éviter son retour. Située en amont de
l'Iliade, elle démontre, en revanche, que la guerre aurait pu
être évitée. En matière de mythe littéraire, la première apparition,

l'originel, le tema musical, ne peut donc exister: "Denn
der Mythos [...] ist schon bei seinem ersten Auftreten Variation"

- "car le mythe [...] est variation dès sa première
apparition".11 Si toutefois il était encore utile de parler de
variation, on se trouverait plutôt en présence de variazioni

]0 Peter Szondi, "Der Mythos im modernen Drama", op. cit., p. 185

il Ibid., p. 190.



264 Romain Racine

senza tema, étant donné que chaque nouvelle apparition d'un
mythe s'appuie sur d'autres qui la précèdent mais parmi
lesquelles on trouve rarement la plus ancienne. Szondi explique:

Der Amphitryon 38 mag von Giraudoux für die 38. Variation des Am-
phitryon-Themas gehalten worden sein, aber was er variiert, ist nicht die
Sage von der Geburt des Herakles, wie sie zuerst in der Odyssee und in
der Ilias festgehalten ist, sondern andere Variationen: die von Molière
und von Kleist.

Amphitryon 38, bien que sans doute considéré par Giraudoux comme la
trente-huitième variation du thème d'Amphitryon, ne reprend pas le récit

de la naissance d'Hercule comme VOdyssée et l'Iliade l'ont fixé pour
la première fois, mais d'autres variations: celles de Molière et de Kleist.12

Le comparatiste conclut sa critique en remarquant que les
différentes apparitions du mythe d'Électre dans la littérature
pourraient être corrélées entre elles de la même façon que les
diverses représentations du sacrifice d'Isaac en peinture. Dans
les deux cas, ce n'est pas l'œuvre qui est la simple répétition
et variation d'une œuvre précédente (et donc une sorte
d'imitation), mais c'est l'artiste qui reprend une matière
mythologique pour lui donner corps et structure. La répétition se
rencontrerait, conséquemment, dans le geste de puiser dans le
même complexe mythologique plutôt que dans l'œuvre elle-
même:

Rembrandts Gemälde und Giraudoux' Drama sind nicht der Ort einer
Wiederholung, sie stellen zum wiederholten Male etwas dar.

Le tableau de Rembrandt et la pièce de Giraudoux ne sont pas le lieu
d'une répétition, mais ils représentent à nouveau une matière. G

Afin de sortir de cette impasse de la répétition et de la variation,

Peter Szondi propose d'analyser le mythe littéraire en se

reportant au système de signes de Saussure, du moins en ce
qui concerne les mécanismes de son actualisation et les
impacts de son apparition. Tel un signe, le mythe se divise en
deux parties: le "récit" qu'on découvre (correspond au
signifiant), et les significations qu'on lui attribue (correspond au

12 Ibid.
13 Ibid.



Le Mythe littéraire 265

signifié). Le poète, de son côté, qui voudra actualiser une
matière mythologique devra trouver une nouvelle signification
(donc un nouveau signifié) et en même temps créer un
nouveau "récit" (donc un nouveau signifiant). Szondi exemplifie
sa conception moyennant le mythe d'Amphitryon:

Auszugehen wäre davon, daß jeder Stoff einen Fall von Mehrdeutigkeit
darstellt, wobei als signifiant z. B. die Handlung des Plautinischen
Amphitruo, als die verschiedenen signifiés die in den verschiedenen
Interpretationen ihm zugeschriebenen Bedeutungen aufzufassen wären.
Im Gegensatz zu dem literarischen Normalfall, in dem e i n Werk immer
wieder neu interpretiert wird, würden die Neubearbeitungen desselben
mythologischen Stoffes so zu verstehen sein, daß der 38. Bearbeiter für
das signifié38 ein signifiantä8 schafft, statt bloß einer neuen Interpretation
also ein neues Amphitryon-Stück: den Amphitryon 38. Die Bearbeitung
hätte somit als Absicht nicht so sehr die Variation als vielmehr die
Herstellung der Eindeutigkeit für jene Bedeutung, die der Bearbeiter bei
dem vieldeutigen Stoff der Überlieferung für sich als relevant erkannt
hat.

Partant du fait que toute matière représente un complexe de sens multiples,

il faut considérer par exemple l'intrigue de l'Amphitruo de Plaute
comme étant le signifiant et comme différents signifiés les significations
qui lui sont attribuées dans les différentes interprétations. Contrairement
à la situation habituelle en littérature où une seule œuvre fait régulièrement

l'objet d'une réinterprétation, il s'agirait pour le trente-huitième
poète qui retravaille la même matière mythologique de créer pour le si-
gnifié38 un signifiant38, c'est-à-dire de produire, au lieu d'une simple
réinterprétation, une pièce nouvelle sur Amphitryon: l'Amphitryon 38.
L'actualisation se ferait donc dans le dessein non pas de varier une œuvre

mais plutôt de réduire la multiplicité sémantique de la tradition
littéraire à la signification que l'auteur aura reconnue comme importante
pour lui-même.14

Cette citation décisive nous permet d'appréhender l'approche
de Peter Szondi, en opposition avec celle, illustrée par Manfred

Fuhrmann, qui suit un chemin linéaire menant soit d'un
pattern abstrait à son incarnation soit d'une œuvre originelle à

son imitation variée. Chez Szondi, cependant, le passage des

œuvres littéraires à la nouvelle apparition du mythe se fait de
manière plus complexe: le fleuve mythologique, nourri par les

sources des œuvres existantes, se compose de bribes séman-

14 Ibid., p. 191



266 Romain Racine

tiques et de débris d'interprétation, au point de former un
complexe équivoque de sens. Et le poète, assis sur les rives
du fleuve, y plonge son seau créateur pour n'en retenir que
l'eau qui lui convienne, c'est-à-dire pour arrêter
l'interprétation qui lui semble significative. Cette signification
sera moulée dans un nouveau signifiant, donnant naissance à

une œuvre nouvelle qui à son tour alimentera le fleuve
mythologique. À l'inverse de toutes les autres démarches, qui
dépeignent le rapport entre le mythe et l'œuvre comme le
passage du défini au dilué, du constant au variant, du précis à

l'indécis, nous passons ici du délayé au dense, du variable au
stable, du flottant au décidé.

Autre remarque relative à cet extrait: Szondi accorde à

chaque œuvre littéraire une position originelle et indépendante.

S'il parle d'"une pièce nouvelle sur Amphitryon", on
comprend qu'il n'est plus question de relier directement une
œuvre à l'autre mais de considérer chacune d'entre elles
comme un événement nouveau dans l'interprétation du mythe.

Il s'en suit que l'accent est résolument mis sur chaque
texte qui, loin d'être la simple illustration d'une construction
préétablie, forme l'entité essentielle et l'unique base pour
l'analyse du mythe littéraire.

Replacée dans un courant de pensée, la conception de
Szondi nous semble, pour l'essentiel, reposer sur trois textes:
la Poétique d'Aristote, la Götterlehre de Karl Philipp Moritz et
La Pensée sauvage de Claude Lévi-Strauss.

Aristote, sans mentionner Platon explicitement, conçoit son
texte sur la poétique sinon en contradiction avec lui du moins
en opposition avec certaines de ses positions. C'est avant tout
l'exclusion de la poésie de la république idéale qui suscite la

critique d'Artistote. En effet, le maître prend la poésie (et avec
elle tous les arts) pour une mimésis de troisième degré,
alléguant que l'art ne fait qu'imiter les choses du monde terrestre,
elles-mêmes déjà une première imitation de l'idéal. Mais ce
n'est pas l'imitation qui conduit Platon à condamner la poésie,
ce sont ses effets néfastes sur l'homme. Car, selon lui, la poésie

s'adresse non pas, comme il siérait, à la raison mais aux
parties basses de l'âme, en développant chez elle sa propen-



Le Mythe littéraire 267

sion aux sentiments de plaisir et de déplaisir. Et il ne craint
pas d'affirmer que sans la raison, la république ne vivra pas.18
Et à quel moment les mauvaises parties de l'âme sont-elles
particulièrement sollicitées? Avant tout lorsque la poésie
colporte des mensonges sur les dieux et les hommes16 et qu'elle
attribue au héros, victime d'un revers de fortune, un caractère
pusillanime. II est manifeste que le philosophe pense en
premier lieu à la mythologie, ce tissu de mensonges, qui "ne
produit que des fantômes et se trouve à une distance infinie
du vrai".18

Dès l'abord, Aristote brise cette chaîne à triple maillon en
faisant de la réalité une entéléchie où la forme et la substance
se réalisent en une union parfaite. De ce fait, la poésie n'est
plus l'imitation de l'imitation du monde des idées mais la
simple imitation de ce monde terrestre idéalement réalisé. Elle
se repositionne donc à la seconde place. Ensuite, le philosophe

accorde à cette réalité imitative qu'est la poésie, le statut
d'une discipline autonome, détachée de la recherche de la
vérité absolue. En analysant ce monde à part, il décèle deux
concepts qui régissent essentiellement son fonctionnement: le
vraisemblable et le nécessaire (to eîkoç, to àvayicaTov). Pour
combattre l'argument platonicien des effets dépravants de la

poésie sur l'âme humaine, il introduit le principe de la
Kadapaiç qui permet aux auditeurs et aux spectateurs, en
passant successivement et alternativement par les affects cl'

è'Aeoç et de cpößog, d'avoir le plaisir inoffensif de s'en décharger.

!9

Dans la réalité revalorisée de la poésie et cle la poétique, le
mythe joue un rôle bien déterminé. Pour Aristote, il ne
convient pas de discuter sa raison d'être en général mais, son
existence étant incontestable, de décrire sa fonction et son
fonctionnement. Après avoir constaté que la poésie est issue

15 Platon, La République, introduction, traduction et notes par Robert Bac-

cou, Paris, Garnier Frères, 1966, X, 607a.
16 Ibid., II, 377c et sqq.
17 Ibid., III, 387b et sqq.
18 Ibid., X, 605c.
19 Cf. Wolfgang Schadewaldt, "Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristo¬

telischen Tragödiensatzes", dans Antike und Gegenivart. Über die
Tragödie, München, dtv, 1966.



268 Romain Racine

du besoin humain d'imitation, il définit la spécificité du mythe
ainsi: ""Ecm 8è Tf\ç gèv npà^eœç o g\j0oç f) (upr|cn.ç" - "c'est 'le
mythe' qui est l'imitation de l'action".2° Aristote va cependant
encore plus loin: non content de décrire le mythe comme
simple résultat, il insiste sur le fait qu'il s'agit là d'un procédé
dynamique relevant du savoir-faire du poète. La technique
consiste à assembler et arranger des événements {npâyjiaxa)
selon les lois de la vraisemblance et de la nécessité. Aristote
nous confirme:

Xéyw ykp pûGov toûtov Tqv cnjvGeotv xwv 7tpaY|i(XTCûv

j'appelle "mythe" l'assemblage des faits21

Le mythe est donc l'arrangement, l'agencement, artificiel et
vraisemblable, d'un nombre limité d'actions humaines imitées
du monde présent ou passé. Mais en aucun cas le texte
cl'Aristote ne nous permet de prendre le mythe pour un simple

schéma, une structure, une intrigue, ou un plot, comme le
font certains spécialistes.22 Les termes de avvOeoiç et ovaxa-
aiç23 (syn-thèse et sys-tème) nous font savoir que le mythe
littéraire, digne de ce nom, n'existera qu'à partir du moment
où il aura passé, canalisé par la main du poète, d'une multitude

désordonnée d'événements à un agencement précis et
probant.

20 Aristote, Poétique, traduction, introduction et notes de Barbara Gernez,
Paris, Les Belles Lettres, 2001, chap. 6, 1450a, 3—4. Nous avons choisi
d'utiliser cette édition bilingue en remplaçant cependant "intrigue", la
traduction, quelque peu restreinte, de /ivOoç, par "mythe".

21 Ibid., chap. 6, 1450a, 4-5. Peter Szondi appellera les npaypaxa "Bege-
benheitlenl", op. cit., p. 190. Ajoutons, à titre comparatif, la traduction de
Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot: "j'appelle ici "histoire" le système
(sys-tème) des faits" (Poétique, préface de Tzvetan Todorov, Paris, Seuil,
1980).

22 Cf. p. ex. Jacques Bompaire, "Le Mythe, selon La Poétique d'Aristote",
Formation et survie des mythes. Travaux et mémoires, Colloque de Nan-
terre, 19-20 avril 1974, Paris, Les Belles Lettres, 1977, p. 31-36.

23 Poétique, trad. B. Gernez: "xpaycpôîa, ëxoDoa 8è |xö0ov koÙ avaxaatv
jipaynaTtov" - "une tragédie [...] qui comporterait un mythe, un assemblage

de faits" (chap. 6, 1450a, 32-33).



Le Mythe littéraire 269

Influencé par le célèbre traité Gedanken über die
Nachahmung de Johann Joachim Winckelmann (21756), Karl
Philipp Moritz développe dans ses écrits sur l'art et la littérature

une originalité qui préfigure l'évolution de la conception
de l'art moderne. À contre-courant de XAufklärung, bien
avant Friedrich Schlegel et Schelling, il considère l'œuvre d'art
comme une entité qui renferme sa beauté et ses significations.
Ainsi l'argumentation de Moritz, analogue au raisonnement
d'Aristote mais augmentée de la question esthétique, dé-
nonce-t-elle l'impertinence d'imiter la nature et les anciens.

Et qu'en est-il du mythe? En effet, Karl Philipp Moritz s'en
occupe explicitement dans son ouvrage Götterlehre oder
Mythologische Dichtungen der Alten,24 qui rassemble et résume,
sans vouloir épurer les ambiguïtés inhérentes aux mythes, ce
que l'on savait à l'époque des mythes gréco-romains. Il le fait
précéder de quelques pages théoriques qui sont un précieux
document relatif à son approche du mythe littéraire et qui
font de lui le père de la mythocritique moderne.2?

Dès le premier paragraphe, il soustrait la mythologie à

l'emprise des principes didactiques, historiques et philosophiques.

Selon lui, ceux-ci méconnaissent que les mythes
appartiennent au seul monde de l'imagination:

Die mythologischen Dichtungen müssen als eine Sprache der Phantasie
betrachtet werden: Als eine solche genommen, machen sie gleichsam
eine Welt für sich aus, und sind aus dem Zusammenhange der wirklichen

Dinge herausgehoben.

Il faut considérer la poésie mythologique comme un langage de
l'imaginaire: en tant que tel, elle constitue un monde à part, détachée de
la cohérence des choses réelles.26

24 Karl Philipp Moritz, Götterlehre oder Mythologische Dichtungen der Al¬
ten, dans Werke, 3 vol., hrsg. v. Horst Günther, t. II, Frankfurt a. M.,
Insel, 1981.

25 Cf. Tzvetan Todorov qui considère la Götterlehre de K. Ph. Moritz
comme "le point de départ de toute étude des mythes à l'époque
contemporaine" {Théories du symbole, Paris, Seuil, 1977, p. 196).

26 Pour les pages préliminaires: K. Ph. Moritz, Schriften zur Ästhetik und
Poetik, kritische Ausgabe, hrsg. v. Joachim Schrimpf, Tübingen,
Niemeyer, 1962, p. 195 (graphie inchangée).



270 Romain Racine

Ainsi, en accordant au mythe le droit de fonctionner selon les
règles spécifiques de l'imaginaire, Moritz le défend contre le
reproche de l'incohérence, du mensonge, de la laideur, et de
l'immoralité. Il affirme que le mythe constitue un monde à

part qui "ruht und schwebt [...] über der Wirklichkeit" - "se

pose et flotte [...] au-dessus de la réalité",2? un monde à la
fois proche et loin du nôtre. Proche parce qu'il fuit toutes les
notions métaphysiques et abstraites en cherchant le plus
possible "ihre Bildungen an Zeit und Ort zu knüpfen" - "à
attacher ses formations à un temps et à un lieu".28 Et loin
parce qu'il craint, étant près de la réalité, d'être confondu
avec elle. C'est pour cela qu'il se retire le plus souvent dans
les temps passés:

weil aber die zu große Nähe und Deutlichkeit des Wirklichen ihrem
dämmernden Lichte [sc. der Phantasie] schaden würde, so schmiegt sie
sich am liebsten an die dunkle Geschichte der Vorwelt an, wo Zeit und
Ort oft selber noch schwankend und unbestimmt sind, und sie desto
freiem Spielraum hat

comme il serait pernicieux à sa lumière indécise de souffrir la proximité
et la précision de la réalité, il [se. le monde de l'imaginaire] préfère
plonger dans l'obscur passé du monde ancien où le temps et les lieux
sont encore, comme lui-même, flottants et imprécis, ce qui lui permet
d'agir avec d'autant plus de liberté.29

Le mythe est donc un univers "sus-réel" qui, dans le souci du
concret flou, s'attache à un temps lointain dont les événements

ne sauraient être prouvés avec précision. Peut-être
nous rapprochons-nous du vraisemblable aristotélicien, à la
différence que Moritz, afin de résister à la tentation de
l'interprétation historique, veille à distinguer le vraisemblable
mythique, plus malléable, du vraisemblable dans l'Histoire.

Or Moritz s'attaque avant tout au reproche de l'immoralité.
En soumettant le mythe aux mêmes règles de fonctionnement
que l'œuvre d'art, il exige qu'on l'étudié dans son unité, dans
son achèvement, sans passer par des explications extérieures:

27 Ibid.
28 Ibid.
29 Ibid.



Le Mythe littéraire 271

Um an diesen schönen Dichtungen nichts zu verderben, ist es nöthig,
sie zuerst, ohne Rücksicht auf etwas, das sie bedeuten sollen, grade so
zu nehmen wie sie sind.

Afin de ne pas nuire à la beauté de ces poésies, il est nécessaire de les
prendre d'abord telles qu'elles sont, sans s'occuper de ce qu'elles
devraient signifier.30

Cette définition de l'art et du mythe, qui met en avant leur
indépendance et leur valeur intrinsèque, sera reprise plus tard
par Goethe pour définir le symbole en opposition à

l'allégorie. Moritz lui-même s'en sert pour polémiquer contre
toute interprétation allégorique, qui ne cherche dans la
mythologie que des significations susceptibles de confirmer le
point de vue de l'interprète: "Die Göttergeschichten der Alten
durch allerlei Ausdeutungen zu bloßen Allegorien umbilden
zu wollen, ist ein eben so thörichtes Unternehmen, als wenn
man diese Dichtungen durch allerlei gezwungene Erklärungen
in lauter wahre Geschichten zu verwandeln sucht" - "Vouloir
réduire, par toutes sortes d'interprétations, la mythologie des
anciens à de simples allégories, c'est une entreprise aussi
sotte que de vouloir changer, par des explications forcées de
tous genres, ces poésies en autant d'histoires vraies."31 En
effet, l'interprétation allégorique, issue de l'exégèse, était depuis
les temps médiévaux la seule manière d'aborder la mythologie

païenne et de légitimer sa lecture. Ce qui au Moyen Âge
servait à transmettre l'héritage antique et à intégrer ce savoir
dans la foi chrétienne, devient à partir du XVIIF siècle, et
particulièrement au temps de Moritz, un vrai obstacle à une
nouvelle compréhension du mythe. Or, avec l'arrivée de ces
nouvelles théories, l'art cesse d'être le précepteur de la vie, ne
se souciant plus guère que de sa beauté intrinsèque. Si toutefois

il y subsiste un aspect utilitaire, il reste strictement
subordonné à la fonction esthétique. Et c'est précisément
cette soumission de l'éthique à l'esthétique qui permettra de

30 Ibid., p. 196.
31 Ibid.



272 Romain Racine

considérer le mythe comme œuvre d'art et non comme une
instruction à l'impiété et à la criminalité. 32

En définitive, le mythe est un monde parallèle au nôtre qui
réunit et organise en un ensemble toute sorte d'ambiguïtés et
d'extrêmes à caractère universel, auxquels il serait impropre
d'appliquer nos notions morales, comme il serait absurde de
le faire pour les excès de la nature. Mais contrairement à

celle-ci, et c'est cela qui risque de nous induire en erreur,
l'imagination très (trop) libre du mythe fuit les termes généraux

pour se mouler le mieux possible dans des formes
"individuelles", dans des êtres, "die sie als wirklich darstellt,
denen sie Geschlechtsregister, Geburt und Nahmen, und
menschliche Gestalt beilegt" - "qu'elle représente comme
réels, et auxquels elle donne un genre, une origine, un nom et
une forme humaine".33 Ce sont l'étroit parallélisme des deux
mondes, ainsi que cet aspect familier, qui nous conduisent,
par erreur, à rapporter à l'échelle du mythe les mesures de la
réalité humaine, ce que Moritz fait apparaître comme absolument

faux: le mythe a l'air pareil mais il ne l'est pas.
Paradoxal, le mythe, en vêtant des apparences individuelles,
incarne l'universalité. Dans ce contexte, on comprendra
d'autant mieux les termes de Friedrich Schlegel prônant
l'union parfaite de la poésie et du mythe: "Denn Mythologie
und Poesie, beide sind eins und unzertrennlich" - "car la
mythologie et la poésie sont une et indivisibles."34

Des trois textes que nous avons jugé utile d'étudier, le seul
qui, jusqu'ici, a eu un certain impact sur les recherches en lit-

32 K. Ph. Moritz: "In den mythologischen Dichtungen ist nun die Lehre
freilich so sehr untergeordnet, daß sie ja nicht darin gesucht werden
muß, wenn das ganze Gewebe dieser Dichtungen uns nicht als frevelhaft

erscheinen soll" - "Dans les poésies mythologiques, l'aspect
didactique est en effet si subsidiaire qu'il ne faut surtout pas chercher à

l'y trouver si l'on ne veut pas que tout ce tissu de poésies ne nous
paraisse gorgé d'impiété", ibid., p. 197.

33 Ibid., p. 198.
34 Friedrich Schlegel, Gespräch über die Poesie ("Rede über die Mytho¬

logie"), dans Kritische Ausgabe: Charakteristiken und Kritiken I (1796-
1801), hrsg. u. eingeleitet v. Hans Eichner, München, F. Schöningh,
1967, p. 313.



Le Mythe littéraire 273

térature, c'est La Pensée sauvage de Claude Lévi-Strauss.35 En
définissant la pensée sauvage (qui comprend le mythe)
comme système parallèle à la pensée scientifique, et non pas
comme événement préparatoire ou inférieur, il brise avec les

conceptions traditionnelles de la pensée "primitive" et rejoint,
par d'autres voies de connaissance, la vision, plus littéraire,
d'un Karl Philipp Moritz.

Quelle est donc cette pensée sauvage et mythique? Pour
répondre à cette question, Claude Lévi-Strauss nous fournit, et
ceci est d'une importance capitale, non pas une description
de ses objets mais une analyse de ses mécanismes, de sa
"forme d'activité";36 d'où son système du bricolage qui, selon
lui, possède sur un plan pratique les mêmes propriétés que la

pensée mythique sur un plan spéculatif. En vérité, le bricolage

consiste à "s'exprimer à l'aide d'un répertoire [...]
hétéroclite"37 dont il "dispose et redispose inlassablement" les
éléments "pour leur découvrir un sens" et pour s'élever
"contre le non-sens".38 Le bricoleur choisit dans cette "collection

de résidus d'ouvrages humains"39 des éléments et des
événements pour entreprendre "la construction d'un ensemble"^

a priori sensé et cohérent. En même temps, le bricolage
suppose une parfaite profanité (ou littérarité) du matériel (du
répertoire) pour pouvoir en disposer les éléments à sa guise.
Ce n'est qu'à cette condition que chaque élément puisse trouver

sa place dans un nouvel ensemble sans que son
affectation d'origine gêne son utilisation actuelle:

dans cette incessante reconstruction à l'aide des mêmes matériaux, ce
sont toujours d'anciennes fins qui sont appelées à jouer le rôle de

moyens: les signifiés se changent en signifiants, et inversement.41

35 Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Paris, Pion, 1962. Trad, en alle¬
mand: Das wilde Denken, übersetzt von LI. Naumann, Frankfurt a. M.,
1968.

36 Ibid., p. 26.

37 Ibid.
38 Ibid., p. 33.
39 Ibid., p. 29.
40 Ibid., p. 38.
41 Ibid., p. 31.



274 Romain Racine

Les liens d'interprétation (de causalité par exemple), instaurés
entre les éléments pour en tirer un ensemble cohérent et
éloquent, ne sont donc valables qu'une seule fois. Pour que le
bricolage puisse reprendre son activité, il faut que tous ces
liens soient brisés, de sorte que la construction se désagrège
en un flot de fragments, rendus à leur état brut (leur rôle de
moyens), avant d'être réutilisés à d'autres fins. Ceci signifie
également que le rapport entre deux œuvres ne saurait être
réduit à un passage linéaire de l'une à l'autre.

Si la théorie du bricolage de Claude Lévi-Strauss a trouvé
une suite dans celle plus littéraire de Peter Szondi, il est
regrettable que l'ethnologue lui-même n'ait pas poursuivi ses
recherches dans ce sens. Dans les Mythologiques (1964-1971),
en effet, il retombe dans la traditionnelle définition du mythe
comme thème et variation, où la structure est invariablement
présente dans toutes les reprises.

Or, quelques spécialistes émettent des réserves sur la théorie

du bricolage. Karlheinz Stierle, par exemple, lui reproche,
tout en en acceptant le fond théorique, de n'être applicable
que de manière restreinte aux productions littéraires modernes.

Des œuvres telles que Ulysse de James Joyce, Prométhée
de Kafka ou Prométhée mal enchaîné de Gide prouvent,
selon lui, que le passage intentionné de la multiplicité des

significations à un sens plus circonscrit n'est plus de mise
dans la littérature moderne:

Das Zuendebringen des Mythos in seiner modernen Rezeption scheint
mir indes weniger in einer solchen Intention der radikalen Vereindeuti-
gung zu liegen, als im Gegenteil in einer Radikalisierung der mythischen
Ambiguität.

L'accomplissement du mythe, tel qu'il est pratiqué dans sa réception
moderne, me semble résider moins dans l'intention radicale de le rendre
univoque que, tout au contraire, dans la radicalisation de son ambiguïté
mythique.42

Pour étayer son argumentation, Stierle se sert de la notion
nietzschéenne du jeu. Il explique que dans la littérature mo-

42 Karlheinz Stierle, "Mythos als 'Bricolage' und zwei Endstufen des Prome¬
theusmythos", dans Terror und Spiel, op. cit., p. 46l.



Le Mythe littéraire 275

derne il n'est plus d'intention significative (terme emprunté à

Merleau-Ponty) qui décide d'avance du résultat à obtenir,
mais que c'est seulement dans le jeu avec le matériau qu'elle
se constitue, ce qui renforce considérablement l'ambiguïté du
résultat obtenu. Jacques Derrida déjà, en s'occupant intensément

des écrits de Claude Lévi-Strauss, a déconstruit l'idée
traditionnellement admise que toute structure possède un
centre (l'équivalent de l'intention significative), qui "peut être
dit, paradoxalement, dans la structure et hors de la structure",
un centre ordonnateur qui aurait pour conséquence de "li-
mitejr] ce que nous pourrions appeler 1e jeu de la structure".1#

Il est vrai que dans les littératures moderniste (celle qui
s'oppose au moderne) et postmoderne (celle qui radicalise le
modernisme), le jeu interne de la structure, la vie autarcique
des signifiants, la suppression de toute instance significative
(du moins extérieure) sont des notions importantes. Ces textes

se laissent plus volontiers aller au jeu du hasard que ceux
des époques précédentes, qui tentaient, sans toutefois y
parvenir tout à fait, de tirer du mythe une interprétation logique
et linéaire. Mais est-ce dû au fonctionnement du mythe ou au
fonctionnement de la littérature? La question n'est pas de
savoir si le texte final réduit la signification du mythe à une
univocité ou à une ambiguïté (car les deux sont, du point de
vue étymologique, des réductions quantifiables et limitées: la
première au nombre de un, la seconde au nombre de deux);
le nœud du problème gît dans le geste de composition
(ovvOsaiç / ovGTaoïç), mené par une instance extérieure, en
l'occurrence l'auteur, qui choisit de travailler le mythe. Qu'un
texte postmoderne soit au bout du compte plus polyphonique
qu'un texte classique, cela va de soi mais ne relève en rien du
fonctionnement du mythe. Car jusque dans la littérature
postmoderne, le mythe reste indissociable de cette instance
significative (c'est-à-dire sélective et créatrice de sens), limitant les

impacts du jeu narcissique et insignifiant de la structure et des

signifiants.

43 Jacques Derrida, "La structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines", dans L'Écriture et la différence, Paris, Seuil, 1967, p.
410 et p. 419 (c'est l'auteur qui souligne).



276 Romain Racine

Cette vision "archaïque" du mythe littéraire trouve son
illustration moderne dans les propos de Friedrich Dürrenmatt,
étonnamment proches de ceux de Karl Philipp Moritz.
L'écrivain bernois constate: "Von den Mythen Vernunft zu
fordern ist ebenso töricht, wie diese in der vor- oder gar
urgeschichtlichen Wirklichkeit zu suchen, die hinter den Mythen
hervorschimmert" - "De demander aux mythes d'être raisonnables

est aussi insensé que de chercher à les situer dans une
réalité protohistorique voire préhistorique qui paraît au travers
d'eux".44 Puisque notre propre réalité est régie par
l'irrationnel, il serait vain de vouloir appliquer notre rationalité
au monde parallèle des mythes. Mais fort de son imagination,
l'écrivain et dramaturge se doit d'agencer les divers éléments
du mythe en une suite logique (serait-ce le nécessaire
d'Aristote?) sans pour autant le rendre plus raisonnable:

[Die Dramaturgie] hat logisch zu sein, sonst könnte sie das Unvernünftige
nicht überdenken und damit weder die Wirklichkeit noch den

Mythos über sie.

[La dramaturgie] se doit d'être logique, sinon elle serait incapable de
méditer l'irrationnel, ni par conséquent la réalité ni le mythe qui lui
correspond.45

Ce passage nous enseigne qu'en écrivant, le geste ordonnateur

de l'auteur confère au mythe une cohérence
indispensable à son appréhension. Seule la logique interne
(innere Logik) du texte, évacuant la question du réel et du
raisonnable, peut, d'après lui, produire un effet ('WirkungX46 Et

comment s'y prendre plus précisément? En instaurant
correspondance et familiarité. D'une part, il est important que les
lecteurs reconnaissent dans l'univers du mythe littéraire un
contre-monde, c'est-à-dire la représentation logique d'une
vraisemblance (ou d'une nécessité) correspondant à leur propre

réalité. D'autre part, ils n'accepteront l'universel

44 Friedrich Dürrenmatt, "Prometheus. Dramaturgie eines Rebellen", dans
Gesammelte Werke VI: Stoffe /Zusammenhänge, Zurich, Diogenes, 1996,

p. 571 (posthume, dans le recueil d'essais Gedankenfuge, Zurich,
Diogenes, 1992).

45 Ibid.
46 Ibid., p. 572.



Le Mythe littéraire 277

anhistorique du mythe que si celui-ci revêt les formes
individuelles et historiques4? qui leur sont familières.

Pour pouvoir comparer deux entités, il nous faut non
seulement proximité et reconnaissance mais encore distance et
objectivité. Le mythe littéraire satisfait aux deux critères:
étranger à nos particularismes mais en analogie avec eux, il
offre une com-position artificielle et signifiante (une
"synthèse") qui objectivise en permanence l'aspect individuel. Ainsi

le mythe tient lieu de cet Autre analogique dans lequel le
poète transplante sa subjectivité afin de la sublimer. Hölderlin,
en méditant sur la tragédie, saisit merveilleusement cet
échange entre l'individuation radicale et l'universel. Il prétend
que la tragédie contient, indépendamment d'autres éléments,

einen dritten von des Dichters eigenem Gemüt und eigener Welt
verschiedenen fremderen Stoff den er wählte, weil er ihn analog genug
fand, um seine Totalempfindung in ihn hineinzutragen, und in ihm, wie
in einem Gefäße, zu bewahren, und zwar um so sicherer, je fremder bei
der Analogie dieser Stoff ist.

une tierce matière, différente de l'âme et de l'univers du poète, plus
étrangère, que celui-ci a choisie parce qu'elle lui semblait offrir assez
d'analogie pour y transférer et garder, comme dans un récipient, le tout
de sa subjectivité, et ce, d'autant plus sûrement que cette matière, bien
qu'analogique, lui est plus étrangère.48

Nous devinons sans difficulté que cette tierce matière renvoie
au mythe littéraire, ce Stoff à la fois analogue et étranger à

nous, et dont le poète se sert pour y déposer toute son âme
("Totalempfindung"). Ce paradoxe, à savoir que l'Autre est la

plus profonde expression du Je (sans qu'ils se confondent), se
trouve au coeur de la réflexion poétique de Hölderlin. Il lui
semble en effet que le subjectif ne peut se réaliser pleinement
que lorsqu'il est versé dans une matière étrangère à la forme

47 Cf. Claude Lévi-Strauss qui évoque la double structure du mythe "à la
fois historique et anhistoriquë' ("La Structure des mythes", dans Anthropologie

structurale, Paris, Pion, 1958 et 1974, p. 240; c'est l'auteur qui
souligne).

48 Friedrich Hölderlin, "Über das Tragische", dans: Sämtliche Werke und
Briefe in drei Bänden, hrsg. v. Jochen Schmidt, t. II, Frankfurt a. M.,
Deutscher Klassiker Verlag, 1994, p. 427. Notons l'occurrence du terme
de choisir.



278 Romain Racine

objectivée et artificielle (et dont le mythe serait l'exemple le
plus parfait). Plus les sentiments du poète sont intimes et
profonds ("innig'), plus il doit sortir du personnel et rechercher
la distance. C'est ainsi que l'on peut atteindre à l'universel
sans renier sa subjectivité.4^ Le mythe littéraire, qu'affectionne
le poète pour son analogie et son altérité, constitue donc le

moyen parfait de contrebalancer toute tendance par trop
particularisante.

Si le particulier et l'intéressants«' sont maîtres des temps
modernes, la postmodernité est esclave du pluralisme et de
l'indifférence.si Le jeu indifférent de la structure, n'étant plus
intéressant que pour lui-même, est l'expression la plus significative

de cette abolition de toute instance et de l'effacement
de toute signification. En constatant expressément la mort de
l'auteur et en préparant celle du lecteur, on sous-entend
également la disparition du mythe.52 Néanmoins, le mythe est
resté vivace. Pourquoi? Précisément parce qu'il s'élève contre
toute forme de non-sens, de déconstruction et d'indifférence.
Ce n'est pas un hasard, par exemple, que Ingeborg Bachmann
et Christa Wolf se sont emparées respectivement du mythe
d'Ondine53 et de celui de Cassandre.?4 Sachant que seul le
contre-monde du mythe littéraire pouvait déférer à la particularité

d'une condition féminine une identité possible et une
légitimité universelle, elles s'employaient, avec son concours,

49 Notons la différence avec le "Je est un autre" rimbaldien qui amorce le
chemin moderniste de la dissolution du moi.

50 Terme de Friedrich Schlegel définissant ainsi l'époque moderne (roman¬
tique) en opposition au monde ancien (classique), qu'il qualifie de
"beau" (F. Schlegel, "Vorrede" à l'étude Über das Studium der Griechischen

Poesie, 1797).
51 Cf. Peter V. Zima, Moderne / Postmoderne, Tübingen/Basel, Francke,

coll. UTB, 22001. Il y démontre que l'ambiguïté, signe de l'époque
moderne, et l'ambivalence, caractéristique du modernisme, deviennent
dans le monde postmoderne indifférence, dont le trait principal est
['"Austauschbarkeit der Werte" - "interchangeabilité des valeurs", p. 42.

52 Comment expliquer sinon le titre de l'article de Karlheinz Stierle (op.
cit.) qui parle de deux "Endstufen" - "phases terminales" du mythe de
Prométhée, en traitant du Prométhée mal enchaîné de Gide et du
Prometheus de Kafka?

53 Ingeborg Bachmann, Undine geht, dans Das dreißigste Jahr. Erzählun¬
gen, München, Piper, 1978.

54 Christa Wolf, Kassandra, Darmstadt, Luchterhand, 1983.



Le Mythe littéraire 279

à opposer leurs intentions particulières à l'indifférence structurelle

qui, sous les apparences d'une pluralité salutaire,
engloutit toutes les différences.

Et quelle est la fonction du mythe avant l'arrivée du
particulier, de l'intéressant, ou de l'indifférent? Prenons comme
exemple Les Amours de Ronsard. Tout ensemble imitateur du
Canzoniere de Pétrarque et astreint à la tradition médiévale,
le poète réussit pourtant à échapper à ce double carcan. C'est
curieusement le mythe grec qui, en dépit de sa portée universelle,

l'autorise à diriger son œuvre vers des rives plus
individuelles, plus sensuelles. Pour l'auteur des Amours, le
mythe littéraire de Cassandre n'est donc pas le simple jeu épi-
thétique d'une démonstration érudite mais bien la
construction d'un monde qui contrebalance le poids étouffant
d'une préséance ecclésiastique.55

Dans l'Antiquité, en revanche, le mythe ne craignait pas le
voisinage de l'histoire: on tenait, peut-être à la réserve de Platon,

les événements mythiques pour aussi vrais que les faits
historiques, sauf que les uns se teignaient davantage de
merveilleux que les autres. Le mythe formait une étrange nef
naviguant entre le vrai, le vraisemblable et l'invraisemblable:
"Le mythe était un tertium quid, ni vrai, ni faux."56 Son flottement

permettait aux philosophes de s'en servir parce qu'il
représentait une allégorie des vérités philosophiques, et aux
historiens d'y croire en fermant les yeux sur la légère
déformation des vérités historiques qu'il impliquait. Au final, le
mythe, vu la grande perméabilité de ses frontières, faisait tout
simplement partie des divers champs de la connaissance
scientifique et humaine.57

En somme, il s'est avéré fructueux d'approcher du mythe
littéraire, ce Protée insaisissable, par deux biais, l'un touchant
à son fonctionnement, l'autre à sa fonction. Si le premier tient

55 Pour une analyse plus détaillée des Amours de Ronsard, cf. notre thèse
Le Mythe littéraire de Cassandre. Vingt apparitions de la prophétesse
trovenne: entre perte et recherche d'identité, Paris-Sorbonne, A.n.r.t.,
2003.

56 Paul Veyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes?, Paris, Seuil, 1983,

p. 40. Remarquons que l'historien, pour saisir le mythe, use d'un terme
très proche de celui de Hölderlin "tertium quid"). Voir cit.

57 Pour l'essentiel de cette problématique, cf. Paul Veyne précité.



280 Romain Racine

compte du travail du poète, consistant à faire un choix significatif

dans la profusion de la matière mythologique et à

intégrer plus ou moins logiquement les éléments choisis dans
la construction de son œuvre, le second est centré sur
l'analyse des rapports entre le mythe littéraire et le réel. La

prise en considération des deux axes nous a conduit à rejeter
la conception traditionnelle du mythe, basée sur une structure
minimale idéelle, raisonnable et exemplaire. Au contraire, tout
nous force à constater que, si cohérence et logique il y a, ce
n'est certes pas du côté du mythe mais seulement au niveau
de l'œuvre littéraire. C'est le poète, par son travail
d'assemblage et d'agencement, qui accorde au mythe, contre-
monde plurivalent, tout ensemble familier et autre, pondérateur

et outrancier, la signification et la structure qui lui
semblent prégnantes. Bien qu'en présence du monde réel, le
mythe littéraire garde ses distances pour pouvoir le contrebalancer

à chaque instant: tantôt, à une tendance trop abîmée
dans le particulier, il oppose sa force tirant vers l'universel,
tantôt, pour réanimer des événements figés dans
l'impersonnel, il apporte une touche concrète et individuelle.
Par conséquent, le mythe n'est pas une structure abstraite qui,
moyennant la variation et la répétition, s'incarne dans une
œuvre. C'est à l'inverse l'œuvre qui donnant le jour au mythe
littéraire forme un événement nouveau dans la construction
de son interprétation.

Nous sommes cependant conscient que cette conception
du mythe littéraire ne peut valoir pour les textes dont la
matière mythologique fait figure d'ornement rhétorique ou de

preuve d'érudition. Peter Szondi lui-même a émis de semblables

réserves en précisant que la simple transformation d'un
texte à teneur mythologique (par la négation, par exemple)
ne peut pas constituer un événement nouveau, puisqu'il lui
manque le geste essentiel du choix et de l'assemblage qui
réduit la multiplicité sémantique du mythe littéraire à la

composition logique et (plus ou moins) univoque de l'œuvre:
"Hier geht die Bearbeitung [des Mythos] nicht von der
Vieldeutigkeit des Zeichens aus, um durch ein neues Zeichen die
Eindeutigkeit herzustellen, sondern aus der bestimmten Negation

der Bedeutung des überlieferten Zeichens folgt die
Notwendigkeit, es durch ein neues zu ersetzen" - "Dans ce
cas, l'actualisation [du mythe] ne part pas de l'équivocité du



Le Mythe littéraire 281

signe pour fixer par un nouveau signe son univocité, mais
détournant précisément par la négation la signification du signe
donné, il s'ensuit nécessairement que celui-ci doit être
remplacé par un autre."58 II est évident que le remplacement
linéaire d'un signe par un autre (ce que font la répétition et la
variation) est un procédé uniforme qui ne tient nullement
compte de la réalité complexe du mythe littéraire.

58 Peter Szondi, "Der Mythos im modernen Drama", op. cit., p. 191



282 Romain Racine

Abstract

Der literarische Mythos ist äusserst schwer fassbar, wie ein Blick auf die
unterschiedlichsten theoretischen Abhandlungen der letzten Jahrzehnte zeigt.
Gemeinsam war diesen Ansätzen jedoch immer eine deduktive und idealistische

Auffassung des Mythos. In dieser Untersuchung wird demgegenüber
versucht, einen anderen Weg aufzuzeigen: Anstelle eines abstrakten Kon-
struktes, das einen Mythos-Kern von minimaler Struktur annimmt, geprägt
von Prinzipien der Wiederholung und Variation, orientiert sich die vorliegende

Studie einerseits an der in der Antike vorherrschenden Beziehung
von Mythos und Realem, andererseits nähert sie sich dem grundlegenden
Gestus des Dichters, der aus vielschichtigen Repertoires der Mythologie
wählt, sie neu zusammenstellt und ordnet, um eine mythisch-literarische
Gegenwelt aufzubauen, die seiner eigenen Sichtweise des Mythos — dem
tertium quid (Paul Veyne) - Form zu geben vermag. Ausgehend von Peter
Szondis Mythos-Theorie und -Kritik, werden die Spuren verschiedenster, in
diesem Bereich zu wenig beachteter Theoretiker und Autoren der Antike
und der Neuzeit erkundet (u.a. Aristoteles, K. Ph. Moritz, C. Lévi-Strauss,
aber auch Ronsard, Hölderlin und Dürrenmatt), um deren Mythos-
Verständnis zu vergleichen. Daraus ergibt sich Material für eine "neue My-
thokritik".


	Le mythe littéraire : une autre approche - une approche de l'autre?

