Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2006)

Heft: 37: Literatur & Wissen(schaft) = Littérature et savoirs = Literature &
sciences

Artikel: Le mythe littéraire : une autre approche - une approche de l'autre?

Autor: Racine, Romain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006333

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Romain Racine

Le Mythe littéraire

Une autre approche — une approche de |’Autre?

4 MM. Pierre Brunel et Karl Pestalozzi

omment circonscrire le mythe en littérature? Peut-on

saisir le mythe, ce Protée littéraire, par une définition?

Pour ce faire, a la fin des années soixante, on a eu
I'idée de le distinguer du théme (cf. Albouy),! et une bonne
décennie plus tard, celle de mettre en avant sa littérarité (cf.
Sellier).2 Ensuite, on s’est mis a analyser sa présence dans le
texte (cf. Brunel).3 Tous ces efforts successifs et conjugés ont
fait avancer décisivement les recherches sur le mythe litté-
raire.

A y regarder de plus prés, 'ensemble des recherches repo-
sent sur une approche que nous qualifierons d'idéaliste et de
déductive. Idéaliste car on attache au mythe l'idée d'une
structure minimale (“un scénario minimum”),4 dont le “noyau
mythologique, ou mieux [le] patron (pattern) mythique” se
compose de mythémes, “les plus petites unités sémantiques”s
du mythe. Le travail du chercheur consiste alors a isoler ces
invariants pour édifier la structure idéale, laquelle permettra
par la suite dapprécier les particularités de chaque ceuvre.
Dans cette optique, il y a évidemment profit & posséder une
des premieres apparitions du mythe en raison de sa proximité
avec cette mini-structure originelle. Déductive aussi (et ce se-

1 Pierre Albouy, Mythes et mythologies dans la littérature francaise, Paris,
A. Colin, 1969.

Philippe Sellier, “Qu’est-ce qu'un mythe littéraire?”, Littérature, (55)
1984, p. 112-126.

3 Pierre Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, Puf, 1992.

4 Daniel-Henri Pageaux, La Littérature générale et comparée, Paris, A. Co-
lin, 1994, p. 111.

Gilbert Durand, ntroduction d la mythodologie. Mythes et sociétés, Paris,
Albin Michel, 1996, p. 194 et p. 184.

]

N



262 Romain Racine

rait notre second qualificatif) car cette méthode s’appuie sur
les concepts d’imitation et de répétition, puisque la recon-
struction virtuelle du mythe originel sert de parangon aux
variantes qui en dérivent. En d’autres termes, si le mythe ori-
ginel (ou sa premiere manifestation) forme le theme musical,
toutes les productions ultérieures en représentent les répéti-
tions et les variations. Cette approche est magistralement
présentée par Manfred Fuhrmann dans sa contribution au col-
loque de Bielefeld “Mythos als Wiederholung in der
griechischen Tragddie und im Drama des 20. Jahrhunderts”.6
Il établit le “Prinzip der variierenden Wiederholung” — “prin-
cipe de répétition variable” qui lui semble inhérent au mythe
et régir son fonctionnement. Apres avoir identifié les textes
fondateurs, appartenant a I'ére antique, le chercheur repeére
dans I'histoire littéraire leurs retours et leurs variations afin de
nous retracer, en un apercu assez complet, I'évolution des
mythes jusqu’a nos jours, avec ceux d’Antigone et d’Electre a
I'appui.

Mais, a cette conception idéaliste et déductive du mythe lit-
téraire, tributaire d'un modele abstrait et privilégiant le texte
“pere”, s'oppose une voix qui démontre l'aporie d'une telle
démarche. Nous voulons parler de Peter Szondi qui, lors de
ce colloque, conteste vivement la théorie de Manfred Fuhr-
mann.? Cinq ans plus tard, il raffermit sa position critique
dans “Der Mythos im modernen Drama”.8

Guidé par ses connaissances approfondies du théitre mo-
derne, Peter Szondi rejette le concept de répétition et
variation. Il considére que si 'on souhaite approcher du my-
the, sans négliger le substrat poétique ni le contexte

6 Dans Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel: Probleme der Mythen-
rezeption, Minchen, Fink, 1971, 1990, p. 121-143. Ce colloque, organisé
par I'équipe de recherche “Poetik und Hermeneutik”, eut lieu du 9 au
13 sept. 1968.

7 Szondi intervient dans la deuxiéme discussion (Terror und Spiel, p. 549—
578).

8 Peter Szondi, “Der Mythos im modernen Drama und das Epische Thea-
ter. Ein Nachtrag zur Theorie des modernen Dramas”, dans Lektiiren
und Lektionen. Versuche tiber Literatur, Literaturtheorie und Literaturso-
ziologie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1973, p. 185-191.

9 Cf. Peter Szondi, Theorie des modernen Dramas (1880-1950), Frankfurt
a. M., Suhrkamp, 1963/65.



Le Mythe littéraire 263

historique, il est ficheux de le réduire a une interprétation es-
sentiellement formelle, comme c’est le cas pour la répétition
et la variation. Contre la répétition, Szondi s’en rapporte aux
picces de Racine:

Das Strukturprinzip der Dramen des 20. Jahrhunderts, in denen mytho-
logische Stoffe neu gefafit werden, ist nicht die Wiederholung. Das zeigt
schon die Beobachtung, daf§ z. B. Racines Phédre keine andere Struktur
aufweist als sein Bajazet, dessen Handlung der zeitgendssischen Ge-
schichte entnommen ist. Die Struktur des klassizistischen Dramas hingt
ebenso wenig wie die des modernen davon ab, ob sein Stoff der Mytho-
logie entstammt oder nicht.

Au XX siecle, le principe structural des pieces de théitre qui mettent en
scéne des matiéres mythologiques n’est pas la répétition. La preuve en
est que p. ex. Phedre de Racine n’a pas une autre structure que Bajazet
dont la matiere est tirée de I'Histoire contemporaine. La structure du
théitre classique, tout autant que celle du théitre moderne, ne dépend
pas de ce que la matiére est tirée ou pas de la mythologie.10

Le mythe ne détermine donc pas la structure de la piece mais
c’est 4 l'inverse la forme qu’aura prise la matiere mythologi-
que qui conditionne son apparition. Et comme la forme n’est
plus normative de nos jours, il est nécessaire d’étudier chaque
texte et son contexte afin d’établir les conditions et les raisons
de son actualisation.

L’idée de théme et variation, liée 4 celle de répétition, se-
rait tout aussi inappropriée. Pour lillustrer, Peter Szondi
prend comme exemple La Guerre de Troie n’aura pas lieu de
Jean Giraudoux. D’aprés lui, la piéce ne varie pas le récit ho-
mérique car elle ne répéte pas la guerre de Troie ni ne
manifeste l'effort d’éviter son retour. Située en amont de
I'lliade, elle démontre, en revanche, que la guerre aurait pu
étre évitée. En mati¢ére de mythe littéraire, la premiere appari-
tion, I'originel, le tema musical, ne peut donc exister: “Denn
der Mythos [...] ist schon bei seinem ersten Auftreten Varia-
tion” — “car le mythe [...] est variation deés sa premiere
apparition”.11 Si toutefois il était encore utile de parler de va-
riation, on se trouverait plutdt en présence de variazioni

10 Peter Szondi, “Der Mythos im modernen Drama”, op. cif., p. 185.
11 Ibid., p. 190.



264 Romain Racine

senza tema, étant donné que chaque nouvelle apparition d'un
mythe s’appuie sur d’autres qui la préceédent mais parmi les-
quelles on trouve rarement la plus ancienne. Szondi explique:

Der Amphbitryon 38 mag von Giraudoux flir die 38. Variation des Am-
phitryon-Themas gehalten worden sein, aber was er variiert, ist nicht die
Sage von der Geburt des Herakles, wie sie zuerst in der Odyssee und in
der Ilias festgehalten ist, sondern andere Variationen: die von Moliere
und von Kleist.

Amphitryon 38, bien que sans doute considéré par Giraudoux comme la
trente-huitiéme variation du théme d’Amphitryon, ne reprend pas le ré-
cit de la naissance d’'Hercule comme ’Odyssée et ' lliade 'ont fixé pour
la premiére fois, mais d’autres variations: celles de Moliére et de Kleist.12

Le comparatiste conclut sa critique en remarquant que les dif-
férentes apparitions du mythe d’Electre dans la littérature
pourraient étre corrélées entre elles de la méme facon que les
diverses représentations du sacrifice d’'Isaac en peinture. Dans
les deux cas, ce n’est pas 'ccuvre qui est la simple répétition
et variation d'une oeuvre précédente (et donc une sorte
d’imitation), mais c’est l'artiste qui reprend une matiere my-
thologique pour lui donner corps et structure. La répétition se
rencontrerait, conséquemment, dans le geste de puiser dans le
méme complexe mythologique plutdt que dans l'ceuvre elle-
méme:

Rembrandts Gemiilde und Giraudoux’ Drama sind nicht der Ort einer
Wiederholung, sie stellen zum wiederholten Male etwas dar.

Le tableau de Rembrandt et la piece de Giraudoux ne sont pas le lieu
d'une répétition, mais ils représentent a nouveau une matiere.13

Afin de sortir de cette impasse de la répétition et de la varia-
tion, Peter Szondi propose d’analyser le mythe littéraire en se
reportant au systeme de signes de Saussure, du moins en ce
qui concerne les mécanismes de son actualisation et les im-
pacts de son apparition. Tel un signe, le mythe se divise en
deux parties: le “récit” qu'on découvre (correspond au signi-
fiant), et les significations qu'on lui attribue (correspond au

12 Ibid.
13 Ibid.



Le Mythe littéraire 265

signifi¢). Le poete, de son cOté, qui voudra actualiser une ma-
tiere mythologique devra trouver une nouvelle signification
(donc un nouveau signifié) et en méme temps créer un nou-
veau “récit” (donc un nouveau signifiant). Szondi exemplifie
sa conception moyennant le mythe d’Amphitryon:

Auszugehen wire davon, daf3 jeder Stoff einen Fall von Mehrdeutigkeit
darstellt, wobei als signifiant z. B. die Handlung des Plautinischen
Amphitruo, als die verschiedenen signifiés die in den verschiedenen In-
terpretationen ihm zugeschriebenen Bedeutungen aufzufassen wiren.
Im Gegensatz zu dem literarischen Normalfall, in dem e i n Werk immer
wieder neu interpretiert wird, wiirden die Neubearbeitungen desselben
mythologischen Stoffes so zu verstehen sein, daf3 der 38. Bearbeiter fiir
das signifié,, ein signifiant,, schafft, statt bloB einer neuen Interpretation
also ein neues Amphitryon-Stiick: den Amphitryon 38. Die Bearbeitung
hitte somit als Absicht nicht so sehr die Variation als vielmehr die Her-
stellung der Eindeutigkeit flir jene Bedeutung, die der Bearbeiter bei
dem vieldeutigen Stoff der Uberlieferung fiir sich als relevant erkannt
hat.

Partant du fait que toute matiére représente un complexe de sens multi-
ples, il faut considérer par exemple lintrigue de I'Amphitruo de Plaute
comme étant le signifiant et comme différents signifiés les significations
qui lui sont attribuées dans les différentes interprétations. Contrairement
a la situation habituelle en littérature ot une seule ceuvre fait réguliere-
ment l'objet d'une réinterprétation, il s’agirait pour le trente-huitieme
poete qui retravaille la méme matieére mythologique de créer pour le si-
gnifié,; un signifianty,, c’est-a-dire de produire, au lieu dune simple
réinterprétation, une piece nouvelle sur Amphitryon: I'dmpbhitryon 38.
L'actualisation se ferait donc dans le dessein non pas de varier une ceu-
vre mais plutdt de réduire la multiplicité sémantique de la tradition
littéraire a la signification que l'auteur aura reconnue comme importante
pour lui-méme.14

Cette citation décisive nous permet d’appréhender l'approche
de Peter Szondi, en opposition avec celle, illustrée par Man-
fred Fuhrmann, qui suit un chemin linéaire menant soit d'un
pattern abstrait 2 son incarnation soit d’'une ceuvre originelle a
son imitation variée. Chez Szondi, cependant, le passage des
ceuvres littéraires a la nouvelle apparition du mythe se fait de
maniere plus complexe: le fleuve mythologique, nourri par les
sources des ccuvres existantes, se compose de bribes séman-

14 Ibid., p. 191.



266 Romain Racine

tiques et de débris d’interprétation, au point de former un
complexe équivoque de sens. Et le poéte, assis sur les rives
du fleuve, y plonge son seau créateur pour n’en retenir que
l'eau qui lui convienne, c'est-a-dire pour arréter
I'interprétation qui lui semble significative. Cette signification
sera moulée dans un nouveau signifiant, donnant naissance a
une ccuvre nouvelle qui a son tour alimentera le fleuve my-
thologique. A Tinverse de toutes les autres démarches, qui
dépeignent le rapport entre le mythe et I'ceuvre comme le
passage du défini au dilué, du constant au variant, du précis a
I'indécis, nous passons ici du délayé au dense, du variable au
stable, du flottant au décidé.

Autre remarque relative a cet extrait: Szondi accorde a
chaque ceuvre littéraire une position originelle et indépen-
dante. S’il parle d“une piéce nouvelle sur Amphitryon”, on
comprend qu’il n'est plus question de relier directement une
ceuvre a l'autre mais de considérer chacune d'entre elles
comme un événement nouveau dans linterprétation du my-
the. 1l s’en suit que l'accent est résolument mis sur chaque
texte qui, loin d'étre la simple illustration d'une construction
préétablie, forme l'entité essentielle et l'unique base pour
I'analyse du mythe littéraire.

Replacée dans un courant de pensée, la conception de
Szondi nous semble, pour l'essentiel, reposer sur trois textes:
la Poétique d’Aristote, la Gotterlehre de Karl Philipp Moritz et
La Pensée sauvage de Claude Lévi-Strauss.

Aristote, sans mentionner Platon explicitement, concoit son
texte sur la poétique sinon en contradiction avec lui du moins
en opposition avec certaines de ses positions. C'est avant tout
I'exclusion de la poésie de la république idéale qui suscite la
critique d’Artistote. En effet, le maitre prend la poésie (et avec
elle tous les arts) pour une mimésis de troisieme degré, allé-
guant que l'art ne fait qu'imiter les choses du monde terrestre,
elles-mémes déja une premiere imitation de l'idéal. Mais ce
n’est pas l'imitation qui conduit Platon a condamner la poésie,
ce sont ses effets néfastes sur 'homme. Car, selon lui, la poé-
sie s’adresse non pas, comme il siérait, a la raison mais aux
parties basses de I'dme, en développant chez elle sa propen-



Le Mythe littéraire 267

sion aux sentiments de plaisir et de déplaisir. Et il ne craint
pas d’affirmer que sans la raison, la république ne vivra pas.15
Et 4 quel moment les mauvaises parties de I'ame sont-elles
particulierement sollicitées? Avant tout lorsque la poésie col-
porte des mensonges sur les dieux et les hommes6 et qu’elle
attribue au héros, victime d'un revers de fortune, un caractére
pusillanime.17 1l est manifeste que le philosophe pense en
premier lieu a la mythologie, ce tissu de mensonges, qui “ne
produit que des fantdémes et se trouve 4 une distance infinie
du vrai”.18

Des I'abord, Aristote brise cette chaine a triple maillon en
faisant de la réalité une entéléchie ou la forme et la substance
se réalisent en une union parfaite. De ce fait, la poésie n’est
plus limitation de T'imitation du monde des idées mais la
simple imitation de ce monde terrestre idéalement réalisé. Elle
se repositionne donc a la seconde place. Ensuite, le philoso-
phe accorde a cette réalité imitative qu’est la poésie, le statut
d'une discipline autonome, détachée de la recherche de la vé-
rit¢ absolue. En analysant ce monde a part, il décele deux
concepts qui régissent essentiellement son fonctionnement: le
vraisemblable et le nécessaire (70 €ixo¢, 10 avaykaiov). Pour
combattre l'argument platonicien des effets dépravants de la
poésie sur I'dme humaine, il introduit le principe de la
xaBapoic qui permet aux auditeurs et aux spectateurs, en
passant successivement et alternativement par les affects d’
édeoc et de @ofoc, d'avoir le plaisir inoffensif de s’en déchar-
ger.19

Dans la réalité revalorisée de la poésie et de la poétique, le
mythe joue un rble bien déterminé. Pour Aristote, il ne
convient pas de discuter sa raison d’étre en général mais, son
existence étant incontestable, de décrire sa fonction et son
fonctionnement. Apreés avoir constaté que la poésie est issue

15 Platon, La République, introduction, traduction et notes par Robert Bac-
cou, Paris, Garnier Fréres, 1966, X, 607a.

16 Ibid., 11, 377¢ et 5qq.

17 Ibid., 111, 387b et sqq.

18 Ibid., X, 605c.

19 Cf. Wolfgang Schadewaldt, “Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristo-
telischen Tragodiensatzes”, dans Antike und Gegenwart. Uber die
Tragddie, Miinchen, dtv, 1966.



268 Romain Racine

du besoin humain d’imitation, il définit la spécificité du mythe
ainsi: “"Eott 8¢ 1fig pév npageng 6 utbog ) piunoig” — “c’est ‘le
mythe’ qui est I'imitation de l'action”.20 Aristote va cependant
encore plus loin: non content de décrire le mythe comme
simple résultat, il insiste sur le fait qu’il s’agit [a d'un procédé
dynamique relevant du savoir-faire du poéte. La technique
consiste 4 assembler et arranger des événements (mpayuota)
selon les lois de la vraisemblance et de la nécessité. Aristote
nous confirme:

Aéyw yap udBov tottov v cOvBeotv 1@V Tporypndtov

jappelle “mythe” 'assemblage des faits?!

Le mythe est donc l'arrangement, l'agencement, artificiel et
vraisemblable, d'un nombre limité d’actions humaines imitées
du monde présent ou passé. Mais en aucun cas le texte
d’Aristote ne nous permet de prendre le mythe pour un sim-
ple schéma, une structure, une intrigue, ou un plot, comme le
font certains spécialistes.22 Les termes de ovvBeoig et cvota-
o152 (syn-thése et sys-teme) nous font savoir que le mythe
littéraire, digne de ce nom, n’existera qu'a partir du moment
ou il aura passé, canalisé par la main du poete, d'une multi-
tude désordonnée d’'événements a un agencement précis et
probant.

20 Aristote, Poétique, traduction, introduction et notes de Barbara Gernez,
Paris, Les Belles Lettres, 2001, chap. 6, 1450a, 3—4. Nous avons choisi
d'utiliser cette édition bilingue en remplacant cependant “intrigue”, la
traduction, quelque peu restreinte, de usbog, par “mythe”.

21 Ibid., chap. 6, 1450a, 4-5. Peter Szondi appellera les mpayuara “Bege-
benheitlen]”, op. cit., p. 190. Ajoutons, a titre comparatif, la traduction de
Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot: “Jappelle ici “histoire” le systéme
(sys-teme) des faits” (Poétique, prétace de Tzvetan Todorov, Paris, Seuil,
1980).

22 Cf. p. ex. Jacques Bompaire, “Le Mythe, selon La Poétique d’Aristote”,
Formation et survie des mythes. Travaux et mémoires, Colloque de Nan-
terre, 19-20 avril 1974, Paris, Les Belles Lettres, 1977, p. 31-306.

23 Poétique, trad. B. Gernez: “tpoywmdiu, £xovca 8¢ pibov kol clvcTOGLY
npaypudtov” — “une tragédie [...] qui comporterait un mythe, un assem-
blage de faits” (chap. 6, 1450a, 32-33).



Le Mythe littéraire 269

Influencé par le célebre traité Gedanken tiber die Nach-
abmung de Johann Joachim Winckelmann (°1756), Karl
Philipp Moritz développe dans ses écrits sur l'art et la littéra-
ture une originalité qui préfigure I’évolution de la conception
de lart moderne. A contre-courant de |'Aufkldrung, bien
avant Friedrich Schlegel et Schelling, il consideére I'ceuvre d’art
comme une entité qui renferme sa beauté et ses significations.
Ainsi l'argumentation de Moritz, analogue au raisonnement
d’Aristote mais augmentée de la question esthétique, dé-
nonce-t-clle 'impertinence d’imiter la nature et les anciens.

Et qu'en est-il du mythe? En effet, Karl Philipp Moritz s’en
occupe explicitement dans son ouvrage Gdtterlebre oder My-
thologische Dichtungen der Alten,? qui rassemble et résume,
sans vouloir épurer les ambiguités inhérentes aux mythes, ce
que l'on savait a I'époque des mythes gréco-romains. 1l le fait
précéder de quelques pages théoriques qui sont un précieux
document relatif a son approche du mythe littéraire et qui
font de lui le pere de la mythocritique moderne.2

Dés le premier paragraphe, il soustrait la mythologie a
I'emprise des principes didactiques, historiques et philosophi-
ques. Selon lui, ceux-ci méconnaissent que les mythes
appartiennent au seul monde de 'imagination:

Die mythologischen Dichtungen miissen als eine Sprache der Phantasie
betrachtet werden: Als eine solche genommen, machen sie gleichsam
eine Welt fur sich aus, und sind aus dem Zusammenhange der wirkli-
chen Dinge herausgehoben.

I faut considérer la poésie mythologique comme un langage de
I'imaginaire: en tant que tel, elle constitue un monde a part, détachée de
la cohérence des choses réelles.26

24 Karl Philipp Moritz, Gotterlebre oder Mythologische Dichtungen der Al-
ten, dans Werke, 3 vol., hrsg. v. Horst Gunther, t. II, Frankfurt a. M.,
Insel, 1981.

25 Cf. Tzvetan Todorov qui considere la Goiterlehre de K. Ph. Moritz
comme “le point de départ de toute étude des mythes a I'époque
contemporaine” (Théories du symbole, Paris, Seuil, 1977, p. 196).

26 Pour les pages préliminaires: K. Ph. Moritz, Schriften zur Asthetik und
Poetik, kritische Ausgabe, hrsg. v. Joachim Schrimpf, Tibingen, Nie-
meyer, 1962, p. 195 (graphie inchangée).



270 Romain Racine

Ainsi, en accordant au mythe le droit de fonctionner selon les
regles spécifiques de l'imaginaire, Moritz le défend contre le
reproche de I'incohérence, du mensonge, de la laideur, et de
I'immoralité. 11 affirme que le mythe constitue un monde a
part qui “ruht und schwebt [...] Giber der Wirklichkeit” — “se
pose et flotte [...] au-dessus de la réalité” 27 un monde a la
fois proche et loin du noétre. Proche parce qu'il fuit toutes les
notions métaphysiques et abstraites en cherchant le plus pos-
sible “ihre Bildungen an Zeit und Ort zu knipfen” “a
attacher ses formations a un temps et a un lieu”.28 Et loin
parce qu’il craint, étant pres de la réalite, d’étre confondu
avec elle. C’est pour cela qu’il se retire le plus souvent dans

les temps passés:

weil aber die zu grofe Nihe und Deutlichkeit des Wirklichen ihrem
dimmernden Lichte [sc. der Phantasie] schaden wiirde, so schmiegt sie
sich am liebsten an die dunkle Geschichte der Vorwelt an, wo Zeit und
Ort oft selber noch schwankend und unbestimmt sind, und sie desto
freiern Spielraum hat

comme il serait pernicieux a sa lumiere indécise de souffrir la proximité
et la précision de la réalité, il [sc. le monde de l'imaginaire] préfére
plonger dans I'obscur passé du monde ancien ou le temps et les lieux
sont encore, comme lui-méme, flottants et imprécis, ce qui lui permet
d’agir avec d’autant plus de liberté.2?

Le mythe est donc un univers “sus-réel” qui, dans le souci du
concret flou, s’attache a un temps lointain dont les événe-
ments ne sauraient étre prouveés avec précision. Peut-étre
nous rapprochons-nous du vraisemblable aristotélicien, a la
différence que Moritz, afin de résister a la tentation de
I'interprétation historique, veille a distinguer le vraisemblable
mythique, plus malléable, du vraisemblable dans I'Histoire.

Or Moritz s’attaque avant tout au reproche de I'immoralité.
En soumettant le mythe aux mémes régles de fonctionnement
que 'ceuvre d’art, il exige qu'on I'étudie dans son unité, dans
son achévement, sans passer par des explications extérieures:

27 Ibid.
28 Ibid.
20 Ibid.



Le Mythe littéraire 271

Um an diesen schonen Dichtungen nichts zu verderben, ist es ndthig,
sie zuerst, ohne Rucksicht auf etwas, das sie bedeuten sollen, grade so
zu nehmen wie sie sind.

Afin de ne pas nuire a la beauté de ces poésies, il est nécessaire de les
prendre dabord telles qu’elles sont, sans s'occuper de ce qu’elles de-
vraient signifier.30

Cette définition de l'art et du mythe, qui met en avant leur
indépendance et leur valeur intrinséque, sera reprise plus tard
par Goethe pour définir le symbole en opposition 2a
I'allégorie. Moritz lui-méme s’en sert pour polémiquer contre
toute interprétation allégorique, qui ne cherche dans la my-
thologie que des significations susceptibles de confirmer le
point de vue de l'interprete: “Die Gottergeschichten der Alten
durch allerlei Ausdeutungen zu bloflen Allegorien umbilden
zu wollen, ist ein eben so thorichtes Unternehmen, als wenn
man diese Dichtungen durch allerlei gezwungene Erklirungen
in lauter wahre Geschichten zu verwandeln sucht” — “Vouloir
réduire, par toutes sortes d'interprétations, la mythologie des
anciens a de simples allégories, c’est une entreprise aussi
sotte que de vouloir changer, par des explications forcées de
tous genres, ces poésies en autant d’histoires vraies.”3! En ef-
fet, interprétation allégorique, issue de 'exégese, était depuis
les temps médiévaux la seule maniere d’aborder la mytholo-
gie paienne et de légitimer sa lecture. Ce qui au Moyen Age
servait a transmettre I'héritage antique et a intégrer ce savoir
dans la foi chrétienne, devient a partir du XVIII® sieécle, et par-
ticulicrement au temps de Moritz, un vrai obstacle a une
nouvelle compréhension du mythe. Or, avec l'arrivée de ces
nouvelles théories, 'art cesse d’'étre le précepteur de la vie, ne
se souciant plus gueére que de sa beauté intrinséque. Si toute-
fois il y subsiste un aspect utilitaire, il reste strictement
subordonné a la fonction esthétique. Et c’est précisément
cette soumission de I'éthique a l'esthétique qui permettra de

30 Ibid., p. 196.
31 Ibid.



272 Romain Racine

considérer le mythe comme ceuvre d’art et non comme une
instruction 4 I'impiété et a la criminalité.32

En définitive, le mythe est un monde paralléle au notre qui
réunit et organise en un ensemble toute sorte d’ambiguités et
d’extrémes a caractére universel, auxquels il serait impropre
d’appliquer nos notions morales, comme il serait absurde de
le faire pour les exces de la nature. Mais contrairement 4
celle-ci, et c’est cela qui risque de nous induire en erreur,
I'imagination treés (trop) libre du mythe fuit les termes géné-
raux pour se mouler le mieux possible dans des formes
“individuelles”, dans des étres, “die sie als wirklich darstellt,
denen sie Geschlechtsregister, Geburt und Nahmen, und
menschliche Gestalt beilegt” — “qu’elle représente comme ré-
els, et auxquels elle donne un genre, une origine, un nom et
une forme humaine”.33 Ce sont I'étroit parallélisme des deux
mondes, ainsi que cet aspect familier, qui nous conduisent,
par erreur, a rapporter a I’échelle du mythe les mesures de la
réalité humaine, ce que Moritz fait apparaitre comme absolu-
ment faux: le mythe a lair pareil mais il ne l'est pas.
Paradoxal, le mythe, en vétant des apparences individuelles,
incarne l'universalité. Dans ce contexte, on comprendra
d’autant mieux les termes de Friedrich Schlegel prénant
I'union parfaite de la poésie et du mythe: “Denn Mythologie
und Poesie, beide sind eins und unzertrennlich” — “car la my-
thologie et la poésie sont une et indivisibles.”34

Des trois textes que nous avons jugé utile d’étudier, le seul
qui, jusqu’ici, a eu un certain impact sur les recherches en lit-

32 K. Ph. Moritz: “In den mythologischen Dichtungen ist nun die Lehre
freilich so sehr untergeordnet, daf sie ja nicht darin gesucht werden
muf}, wenn das ganze Gewebe dieser Dichtungen uns nicht als frevel-
haft erscheinen soll” — “Dans les poésies mythologiques, l'aspect
didactique est en effet si subsidiaire qu’il ne faut surtout pas chercher a
I'y trouver si 'on ne veut pas que tout ce tissu de poésies ne nous
paraisse gorgé d’impiété”, ibid., p. 197.

33 Ibid., p. 198.

34 Friedrich Schlegel, Gespredch tiber die Poesie (“Rede uber die Mytho-
logie™), dans Kritische Ausgabe: Charakteristiken und Kritiken I (1796~
1801), hrsg. u. eingeleitet v. Hans Eichner, Miinchen, F. Schéningh,
1967, p. 313.



Le Mythe littéraire 273

térature, c'est La Pensée sauvage de Claude Lévi-Strauss.? En
définissant la pensée sauvage (qui comprend le mythe)
comme systeme parallele a la pensée scientifique, et non pas
comme événement préparatoire ou inférieur, il brise avec les
conceptions traditionnelles de la pensée “primitive” et rejoint,
par dautres voies de connaissance, la vision, plus littéraire,
d'un Karl Philipp Moritz.

Quelle est donc cette pensée sauvage et mythique? Pour
répondre a cette question, Claude Lévi-Strauss nous fournit, et
ceci est d'une importance capitale, non pas une description
de ses objets mais une analyse de ses mécanismes, de sa
“forme d’activité”;36 d’ou son systeme du bricolage qui, selon
lui, posséde sur un plan pratique les mémes propriétés que la
pensée mythique sur un plan spéculatif. En vérité, le brico-
lage consiste a “s’exprimer a l'aide d'un répertoire [...]
hétéroclite”3” dont il “dispose et redispose inlassablement” les
éléments “pour leur découvrir un sens” et pour s'€lever
“contre le non-sens”.38 Le bricoleur choisit dans cette “collec-
tion de résidus d’ouvrages humains’3® des éléments et des
événements pour entreprendre “la construction d'un ensem-
ble”4 a priori sensé et cohérent. En méme temps, le bricolage
suppose une parfaite profanité (ou littérarité) du matériel (du
répertoire) pour pouvoir en disposer les éléments 4 sa guise.
Ce n'est qu’a cette condition que chaque élément puisse trou-
ver sa place dans un nouvel ensemble sans que son
affectation d’origine géne son utilisation actuelle:

dans cette incessante reconstruction a l'aide des mémes matériaux, ce
sont toujours d’anciennes fins qui sont appelées a jouer le role de
movyens: les signifiés se changent en signifiants, et inversement.4!

35 Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Paris, Plon, 1962. Trad. en alle-
mand: Das wilde Denken, tibersetzt von H. Naumann, Frankfurt a. M.,
1968.

36 Ibid., p. 26.

37 Ibid.

38 Ibid., p. 33.

39 Ibid., p. 29.

40 Ibid., p. 38.

41 Ibid., p. 31.



274 Romain Racine

Les liens d’interprétation (de causalité par exemple), instaurés
entre les éléments pour en tirer un ensemble cohérent et élo-
quent, ne sont donc valables qu'une seule fois. Pour que le
bricolage puisse reprendre son activité, il faut que tous ces
liens soient brisés, de sorte que la construction se désagrege
en un flot de fragments, rendus a leur état brut (leur role de
moyens), avant d’étre réutilisés a d’autres fins. Ceci signifie
également que le rapport entre deux ceuvres ne saurait étre
réduit 4 un passage linéaire de I'une a l'autre.

Si la théorie du bricolage de Claude Lévi-Strauss a trouvé
une suite dans celle plus littéraire de Peter Szondi, il est re-
grettable que l'ethnologue lui-méme n’ait pas poursuivi ses
recherches dans ce sens. Dans les Mythologiquies (1964—-1971),
en effet, il retombe dans la traditionnelle définition du mythe
comme théme et variation, ou la structure est invariablement
présente dans toutes les reprises.

Or, quelques spécialistes émettent des réserves sur la théo-
rie du bricolage. Karlheinz Stierle, par exemple, lui reproche,
tout en en acceptant le fond théorique, de n’étre applicable
que de maniere restreinte aux productions littéraires moder-
nes. Des ceuvres telles que Ulysse de James Joyce, Promethée
de Kaftka ou Prométhée mal enchaineé de Gide prouvent, se-
lon Iui, que le passage intentionné de la multiplicité des
significations 4 un sens plus circonscrit n'est plus de mise
dans la littérature moderne:

Das Zuendebringen des Mythos in seiner modernen Rezeption scheint
mir indes weniger in einer solchen Intention der radikalen Vereindeuti-
gung zu liegen, als im Gegenteil in einer Radikalisierung der mythischen
Ambiguitit.

L'accomplissement du mythe, tel qu’il est pratiqué dans sa réception
moderne, me semble résider moins dans l'intention radicale de le rendre
univoque que, tout au contraire, dans la radicalisation de son ambiguité
mythique.42

Pour étayer son argumentation, Stierle se sert de la notion
nietzschéenne du jeu. Il explique que dans la littérature mo-

42 Karlheinz Stierle, “Mythos als ‘Bricolage’ und zwei Endstufen des Prome-
theusmythos”, dans Terror und Spiel, op. cit., p. 461,



Le Mythe littéraire 275

derne il n'est plus d’intention significative (terme emprunté a
Merleau-Ponty) qui décide d’avance du résultat a obtenir,
mais que c’est seulement dans le jeu avec le matériau qu’elle
se constitue, ce qui renforce considérablement 'ambiguité du
résultat obtenu. Jacques Derrida déja, en s'occupant intensé-
ment des écrits de Claude Lévi-Strauss, a déconstruit I'idée
traditionnellement admise que toute structure possede un
centre (I'équivalent de l'intention significative), qui “peut étre
dit, paradoxalement, dans la structure et hors de la structure”,
un centre ordonnateur qui aurait pour conséquence de “li-
mitelr] ce que nous pourrions appeler le jeu de la structure”. 4

Il est vrai que dans les littératures moderniste (celle qui
s‘'oppose au moderne) et postmoderne (celle qui radicalise le
modernisme), le jeu interne de la structure, la vie autarcique
des signifiants, la suppression de toute instance significative
(du moins extérieure) sont des notions importantes. Ces tex-
tes se laissent plus volontiers aller au jeu du hasard que ceux
des époques précédentes, qui tentaient, sans toutefois y par-
venir tout a fait, de tirer du mythe une interprétation logique
et linéaire. Mais est-ce di au fonctionnement du mythe ou au
fonctionnement de la littérature? La question n’est pas de sa-
voir si le texte final réduit la signification du mythe a une
univocité ou a une ambiguité (car les deux sont, du point de
vue étymologique, des réductions quantifiables et limitées: la
premiere au nombre de un, la seconde au nombre de deux);
le noeud du probléeme git dans le geste de composition
(ovvleoic / olotaotg), mené par une instance extérieure, en
'occurrence l'auteur, qui choisit de travailler le mythe. Qu'un
texte postmoderne soit au bout du compte plus polyphonique
qu'un texte classique, cela va de soi mais ne reléve en rien du
fonctionnement du mythe. Car jusque dans la littérature post-
moderne, le mythe reste indissociable de cette instance signi-
ficative (c’est-a-dire sélective et créatrice de sens), limitant les
impacts du jeu narcissique et insignifiant de la structure et des
signifiants.

43 Jacques Derrida, “La structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines”, dans L’Ecriture et la différence, Paris, Seuil, 1967, p.
410 et p. 419 (c’est l'auteur qui souligne).



276 Romain Racine

Cette vision “archaique” du mythe littéraire trouve son il-
lustration moderne dans les propos de Friedrich Diirrenmatt,
étonnamment proches de ceux de Karl Philipp Moritz.
L’écrivain bernois constate: “Von den Mythen Vernunft zu
fordern ist ebenso toricht, wie diese in der vor- oder gar ur-
geschichtlichen Wirklichkeit zu suchen, die hinter den Mythen
hervorschimmert” — “De demander aux mythes d’étre raison-
nables est aussi insensé que de chercher a les situer dans une
réalité protohistorique voire préhistorique qui parait au travers
d’eux”.4 Puisque notre propre réalité est régie par
lirrationnel, il serait vain de vouloir appliquer notre rationalité
au monde paralléle des mythes. Mais fort de son imagination,
I'écrivain et dramaturge se doit d’agencer les divers éléments
du mythe en une suite logique (serait-ce le nécessaire
d’Aristote?) sans pour autant le rendre plus raisonnable:

[Die Dramaturgie] hat logisch zu sein, sonst konnte sie das Unverniinfti-
ge nicht tberdenken und damit weder die Wirklichkeit noch den
Mythos tber sie.

[La dramaturgie] se doit d’étre logique, sinon elle serait incapable de
méditer l'irrationnel, ni par conséquent la réalité ni le mythe qui lui cor-
respond.45

Ce passage nous enseigne qu’en écrivant, le geste ordonna-
teur de Jlauteur confére au mythe wune cohérence
indispensable a son appréhension. Seule la logique interne
(innere Logik) du texte, évacuant la question du réel et du rai-
sonnable, peut, d’apres lui, produire un effet (Wirkung).4 Et
comment s’y prendre plus précisément? En instaurant corres-
pondance et familiarité. D’une part, il est important que les
lecteurs reconnaissent dans l'univers du mythe littéraire un
contre-monde, c'est-a-dire la représentation logique d'une
vraisemblance (ou d'une nécessité) correspondant a leur pro-
pre réalité. D’autre part, ils n’accepteront l'universel

44 Friedrich Dirrenmatt, “Prometheus. Dramaturgie eines Rebellen”, dans
Gesammelte Werke VI: Stoffe / Zusammenhdnge, Zurich, Diogenes, 1996,
p. 571 (posthume, dans le recueil d’'essais Gedankenfuge, Zurich, Dio-
genes, 1992).

45 Ibid.

46 Ibid., p. 572.



Le Mythe littéraire 277

anhistorique du mythe que si celui-ci revét les formes indivi-
duelles et historiques4’ qui leur sont familieres.

Pour pouvoir comparer deux entités, il nous faut non seu-
lement proximité et reconnaissance mais encore distance et
objectivité. Le mythe littéraire satisfait aux deux critéres:
étranger 4 nos particularismes mais en analogie avec eux, il
offre une com-position artificielle et signifiante (une “syn-
theése”) qui objectivise en permanence l'aspect individuel. Ain-
si le mythe tient lieu de cet Autre analogique dans lequel le
poc¢te transplante sa subjectivité afin de la sublimer. Holderlin,
en meéditant sur la tragédie, saisit merveilleusement cet
échange entre l'individuation radicale et 'universel. Il prétend
que la tragédie contient, indépendamment d’autres éléments,

einen dritten von des Dichters eigenem Gemiit und eigener Welt ver-
schiedenen fremderen Stoff den er wihlte, weil er ihn analog genug
fand, um seine Totalempfindung in ihn hineinzutragen, und in ihm, wie
in einem Gefifle, zu bewahren, und zwar um so sicherer, je fremder bei
der Analogie dieser Stoff ist.

une tierce matiere, différente de I'ame et de l'univers du poete, plus
étrangere, que celui-ci a choisie parce qu’elle lui semblait offrir assez
d’analogie pour y transférer et garder, comme dans un récipient, le tout
de sa subjectivité, et ce, d’autant plus slrement que cette matiere, bien
qu'analogique, lui est plus étrangére.43

Nous devinons sans difficulté que cette tierce matiere renvoie
au mythe littéraire, ce Stoff a la fois analogue et étranger a
nous, et dont le poéte se sert pour y déposer toute son dme
(“Totalempfindung”). Ce paradoxe, a savoir que 'Autre est la
plus profonde expression du Je (sans qu'ils se confondent), se
trouve au ceoeur de la réflexion poétique de Holderlin. 11 lui
semble en effet que le subjectif ne peut se réaliser pleinement
que lorsqu’il est versé dans une matiere étrangere a la forme

47 Cf. Claude Lévi-Strauss qui évoque la double structure du mythe “a la
fois historique et anbistorigue” (“La Structure des mythes”, dans Anthro-
pologie structurale, Paris, Plon, 1958 et 1974, p. 240; c’est l'auteur qui
souligne).

48 Friedrich Holderlin, “Uber das Tragische”, dans: Sdmtliche Werke und
Briefe in drei Bdnden, hrsg. v. Jochen Schmidt, t. II, Frankfurt a. M.,
Deutscher Klassiker Verlag, 1994, p. 427. Notons 'occurrence du terme
de choisir.



278 Romain Racine

objectivée et artificielle (et dont le mythe serait I'exemple le
plus parfait). Plus les sentiments du poete sont intimes et pro-
fonds (“innig”), plus il doit sortir du personnel et rechercher
la distance. C'est ainsi que l'on peut atteindre a l'universel
sans renier sa subjectivité.4 Le mythe littéraire, qu'affectionne
le poéte pour son analogie et son altérité, constitue donc le
moyen parfait de contrebalancer toute tendance par trop par-
ticularisante.

Si le particulier et l'intéressant’0 sont maitres des temps
modernes, la postmodernité est esclave du pluralisme et de
I'indifférence.5! Le jeu indifférent de la structure, n'étant plus
intéressant que pour lui-méme, est 'expression la plus signifi-
cative de cette abolition de toute instance et de l'effacement
de toute signification. En constatant expressément la mort de
I'auteur et en préparant celle du lecteur, on sous-entend éga-
lement la disparition du mythe.52 Néanmoins, le mythe est
resté vivace. Pourquoi? Précisément parce qu’il s’éleve contre
toute forme de non-sens, de déconstruction et d’'indifférence.
Ce n’est pas un hasard, par exemple, que Ingeborg Bachmann
et Christa Wolf se sont emparées respectivement du mythe
d’Ondine’3 et de celui de Cassandre.5¢ Sachant que seul le
contre-monde du mythe littéraire pouvait déférer a la particu-
larité d'une condition féminine une identité possible et une
légitimité universelle, elles s’employaient, avec son concours,

49 Notons la différence avec le “Je est un autre” rimbaldien qui amorce le
chemin moderniste de la dissolution du moi.

so Terme de Friedrich Schlegel définissant ainsi 'époque moderne (roman-
tique) en opposition au monde ancien (classique), qu’il qualifie de
“beau” (F. Schlegel, “Vorrede” a I'étude Uber das Studium der Griechi-
schen Poesie, 1797).

s1 Cf. Peter V. Zima, Moderne / Postmoderne, Tibingen/Basel, Francke,
coll. UTB, *2001. Il y démontre que I'ambiguité, signe de I'époque mo-
derne, et lambivalence, caractéristique du modernisme, deviennent
dans le monde postmoderne indifférence, dont le trait principal est
I'“Austauschbarkeit der Werte” — “interchangeabilité des valeurs”, p. 42.

52 Comment expliquer sinon le titre de l'article de Karlheinz Stierle (op.
cit.) qui parle de deux “Endstufen” — “phases terminales” du mythe de
Prométhée, en traitant du Prométhée mal enchainé de Gide et du Pro-
metheus de Katka?

53 Ingeborg Bachmann, Undine geht, dans Das dreifsigste Jabr. Erzdhlun-
gen, Minchen, Piper, 1978.

s4 Christa Wolf, Kassandra, Darmstadt, Luchterhand, 1983.



Le Mythe littéraire 279

a opposer leurs intentions particulieres a l'indifférence structu-
relle qui, sous les apparences d'une pluralité salutaire,
engloutit toutes les différences.

Et quelle est la fonction du mythe avant 'arrivée du parti-
culier, de l'intéressant, ou de lindifférent? Prenons comme
exemple Les Amours de Ronsard. Tout ensemble imitateur du
Canzoniere de Pétrarque et astreint a la tradition médiévale,
le poete réussit pourtant a échapper a ce double carcan. C'est
curieusement le mythe grec qui, en dépit de sa portée univer-
selle, l'autorise a diriger son ceuvre vers des rives plus
individuelles, plus sensuelles. Pour lauteur des Amours, le
mythe littéraire de Cassandre n’est donc pas le simple jeu épi-
thétique d'une démonstration érudite mais bien la
construction d'un monde qui contrebalance le poids étouffant
d'une préséance ecclésiastique.5s

Dans I’Antiquité, en revanche, le mythe ne craignait pas le
voisinage de l'histoire: on tenait, peut-étre a la réserve de Pla-
ton, les événements mythiques pour aussi vrais que les faits
historiques, sauf que les uns se teignaient davantage de mer-
veilleux que les autres. Le mythe formait une étrange nef
naviguant entre le vrai, le vraisemblable et I'invraisemblable:
“Le mythe était un tertium quid, ni vrai, ni faux.”s6 Son flotte-
ment permettait aux philosophes de s’en servir parce qu’il
représentait une allégorie des vérités philosophiques, et aux
historiens d’y croire en fermant les yeux sur la légere défor-
mation des vérités historiques qu’il impliquait. Au final, le
mythe, vu la grande perméabilité de ses fronti¢res, faisait tout
simplement partie des divers champs de la connaissance
scientifique et humaine.5’

En somme, il s’est avéré fructueux d’approcher du mythe
littéraire, ce Protée insaisissable, par deux biais, I'un touchant
a son fonctionnement, I'autre a sa fonction. Si le premier tient

Pour une analyse plus détaillée des Amours de Ronsard, cf. notre theése
Le Mythe littéraire de Cassandre. Vingt apparitions de la prophétesse
troyenne: entre perte et recherche d’identité, Paris-Sorbonne, A.n.r.t.,
2003.

56 Paul Veyne, Les Grecs ont-ils cru d leurs mythes?, Paris, Seuil, 1983,
p. 40. Remarquons que l'historien, pour saisir le mythe, use d'un terme
trés proche de celui de Holderlin (“fertium quid™). Voir cit.

57 Pour l'essentiel de cette problématique, cf. Paul Veyne précité.

U
N



280 Romain Racine

compte du travail du poete, consistant a faire un choix signifi-
catif dans la profusion de la matiere mythologique et a
intégrer plus ou moins logiquement les ¢léments choisis dans
la construction de son ceuvre, le second est centré sur
I'analyse des rapports entre le mythe littéraire et le réel. La
prise en considération des deux axes nous a conduit a rejeter
la conception traditionnelle du mythe, basée sur une structure
minimale idéelle, raisonnable et exemplaire. Au contraire, tout
nous force a constater que, si cohérence et logique il y a, ce
n’est certes pas du coté du mythe mais seulement au niveau
de l'ceuvre littéraire. Clest le poete, par son travail
d’assemblage et d’agencement, qui accorde au mythe, contre-
monde plurivalent, tout ensemble familier et autre, pondéra-
teur et outrancier, la signification et la structure qui lui
semblent prégnantes. Bien qu'en présence du monde réel, le
mythe littéraire garde ses distances pour pouvoir le contreba-
lancer a chaque instant: tantot, 4 une tendance trop abimée
dans le particulier, il oppose sa force tirant vers 'universel,
tantdét, pour réanimer des événements figés dans
I'impersonnel, il apporte une touche concrete et individuelle.
Par conséquent, le mythe n’est pas une structure abstraite qui,
moyennant la variation et la répétition, s'incarne dans une
ceuvre. C'est a I'inverse I'ccuvre qui donnant le jour au mythe
littéraire forme un événement nouveau dans la construction
de son interprétation.

Nous sommes cependant conscient que cette conception
du mythe littéraire ne peut valoir pour les textes dont la ma-
tiere mythologique fait figure d’ornement rhétorique ou de
preuve d’érudition. Peter Szondi lui-méme a émis de sembla-
bles réserves en précisant que la simple transtormation d'un
texte a teneur mythologique (par la négation, par exemple)
ne peut pas constituer un événement nouveau, puisqu’il lui
mangque le geste essentiel du choix et de I'assemblage qui ré-
duit la multiplicité sémantique du mythe littéraire a la
composition logique et (plus ou moins) univoque de l'ccuvre:
“Hier geht die Bearbeitung [des Mythos] nicht von der Viel-
deutigkeit des Zeichens aus, um durch ein neues Zeichen die
Eindeutigkeit herzustellen, sondern aus der bestimmten Nega-
tion der Bedeutung des uberlieferten Zeichens folgt die
Notwendigkeit, es durch ein neues zu ersetzen” — “Dans ce
cas, l'actualisation [du mythe] ne part pas de l'équivocité du



Le Mythe littéraire 281

signe pour fixer par un nouveau signe son univocité, mais deé-
tournant précisément par la négation la signification du signe
donné, il s’ensuit nécessairement que celui-ci doit étre rem-
placé par un autre.”s Il est évident que le remplacement
linéaire d’un signe par un autre (ce que font la répétition et la
variation) est un procédé uniforme qui ne tient nullement
compte de la réalité complexe du mythe littéraire.

58 Peter Szondi, “Der Mythos im modernen Drama”, op. cit., p.191.



282 Romain Racine

Abstract

Der literarische Mythos ist dusserst schwer fassbar, wie ein Blick auf die un-
terschiedlichsten theoretischen Abhandlungen der letzten Jahrzehnte zeigt.
Gemeinsam war diesen Ansitzen jedoch immer eine deduktive und idealis-
tische Auffassung des Mythos. In dieser Untersuchung wird demgegentiber
versucht, einen anderen Weg aufzuzeigen: Anstelle eines abstrakten Kon-
struktes, das einen Mythos-Kern von minimaler Struktur annimmt, geprigt
von Prinzipien der Wiederholung und Variation, orientiert sich die vorlie-
gende Studie einerseits an der in der Antike vorherrschenden Beziehung
von Mythos und Realem, andererseits nihert sie sich dem grundlegenden
Gestus des Dichters, der aus vielschichtigen Repertoires der Mythologie
wihlt, sie neu zusammenstellt und ordnet, um eine mythisch-literarische
Gegenwelt aufzubauen, die seiner eigenen Sichtweise des Mythos — dem
tertium quid (Paul Veyne) — Form zu geben vermag. Ausgehend von Peter
Szondis Mythos-Theorie und -Kritik, werden die Spuren verschiedenster, in
diesem Bereich zu wenig beachteter Theoretiker und Autoren der Antike
und der Neuzeit erkundet (u.a. Aristoteles, K. Ph. Moritz, C. Lévi-Strauss,
aber auch Ronsard, Holderlin und Dirrenmatt), um deren Mythos-
Verstindnis zu vergleichen. Daraus ergibt sich Material fiir eine “neue My-
thokritik”.



	Le mythe littéraire : une autre approche - une approche de l'autre?

