
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2006)

Heft: 37: Literatur & Wissen(schaft) = Littérature et savoirs = Literature &
sciences

Artikel: Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis : einige Bemerkungen zum
Verhältnis von Dichtung und Wissen(schaft)

Autor: Söring, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürgen Söring

Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis

Einige Bemerkungen zum Verhältnis von
Dichtung und Wissen(schaft)

L'œuvre de la critique moderne est de
remettre l'Art sur son piédestal. On ne
vulgarise pas le Beau; on le dégrade,
voilà tout. [...] Il est si doux pour les
nains de contempler les géants
raccourcis! Ce qu'il y a de meilleur dans
l'Art échappera toujours aux natures
médiocres, c'est-à-dire aux trois quarts
et demi du genre humain. Pourquoi dès
lors dénaturer la vérité au profit de la
bassesse?1

Das
Thema unseres Kolloquiums von 2006 "Literatur

und Wissen(schaft)" hat - als Neuauflage einer im
Grunde seit der frühen Neuzeit erledigten, gleichwohl

hartnäckig durch die Jahrhunderte weitergeschleppten Debatte2

- wieder einmal Konjunktur, worauf nicht zuletzt eine

1 Flaubert, Correspondance II, éd. J.Bruneau, Paris, Gallimard, 1980; hier
S. 328. Die in der Pléiade bisher erschienene Korrespondenz Flauberts
wird künftig mit der Sigle Corr. unter Angabe der Band- und Seitenzahl
nachgewiesen sowie durch einen Hinweis auf die (von mir gelegentlich
abgeänderte) Auswahl-Übersetzung, in: Französische Poetiken II. Texte
zur Dichtungstheorie von Victor Hugo bis Paul Valéry, hg. v. F.-R.

Hausmann, E. Gräfin Mandelsloh u. H. Staub, Stuttgart, Reclam, 1978,
unter Angabe der Seitenzahl in runden Klammern ergänzt. Die Lizenz,
Flaubert (auch) auf Deutsch zu zitieren, erteilt der Autor selber, wenn er
Louise Colet gegenüber bekundet: "Nicht erst seit heute leide ich darunter,

dass ich in dieser [der französischen!] Sprache schreibe und denke.
Im Grunde bin ich Deutscher!" Vgl. Corr. II 362 (139).

2 Vgl. die vorzügliche Einleitung zu dem von St. Otto hg. Bd. 3 (Renais¬
sance undfrühe Neuzeit) in der Reihe Geschichte der Philosophie in Text
und Darstellung, Stuttgart, Reclam, 2000, die u.a. "die für die Renaissance

typischen Wissensformen in ihren Grundzügen" umreisst, indem
sie 'wissenschaftliches Wissen' (Aristotelismus), 'erkenntnisphilosophisches

Reflexionswissen' (Piatonismus) und 'kulturelles (auf sprachlich-



200 Jürgen Söring

Reihe von Publikationen deutet, denen man Symptom-
Charakter kaum wird absprechen können. Im Interesse einer
flüchtigen Orientierung möchte ich deshalb, fast willkürlich,
einige Titel herausgreifen, die mir als Ausgangspunkt meiner
Überlegungen dienen sollen:

Zunächst das Jahrbuch für Geschichte der Literatur und der
Wissenschaften Scientia Poetica, das sich zur "Aufgabe"
gemacht hat, "Literatur- und Wissenschaftsgeschichte
aufeinander zu beziehen", "aus der Erkenntnis heraus, dass der
literarisch-künstlerische und der (natur-)wissenschaftliche
Diskurs keine getrennten Sphären" seien.3 - Einem vergleichbaren

transdisziplinären Vorhaben hat sich die - von der
Göttinger Akademie der Wissenschaften angeregte - Ringvorlesung

Scientia poetica - Literatur und Naturwissenschaft
zugewandt, deren Beiträger "das wechselseitige Inspirations-,
aber auch Spannungsverhältnis von Poesie und Naturerkenntnis,

darzustellen (versuchen)."4 - Und kürzlich erst hat die
KulturPoetik einen Aufsatz von Dieter Lamping mit dem Titel
"Literatur und Wissenschaft" veröffentlicht: Einen
"Sondierungsversuch", der "vor allem drei Typen von Beziehungen"
mit Hilfe geeigneter Beispiele unterscheidet: "die - insbesondere

produktive - literarische Rezeption von Wissenschaft, -
die Übernahme poetischer Verfahren in der Wissenschaft und
- die Literatur als Korrektiv der Wissenschaft"; "schlagwortartig

zugespitzt" zu der Formel: "Literatur rezipiert, inspiriert
und korrigiert Wissenschaft",? wobei allerdings die Trennung
der Wissenschaft von der Literatur de facto vorausgesetzt so-

geschichtlicher Überlieferung beruhendes) Leistungswissen' (Humanismus)

als gleichberechtigte "Methoden und Wege der Wahrheitssuche"
unterscheidet, deren zentraler Beweggrund die - umfassende Erkenntnis
stiftende - "Integration" von Analyse, Spekulation und Philologie ist
(vgl. bes. S. 29^6).

3 Yearbook for the History ofLiterature, Humanities und sciences, hg. v. L.

Danneberg, W. Schmidt-Biggemann, H. Thomé, F. Vollhardt, Berlin, de
Gruyter, seit 1997 (vgl. den Werbetext bzw. die im Internet neu formulierte

Programmatik).
4 Scientia poetica - Literatur und Naturwissenschaft, hg. v. N. Eisner u.

W. Frick, Göttingen, Wallstein, 2004, S. 8.

5 Zeitschrift für kulturgeschichtliche Literaturwissenschaft Bd. 5, Göttin¬
gen, Vandenhoek & Ruprecht, 2005, Heft 1, S. 139-152; hier S. 139 u.
143.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 201

wie unerörtert bleibt, was denn - wenn nicht der umstrittene
'kognitive' Anspruch von Kunst und Literatur - die Bedingung
der Möglichkeit eines Zusammenwirkens beider Wissens-
Formationen sein könnte.

Nur im Vorbeigehen erwähne ich noch die - am 20. Oktober

2003 gehaltene - Zürcher Antrittsvorlesung über das
Thema "Literaturwissenschaft: Schafft Literatur Wissen?" des
Germanisten Daniel Müller Nielaba sowie die Neuenburger
Leçon inaugurale vom 22. März 2006 des Anglisten Patrick
Vincent mit dem Titel "De la Science à la Littérature. Louis
Agassiz, Henry David Thoreau et l'Amérique", die sich um eine

"réflexion plus générale sur la place de la littérature dans
le monde actuel" bemüht und ihre Rolle auf den Spuren
Roland Barthes dahingehend bestimmt hat, "de représenter
activement à l'institution scientifique ce qu'elle refuse, à savoir
la souveraineté du langage".6

Diesem nur knapp umrissenen Befund entnehme ich, dass
die Funktion und der 'Ort' der Literatur - allen Legitimationsbemühungen

und Relevanzbeteuerungen zum Trotz - in
unserer Welt nicht (mehr) selbstverständlich und ihr Verhältnis

zum immer rasanter wachsenden Wissen spätestens seit
Hegel problematisch geworden ist, der ja der Kunst und
Literatur ihren Wahrheits-Bezug nicht grundsätzlich aberkannt,
wohl aber einschränkend verfügt hat, dass "ihre Form" (der
blossen 'Anschauung' oder 'Vorstellung' des Wahren) "aufgehört"

habe, "das höchste Bedürfnis des Geistes zu sein",7 das

infolgedessen nur die Philosophie: seine Philosophie, als in
sich selbst begründetes 'Wissen' des Wahren, befriedigen
könne.

Damit hat Hegel eine Entwicklung beschleunigt, von der -
über die missverstandene These vom 'Ende der Kunst' hinaus

- die Philosophie inzwischen selber eingeholt worden ist, wie
sich ganz beiläufig an der von Klaus-Jürgen Grün gestellten
Frage: "Ist die moderne Philosophie mit ihrem Latein am En-

6 Vgl. H.-G. Gadamer zum Apriori der Sprache, in: Historisches Wörter¬
buch der Philosophie (HWPh) 3 ("Hermeneutik"), insbes. Sp. 1068ff.;
ausserdem Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 170ff.

7 Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik /, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1970,
S. 141 u. 142; künftig zitiert mit der Sigle Ä unter Angabe der Band- und
Seitenzahl.



202 Jürgen Söring

de?", ablesen lässt:8 Einer Frage, die ihrerseits Reflex der
Tatsache ist, dass die Artikulationen des 'absoluten Geistes' wie
Philosophie, Poesie, Religion und Kunst durch den Fortschritt
namentlich der Natur-Wissenschaften vollends ins Abseits
geraten zu sein scheinen.

Dieser schleichenden Marginalisierung0 hatte sich Wilhelm
Dilthey im apologetischen Interesse philosophischer
Selbstbehauptung mit seiner 1883 vollzogenen Unterscheidung von
Geistes- und Naturwissenschaften entgegenzustemmen
versucht10, deren zweifelhafter Erfolg noch in der (an sich
belanglosen) 'Rede lecture' C.P. Snow's von 1959 über "The
Two Cultures" nachklingt: Kaum mehr als ein simplifizierendes

Schlagwort, das vor allem seiner Verkürzungen wegen
Eingang gefunden hat "into the general currency of thought in
the Western world", gerade deshalb jedoch nicht
unwidersprochen geblieben ist, wofür die von J. Brockman unter dem
Titel The Third Culture edierte Aufsatz-Sammlung als Beleg
dienen mag, in der prominente Natur-Wissenschaftler ihre
Ansichten zu "universal issues" (wie "the nature of [...] life,
intelligence and order" z.B.) verbreiten:11 Ein veritabler
Paradigmawechsel von Seiten der sciences dures, wobei die -
von der neueren Systemtheorie und deren Forschungsrichtungen

aufgestellten - Modelle von Selbstorganisation
oder 'Autopoiesis' nicht ohne Einfluss auf die - gewiss nötige
- Revision jener allzu rigiden Trennung von Natur- und

8 Vgl. die SWR2-AULA-Sendung vom 25. Juni 2006 mit dem Titel "Im Ge¬

fängnis des Systems".
9 Vgl. J. Hörisch, der den vielfältigen "Gründen für die [...] fallende Erre¬

gungskurve bei der Diskussion von humanwissenschaftlichen Theorien"
in dem - seine Theorie-Apotheke (Frankfurt/M., Eichborn, 2005) flankierenden

- Radiobeitrag "Wieviel Theorie braucht der Mensch? Ein Rückblick

auf humanwissenschaftliche Theorien der letzten 50 Jahre" (SWR2-
RadioART-Sendung vom 25. September 2006, S. 5) kurzweilig nachgespürt

hat.
to Vgl. seine Einleitung in die Geisteswissenschaften von 1883, aber auch

seine Schrift über den Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften von 1910. Dazu: HWPh 3, 211-215 ("Geisteswissenschaften").

Mit anderer Akzentsetzung vgl. Heidegger: Der Ursprung des
Kunstwerkes. Mit einer Einf. v. H.-G. Gadamer, Stuttgart, Reclam, 1970,
insbes. S. 95ff. ("Nachwort" und "Zusatz").

11 Vgl. "The Two Cultures (C.P. Snow)-Review" sowie "Eran Tromer's
Book Reviews" zu J. Brockman (Ed.): The Third Culture im Internet.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 203

Geisteswissenschaften zugunsten der Profilierung eines
ganzheitlich-evolutionären Zusammenhangs von 'Natur' und
'Kultur' geblieben sein dürften, dem bereits Alexander von
Humboldt mit seinem Konzept einer Vernetzung des Wissens
auf der verheissungsvollen Spur war.12

Angesichts solcher Beschaffenheit der Lage, die sich einerseits

in der konflikthaltigen Beziehung von Literatur und
Wissenschaft (sowie a fortiori von Geistes- und Naturwissenschaft),

andererseits aber auch in dem Bemühen manifestiert,
diesen Konflikt zu schlichten, möchte ich nunmehr im Wege
der Anamnese einige Stationen und Linien zur Orientierung
darüber aufzeigen, warum und wie es zu diesem Befund
gekommen ist. Meine (an Aristoteles orientierte) Prämisse ist
dabei, dass die Literatur in Goethes Worten, "nur Folge des
Lebens" ist, mithin auf den jeweiligen "Weltzustand" und die
ihm entsprechende "Weltansicht" bezogen bleibt, von deren
geschichtlichem Wandel sie ebenso wie vom jeweils
entwickelten Niveau der - auch die Wissenschaft umfassenden -
"Produktivkräfte" und "Verkehrsformen" affiziert wird,
unbeschadet der Tatsache, dass die Literatur dann auch auf 'das
Leben' zurückzuwirken vermag, d Und als Leitfaden für die
Rekapitulation im Eilmarschtempo dient mir noch einmal
Goethe, der "mit Blick auf die negative Rezeption seiner Verse

über die Metamorphose der Pflanzen formuliert hat:
'nirgends wollte man zugeben, dass Wissenschaft und Poesie
vereinbar seien. Man vergass, dass Wissenschaft sich aus Poesie

entwickelt habe, man bedachte nicht, dass, nach einem
Umschwung von Zeiten, beide sich wieder freundlich, zu bei-

12 Vgl. Alexander von Humboldt, Kosmos. Entwurf einer physischen Welt¬

beschreibung, hg. v. H. Beck, Darmstadt, Wibu, 1993, Bd. VII (2
Teilbände).

13 Aristoteles, Poetik 1450a löff. (die Tragödie als Mimesis von 'Lebens¬
wirklichkeit': bios); Goethe, zitiert nach der im Deutschen Taschenbuch
Verlag idtv) erschienenen (Artemis-)Gedenkausgabe (GA), Bd. 31,
S. 107; Hegel, Ä I, S. 235ff. ("Der allgemeine Weltzustand"); W. v.
Humboldt, Schriften zur Sprachphilosophie, Darmstadt, Wibu, 1972, S. 223f.

Akad.-A. 6, 179f.), dazu: HWPh 12, 454ff. ("Weltanschauung"); Marx,
in: EPWPh 1, I438ff. ("Produktionsverhältnisse/Produktivkräfte").



204 Jürgen Söring

derseitigem Vorteil, auf höherer Stelle, gar wohl
wiederbegegnen können'"!14
Dieser Dreiertakt von ursprünglicher Einheit, zwischenzeitlicher

Entzweiung und - vielleicht wünschenswerter -
Wiederannäherung von Dichtung und Wissen(schaft) gibt mir eine
erste Gliederung vor, wobei ich mich, hinsichtlich der für die
mythische Weltauslegung charakteristischen "Einheit von
Dichtung, Religion, Weisheit und Wissen"16 mit dem Hinweis
auf "das bei weitem älteste Literaturdenkmal Indiens": den
Rig-Veda also, begnüge, was im Sanskrit so viel wie "das in
Versen (rg) bestehende Wissen (veda)" bedeutet, (das übrigens

mit gr. oida, lat. videre, frz. voir und dt. wissen
wurzelverwandt ist).

In dieser theistischen Kosmogonie wird der Dichter "als
der [...] einzige Künder" von Offenbarungs-Wissen "zum Mittler

zwischen Gott und Mensch, mithin "zur zentralen [...]
Figur der menschlichen Gesellschaft in den bewegenden Fragen

der Religion, der Ethik, schliesslich der Philosophie und
(vorwissenschaftlichen) Wissenschaft":16 "Ein Begehren [nach
Entstehung] bildete sich da im Anfang, das als Same des Denkens

als erstes existierte. Die Nabelschnur (den Ursprung) des
Seienden im Nichtseienden fanden die Dichter heraus, in
ihrem Herzen forschend, durch Nachdenken (X 129, 4)."1? Nicht
anders verhält es sich mit der 'ältesten Dichtkunst' der Hebräer

oder dem orphisch-pythagoreischen 'Ursprung des Singens,
Sagens und Denkens' bei den Griechen, dergestalt, dass
Johann Georg Hamann in seinen 'philologischen Kreuzzügen'
noch einmal Giambattista Vicos bestechende Einsicht mit dem
berühmten, die Sprache zum unhintergehbaren Apriori jeder
Art von 'Verständigung' über das Seiende im Ganzen
erhebenden Satz auf den Punkt bringen konnte: "Poesie ist die
Muttersprache des menschlichen Geschlechts"!1^

14 Lamping, a.a.O., [Anm. 51, S. 152 mit Bezugnahme auf Goethe: dtv-GA
39, 71 ("Verfolg. Schicksal der Druckschrift").

15 Ebd., S. 140.
16 Vgl. Gedichte aus dem Rig-Veda, Stuttgart, Reclam, 1977, S. 3-

17 Ebd., S. 67.
18 Vgl. die Principj di una scienza nuova d'intorno alla natura delle nazi-

oni von 1725, 1730 u. 1744, bes. die Introduzione dell'opera sowie den
Libro secondo (Deila sapienza poeticd), aber auch und vor allem den für



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 205

Erschüttert wird diese erste Position durch Thaies sowie die
Homer- und Hesiod-Kritik des Dichter-Philosophen Xenopha-
nes, mit dem - unter Berufung auf das (nicht länger mehr
offenbarte, sondern durch Gelehrsamkeit und Scharfsinn selbst
erworbene) Wissen - die sog. ionische Aufklärung (und Skepsis!)

beginnt: w Ein Prozess, den Wilhelm Nestle auf die griffige
Formel Vom Mythos zum Logos gebracht hat:20 Einem Logos,
der zunächst in der Physis, in der 'Natur' des Seienden
verborgen liegt; weshalb die physiologoi, wie Aristoteles die (bis
heute wenig sachgerecht) sog. vorsokratischen Philosophen

unser Thema bedenkenswerten methodologischen Hinweis darauf, dass
die "grössere Gewissheit" der Erkenntnis für Vico nicht bei der "Wissenschaft

von der Welt der Natur" liegt, "da Gott sie geschaffen hat" (und
darum nur "von ihm allein erkannt" werden kann), sondern bei der
'Scienza nuova' als einer (Geistes-)Wissenschaft von den Dingen, "die
die Menschen erkennen können, weil sie die Menschen geschaffen
haben." "So verfährt diese Wissenschaft geradeso wie die Geometrie, die
die Welt der Grössen, während sie sie ihren Grundsätzen entsprechend
aufbaut und betrachtet, selbst schafft; doch mit um so mehr Realität, als
die Gesetze über die menschlichen Angelegenheiten mehr Realität
haben als Punkte, Linien, Flächen und Figuren" (a.a.O., S. 541 bzw. 552 in
der Übersetzung Erich Auerbachs, zit. n. G. Vico: Die neue Wissenschaft
über die gemeinschaftliche Natur der Völker, Rowohlt, 1966, S. 5lf.
("Von den Grundzügen") bzw. S. 59 ("Von der Methode"); Hamann,
Sokratische Denkwürdigkeiten. Aesthetica in nuce, Stuttgart, Reclam,
1974, S. 81f.; ausserdem W. F. Otto, Die Musen. Über den göttlichen
Ursprung des Singens und Sagens, Darmstadt, Wibu, 1971.

19 Als "Ahnherr der Wissenschaft und der Naturwissenschaften insbesonde¬
re" gilt in der Tat Thaies, der - wie Nietzsche nicht entgangen ist - die
Entstehung der Dinge "ohne Bild und Fabelei" auf eine natürliche Ursache

zurückgeführt hat. Vgl. Die Vorsokratiker, hg. v. W. Capelle,
Stuttgart, Kröner, 1968, S. 4 sowie Nietzsche, KSA 1, S. 813 CDie Philosophie

im tragischen Zeitalter der Griechen 3.). Zu Xenophanes vgl. die
Fragmente VI, Bll-15 u. B34 (Diels/Kranz), in: Kirk, Raven, Schofield,
Die vorsokratischen Philosophen, Stuttgart, Weimar, Metzler, 2001, (ausser

B2) unter den Ziffern 166, 170 u. 186; ausserdem die Einleitung in
die griechische Philologie, hg. v. H.-G. Nesselrath, Stuttgart u. Leipzig,
Teubner, 1997, S. 508ff.

20 Wilhelm Nestle, Die Selbstentfaltung des griechischen Denkens von Ho¬

mer bis auf die Sophistik, Stuttgart, Kröner, [1940] 1975. Nestles These
wäre mit dem Hinweis auf die fortwährende 'Anwesenheit' des Mythos
einzuschränken, woraus, anstelle der Suggestion eines irreversiblen
'Nacheinanders' (und aller 'Entmythologisierung' zum Trotz), ein
'Schichtenmodell' des 'Über-, Neben-, Mit- oder sogar Durcheinanders'
resultieren würde.



206 Jürgen Söring

genannt hat, "der echte urtümliche Titel für [...] die [ist], die
sich [Heidegger zufolge] über die physis, über das Walten des
Seienden im Ganzen aussprechen";21 ohne dass freilich die
Verbindung mit der Poesie auf dieser zweiten Station zwangsläufig

schon gelöst würde! Denn auch das Denken des
Parmenides oder Empedokles z.B. ist uns in der Gestalt von
Lehr-Gedichten überliefert, etwa unter dem (schwerlich
authentischen) Titel Peri physeos ton onton (Über die Natur des
Seienden)-. Einer Bezeichnung, die sich bis in das (für Goethe
ebenso wie für Brecht) höchst wirkungsmächtige lateinische
Lehrgedicht des Lukrez De rerum natura hinein erhalten hat.

Der die dritte Station markierende entscheidende Riss
zwischen Dichten und Denken vollzieht sich erst mit Anaxagoras,
der nicht nur die menschliche "Denkkraft" (.nous), d.h. die
zum alleinigen "Ordnungsprinzip" erhobene "Vernunft",
inthronisiert und damit die Aufklärung nach Athen gebracht,
sondern mit seinem (wohl einzigen) Werk Über die Natur -
wie vor ihm schon die Milesier - den folgenschweren Schritt
von der Poesie zur Prosa vollzogen hat: "Seiner
kühlverständigen Art entspricht [...] der Stil seiner Schrift [...]: von
natürlicher Schlichtheit, fast gänzlich frei von bildlicher
Ausdrucksweise, [...] im Satzbau äusserst einfach und daher in
Form wie in Gedanken von übersichtlicher, ja durchsichtiger
Klarheit", so dass Anaxagoras "zum mindesten für Europa das
Urbild des der reinen Forschung geweihten Denkers" werden
konnte, der dann auch prompt (wie später Protagoras oder
Sokrates) in einen Asebie-Prozess verwickelt wurde22, weil er
"als erster [...] eine Theorie des Fortschritts" entworfen hat,
"die aus dem Menschen [...] den einzigen 'Erfinder' (heuretes)
von 'Kunstfertigkeiten' (technai) und den einzigen [Herrn] der
Geschichte macht".23

Diese 'säkularisierte' Weltansicht hat der Tragiker Sophokles

mit dem berühmten Chor in seiner Antigone-. "Vieles ist
ungeheuer, nichts / ungeheuerer als der Mensch", unter Berufung

auf 'schwurgeweihtes Götterrecht' umgehend zu demen-

21 Vgl. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, GA Bd. 29/30
Frankfurt/M., Klostermann, 1983, S. 42f.

22 Zu Anaxagoras vgl. Capelle, a.a.O., [Anm. 191, S. 253 u. 250f.
23 Vgl. Nesselrath, Einleitung, a.a.O., [Anm. 191, S. 201.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 207

deren versucht.24 Das ist für mich der präzise belegbare
Konfliktfall, wo mythisch begründetes dichterisches Wissen und
rational begründetes philosophisches Wissen auseinanderzutreten

beginnen, ohne dass damit schon über den Wahr-
heits- oder Geltungsanspruch beider Wissensformen zweifelsfrei

entschieden wäre, so unanfechtbar das - in der sokrati-
schen Kunst des Zurechtweisens, Widerlegens und
Überführens bewährte2? - Postulat einer kritischen, an den Logos
appellierenden "Prüfung jedes vermeintlichen Wissens"26 in
puncto Wahrheitsfindung auch sein mag. Seither jedenfalls
geht die philosophische 'Wissenschaft' den belles lettres
gegenüber eigene Wege, auch wenn sie es - als (angeblich)
"vortrefflichste musische Tätigkeit" - im Angesicht des Todes
noch einmal mit der "gewöhnlichen musischen Tätigkeit":
nämlich mit einem "Proömium auf Apollon" oder damit
versucht, "einige Fabeln Äsops in Versform" zu bringen, anstatt
sich in bloss 'vernünftigen Reden' zu ergehen!2?

Die vierte Station ist die Poetik, des Aristoteles, die den
Unterschied von Dichtung und Philosophie, jenseits von Poesie
und Prosa, mit einem neuen Kriterium: demjenigen der mimesis,

28 begründet, um der poiesis damit gegen seinen Lehrer
Piaton einen - der Philosophie zuletzt analogen - Wahrheitsund

Erkenntnis-Anspruch zu vindizieren. Die immer wieder
ermutigenden Sätze lauten: "Denn der Geschichtsschreiber
und der Dichter unterscheiden sich [...] dadurch, dass der
eine das wirklich Geschehene mitteilt, der andere, was
geschehen könnte. Daher ist Dichtung etwas Philosophischeres

und Ernsthafteres als Geschichtsschreibung; denn die

24 Sophokles, Antigone, v. 332ff.
25 Vgl. HWPh 2, a.a.O., 442f. ("Elenchus, Elenktik").
26 Der Kleine Pauly, München, dtv, 1979, Bd. 5, Sp. 251: "Vor dem Logos

konnte manches nicht bestehen (wozu angemerkt sei, dass Logos noch
ganz vom Sprechen her verstanden wird)."

27 Piaton, Phaidon, 60e-6lb; dazu E. Martens, Die Sache des Sokrates,
Stuttgart, Reclam, 1992, S. I40f. u. Nietzsche in seinem Versuch einer
Selbstkritik. "Sie hätte singen sollen, diese 'neue Seele' - und nicht
reden! Wie schade, dass ich, was ich damals zu sagen hatte, es nicht als
Dichter zu sagen wagte: ich hätte es vielleicht gekonnt!", in: KSA 1 (Die
Geburt der Tragödie aus dem Geiste derMusik), S. 15.W I 12

28 Aristoteles, Poetik, 1447a 15 u.ö.



208 Jürgen Söring

Dichtung teilt mehr das Allgemeine, die Geschichtsschreibung
hingegen das Besondere mit."®

Dieser - nicht nur im Blick auf Herodot problematisches0 -
Vorschlag zur Güte hat indes den im Peripatos: allen voran
mit Theophrast, beginnenden Siegeszug der Einzel-Wissenschaften

nicht aufhalten können, deren inzwischen
erdrückende Dominanz allerdings mit dem Verlust der
systematischen Zusammenschau, die Aristoteles noch gelungen
war (und noch gelingen konnte!), hat erkauft werden müssen:
Ein Umstand, der Jacob Burckhardt in Bezug auf sein (noch
viel weiter 'fortgeschrittenes') 19- Jahrhundert zu der resignierten

Feststellung bewogen hat: "In den Wissenschaften ist der
Überblick [...] im Begriff, vor lauter Spezialentdeckungen von
Einzeltatsachen sich zu verdunkeln. "3i

Die fünfte Station: das erneut von einer theozentrisch-
mythischen Weltansicht geprägte Mittelalter, das sein Denken,
Hervorbringen und Handeln: den ganzen Umfang des zwar
überlieferten, jedoch (zwanghaft) mit der interpretatio Christiana

kompatibel gemachten Wissens zuletzt aus
transzendenten Quellen schöpft, übergehe ich mit dem Hinweis
zum einen auf die philosophische Schrift des Cusanus De doc-
ta ignorantia (Vom belehrten [d.h. nach wissenschaftlicher
Belehrung eingesehenen] Nichtwissen aus dem Jahr 1440
sowie zum andern auf die skeptisch-kritische Abhandlung des

Agrippa von Nettesheim Über die Unsicherheit und Eitelkeit
der Wissenschaften und Künste und über die Vortrefflichkeit
des Wortes Gottes [De incertitudine et vanitate scientiarum et
artium et de excellentia verbi Dei'], erschienen 1530: Schon
vom Titel her eine Selbstverleugnung, wenn nicht gar
Selbstaufgabe von Kunst und Wissenschaft zugunsten 'höherer
Erleuchtung und damit zugleich ein systemstabilisierender
Einspruch gegen den wieder-erwachenden Prozess theoretischer,

praktischer und poietischer Neugierde,32 der zu Beginn

29 Ebd. 1451b Iff.
30 Vgl. v. Vf., Tragödie. Notwendigkeit und Zufall im Spannungsfeld tragi¬

scher Prozesse, Stuttgart, Klett-Cotta, 1982, S. 154f.
31 Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Historisch-kritische

Gesamtausgabe, hg. v. R. Stadelmann, Stuttgart, Neske, o. J., S. 96.
32 Vgl. H. Blumenberg, Der Prozess der theoretischen Neugierde, Frank¬

furt/M., Suhrkamp, 1973 u. H. Heissenbiittel, "13 Hypothesen über



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 209

der Neuzeit um 1500 derart an Schubkraft gewinnt, dass seine
welt-verändernden Impulse im Grunde bis heute nachwirken.

Auf dieser sechsten Etappe erst bildet sich eine spezifisch
'moderne' Formation von Wissen heraus, die als Novum
Organum (d.i. als Neue Methode oder Wahre Angaben zur
Erklärung der Natur) bei Francis Bacon mit dem Anspruch
einer Instauratio magna auftritt: das Paradigma
experimentell-mathematischer (Natur-)Wissenschaft, das unsere
Weltansicht grundlegend revolutioniert und vor allem deshalb so
nachhaltig geprägt hat, weil es in der Technik als einem Mittel
der Naturbeherrschung so überaus erfolgreich war und ist.33

Seit Kepler, Galilei, Descartes und Newton hat sich die
abendländische Zivilisation dem 'Messen, Zählen und Gewichten',
mit einem Wort: der Rationalität, verschrieben.34
'Wissenschaftlich' heisst im Zeitalter des Rationalismus demnach: in
mathematischer {more geometricö) bzw. heute noch dazu:
digitaler, Sprache darstellbar: Eine offenbar irreversible
Entwicklung, der gegenüber die "imaginativ verfahrende Lite-

Literatur und Wissenschaft als vergleichbare Tätigkeiten", Über Literatur.
Aufsätze, München, dtv, 1970, S. 195: "Literatur und Wissenschaft in
einer vergleichbaren Position, vom Standpunkt der heute üblichen
Benennung und der heute üblichen Erscheinung aus, haben ihre Wurzel
in der Neugier des Menschen, der der Vorherrschaft der theologischen
Weltinterpretation entwachsen ist, der aus ihrem geschlossenen Raum
herausgetreten, herausgefallen, herausgestossen worden (oder was
immer) ist."

33 Vgl. Descartes, Discours de la méthode, éd. Par E. Gilson, Paris, J. Vrin,
1976, dessen sechstes Kapitel für eine 'fruchtbringende' praktische
Anwendung und Verwertung jener "notions générales touchant la

physique" plädiert, die uns zu "maîtres et possesseurs de la nature"
machen sollen; vgl. S. 6lf.

34 Weisheit Salomonis 11, 20; dazu lat. reri rechnen, zählen, wovon be¬
kanntlich frz. raison abgeleitet ist; ausserdem HWPh 3, 1143
("Historismus") unter Bezugnahme auf E. Troeltsch: "Seit Descartes und seine
Schule die 'Innerlichkeit' von der äusseren Objektwelt abtrennten, hat
der erkennende Geist eine 'Doppelrichtung': 'die Richtung auf die
körperbezogenen und allgemeingesetzlichen und die Richtung auf die
ichbezogenen und historisch-genetischen Inhalte des Bewusstseins'. Die
modernen Wissenschaften gliedern sich deshalb so, 'dass es der Naturalismus

mit letztlich rein gegebenen, unbegreiflichen Körpergrössen des
Raumes zu tun hat, während der Historismus das Selbstverständnis des
Geistes ist, sofern es sich um die Hervorbringungen seiner in der
Geschichte handelt'": eine Neuauflage Vicos (vgl. Anm. 18)!



210 Jürgen Söring

ratur"35 in puncto Wissens-Vermittlung ftir das allgemeine
Bewusstsein jedenfalls ins Hintertreffen geraten ist.

Aber welche Art von 'Wissen' ist bei dieser Sicht der Dinge
eigentlich gemeint? Augenscheinlich eine, die den methodologischen

Standards eines bestimmten, womöglich sogar
befristeten, Wissenschafts-Modells entspricht, das schon Nietzsche

als Ausdruck eines (unbeirrt "nach Gewissheit"
verlangenden) "Instinkt(s) der Schwäche" durchschaut
und Martin Heidegger mit dem berüchtigten Diktum: "Die
Wissenschaft denkt nicht", relativiert hat;36 ganz abgesehen
davon, dass die New Philosophy of Science bereits seit längerem

Wissenschaft "als einen historischen Prozess versteht, der
nicht nur durch innerwissenschaftliche
Entwicklungsdeterminanten, sondern auch durch soziale und kulturelle
Einflüsse, vor allem aber durch übergreifende [...] theoretische

Orientierungen (Denkstile, Themata, Ideale der
Naturordnung, Paradigmen usw.) geregelt wird"!37

Nur unter verengtem Blickwinkel kann man daher, wie
Hegel, behaupten, dass die "Weise", in welcher Literatur und
Kunst der Wahrheit "Existenz" verschaffen, "aufgehört" habe,
"das höchste Bedürfnis des Geistes zu sein", obwohl "das
Reich der schönen Kunst" und Dichtung doch auch für Hegel
"das Reich des absoluten Geistes" ist! Gerade was diesen
neuralgischen Punkt betrifft, teile ich Heideggers Überzeugung,

dass Dichtung und "Kunst [...] der Philosophie", aber
auch und zumal 'der' Wissenschaft, wie ich hinzusetzen
möchte, "gleichgeordnet sind"; weshalb es - über die
"notwendige Gleichstellung ihres Wesens" hinaus - vermutlich
angemessener wäre, die 'schönen Künste', Poesie und Religion,

Philosophie und Wissenschaft(en) nicht mehr (wie bei
Hegel) hierarchisch, sondern kreisförmig um die (wie Lessing
wusste) unerreichbare Mitte der 'reinen Wahrheit' anzuordnen
und dementsprechend von einer Komplementarität bzw. In-

35 Heissenbüttel, a.a.O., [Anm. 32], S. 200.
36 Nietzsche, KSA 3, S. 581f. Die fröhliche Wissenschaft, Fünftes Buch,

347.) u. Heidegger, Was heisst Denken, Tübingen, Niemeyer, 1954, S. 4.

37 Vgl. HWPh 12, a.a.O., 946 ("Wissenschaft").



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 211

termedialität der Wissens-Produktion (durch Bild, Begriff und
Formel) zu reden.38

Davon freilich haben wir uns seit der - vom lumen naturale

erleuchteten - Aufklärung: der siebten Station meiner
Anamnese, (ungeachtet der von den 'Enzyklopädisten'
proklamierten 'unité de la connaissance') nicht zuletzt darum
immer weiter entfernt, weil die Emanzipation und
Ausdifferenzierung der Wissenschaft als Folge der von Max Weber
konstatierten "Entzauberung" unserer Welt so ungehemmt
fortschreitet,39 dass Elias Canetti ihr nicht bloss zum Vorwurf
macht, "sich im Laufe der letzten Jahrhunderte schamlos und
auf aller Kosten bereichert", sondern darüber hinaus auch
"verraten" zu haben, "indem sie sich zum Selbstzweck", ja

38 Vgl. [Anm. 21], S. 4 sowie Lessing, "Eine Duplik", Werke 8, München,
Hanser, 1979, S. 32f. In diesem Erfordernis sehe ich auch den Beweggrund

ähnlicher Bemühungen um eine sachgerechtere 'Ortsbestimmung'
von Kunst und Literatur etwa bei P. Bourdieu, in: Les règles de l'art.
Genèse et structure du champ littéraire von 1992 oder auch bei M.
Foucault und seinem Heterotopie-Konzept, in: Botschaften der Macht.
Reader Diskurs und Medien, Stuttgart 1999, S. 145-157 ("Andere
Räume"). Vgl. dazu auch v. Vf. '"Das angefertigte Werk ist eine Absage
gegen Zerfall und Untergang'. Plädoyer für ästhetische Ganzheit", in:
Totalität und Zerfall im Kunstwerk der Moderne, hg. v. R. Sorg u. St. B.
Würffei, München, Fink, 2006, S. 33—47; hier: S. 42f. Bereits 1963 hatte
A. Huxley in seinem Essay Literatur und Wissenschaft mit den folgenden

Sätzen an die Vernunft appelliert, vgl. [Anm. 4], S. 8: "Dass die
gereinigte Sprache der Naturwissenschaft oder sogar die reichere, geläuterte

der Literatur je der Gegebenheit der Welt und unsers Erlebens
gerecht werden könnte, ist schon dem Wesen der Dinge nach unmöglich.

Das mit heiterer Gelassenheit hinnehmend, wollen wir, die
literarisch und die naturwissenschaftlich Tätigen, gemeinsam weiter und
weiter in die sich immer mehr ausdehnenden Regionen des Unbekannten

vordringen."
39 Vgl. HWPh 2, a.a.O., 564f. ("Entzauberung"),- ausserdem Ludwig Ferdi¬

nand Hubers (1786 in der Thalia erschienenen) gegenwartskritischen
Aufsatz "Ueber moderne Grösse", in: Schiller NA 2 II A, S. 169: "Die
ängstliche kalte Beleuchtung aller Gegenstände die den Menschen
begeistern und zu edeln Handlungen entzünden können, hat sie

herabgewürdigt, dass sie keinen Enthusiasmus mehr erweken können.
Tugend und Grösse ist analisirt worden: man hat sie mit dem
Seziermesser zerstükt, weil man sie schon als todt betrachtete. Alles ist
Wissenschaft geworden."



212 Jürgen Söring

"zur Religion" gemacht habe: "So ist Wissen wirklich Macht,
aber rasend gewordene und schamlos angebetete Macht!"40

Dass dieser Aufstieg der Wissenschaft zu autonomer und
autokratischer Selbstherrlichkeit mit dem 'Niedergang' der
beaux arts et belles lettres einhergehen könnte, hat bereits
Lichtenberg seinen Sudelbüchern von 1772/73 anvertraut: "Es
ist fast zu vermuten, dass, wenn sich die protestantische
Religion, und kalte Vernunft mehr ausbreiten, und wenn gesunde
brauchbare Philosophie gäng und gebe wird, die schönen
Künste merklich verfallen werden."41

Es überrascht darum nicht, wenn Hegel im Blick auf die
'prosaischen Zustände' seiner Zeit festhält: "Sehen wir nun
[...] auf die Gegenwart unseres heutigen Weltzustandes und
seiner ausgebildeten rechtlichen, moralischen und politischen
Verhältnisse, so ist in der jetzigen Wirklichkeit der Kreis für
ideale Gestaltungen nur sehr begrenzter Art."42 Von Carl Gustav

Jochmann zu schweigen, der - früh ernüchtert - die
Rückschritte der Poesie-, ihr "Herabsinken [...] von ihrer alten
Hoheit zu ihrer gegenwärtigen Unbedeutsamkeit" vermerkt
hat.4? Oder noch radikaler Nietzsche: "Ja, ist das Leben erst im
vollkommenen Staate geordnet, so ist aus der Gegenwart gar
kein Motiv zur Dichtung mehr zu entnehmen, und es würden
allein die zurückgebliebenen Menschen sein, welche nach
dichterischer Unwirklichkeit verlangten."44

Solche Unkenrufe dürfen jedoch den Widerstand nicht
vergessen machen, der sich gegen Bekundungen dieser Art
am Ende des 18. Jahrhunderts formiert, womit ich meine achte

Station erreicht habe. Dabei denke ich - von Schiller abge-

40 Elias Canetti, Das Gewissen der Worte. Essays, Frankfurt/M., fibu, 1982,
S. 20 u. ders., Die Provinz des Menschen, Frankfurt/M. fibu, 1981, S. 28f.

Vgl. dazu v. Vf., "Die Literatur als 'Provinz des Menschen'. Zu Elias Ca-
nettis Aufzeichnungen", in DVjS 4 (1986), S. 645-666.

41 Lichtenberg, Schriften und Briefe I, hg. v. W. Promies, München, Han¬

ser, 1998, S. 178 (Sudelbûcher I, Heft C [125]).
42 Ä /[Anm. 7], S. 253-
43 Carl Gustav Jochmann, Die Rückschritte der Poesie und andere Schriften,

hg. v. W. Kraft, Frankfurt/M., Insel, 1967, S. 123; dazu W. Benjamin, in:
Über Literatur, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1979, S. 7-20; vgl. ausserdem
HWPh 1, a.a.O., 1002 ("Poesie").

44 Nietzsche KSA 2, S. 196 Menschliches, Allzumenschliches I, 234).



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 213

sehen4? - vor allem an das Älteste Systemprogramm des
deutschen Idealismus von 1796/97, das programmatisch in die
Forderung ausklingt: "wir müssen eine neue Mythologie
haben, diese Mythologie aber muss im Dienste der Ideen
stehen, sie mus eine Mythologie der Vernunft werden." -
"Monotheismus der Vernunft und des Herzens, Polytheismus
der Einbildungskraft und der Kunst, das ists, was wir bedürfen!"

- "Die Poesie bekömmt dadurch eine höhere Würde, sie
wird am Ende wieder, was sie am Anfang war - Lehrerin der
Menschheit; denn es gibt keine Philosophie, keine Geschichte
mehr, die Dichtkunst allein wird alle übrigen Wissenschaften
und Künste überleben."46

Was hier noch wie Zukunftsmusik erklingt, scheint für
Friedrich Schlegel bereits ein fait accompli zu sein, wenn er,
im Rückblick auf Kant und Fichte, in seinen Epochen der
Dichtkunst erinnert:

Die Philosophie gelangte in wenigen kühnen Schritten dahin, sich selbst
und den Geist des Menschen zu verstehen, in dessen Tiefe sie den
Urquell der Fantasie und das Ideal der Schönheit entdecken, und so die
Poesie deutlich anerkennen musste, deren Wesen und Dasein sie bisher
auch nicht geahndet hatte. Philosophie und Poesie, die höchsten Kräfte
des Menschen, die selbst zu Athen jede für sich in der höchsten Blüte
doch nur einzeln wirkten, greifen nun ineinander, um sich in ewiger
Wechselwirkung gegenseitig zu beleben und zu bilden.47

Und noch einen Schritt weiter: "Die Poesie ist die Sonne, in
die sich alle Planeten der Kunst und Wissenschaft auflösen":46
Eine Gewissheit, welcher Schelling am Ende seines, ebenfalls
1800 erschienenen, Systems des transzendentalen Idealismus
kaum weniger euphorischen Ausdruck verleiht:

45 Schiller, NA 28 {BriefWechsel), Weimar, Böhlaus Nachfolger, 1969, S. 99
(an Gräfin Schimmelmann vom 4. November 1795): "Die höchste Filoso-
fie endigt in einer poetischen Idee, so die höchste Moralität, die höchste
Politik. Der dichterische Geist ist es, der allen Dreien das Ideal
vorzeichnet, welchem sich anzunähern ihre höchste Vollkommenheit ist."

46 Vgl. Hölderlin, StA 4, S. 299 u. 298.
47 F. Schlegel, "Epochen der Dichtkunst", KA //("Charakteristiken und Kri¬

tiken I"), München, Paderborn, Wien, Schöningh u. Thomas, 1967, S.

302f.
48 Ders., KA XVIII("Philosophische Lehrjahre"), S. 569, Nr. 84.



214 Jürgen Söring

Wenn es nun aber die Kunst allein ist, welcher das, was der Philosoph
nur subjektiv darzustellen vermag, mit allgemeiner Gültigkeit objektiv zu
machen gelingen kann, so ist, um noch diesen Schluss daraus zu
ziehen, zu erwarten, dass die Philosophie, so wie sie in der Kindheit der
Wissenschaft von der Poesie geboren und genährt worden ist, und mit
ihr alle diejenigen Wissenschaften, welche durch sie der Vollkommenheit

entgegengeführt werden, nach ihrer Vollendung als ebensoviel
einzelne Ströme in den allgemeinen Ozean der Poesie zurückfliessen,
von welchem sie ausgegangen waren. Welches aber das Mittelglied der
Rückkehr der Wissenschaft zur Poesie sein werde, ist im allgemeinen
nicht schwer zu sagen, da ein solches Mittelglied in der Mythologie existiert

hat, ehe diese, wie es jetzt scheint, unauflösliche Trennung
geschehen ist. Wie aber eine neue Mythologie, welche nicht Erfindung
des einzelnen Dichters, sondern eines neuen nur Einen Dichter gleichsam

vorstellenden Geschlechts sein kann, selbst entstehen könne, dies
ist ein Problem, dessen Auflösung allein von den künftigen Schicksalen
der Welt, und dem weiteren Verlauf der Geschichte zu erwarten istd9

Wir alle wissen, dass es, von totalitären Ideologien abgesehen,

diese 'Neue Mythologie', die sich als "eine Folie von
Geltendem" der Kunst und Literatur hätte "unterlegen" lassen,
nie wieder gegeben hat; dass sich vielmehr Privat-Mytho-
logien von zwangsläufig begrenzter Verbindlichkeit
herausgebildet haben.5o Daher hat sich über den wohl u-topischen
und für common sense-Anhänger befremdlichen Anspruch,
den deutsche Dichter und Denker für die Poesie erhoben
haben, sehr rasch der Raureif des Positivismus gelegt mit seiner
Anerkennung sog. Fakten und des von Empirie geleiteten
Verstandes-Denkens, seinem (von Descartes ererbten)
methodischen Zweifel sowie seiner Substitution verjährter Autorität
durch Hypothesenbildung und das 'verifizierende' (vor allem:
'falsifizierende') Argumentai Ein Prozess, in dessen Verlauf

49 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, Hamburg, Meiner,
1962, S. 298 III 629).

50 Vgl. v. Vf., "Dichtkunst und Götter. Atheismus als poetologisches Prin¬

zip", in: Gott und Götze in der Literatur der Moderne, hg. v. R. Sorg u.
St. B. Würffei, München, Fink, 1999, S. 25-40; hier S. 38ff; aber auch
"Dichtung ohne Mythos", in: Komparatistik als Arbeit am Mythos, hg. v.
M. Schmitz-Emans u. U. Lindemann, Heidelberg, Synchron, 2004, S. 55-
69; hier S. 58f.

51 Vgl. Proust, Contre Sainte-Beuve, Paris, Gallimard, 1971, S. 220: "Taine
[...] ne laissait de vérité que dans la science. Comme il avait cependant
du goût et admirait diverses manifestations de l'esprit, pour expliquer



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 215

auch "die Philosophie ihre begriffliche Überlegenheit über die
Wissenschaft" allmählich zu verlieren beginnt.52

Die Folgen für "Kunst und Poesie selber" in so prosaischen
Zeiten: beiläufig unserer neunten Station, hat einmal mehr
Jacob Burckhardt in die Worte gefasst: "innerlich ohne Stätte in
dieser rastlosen Welt, in dieser hässlichen Umgebung", befinden

sie sich "am unglücklichsten", weshalb die bürgerliche
Gesellschaft ihnen komfortable 'MusentempeP als eine Art
'Altersheim' eingerichtet hat! 53 Einen - scheinbar
unumgänglichen - Ausweg aus solcher 'splendid isolation' haben
manche Künstler und Literaten daraufhin in der kurzschlüssigen

Anpassung an den wissenschaftlichen Fortschritt gesehen,
dem sie — wie Emile Zola in seinem Roman expérimental von
1879/80 dem Arzt Claude Bernard und dessen Introduction â
l'étude de la médicine expérimentale von 1865 - mit hängender

Zunge hinterherzuhecheln bemüht waren. 54 Dieses
Anlehnungsbedürfnis, das Helmut Heissenbüttel übrigens mit
jenem emanzipatorischen "Fortschritt" im 18. Jahrhundert
begründet, der "Literatur und Wissenschaft zu parallel verlaufenden

Tätigkeiten der menschlichen Aufklärung (macht)",55 lässt
sich mit Blick auf die jeweils neueste 'Leitwissenschaft' bis
heute mühelos nachweisen. Aktuelles Beispiel für einen
literarischen Reflex der Biotechnologie etwa wäre der zum besten
Roman der Saison 2005/06 gekürte Roman des englisch
schreibenden Kazuo Ishiguro Alles, was wir geben mussten,
worin es um das Klonen von Menschen als Ersatzteillagern
geht,56 ohne dass dies freilich etwas an Jochen Hörischs Diagnose

in Bezug auf die "alltägliche Unterbietung von Avant-

leur valeur il les considérait comme des auxiliaires de la science (Préface

de L'Intelligence)."
52 Heissenbüttel, a.a.O., [Anm. 32), S. 198.
53 J. Burckhardt, a.a.O., [Anm. 311, S. 99- Vgl. den Wahlspruch auf der Fas¬

sade des Zürcher Opernhauses von 1890/91: "Den Musen ein Heim -
Der Kunst eine Stätte"!

54 Proust in einem Temps gewährten Interview vom November 1913: "[...]
à toute époque il arrive que la littérature a tâché de se rattacher - après
coup, naturellement - à la philosophie régnante."

55 Heissenbüttel: a.a.O., [Anm. 321, S. 195f.
56 Kazuo Ishiguro, Alles, was wirgeben mussten, München, Blessing, 2005.



216 lürgen Söring

garde-Einsichten" zumal in den Humanwissenschaften, aber
auch in der Literatur, ändern würde.57

Im 20. Jahrhundert als der vorerst letzten Station kommt
dabei erschwerend noch hinzu, dass die Erfindung, Entwicklung

und globale Verbreitung immer neuer Medien sowie die
dadurch ermöglichte Vermehrung und Beschleunigung der
Wissens-Produktion im planetarischen Massstab der Literatur
überhaupt das Wasser abgegraben und, im Bereich des in
Lettern Fixierten selbst, Sachbücher der 'Belletristik' den Rang
abgelaufen haben. Dieses commercium von Einzel-Wissenschaften

und Massenmedien scheint zum Ergebnis zu haben,
dass alle anderen über alles besser Bescheid wissen als der
Dichter! Diese kontinuierliche Abwanderung 'gesicherten'
Wissens in hoch spezialisierte Kompetenzbereiche mag dabei
nicht nur den spielerisch im Gleich-Gültigen sich erschöpfenden

Postmodernismus, sondern auch jene regressive Flucht in
die Innerlichkeit oder den 'Authentizität' prätendierenden (Au-
to-)Biographismus motiviert haben als - scheinbar - letzter
Bastion (vorgeblich) in-dividueller, d.h. von anderen so
eigentlich nicht geteilter, deshalb vielleicht gar nicht
mitteilbarer Erfahrung: Ein Holzweg vermutlich auch dies, nachdem

bereits Mallarmé "la disparition élocutoire du poète" zur
Bedingung der Möglichkeit dafür gemacht hat, "das reine
Werk" der Dichtung hervorbringen zu können,58 die, ihrer
'wahren' Bestimmung nach, nicht allein dazu berufen ist, das,
was im "Medium" der Literatur: der Sprache, "an Weltansicht
und Welterfahrung seit Beginn des menschlichen Sprechens
angesammelt und modifiziert wurde", mit 'kombinatorischer
Erfindungskraft' "als Entwurf neuer Realitätszusammenhänge"
zu 'rekapitulieren',59 sondern die ousia des Seienden: sein
Anwesen, darstellend zu erhellen und aufzudecken, d.h. 'Lichtung'

und 'Apokalypse' in einem zu sein.öo Denn, so noch

57 J. Hörisch, a.a.O., Vgl. [Anm. 91, S. 9.

58 Mallarmé, "Crise de vers", Oeuvres complètes, Paris, Gallimard, 1945,
S. 366

59 Heissenbüttel, a.a.O., [Anm. 32], S. 200ff.
60 Vgl. v. Vf. "Poetische Anatomie - Zum Funktionswandel des Dichtens",

in: Akten des VIII. Internationalen Germanisten-Kongresses Tokyo 1990,
Bd. 9 (Erfahrene und imaginierte Fremde), München, iudicium, 1991,
S. 171-181.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 217

einmal Friedrich Schlegel: "Poesie als Darstellung ist zugleich]
WS [Wissenschaft] und mehr als das."61

Diese Art von poiesis ist es, der Aristoteles als einer - sogar
ausgezeichneten - Form von Wahrheits-Erkenntnis ihren
legitimen 'Ort' eingeräumt hat. Im sechsten Buch seiner Niko-
machischen Ethik unterscheidet er (abweichend übrigens von
der - in seiner Metaphysik entwickelten - Stufenfolge des
Wissens)62 fünfGrundhaltungen, "durch welche die Seele [...]
die Erkenntnis des Richtigen vollzieht" bzw. 'die Wahrheit
sagt': das praktische Kunstwissen / techne (I), die
wissenschaftliche Erkenntnis / episteme (II), die - ebenfalls auf
Praxis bezogene - sittliche Einsicht / phronesis (III) und die
philosophische Weisheit / sophia (IV) sowie das reine Denken

/ nous (V).63
Für unser Thema 'Literatur und Wissen(schaft)' ist dabei

von Belang, dass die - mutatis mutandis - zum Paradigma
der neuzeitlichen Wissenschaft gewordene episteme laut
Aristoteles ein auf Beweisführung angelegtes theoretisches
Verhalten ist, das sich auf Unveränderliches bezieht und damit
den Charakter der Notwendigkeit hat. 'Wissenschaftliche'
Erkenntnis ist lehrbar und lernbar und muss intersubjektiv
nachprüfbar sein. Ihr methodisches Vorgehen beruht einerseits

auf "Induktion" / epagoge (als "Ausgangspunkt [...] für
die Erkenntnis des Allgemeinen"), andererseits auf Verfahren
des Schliessens / syllogismos "vom Allgemeinen" auf das
Besondere (Deduktion).64

Demgegenüber ist das Kunstwissen, also die techne, ein
"auf das Hervorbringen", also poiesis, "abzielende(s), von
richtigem Reflektieren geleitete(s) Verhalten", das auf Veränder-

61 F. Schlegel, KA XVIII, S. 569 [84],
62 Aristoteles, Met. 980a 21ff (I. Buch [A]), woraus "der mittelalterliche

Aristotelismus", Curtius zufolge, abgeleitet hat, dass der "Philosophus
keine sehr hohe Schätzung der Poesie besass" und sie allenfalls "als eine
infima scientia", mithin als 'inferiore Wissenschaft', aufgefasst zu haben
scheint. In: E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter,

Bern u. München, Franke, 1973, S. 225 u. 227.
63 Aristoteles, Eth. Nie. 1139b 16; vgl. Nikomachische Ethik, hg. v. F. Dirl-

meier, Stuttgart, Reclam, 1971, S. 156, (deren Übersetzung ich
gelegentlich abwandle).

64 Ebd., 1139b 18ff.



218 Jürgen Söring

liches bezogen bleibt. Da aber das durch techne Hervorgebrachte

nicht 'von Natur' entstanden, sondern 'künstlich'
erschaffen ist, hat es den Charakter eines kontingenten 'Ereignisses'

(tygchanein), was Aristoteles mit einem - so nur im
Griechischen möglichen - Wortspiel illustriert, das er dem
Tragiker Agathon zuschreibt: techne tychen esterxe kai tyche
technem "Kunst liebt den Zufall; dieser wieder liebt die
Kunst". ®

Der Erörterung der philosophischen Weisheit geht nun eine

Reflexion darauf voraus, dass weder die Kunstfertigkeit (I)
noch die wissenschaftliche Erkenntnis (II) noch auch die
sittliche Einsicht (III), ja nicht einmal die sophia selber (IV) das
Fundament (arche) zu legen vermögen, das diese vier Formen
der Wahrheits-Erkenntnis begründet. In der episteme z. B.
können die Prinzipien oder Ausgangssätze "des wissenschaftlich

Erkennbaren ihrerseits [nicht] das Objekt" epistemischer
Erkenntnis werden. Das sei Sache allein des nous (V) als der
"auf die reine Schau (theoriä) der Ideen [...] gerichtete(n) [...]
Vernunft", der das Vermögen der Letztbegründung aller
Kunst, Wissenschaft, Ethik und Weisheit zukommt.66

Entscheidend für unseren Zweck ist aber das 7. Kapitel des
VI. Buches, das die 'Kunst des Hervorbringens' überraschend
mit der sophia in Beziehung setzt, die Aristoteles ihrerseits als
"eine Verbindung" von nous und episteme und damit als "die
vollendetste Form von Erkenntnis" begreift: "Das Lob der
'Weisheit' spenden wir im Bereiche des auf ein Hervorbringen
zielenden Kunstwissens den vollendeten Meistern, z.B. dem
Phidias als Bildner in Stein, dem Polyklet als Bildner in Erz.
Dabei meinen wir mit 'Weisheit' nichts anderes als die
Vollkommenheit ihres Könnens. "6?

65 Ebd., 1140a 10 u. 1140a 19f.
66 Ebd., 1140b 33ff. u. Evangelisches Kirchenlexikon. Internationale theolo¬

gische Enzyklopädie Göttingen, Vandenhoeck, 1996, Bd. 4, Sp. 1160.
Zu dem sich selbst denkenden sowie für die Erkenntnis der Prinzipien
zuständigen vous, der als 'reine Energie' auch den Kosmos bewegt, vgl.
Met. 1074b 15ff 12. Buch), ohne freilich mit diesem Hinweis die
fortbestehenden Unklarheiten in der Konzeption dieser 'Grösse' beseitigt zu
haben.

67 Ebd., 1447a 30ff.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 219

Das müsste erst recht für diejenige Kunstfertigkeit gelten,
"die allein die Sprache, in Prosa oder in Versen [...] verwendet",

und "bis jetzt" - so Aristoteles in seiner Poetik - "keine
eigene Bezeichnung erhalten [hat]: die Dicht-Kunst. Aufgrund
ihrer Zuordnung zu den obersten Erkenntnisvermögen darf
sie für sich in Anspruch nehmen, eine durchaus eigenständige
Form der Hervorbringung von Wissen zu sein. Mehr noch:
Das vollkommene Werk der Kunst hat 'philosophische' Qualität

und erhält dadurch einen privilegierten Zugang zur
Erkenntnis von 'Wahrheit', die es jedoch nicht, wie die epis-
teme, durch Induktion oder bündiges Schlussfolgern
beweisen, sondern sichtbar machen, d.h. darstellen muss. "L'Art
est une représentation", so Flaubert an Louise Colet: "nous ne
devons penser qu'à représenter."®

Solches 'Darstellen' verlangt indes einen "effort", dem sich
die wenigsten nur gewachsen zeigen.® Denn er ist die
Anstrengung einer "Methode",?0 deren systematisches Vorgehen
sich in einer - dem epistemischen Verhalten durchaus analogen

- Schrittfolge vollbringt, die ich mit Hilfe Flauberts in
groben Strichen nachzeichnen möchte.

Es war jedoch Jakob Michael Reinhold Lenz, der in seinen

- Aristoteles weiterdenkenden - Anmerkungen übers Theater
von 1771/74 bereits "zwo Quellen" unterschieden hat, "aus
denen die [...] Poesie ihren Ursprung genommen": das
Anschauen und das Nachahmen (oder Darstellen). Unter
Anschauen versteht Lenz das Vermögen, nicht bloss "sukzessiv

zu denken", sondern "mit einem Blick durch die innerste
Natur aller Wesen [zu] dringen" und "das Ganze [...] zu
umfassen" 71 Ein Vermögen, das als intellektuelle Anschauung bei
Hölderlin und Schelling zur 'zentralen Kategorie' eines Denkens

wird, das zumal auf künstlerisches "Begreifen [und
Darstellen] des Absoluten (nicht) verzichten will."72

68 Flaubert, Corr. II 157 (128).
69 Ders., Corr. 7/431.
70 Gustave Flaubert - George Sand. Correspondance, éd. Par A. Jacobs, Pa¬

ris, Flammarion, 1981, S. 527 (künftig Corr. FS).
71 J. M. R. Lenz, Anmerkungen libers Theater, hg. v. H. G. Schwarz, Stutt¬

gart, Reclam, 1976, S. lOf.
72 Vgl. HWPh 1, 349ff. ("Anschauung, intellektuelle"); Hölderlin StA 4, 1,

269: 'intellectuale Anschauung'; Schelling III 639: "intellektuelle An-



220 lürgen Soring

Dazu befähigte "Köpfe" nennt Lenz "Genies", weil sie "alles,

was ihnen vorkommt, gleich so durchdringen, durch und
durch sehen, dass ihre Erkenntnis denselben Wert, Umfang,
Klarheit hat, als ob sie durch [...] alle sieben Sinne zusammen
wäre erworben worden"-73 Eine Auffassung, in welcher die -
von Aristoteles für die vollendete Dichtkunst vorausgesetzte -
Verbindung von episteme und vous, von wissenschaftlicher
und spekulativer Erkenntnis, unüberhörbar nachklingt. "Aber",
so der Vorbehalt, "eine Erkenntnis kann vollkommen gegenwärtig

und anschaulich sein und ist deswegen doch noch
nicht poetisch. [...] es muss [folglich] noch was dazukommen"!
Das "Vermögen nachzuahmen" nämlich als die andere - von
Lenz für konstitutiv erachtete - "Quelle der Poesie".

Das Resümee seines "Nachdenken[s] über diese zwei Quellen"

lautet sodann, "dass die letztere die Nachahmung allen
schönen Künsten [I] gemein [ist], [...] die erste aber, das
Anschauen allen Wissenschaften [II], ohne Unterschied, in
gewissem Grade gemein sein sollte. Die Poesie [III] scheint
sich dadurch von allen Künsten und Wissenschaften zu
unterschieden, dass sie diese beiden Quellen vereinigt, alles scharf
durchdacht, durchforscht, durchschaut - und dann in getreuer
Nachahmung zum andernmal wieder hervorgebracht [hat].
Dieses gibt die Poesie der Sachen, jene des Stils. Oder umgekehrt,

wie ihr wollt."74
Die - zugestandene - Wahlfreiheit nutzend, möchte ich

(durchaus im Sinne des Textes, doch auch schon im Vorblick
auf Flaubert) festhalten, dass eine Hervorbringung in Worten:
ein Dicht-Werk, dann erst "Stil" hat, wenn es dem Dichter ge¬

schauung", aber auch 611 "Kunstanschauung" sowie 627: "die ästhetische

Anschauung"!
73 Lenz, a.a.O., [Anm. 71], S. 12. Man geht wohl nicht fehl in der Annahme,

dass die Unterscheidung einer "Poesie der Sachen" von einer
'Poesie des Stils' auf Charles Batteux zurückgeht, der sich seinerseits von
Kap. 4 der aristotelischen Poetik hat anregen lassen; vgl.: Les Beaux-Arts
réduits à un même principe, éd. crit. J.-R. Mantion, Paris, Aux amateurs
de livres, 1989, S. 167-178 Chapitres III/IV: "Les règles de la poésie
des choses"/ "Les règles de la poésie du style"); sei es auf das Original
oder die Übersetzungen von J. A. Schlegel (1751) bzw. K. W. Ramler
(1758) bezogen, wobei Lenz offenbar eine - mir sehr genehme -
Bedeutungsverschiebung vornimmt!

74 Ebd., S. 14.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 221

lingt, Anschauen und Nachahmen, Erkennen und Darstellen
zu "verbinden", deutlicher noch: Anschauung durch Nachahmung

zu be-wirken, indem er z.B. "eine Figur mit eben der
Genauigkeit und Wahrheit darstellft], mit der das Genie sie
erkennt "75

Zu dieser Lesart werde ich durch Goethe ermuntert, der
1789 über "Stil", wie immer hellsichtig, ausgeführt hat:
"Gelangt die Kunst durch Nachahmung der Natur, [...] durch
genaues und tiefes Studium der Gegenstände selbst endlich
dahin, dass sie die Eigenschaften der Dinge und die Art, wie
sie bestehen, genau und immer genauer kennen lernt, dass
sie die Reihe der Gestalten übersieht, und die verschiedenen
charakteristischen Formen nebeneinander zu stellen und
nachzuahmen weiss: dann wird der Stil der höchste Grad,
wohin sie gelangen kann, der Grad, wo sie sich den höchsten
menschlichen Bemühungen gleichstellen darf." Denn: "[...]
der Stil [ruht] auf den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis, auf
dem Wesen der Dinge, insofern uns erlaubt ist es in sichtbaren

und greiflichen Gestalten zu erkennen."76
Diese Sätze schlagen gleichsam von selbst eine Brücke zu

Gustave Flaubert, für den Goethe (neben Homer und Shakespeare)

zu den "erstgeborenen Söhne[n] Gottes" zählt, die "sich
wohlweislich davor gehütet [haben], etwas anderes zu tun als
darzustellen."77 Die Bedingungen der Möglichkeit solchen
Darstellens sollen daher im Wege einer systematisierenden
Spurensicherung aus den Briefen des grossen Romanciers
rekonstruiert werden.

Die Grundvoraussetzung Flauberts ist, phänomenologisch
gesprochen, epoche zu üben, d.h.: (1) jede "vorgefasste
Meinung" aufzugeben^ und sich - nota bene - aller
'Schlussfolgerungen' zu enthalten;?? (2) sich um die Erkenntnis des

75 Ebd., S. 18.
76 Goethe, a.a.O., dtv-GA 33, 35f. Ein schönes Beispiel dafür wäre "Die

Metamorphose der Pflanzen".
77 Flaubert, a.a.O., Corr. III 353 (l64f.).
78 Ders., Corr. II 786 (160).
79 Ders., Corr. 111352t.: "L'Art ne doit servir de chaire à aucune doctrine

sous peine de déchoir!" - "La rage de vouloir conclure est une des
manies les plus funestes et les plus stériles qui appartiennent à l'humanité."



222 Jürgen Söring

"Wie", also der tatsächlichen Beschaffenheit des Seienden, zu
bemühen, bevor man "sich über das Warum Gedanken
macht",80 und (3) zu vermeiden, alles auf sich zu beziehen.
Der programmatische Vorsatz lautet deshalb: "Wir müssen
damit aufhören", unsere "persönlichen Gefühle in das Kunstwerk

zu bringen", "und unpersönliche Kunst schaffen"; denn
die Kunst ist kein "Ausguss für Leidenschaften" und auch kein
"Nachttopf"!81

"Die Prostitutionen der eigenen Person in der Kunst"
hindern den Dichter daran, "die Dinge" auf "eine absolute Art
und Weise [...] zu sehen" und "sie so auszudrücken, wie sie
[sind\ (wie sie immer [sind], in ihrem gültigen Sein und befreit
von allen wechselnden Zufälligkeiten)."82 Um wahrhaft
anschauen und nachahmen, sehen und darstellen, begreifen und
beschreiben zu können, muss der Dichter, ohne sich zu
verleugnen®, von sich selber absehen und auf die 'Sache selbst'
hinsehen-, sich also "auf den Standpunkt der Sache stellen",
um "die Dinge so [...] sehen", "beurteilen", "begreifen" und
"beschreiben" zu können, "wie sie sind".84 "Das [aber] ist eine
Arbeit der Liebe und nicht der Ablehnung": Einer Liebe, die
dem Dichter "die ironische Hinnahme des Daseins und dessen

vollkommene plastische Umgestaltung durch die Kunst"
überhaupt erst ermöglicht.®

- On fausse toujours la réalité quand on veut l'amener à une conclusion
qui n'appartient qu'à Dieu seul."

80 Ders., Corr. 7/786 (160).
81 In der Reihenfolge der Zitate und Bezugnahmen: Ders., Corr. II 145

(125), 7/61 (121) sowie 77557 (157).
82 Ders., Corr. II 145 (125, 77 31 (121) u. II 127 (125). Vgl. 77 415 (147): "a-

dieu, c'est à dire adieu et pour toujours au personnel, à l'intime, au
relatif."

83 Vgl. ders., 166 {Corr. IV 1000): "[...] der Künstler darf in seinem Werk
nicht mehr sichtbar sein als Gott in der Natur"; oder genauer gefasst
Corr. II 204 (130): "L'auteur, dans son oeuvre, doit être comme Dieu
dans l'univers, présent partout, et visible nulle part. [...] L'art grec était
dans ce principe là [...]. - On [ne] vous intéressait pas avec vous-
mêmes. - Le Divin était le but. —."

84 Ders., Corr. 77 284 (132), 7645 (119) u. 77786 (160).
85 Ders., Corr. 77 514 (154). Zu dieser Art von 'Seinsfrömmigkeit' vgl. v. Vf.,

"Zur Methode poetischer Wirklichkeits-Erfahrung in Rilkes Aufzeichnungen

des Malte Laurids Brigge", in: Rencontres Rainer Maria Rilke.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 223

Kurz: "Wir müssen beobachten" und "auf dieselbe Weise
verfahren wie die Naturwissenschaften", die Geschichtswissenschaft

oder "die psychologische Analyse": "nämlich mit
Unparteilichkeit": "daraus ergibt sich alles":86 "c'est à dire une
plus complète et intense pénétration de l'objectif à travers
notre âme", woraus Flaubert, im gelingenden Fall, den Schluss
zieht, dass "die Dichtung [...] eine ebenso exakte Angelegenheit

(sei) wie die Geometrie": "L'induction vaut la déduction,
et puis, arrivé à un certain point, on ne se trompe plus quant
à tout ce qui est de l'âme"!8?

Zweifelsohne plädiert Flaubert hier für ein 'epistemisches'
Verfahren, mit dem er zugleich die Prognose verbindet, "die
Literatur [werde] mehr und mehr das Gebaren der Wissenschaft

annehmen" und "vor allem darlegend sein [...]. Man
muss [...] die Natur zeigen, wie sie ist"88: Ein - ambivalentes -
Statement insofern, als sich Flaubert, mehr als 20 Jahre später,
vom "Realismus" und "Naturalismus", die ja die 'szientistische'
Prätention einzulösen bemüht waren, ostentativ mit der
Klarstellung "abgewendet" hat:® "Es handelt sich nur darum, zu
sehen, man muss das Gesehene ordnen und miteinander
verschmelzen. Die Wirklichkeit darf meiner Meinung nach nur
ein Sprungbrett sein",9o und zwar für ihre poetische Transfiguration!

Was in diesem Vorstellungs-Horizont mit 'Sehen' gemeint
ist, setzt offenbar, neuplatonisch gesprochen,9i die Entwicklung

einer 'höheren Sehkraft': eine 'Erleuchtung', voraus,92 wie
sie auch und gerade für Flaubert allein dem "Genie" zu¬

internationales Neuenburger Kolloquium 1992, hg. v. J. Söring u. W.
Weber, Frankfurt/M. u.a. 1993, S. 11-35; hier bes. S. 20-23.

86 Ders., Corr. III353 (164), 7/786 (160), 7645 (119), 77 362 (139).
87 Ders., Corr. 77 444 (150), II 392 (145): Ein Satz, den Robert Musil sich

hätte zum Wahlspruch nehmen können! Vgl. dazu v. Vf., "Musils poetischer

Brückenschlag. Vom Wesens-Vollzug der Dichtung", in Musil-
Studien 12 (1984), S. 22-43.

88 Ders., Corr. 7/298 (135); vgl. 77362 (139): "exposition".
89 Gustave Flaubert - Guy de Maupassant: Correspondance, Paris, Flammarion.

1993, S. 111 (künftig Corr. FM) (169).
90 Gustave Flaubert - Ivan Tourguéniev: Correspondance, Paris, Flammari¬

on, 1989, S. 224: "un tremplin" (l69f.).
91 Flaubert, Corr. FS, S. 530 (168).
92 Vgl. Plotin, Enn. V, 3 (49): opsisphos ousa.



224 Jürgen Söring

kommt: als Vermögen nämlich, "durch eine tiefe Einsicht" "in
die Seele der Dinge vorzudringen", diese zu 'durchdringen',
um den " Geist', die "Idee", "das Modell" zu erfassen, das den
Dichter dazu befähigt, "den Dingen", "in aristokratischer Form
dicht und greifbar gemacht", "allgemeine Gültigkeit (zu)
geben"; denn: "Ein Werk hat [...] nur Bedeutung durch seinen
Ewigkeitscharakter, das heisst: je mehr es die Menschheit aller
Zeiten darstellt, desto schöner wird es sein."93

Hier fällt es, das ominöse, im Bannkreis einer Ästhetik des
Hässlichen^ zu lange diskreditierte, gleichwohl in seine -
wohlverstandene - Geltung wieder einzusetzende Wort!
Provoziert aber solches Schwärmen von 'Schönheitsdurst',
'Allgemeingültigkeit' und 'aristokratischer Form', von 'ewiger
Idee', 'tiefer Einsicht', 'Inspiration' und 'Besessenheit', von
'genialen Künstlern als 'Organen Gottes', "par lesquels il se

prouvait à lui-même":?? nährt es nicht den soupçon, Gustave
Flaubert fröne, peinlich genug, einem 'unzeitgemäss
überhistorischen Kunst-Ideal',?6 wenn er, gegen Ende seines
Lebens, noch einmal ganz ungeschützt bekennt: "Ich suche
vor allem die Schönheit", die er bereits als junger Mann von
fünfundzwanzig Jahren "avant tout" zum "Ziel der Kunst"
erklärt hatte??7

Gewiss führt er beredte Klage über das 'verlorene Paradies'
der klassischen Antike; jedoch, 'sentimentalisch' wie Schiller,
im klaren Wissen um deren Unwiederbringlichkeit: "Quel
artiste donc on serait si l'on n'avait jamais lu que du beau, vu
que du beau, aimé que le beau [...]! Les Grecs avaient tout cela.

Ils étaient [...] dans des conditions que rien ne redonnera."

93 Flaubert, Corr. II 28 (125), II 164 (128), II444 (150); vgl. dazu II l65f.
(129), vgl. 7/377 (141), TV 1000 (167); vgl. 7/377 (141), II 372 (141), I
283 (116) u.ö., 77157 (127), 77377 (141), 77 372 (140), 77 164 (128), 77/655
(165).

94 Vgl. Karl Rosenkranz, Ästhetik des Hässlichen, Leipzig, Reclam, 1996.
95 Flaubert, Corr. 7 283 (116), II 164 (128), 7 283 (116), 77 377 (141), II 165

(129) u. 77250 (130f.), vgl. 7283 (116).
96 Ders., Corr. IV 1000 (166): "idéal [...] de l'Art" - sowie Nietzsches Ab¬

handlung "Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben"
(1874).

97 Ders., Corr. IV 1000 (167), 7350 (117); vgl. Corr. FS, S. 530: "Mais aucun
des deux (i.e. Daudet et Zola) n'est préoccupé avant tout de ce qui fait
pour moi le but de l'Art, à savoir: la Beauté!"



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 225

- "Aber in ihre Stiefel schlüpfen zu wollen [sei] Schwachsinn",
mit der - jeden gelehrten Diskurs entbehrlich machenden -
metaphorischen Begründung: "Im Norden trägt man keine
Chlamys, sondern einen Pelzmantel." "Die antike Form genügt
[darum] nicht für unsere Bedürfnisse [...]. Suchen wir
[deshalb], ebenso gute Künstler zu sein wie sie, aber in anderer
Art als sie. Das Bewusstsein des menschlichen Geschlechts
hat sich seit Homer erweitert. Der Bauch des Sancho Pansa

sprengt den Gürtel der Venus"!?®
Ähnlich wie Richard Wagner, der in seiner ersten Zürcher

Programmschrift über Die Kunst und die Revolution von 1849
ausdrücklich bekundet hat: "Nein, wir wollen nicht wieder
Griechen werden; denn was die Griechen nicht wussten, und
weswegen sie eben zugrundegehen mussten, das wissen
wir",99 beteuert Flaubert knapp vier Jahre später: "Il ne faut
pas revenir à l'antiquité, mais prendre ses procédés."100 Diese
'Verfahren' aber bestehen in nichts anderem als jener "Methode",

die ich am Leitband Flauberts zu entwickeln versuche."11
Sie orientieren sich einerseits an einem wissenschaftlichen
Erkenntnisideal auf der Höhe der eigenen Zeit, ohne
andererseits die Prätention auf eine - das Ganze des Seienden
in gleichem Masse umgreifenden wie durchdringenden -
'Wesensschau ' aufzugeben.

Die "nota diacritica des poetischen GenieS' besteht jedoch,
wie Lenz angemahnt hatte,102 in dem Vermögen, das Erkannte
und Durchschaute in 'darlegenden' Worten
'wiederzugeben',1® wobei auch für Flaubert "bien écrire" — unter
Berufung auf Buffon und dessen Discours sur le style - vom
"bien penser, bien sentir et bien rendre" bzw. "bien dire"
abhängt, "da man kräftig fühlen muss, um zu denken, und

98 Ders., Corr. 77 384t. (143L).
99 Richard Wagner, Die Hauptschriften, hg. v. E. Bücken, Stuttgart, Kröner,

1956, S. 112.
too Flaubert, Corr. II 298 (135).
101 Ders., Coir. FS, S. 527: "Ce souci de la Beauté [...] que vous me repro¬

chez est pour moi une méthode." (168).
102 Lenz, a.a.O., [Anm. 72], S. 13.
103 Flaubert, Corr. 77 298 u. 362 (135 u. 139).



226 lürgen Söring

denken, um auszudrücken."104 Nur als "Resultat einer echten
Methode"1® hat "bien écrire" "Stil", der für Flaubert darum
"alle? ist,106 weil er das genaue Sehen und Anschauen, das
Erkennen, Begreifen und Denken zur konstitutiven Bedingung

des Nachahmens, Darstellens, Beschreibens und Sagens
(bzw. Ausdrückens oder Wiedergebens) macht. So wie die
Philosophie für Hegel "ihre Zeit in Gedanken erfassf und zur
Bestimmung hat, die "Vernunft" dessen, "was ist", "zu begreifen",

so ist es "die Aufgabe" der Poesie, "das was isf'107 in
seinem unverstellten An-wesen (ousia) hervorzubringen, und
zwar auf dem Erkenntnis-Niveau ihrer jeweiligen Gegenwart.

Wie exorbitant dieser Anspruch ist und wie beinahe unein-
lösbar zugleich: darüber hat Flaubert sich keinerlei Illusionen
hingegeben, wenn er einräumt: "Wir Schreiberlinge alle, so
viele wir auch sein mögen, sind von einer ungeheuerlichen
Unwissenheit [...]. Die Bücher, aus denen ganze Literaturen
hervorgegangen sind, wie Homer, Rabelais, sind Enzyklopädien

ihrer Epoche gewesen": "Man müsste alles kennen, um
zu schreiben"!108 Und doch kann sich Flaubert, angesichts
selbst der Unerreichbarkeit dieses (für uns in noch weitere
Ferne gerückten) Zieles, das nichtsdestoweniger als 'regulative
Idee' für den Versuch einer 'unendlichen Annäherung' dienen
mag, "einen Stil vorstellen [...], der schön wäre, den jemand
eines Tages schreiben wird, in zehn Jahren oder zehn
Jahrhunderten, und der rhythmisch wäre wie Verse, und genau
wie die Sprache der Wissenschaft [...], einen Stil, der wie ein
Stilett [!] in die Idee eindränge und bei dem unser Denken
endlich über glatte Flächen glitte, wie wenn man mit einem
guten Rückenwind im Boot dahinfährt."10?

104 Ders., Corr. FS, S. 526f. (168) Flaubert ändert die Reihenfolge von 'pen¬
ser' und 'sentir' und ersetzt das' bien rendre' durch ein - im emphatischen

Sinn zu nehmendes - 'bien dire'!
105 Goethe, a.a.O., dtv-GA 33, 142
106 Flaubert, Corr. II 507 (153)
107 Vgl. Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staats¬

wissenschaft im Grundrisse, Frankfurt/M. u. Hamburg, S. Fischer, 1968,
S. 40.

108 Flaubert, Corr. II 544 (155). Curtius erinnert [vgl. Anm. 62], S. 213 daran,
dass auch mittelalterliche "Poetiken [...] vom Dichter enzyklopädisches
Wissen [fordern]"!

109 Ders., Coir. II79 (122).



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 227

Im leisen Zweifel an der Erfüllbarkeit dieser Wunschvorstellung

ist übrigens - anders als noch bei Hölderlin11« - eine
auffällige Relativierung des Wahrheits-Anspruchs begründet,
der zumal beim späten Flaubert einem (an Nietzsche
gemahnenden) Perspektivismus Platz macht: "Es gibt nichts Wahres
als die 'Beziehungen', das heisst die Art und Weise, in der wir
die Dinge wahrnehmen." Oder deutlicher noch: "Das Wahre
gibt es nicht! Es gibt nur verschiedene Arten des Sehens."111 -
Die auch von Goethe schon artikulierte Einsicht in die natürlichen

Grenzen unseres Erkenntnisvermögens berechtigt jedoch
keinesfalls zu radikaler Skepsis, solange sich "die Kunst" darum

bemüht, "durch genaues und tiefes Studium der
Gegenstände" die für uns erreichbar "tiefsten Grundfesten der
Erkenntnis" aufzudecken.112

Unter dieser Bedingung bleibt der Stil "une manière absolue

de voir les choses" oder - anders gewendet - "eine Art zu
denkeri', die den Dichter dazu befähigt, alles: das Gesehene
und Gedachte, mithin Erkannte, in genau gewählten Worten
wiederzugeben; weshalb Flaubert seiner Briefpartnerin Louise
Colet empfiehlt: "Denke mehr nach, bevor Du schreibst, und
beschäftige Dich mit dem Wort. Das Talent zu schreiben
besteht, recht besehen, in nichts anderem, als in der Wahl der
Wörter. Nur die Präzision erzeugt Stärke. Es ist beim Stil wie
bei der Musik: das Schönste und Seltenste ist die Reinheit des
Tons."1]3

In der Dichtung ist dieser 'reine Ton' das schwer nur zu
erzielende Ergebnis eines Läuterungs-Prozesses, der - dem
sublimen Grundsatz "L'artiste doit tout élever" gehorchend114

110 Hölderlin, StA 2, 1, 195: "Lang ist/ Die Zeit, es ereignet sich aber/ Das
Wahre" ("Mnemosyne")!

m Gustave Flaubert, Correspondance, choix de B. Masson, Paris, Galli¬
mard, 1998, S. 713 (170) sowie Correspondance, Paris, Club de
l'Honnête homme, 1975 Œuures complètes 16), S. 308: "Il n'y a pas de
vrai! Il n'y a que des manières de voir" (172).

112 Goethe: a.a.O., dtv-GA, S. 33, 36.
113 Flaubert, Corr. II31 (121), III 21 (160) u. II 137 (125)
114 Ders., Corr. II 362 (140): "il [i.e. l'artiste] est comme une pompe, il a en

lui un grand tuyau qui descend aux entrailles des choses, dans les
couches profondes. Il aspire et fait jaillir au soleil en gerbes géantes ce qui
était plat sous terre et ce qu'on ne voyait pas"; II 485 (153): "Nous
sommes [...] des vidangeurs et des gardiniers. Nous tirons des putréfac-



228 Jürgen Söring

- das Ver-wesen und die Fäulnis alles Seienden vermöge
eines auf Vollendung dringenden Kunstwissens in ästhetische
Lust verwandelt: "Le Fait se distille dans la Forme et monte en
haut, comme un pur encens de l'Esprit vers l'Eternel,
l'immuable, l'absolu, l'idéal."11?

Diesem Dithyrambos auf die transfigurierende und
zugleich erhebende Kraft grosser Kunst ist eigentlich nichts mehr
hinzuzufügen, es sei denn ein - kaum weniger hymnisches -
Wort Hegels, das - allem Systemzwang zum Trotz - den
'Erkenntnis-Anspruch von Poiesis' unübertrefflich pointiert, wenn
er "die Hauptaufgabe" der Dichtung dahingehend bestimmt,
"die Mächte des geistigen Lebens, und was überhaupt in der
menschlichen Leidenschaft und Empfindung auf und nieder
wogt oder vor der Betrachtung ruhig vorüberzieht, das alles
umfassende Reich menschlicher Vorstellung, Taten,
Handlungen, Schicksale, das Getriebe dieser Welt und die göttliche
Weltregierung zum Bewusstsein zu bringen. So ist sie die
allgemeinste und ausgebreitetste Lehrerin des
Menschengeschlechts gewesen und ist es noch. Denn Lehren und
Lernen ist Wissen und Erfahren dessen, was ist. Sterne, Tiere,
Pflanzen wissen und erfahren ihr Gesetz nicht; der Mensch
aber existiert erst dem Gesetze seines Daseins gemäss, wenn
er weiss, was er selbst und was um ihn her ist; er muss die
Mächte kennen, die ihn treiben und lenken, und solch ein
Wissen ist es, welches die Poesie in [einer] Form gibt",116 die,
wie Schelling wohl richtig erkannt hat, der "Tendenz" der
Wissenschaft "so sehr entgegengesetzt" ist, "dass wenn die
Wissenschaft je ihre ganze Aufgabe gelöst hätte, wie sie die
Kunst immer gelöst hat, beide in eines zusammenfallen [...]
müssten [...]. Denn obgleich die Wissenschaft in ihrer höchsten

Funktion mit der Kunst eine und dieselbe Aufgabe hat, so
ist doch diese Aufgabe, wegen der Art sie zu lösen, für die
Wissenschaft", da sie nur "sukzessiv zu erkennen" vermag,
"eine unendliche, so, dass man sagen kann, die Kunst sei das

tions de l'humanité des délections pour elle-même. Nous faisons pousser
des bannettes de fleurs sur ses misères étalées."

115 Ders., Coir. II 485 (153) Vgl. dazu die Laokoon-Debatte seit Winckel-
mann sowie C. F. Meyers Gedicht Michelangelo und seine Statuen.

116 Hegel, a.a.O., lAnm. 71 III, S. 239f.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 229

Vorbild der Wissenschaft, und wo die Kunst sei, soll die
Wissenschaft erst hinkommen."11?

117 Schelling, a.a.O., [Anm. 491, S. 292 III 623) u. Lenz, a.a.O., [Anm. 71],
S. 11.




	Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis : einige Bemerkungen zum Verhältnis von Dichtung und Wissen(schaft)

