Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2006)

Heft: 37: Literatur & Wissen(schaft) = Littérature et savoirs = Literature &
sciences

Artikel: Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis : einige Bemerkungen zum
Verhaltnis von Dichtung und Wissen(schatft)

Autor: Soring, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jurgen S6ring

Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis

Einige Bemerkungen zum Verhaltnis von
Dichtung und Wissen(schaft)

L'ceuvre de la critique moderne est de
remettre I'Art sur son piédestal. On ne
vulgarise pas le Beau; on le dégrade,
voild tout. [...] 1l est si doux pour les
nains de contempler les géants rac-
courcis! Ce qu’il y a de meilleur dans
I'Art échappera toujours aux natures
médiocres, c’est-a-dire aux trois quarts
et demi du genre humain. Pourquoi dés
lors dénaturer la vérité au profit de la
bassesse?!

as Thema unseres Kolloquiums von 2006 CLiteratur
und Wissen(schaft)” hat — als Neuauflage einer im
Grunde seit der friihen Neuzeit erledigten, gleichwohl
hartndckig durch die Jahrhunderte weitergeschleppten Debat-
te2 — wieder einmal Konjunktur, worauf nicht zuletzt eine

1 Flaubert, Correspondance II, éd. J.Bruneau, Paris, Gallimard, 1980; hier
S. 328. Die in der Pléiade bisher erschienene Korrespondenz Flauberts
wird kiinftig mit der Sigle Cor. unter Angabe der Band- und Seitenzahl
nachgewiesen sowie durch einen Hinweis auf die (von mir gelegentlich
abgeinderte) Auswahl-Ubersetzung, in: Franzdsische Poetiken II. Texte
zur Dichtungstheorie von Victor Hugo bis Paul Valéry, hg. v. F.-R.
Hausmann, E. Grifin Mandelsloh u. H. Staub, Stuttgart, Reclam, 1978,
unter Angabe der Seitenzahl in runden Klammern erginzt. Die Lizenz,
Flaubert (auch) auf Deutsch zu zitieren, erteilt der Autor selber, wenn er
Louise Colet gegeniiber bekundet: “Nicht erst seit heute leide ich darun-
ter, dass ich in dieser [der franzosischen!] Sprache schreibe und denke.
Im Grunde bin ich Deutscher!” Vgl. Corr. 11 362 (139).

2 Vgl. die vorziigliche Einleitung zu dem von St. Otto hg. Bd. 3 (Renais-
sance und [riibe Neuzeif) in der Reihe Geschichte der Philosophie in Text
und Darstellung, Stuttgart, Reclam, 2000, die u.a. “die fir die Renais-
sance typischen Wissensformen in ihren Grundziigen” umreisst, indem
sie ‘wissenschaftliches Wissen’ (Aristotelismus), ‘erkenntnisphilosophi-
sches Reflexionswissen’ (Platonismus) und ‘kulturelles (auf sprachlich-



200 Jirgen Soring

Reihe von Publikationen deutet, denen man Symptom-
Charakter kaum wird absprechen kénnen. Im Interesse einer
flichtigen Orientierung mochte ich deshalb, fast willkirlich,
cinige Titel herausgreifen, die mir als Ausgangspunkt meiner
Uberlegungen dienen sollen:

Zunichst das Jahrbuch fiir Geschichte der Literatur und der
Wissenschaften Scientia Poetica, das sich zur “Aufgabe” ge-
macht hat, “Literatur- und Wissenschaftsgeschichte auf-
einander zu beziehen”, “aus der Erkenntnis heraus, dass der
literarisch-ktinstlerische und der (natur-)wissenschaftliche
Diskurs keine getrennten Sphiren” seien.3 — Einem vergleich-
baren transdiszipliniren Vorhaben hat sich die — von der
Gottinger Akademie der Wissenschaften angeregte — Ringvor-
lesung Scientia poetica — Literatur und Naturwissenschaft
zugewandt, deren Beitriger “das wechselseitige Inspirations-,
aber auch Spannungsverhiltnis von Poesie und Naturerkennt-
nis, darzustellen (versuchen).”+ — Und kitirzlich erst hat die
KulturPoetik einen Aufsatz von Dieter Lamping mit dem Titel
“Literatur und Wissenschaft” veroffentlicht: Einen “Sondie-
rungsversuch”, der “vor allem drei Typen von Beziehungen”
mit Hilfe geeigneter Beispiele unterscheidet: “die — insbeson-
dere produktive — literarische Rezeption von Wissenschaft, —
die Ubernahme poetischer Verfahren in der Wissenschaft und
— die Literatur als Korrektiv der Wissenschaft”; “schlagwortar-
tig zugespitzt” zu der Formel: “Literatur rezipiert, inspiriert
und korrigiert Wissenschaft”,5 wobei allerdings die Trennung
der Wissenschaft von der Literatur de facto vorausgesetzt so-

geschichtlicher Uberlieferung beruhendes) Leistungswissen’ (Humanis-
mus) als gleichberechtigte “Methoden und Wege der Wahrheitssuche”
unterscheidet, deren zentraler Beweggrund die — umfassende Erkenntnis
stiftende — “Integration” von Analyse, Spekulation und Philologie ist
(vgl. bes. S. 29-406).

3 Yearbook for the History of Literature, Humanities und sciences, hg. v. L.
Danneberg, W. Schmidt-Biggemann, H. Thomé, F. Vollhardt, Berlin, de
Gruyter, seit 1997 (vgl. den Werbetext bzw. die im Internet neu formu-
lierte Programmatik).

4 Scientia poetica — Literatur und Naturwissenschaft, hg. v. N. Elsner u.
W. Frick, Gottingen, Wallstein, 2004, S. 8.

5 Zeitschrift fiir kulturgeschichtliche Literaturwissenschaft Bd. 5, Gottin-
gen, Vandenhoek & Ruprecht, 2005, Heft 1, S. 139-152; hier S. 139 u.
143.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 201

wie unerortert bleibt, was denn — wenn nicht der umstrittene
‘kognitive’ Anspruch von Kunst und Literatur — die Bedingung
der Moglichkeit eines Zusammenwirkens beider Wissens-
Formationen sein konnte.

Nur im Vorbeigehen erwihne ich noch die — am 20. Okto-
ber 2003 gehaltene — Zircher Antrittsvorlesung tiber das
Thema “LiteraturWissenSchaft: Schafft Literatur Wissen?” des
Germanisten Daniel Miller Nielaba sowie die Neuenburger
Lecon inaugurale vom 22. Mirz 2006 des Anglisten Patrick
Vincent mit dem Titel “De la Science a la Littérature. Louis
Agassiz, Henry David Thoreau et '’Amérique”, die sich um ei-
ne “réflexion plus générale sur la place de la littérature dans
le monde actuel” bemiiht und ihre Rolle auf den Spuren Ro-
land Barthes dahingehend bestimmt hat, “de représenter
activement a l'institution scientifique ce qu’elle refuse, a savoir
la souveraineté du langage”.¢

Diesem nur knapp umrissenen Befund entnehme ich, dass
die Funktion und der ‘Ort’ der Literatur — allen Legitimations-
bemiihungen und Relevanzbeteuerungen zum Trotz — in
unserer Welt nicht (mehr) selbstverstindlich und ihr Verhilt-
nis zum immer rasanter wachsenden Wissen spitestens seit
Hegel problematisch geworden ist, der ja der Kunst und Lite-
ratur ihren Wahrheits-Bezug nicht grundsitzlich aberkannt,
wohl aber einschrinkend verfiigt hat, dass “ihre Form” (der
blossen ‘Anschauung’ oder ‘Vorstellung’ des Wahren) “aufge-
hort” habe, “das hochste Bedirfnis des Geistes zu sein”,7 das
infolgedessen nur die Philosophie: seine Philosophie, als in
sich selbst begriindetes ‘Wissen’ des Wahren, befriedigen
konne.

Damit hat Hegel eine Entwicklung beschleunigt, von der —
tiber die missverstandene These vom ‘Ende der Kunst’ hinaus
— die Philosophie inzwischen selber eingeholt worden ist, wie
sich ganz beildufig an der von Klaus-Jirgen Griin gestellten
Frage: “Ist die moderne Philosophie mit ihrem Latein am En-

6 Vgl. H-G. Gadamer zum Apriori der Sprache, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie (HWPh) 3 (“Hermeneutik™), insbes. Sp. 1068ff,;
ausserdem Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 170ff.

7 Hegel, Vorlesungen tiber die Asthetik I, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1970,
S. 141 u. 142; kiinftig zitiert mit der Sigle A unter Angabe der Band- und
Seitenzahl.



202 Jirgen S6ring

de?”, ablesen lisst:® Einer Frage, die ihrerseits Reflex der Tat-
sache ist, dass die Artikulationen des ‘absoluten Geistes’ wie
Philosophie, Poesie, Religion und Kunst durch den Fortschritt
namentlich der Natur-Wissenschaften vollends ins Abseits ge-
raten zu sein scheinen.

Dieser schleichenden Marginalisierung® hatte sich Wilhelm
Dilthey im apologetischen Interesse philosophischer Selbst-
behauptung mit seiner 1883 vollzogenen Unterscheidung von
Geistes- und Naturwissenschaften entgegenzustemmen ver-
sucht1o, deren zweifelhafter Erfolg noch in der (an sich
belanglosen) ‘Rede lecture’ C.P. Snow’s von 1959 iber “The
Two Cultures” nachklingt: Kaum mehr als ein simplifizieren-
des Schlagwort, das vor allem seiner Verkiirzungen wegen
Eingang gefunden hat “into the general currency of thought in
the Western world”, gerade deshalb jedoch nicht unwider-
sprochen geblieben ist, wofiir die von J. Brockman unter dem
Titel The Third Culture edierte Aufsatz-Sammlung als Beleg
dienen mag, in der prominente Natur-Wissenschaftler ihre An-
sichten zu “universal issues” (wie “the nature of [...] life,
intelligence and order” z.B.) verbreiten:11 Ein veritabler
Paradigmawechsel von Seiten der sciences dures, wobei die —
von der neueren Systemtheorie und deren Forschungs-
richtungen aufgestellten — Modelle von Selbstorganisation
oder ‘Autopoiesis’ nicht ohne Einfluss auf die — gewiss notige
— Revision jener allzu rigiden Trennung von Natur- und

8 Vgl. die SWR2-AULA-Sendung vom 25. Juni 2006 mit dem Titel “Im Ge-
fingnis des Systems”.

9 Vgl. J. Horisch, der den vielfiltigen “Griinden fiir die [...] fallende Erre-
gungskurve bei der Diskussion von humanwissenschaftlichen Theorien”
in dem — seine Theorie-Apotheke (Frankfurt/M., Eichborn, 2005) flankie-
renden — Radiobeitrag “Wieviel Theorie braucht der Mensch? Ein Riick-
blick auf humanwissenschaftliche Theorien der letzten 50 Jahre” (SWR2-
RadioART-Sendung vom 25. September 2000, S. 5) kurzweilig nachge-
spurt hat.

10 Vgl. seine Einleitung in die Geisteswissenschaften von 1883, aber auch
seine Schrift Uber den Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften von 1910. Dazu: HWPh 3, 211-215 (“Geisteswissen-
schaften”). Mit anderer Akzentsetzung vgl. Heidegger: Der Ursprung des
Kunstwerkes. Mit einer Einf. v. H.-G. Gadamer, Stuttgart, Reclam, 1970,
insbes. S. 95ff. (“Nachwort” und “Zusatz”).

11 Vgl. “The Two Cultures (C.P. Snow)-Review” sowie “Eran Tromer's
Book Reviews” zu J. Brockman (Ed.): The Third Culture im Internet.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 203

Geisteswissenschaften zugunsten der Profilierung eines
ganzheitlich-evolutioniren Zusammenhangs von ‘Natur’ und
‘Kultur’ geblieben sein durften, dem bereits Alexander von
Humboldt mit seinem Konzept einer Vernetzung des Wissens
auf der verheissungsvollen Spur war.12

Angesichts solcher Beschaffenheit der Lage, die sich einer-
seits in der konflikthaltigen Beziehung von Literatur und
Wissenschaft (sowie a fortiori von Geistes- und Naturwissen-
schaft), andererseits aber auch in dem Bemuhen manifestiert,
diesen Konflikt zu schlichten, mochte ich nunmehr im Wege
der Anamnese einige Stationen und Linien zur Orientierung
dartiber aufzeigen, warum und wie es zu diesem Befund ge-
kommen ist. Meine (an Aristoteles orientierte) Primisse ist
dabei, dass die Literatur in Goethes Worten, “nur Folge des
Lebens” ist, mithin auf den jeweiligen “Weltzustand” und die
ihm entsprechende “Weltansicht” bezogen bleibt, von deren
geschichtlichem Wandel sie ebenso wie vom jeweils entwi-
ckelten Niveau der — auch die Wissenschaft umfassenden —
“Produktivkrifte” und “Verkehrsformen” affiziert wird, unbe-
schadet der Tatsache, dass die Literatur dann auch auf ‘das
Leben’ zuriickzuwirken vermag.13 Und als Leitfaden fur die
Rekapitulation im Eilmarschtempo dient mir noch einmal
Goethe, der “mit Blick auf die negative Rezeption seiner Ver-
se Uuber die Metamorphose der Pflanzen formuliert hat:
‘nirgends wollte man zugeben, dass Wissenschaft und Poesie
vereinbar seien. Man vergass, dass Wissenschaft sich aus Poe-
sie entwickelt habe, man bedachte nicht, dass, nach einem
Umschwung von Zeiten, beide sich wieder freundlich, zu bei-

12 Vgl. Alexander von Humboldt, Kosmos. Entwurf einer physischen Welt-
beschreibung, hg. v. H. Beck, Darmstadt, Wibu, 1993, Bd. VII (2 Teil-
binde).

13 Aristoteles, Poetik 1450a 16ff. (die Tragddie als Mimesis von ‘Lebens-
wirklichkeit’: bios); Goethe, zitiert nach der im Deutschen Taschenbuch
Verlag (dtv) erschienenen (Artemis-)Gedenkaiisgabe (GA), Bd. 31,
S. 107; Hegel, A I, S. 235ff. (“Der allgemeine Weltzustand™); W. v. Hum-
boldt, Schriften zur Sprachphilosophie, Darmstadt, Wibu, 1972, S. 223f.
(= Akad.-A. 6, 179f.), dazu: HWPh 12, 454ff. (“Weltanschauung”); Marx,
in: HWPh 7, 1438ff. (“Produktionsverhiiltnisse/Produktivkrifte”).



204 Jurgen Soring

derseitigem Vorteil, auf hoherer Stelle, gar wohl wieder-
begegnen kénnen'”!14

Dieser Dreiertakt von urspringlicher Einheit, zwischenzeitli-
cher Entzweiung und — vielleicht wiinschenswerter — Wieder-
anniherung von Dichtung und Wissen(schaft) gibt mir eine
erste Gliederung vor, wobei ich mich, hinsichtlich der fur die
mythische Weltauslegung charakteristischen “Einheit von
Dichtung, Religion, Weisheit und Wissen”15 mit dem Hinweis
auf “das bei weitem ilteste Literaturdenkmal Indiens™ den
Rig-Veda also, begniige, was im Sanskrit so viel wie “das in
Versen (7g) bestehende Wissen (veda)” bedeutet, (das tibri-
gens mit gr. oida, lat. videre, frz. voir und dt. wissen
wurzelverwandt ist).

In dieser theistischen Kosmogonie wird der Dichter “als
der [...] einzige Kiinder” von Offenbarungs-Wissen “zum Mitt-
ler zwischen Gott und Mensch, mithin “zur zentralen [...]
Figur der menschlichen Gesellschaft in den bewegenden Fra-
gen der Religion, der Ethik, schliesslich der Philosophie und
(vorwissenschaftlichen) Wissenschaft”:16 “Ein Begehren [nach
Entstehung] bildete sich da im Anfang, das als Same des Den-
kens als erstes existierte. Die Nabelschnur (den Ursprung) des
Seienden im Nichtseienden fanden die Dichter heraus, in ih-
rem Herzen forschend, durch Nachdenken (X 129, 4).”17 Nicht
anders verhilt es sich mit der ‘dltesten Dichtkunst’ der Hebri-
er oder dem orphisch-pythagoreischen ‘Ursprung des Singens,
Sagens und Denkens’ bei den Griechen, dergestalt, dass Jo-
hann Georg Hamann in seinen ‘philologischen Kreuzziigen’
noch einmal Giambattista Vicos bestechende Einsicht mit dem
berithmten, die Sprache zum unhintergehbaren Apriori jeder
Art von ‘Verstindigung' tiber das Seiende im Ganzen erhe-
benden Satz auf den Punkt bringen konnte: “Poesie ist die
Muttersprache des menschlichen Geschlechts”!1s

14 Lamping, a.a.0., [Anm. 5], S. 152 mit Bezugnahme auf Goethe: div-GA
39, 71 (“Verfolg. Schicksal der Druckschrift”).

15 Ebd., S. 140.

16 Vgl. Gedichte aus dem Rig-Veda, Stuttgart, Reclam, 1977, S. 3.

17 Ebd., S. 67.

18 Vgl. die Principj di una scienza nuova d’intorno alla natura delle nazi-
oni von 1725, 1730 u. 1744, bes. die Introduzione dell’'opera sowie den
Libro secondo (Della sapienza poetica), aber auch und vor allem den fiir



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 205

Erschiittert wird diese erste Position durch Thales sowie die
Homer- und Hesiod-Kritik des Dichter-Philosophen Xenopha-
nes, mit dem — unter Berufung auf das (nicht linger mehr
offenbarte, sondern durch Gelehrsamkeit und Scharfsinn selbst
erworbene) Wissen — die sog. ionische Aufklirung (und Skep-
sis!) beginnt:19 Ein Prozess, den Wilhelm Nestle auf die griffige
Formel Vom Mythos zum Logos gebracht hat:20 Einem Logos,
der zunichst in der Physis, in der ‘Natur’ des Seienden ver-
borgen liegt; weshalb die physiologoi, wie Aristoteles die (bis
heute wenig sachgerecht) sog. vorsokratischen Philosophen

unser Thema bedenkenswerten methodologischen Hinweis darauf, dass
die “grossere Gewissheit” der Erkenntnis fiir Vico nicht bei der “Wissen-
schaft von der Welt der Natur” liegt, “da Gott sie geschaffen hat” (und
darum nur “von ihm allein erkannt” werden kann), sondern bei der
‘Scienza nuova’ als einer (Geistes-)Wissenschaft von den Dingen, “die
die Menschen erkennen konnen, weil sie die Menschen geschaffen ha-
ben.” “So verfihrt diese Wissenschaft geradeso wie die Geometrie, die
die Welt der Grossen, wihrend sie sie ihren Grundsitzen entsprechend
aufbaut und betrachtet, selbst schafft; doch mit um so mehr Realitit, als
die Gesetze uber die menschlichen Angelegenheiten mehr Realitit ha-
ben als Punkte, Linien, Flichen und Figuren” (a.a.O., S. 541 bzw. 552 in
der Ubersetzung Erich Auerbachs, zit. n. G. Vico: Die neue Wissenschaft
tiber die gemeinschaftliche Natur der Volker, Rowohlt, 1966, S. 51f.
(“Von den Grundziigen”) bzw. S. 59 (“Von der Methode”); Hamann,
Sokratische Denkwiirdigkeiten. Aesthetica in nuce, Stuttgart, Reclam,
1974, S. 81f.; ausserdem W. F. Otto, Die Musen. Uber den géitlichen Ur-
sprung des Singens und Sagens, Darmstadt, Wibu, 1971.

19 Als “Ahnherr der Wissenschaft und der Naturwissenschaften insbesonde-
re” gilt in der Tat Thales, der — wie Nietzsche nicht entgangen ist — die
Entstehung der Dinge “ohne Bild und Fabelei” auf eine nattirliche Ursa-
che zurtickgefiihrt hat. Vgl. Die Vorsokratiker, hg. v. W. Capelle,
Stuttgart, Kroner, 1968, S. 4 sowie Nietzsche, KSA 1, S. 813 (Die Philoso-
phie im tragischen Zeitalter der Griechen 3.). Zu Xenophanes vgl. die
Fragmente B2, B11-15 u. B34 (Diels/Kranz), in: Kirk, Raven, Schofield,
Die vorsokratischen Philosophen, Stuttgart, Weimar, Metzler, 2001, (aus-
ser B2) unter den Ziffern 166, 170 u. 1806; ausserdem die Einleitung in
die griechische Philologie, hg. v. H.-G. Nesselrath, Stuttgart u. Leipzig,
Teubner, 1997, S. 508ff.

20 Wilhelm Nestle, Die Selbstentfaltung des griechischen Denkens von Ho-
mer bis auf die Sophistik, Stuttgart, Kroner, [1940] 1975. Nestles These
wire mit dem Hinweis auf die fortwihrende ‘Anwesenheit’ des Mythos
einzuschrinken, woraus, anstelle der Suggestion eines irreversiblen
‘Nacheinanders’ (und aller ‘Entmythologisierung’ zum Trotz), ein
‘Schichtenmodell’ des ‘Uber-, Neben-, Mit- oder sogar Durcheinanders’
resultieren wirde.



206 Jirgen S6ring

genannt hat, “der echte urtimliche Titel fir [...] die [ist], die
sich [Heidegger zufolge] Uber die physis, tiber das Walten des
Seienden im Ganzen aussprechen”;2l ohne dass freilich die
Verbindung mit der Poesie auf dieser zweiten Station zwangs-
ldufig schon gelost wiirde! Denn auch das Denken des
Parmenides oder Empedokles z.B. ist uns in der Gestalt von
Lehr-Gedichten uberliefert, etwa unter dem (schwerlich au-
thentischen) Titel Peri physeos ton onton (Uber die Natur des
Seienden): Einer Bezeichnung, die sich bis in das (fiir Goethe
ebenso wie fiir Brecht) hochst wirkungsmiichtige lateinische
Lehrgedicht des Lukrez De rerum natura hinein erhalten hat.

Der die dritte Station markierende entscheidende Riss zwi-
schen Dichten und Denken vollzieht sich erst mit Anaxagoras,
der nicht nur die menschliche “Denkkraft” (nous), d.h. die
zum alleinigen “Ordnungsprinzip” erhobene “Vernunft”, in-
thronisiert und damit die Aufklirung nach Athen gebracht,
sondern mit seinem (wohl einzigen) Werk Uber die Natur —
wie vor ihm schon die Milesier — den folgenschweren Schritt
von der Poesie zur Prosa vollzogen hat: “Seiner kuhl-
verstindigen Art entspricht [...] der Stil seiner Schrift [...]: von
nattirlicher Schlichtheit, fast ginzlich frei von bildlicher Aus-
drucksweise, [...] im Satzbau dusserst einfach und daher in
Form wie in Gedanken von ubersichtlicher, ja durchsichtiger
Klarheit”, so dass Anaxagoras “zum mindesten fiir Europa das
Urbild des der reinen Forschung geweihten Denkers” werden
konnte, der dann auch prompt (wie spiter Protagoras oder
Sokrates) in einen Asebie-Prozess verwickelt wurde22, weil er
“als erster [...] eine Theorie des Fortschritts” entworfen hat,
“die aus dem Menschen [...] den einzigen ‘Erfinder (heuretes)
von ‘Kunstfertigkeiten’ (fechnai) und den einzigen [Herrn] der
Geschichte macht”.23

Diese ‘sdkularisierte’ Weltansicht hat der Tragiker Sopho-
kles mit dem bertihmten Chor in seiner Antigone: “Vieles ist
ungeheuer, nichts / ungeheuerer als der Mensch”, unter Beru-
fung auf ‘schwurgeweihtes Gotterrecht’ umgehend zu demen-

21 Vgl. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, GA Bd. 29/30
Frankfurt/M., Klostermann, 1983, S. 42f.

22 Zu Anaxagoras vgl. Capelle, a.a.O., [Anm. 19], S. 253 u. 250f.

23 Vgl. Nesselrath, Einleitung, a.a.0., [Anm. 19], S. 201.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 207

tieren versucht.24 Das ist fir mich der prizise belegbare Kon-
fliktfall, wo mythisch begrindetes dichterisches Wissen und
rational begrindetes philosophisches Wissen auseinander-
zutreten beginnen, ohne dass damit schon Uber den Wahr-
heits- oder Geltungsanspruch beider Wissensformen zweifels-
frei entschieden wire, so unanfechtbar das — in der sokrati-
schen Kunst des Zurechtweisens, Widerlegens und Uber-
fihrens bewihrte2 — Postulat einer kritischen, an den Logos
appellierenden “Prifung jedes vermeintlichen Wissens”26 in
puncto Wahrheitstindung auch sein mag. Seither jedenfalls
geht die philosophische ‘Wissenschaft’ den belles lettres ge-
genliber eigene Wege, auch wenn sie es — als (angeblich)
“vortrefflichste musische Titigkeit” — im Angesicht des Todes
noch einmal mit der “gewohnlichen musischen Titigkeit™:
nimlich mit einem “Proomium auf Apollon” oder damit ver-
sucht, “einige Fabeln Asops in Versform” zu bringen, anstatt
sich in bloss ‘verniinftigen Reden’ zu ergehen!?”

Die vierte Station ist die Poetik des Aristoteles, die den Un-
terschied von Dichtung und Philosophie, jenseits von Poesie
und Prosa, mit einem neuen Kriterium: demjenigen der mime-
si5,28 begriindet, um der poiesis damit gegen seinen Lehrer
Platon einen — der Philosophie zuletzt analogen — Wahrheits-
und Erkenntnis-Anspruch zu vindizieren. Die immer wieder
ermutigenden Sitze lauten: “Denn der Geschichtsschreiber
und der Dichter unterscheiden sich [...] dadurch, dass der ei-
ne das wirklich Geschehene mitteilt, der andere, was
geschehen konnte. Daher ist Dichtung etwas Philosophische-
res und Ernsthafteres als Geschichtsschreibung; denn die

Sophokles, Antigone, v. 332ff.

Vel. HWPh 2, a.a.0., 442f. (“Elenchus, Elenktik”).

Der Kleine Pauly, Minchen, dtv, 1979, Bd. 5, Sp. 251: “Vor dem Logos

konnte manches nicht bestehen (wozu angemerkt sei, dass Logos noch

ganz vom Sprechen her verstanden wird).”

27 Platon, Phaidon, 60e-61b; dazu E. Martens, Die Sache des Sokrates,
Stuttgart, Reclam, 1992, S. 140f. u. Nietzsche in seinem Versuch einer
Selbstkritik: “Sie hitte s i n g e n sollen, diese ‘neue Seele’ — und nicht
reden! Wie schade, dass ich, was ich damals zu sagen hatte, es nicht als
Dichter zu sagen wagte: ich hitte es vielleicht gekonnt!”, in: KSA 1 (Die
Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik), S. 15.W 1 12

28 Aristoteles, Poetik, 1447a 15 u.0.

[SSI S
U1

o
=)}



208 Jirgen 56ring

Dichtung teilt mehr das Allgemeine, die Geschichtsschreibung
hingegen das Besondere mit.”29

Dieser — nicht nur im Blick auf Herodot problematische3 —
Vorschlag zur Giite hat indes den im Peripatos: allen voran
mit Theophrast, beginnenden Siegeszug der Einzel-Wissen-
schaften nicht aufhalten konnen, deren inzwischen
erdriickende Dominanz allerdings mit dem Verlust der syste-
matischen Zusammenschau, die Aristoteles noch gelungen
war (und noch gelingen konnte!), hat erkauft werden miissen:
Ein Umstand, der Jacob Burckhardt in Bezug auf sein (noch
viel weiter ‘fortgeschrittenes’) 19. Jahrhundert zu der resignier-
ten Feststellung bewogen hat: “In den Wissenschaften ist der
Uberblick [...] im Begriff, vor lauter Spezialentdeckungen von
Einzeltatsachen sich zu verdunkeln.”s1

Die fiinfte Station: das erneut von einer theozentrisch-
mythischen Weltansicht geprigte Mittelalter, das sein Denken,
Hervorbringen und Handeln: den ganzen Umfang des zwar
Uberlieferten, jedoch (zwanghaft) mit der interpretatio christi-
ana kompatibel gemachten Wissens zuletzt aus tran-
szendenten Quellen schopft, Gibergehe ich mit dem Hinweis
zum einen auf die philosophische Schrift des Cusanus De doc-
ta ignorantia (Vom belebrten [d.h. nach wissenschaftlicher
Belehrung eingesehenen] Nichtwissen aus dem Jahr 1440 so-
wie zum andern auf die skeptisch-kritische Abhandlung des
Agrippa von Nettesheim Uber die Unsicherbeit und Eitelkeit
der Wissenschaften und Kiinste und tiber die Vortrefflichkeit
des Wortes Gottes [De incertitudine et vanitate scientiarum et
artium et de excellentia verbi Deil, erschienen 1530: Schon
vom Titel her eine Selbstverleugnung, wenn nicht gar Selbst-
aufgabe von Kunst und Wissenschaft zugunsten ‘hoherer’
Erleuchtung und damit zugleich ein systemstabilisierender
Einspruch gegen den wieder-erwachenden Prozess theoreti-
scher, praktischer und poietischer Neugierde,32 der zu Beginn

29 Ebd. 1451b 1ff.

30 Vgl. v. VL., Tragddie. Notwendigkeit und Zufall im Spannungsfeld tragi-
scher Prozesse, Stuttgart, Klett-Cotta, 1982, S. 154f.

31 Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Historisch-kritische
Gesamtausgabe, hg. v. R. Stadelmann, Stuttgart, Neske, o. J., S. 96.

32 Vgl. H. Blumenberg, Der Prozess der theoretischen Neugierde, Frank-
furt/M., Suhrkamp, 1973 u. H. Heissenbitittel, “13 Hypothesen tber



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 209

der Neuzeit um 1500 derart an Schubkraft gewinnt, dass seine
welt-verdndernden Impulse im Grunde bis heute nachwirken.
Auf dieser sechsten Etappe erst bildet sich eine spezifisch
‘moderne’ Formation von Wissen heraus, die als Novum Or-
ganum (d.i. als Neue Methode oder Wahre Angaben zur
Erkldrung der Natur) bei Francis Bacon mit dem Anspruch
einer Instauratio magna auftritt: das Paradigma experimen-
tell-mathematischer (Natur-)Wissenschaft, das unsere Welt-
ansicht grundlegend revolutioniert und vor allem deshalb so
nachhaltig geprigt hat, weil es in der Technik als einem Mittel
der Naturbeherrschung so tiberaus erfolgreich war und ist.33
Seit Kepler, Galilei, Descartes und Newton hat sich die abend-
lindische Zivilisation dem ‘Messen, Zihlen und Gewichten’,
mit einem Wort: der Rationalitit, verschrieben.3 ‘“Wissen-
schaftlich® heisst im Zeitalter des Rationalismus demnach: in
mathematischer (more geometrico) bzw. heute noch dazu: di-
gitaler, Sprache darstellbar: Eine offenbar irreversible
Entwicklung, der gegentiber die “imaginativ verfahrende Lite-

Literatur und Wissenschaft als vergleichbare Titigkeiten”, Uber Literatur.
Aufsitze, Miinchen, dtv, 1970, S. 195: “Literatur und Wissenschaft in ei-
ner vergleichbaren Position, vom Standpunkt der heute iblichen
Benennung und der heute iiblichen Erscheinung aus, haben ihre Wurzel
in der Neugier des Menschen, der der Vorherrschaft der theologischen
Weltinterpretation entwachsen ist, der aus ihrem geschlossenen Raum
herausgetreten, herausgefallen, herausgestossen worden (oder was im-
mer) ist.”

33 Vgl. Descartes, Discours de la méthode, éd. Par E. Gilson, Paris, J. Vrin,
1976, dessen sechstes Kapitel fiir eine ‘fruchtbringende’ praktische An-
wendung und Verwertung jener “notions générales touchant la
physique” plidiert, die uns zu “maitres et possesseurs de la nature” ma-
chen sollen; vgl. S. 61f.

34 Weisheit Salomonis 11, 20; dazu lat. reri = rechnen, zihlen, wovon be-
kanntlich frz. raison abgeleitet ist; ausserdem HWPh 3, 1143 (“Histo-
rismus”) unter Bezugnahme auf E. Troeltsch: “Seit Descartes und seine
Schule die ‘Innerlichkeit’ von der dusseren Objektwelt abtrennten, hat
der erkennende Geist eine ‘Doppelrichtung’: ‘die Richtung auf die kor-
perbezogenen und allgemeingesetzlichen und die Richtung auf die
ichbezogenen und historisch-genetischen Inhalte des Bewusstseins’. Die
modernen Wissenschaften gliedern sich deshalb so, ‘dass es der Natura-
lismus mit letztlich rein gegebenen, unbegreiflichen Korpergrossen des
Raumes zu tun hat, wihrend der Historismus das Selbstverstindnis des
Geistes ist, sofern es sich um die Hervorbringungen seiner in der Ge-
schichte handelt’”: eine Neuauflage Vicos (vgl. Anm. 18)!



210 Jirgen 56ring

ratur’3 in puncto Wissens-Vermittlung fiir das allgemeine
Bewusstsein jedenfalls ins Hintertreffen geraten ist.

Aber welche Art von ‘Wissen’ ist bei dieser Sicht der Dinge
eigentlich gemeint? Augenscheinlich eine, die den methodo-
logischen Standards eines bestimmten, womoglich sogar
befristeten, Wissenschafts-Modells entspricht, das schon Nietz-
sche als Ausdruck eines (unbeirrt “nach Gewissheit”
verlangenden) “Instinkt(s) der Schwiche” durchschaut
und Martin Heidegger mit dem bertichtigten Diktum: “Die
Wissenschaft denkt nicht”, relativiert hat;36 ganz abgesehen
davon, dass die New Philosophy of Science bereits seit linge-
rem Wissenschaft “als einen historischen Prozess versteht, der
nicht nur durch innerwissenschaftliche Entwicklungs-
determinanten, sondern auch durch soziale und kulturelle
Einflisse, vor allem aber durch ubergreifende [...] theoreti-
sche Orientierungen (Denkstile, Themata, Ideale der Natur-
ordnung, Paradigmen usw.) geregelt wird”!37

Nur unter verengtem Blickwinkel kann man daher, wie
Hegel, behaupten, dass die “Weise”, in welcher Literatur und
Kunst der Wahrheit “Existenz” verschatfen, “aufgehort” habe,
“das hochste Bedirfnis des Geistes zu sein”, obwohl “das
Reich der schonen Kunst” und Dichtung doch auch fir Hegel
“das Reich des absoluten Geistes” ist! Gerade was diesen
neuralgischen Punkt betrifft, teile ich Heideggers Uberzeu-
gung, dass Dichtung und “Kunst [...] der Philosophie”, aber
auch und zumal ‘der Wissenschaft, wie ich hinzusetzen
mochte, “gleichgeordnet sind”; weshalb es — tber die “not-
wendige Gleichstellung ihres Wesens” hinaus — vermutlich
angemessener wire, die ‘schonen Kiinste’, Poesie und Religi-
on, Philosophie und Wissenschaft(en) nicht mehr (wie bei
Hegel) hierarchisch, sondern kreisformig um die (wie Lessing
wusste) unerreichbare Mitte der ‘reinen Wahrheit’ anzuordnen
und dementsprechend von einer Komplementaritit bzw. In-

35 Heissenbiittel, a.q.0., [Anm. 32], S. 200.

36 Nietzsche, KSA 3, S. 581f. (= Die frohliche Wissenschaft, Funftes Buch,
347.) u. Heidegger, Was heisst Denken, Tibingen, Niemeyer, 1954, S. 4.

37 Vgl. HWPh 12, a.a.0., 946 (“Wissenschaft”).



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 211

termedialitit der Wissens-Produktion (durch Bild, Begriff und
Formel) zu reden.38

Davon freilich haben wir uns seit der — vom Ilumen natu-
rale erleuchteten — Aufklirung: der siebten Station meiner
Anamnese, (ungeachtet der von den ‘Enzyklopidisten’ pro-
klamierten ‘unité de la connaissance’) nicht zuletzt darum
immer weiter entfernt, weil die Emanzipation und Ausdiffe-
renzierung der Wissenschaft als Folge der von Max Weber
konstatierten “Entzauberung” unserer Welt so ungehemmt
fortschreitet,39 dass Elias Canetti ihr nicht bloss zum Vorwurf
macht, “sich im Laufe der letzten Jahrhunderte schamlos und
auf aller Kosten bereichert”, sondern dartiber hinaus auch
“verraten” zu haben, “indem sie sich zum Selbstzweck”, ja

38 Vgl [Anm. 21], S. 4 sowie Lessing, “Eine Duplik”, Werke 8, Miinchen,
Hanser, 1979, S. 32f. In diesem Erfordernis sehe ich auch den Beweg-
grund dhnlicher Bemithungen um eine sachgerechtere ‘Ortsbestimmung’
von Kunst und Literatur etwa bei P. Bourdieu, in: Les régles de l'art. Ge-
nese et structure du champ littéraire von 1992 oder auch bei M.
Foucault und seinem Heterotopie-Konzept, in: Botschaften der Macht.
Reader Diskurs und Medien, Stuttgart 1999, S. 145-157 (“Andere Riu-
me”). Vgl. dazu auch v. Vf. “Das angefertigte Werk ist eine Absage
gegen Zerfall und Untergang’. Plidoyer fir dsthetische Ganzheit”, in: To-
talitdt und Zerfall im Kunstwerk der Moderne, hg. v. R. Sorg u. St. B.
Wiirffel, Miinchen, Fink, 2006, S. 33—47; hier: S. 42f. Bereits 1963 hatte
A. Huxley in seinem Essay Literatur und Wissenschaft mit den folgen-
den Sitzen an die Vernunft appelliert, vgl. [Anm. 4], S. 8 “Dass die
gereinigte Sprache der Naturwissenschaft oder sogar die reichere, geliu-
terte der Literatur je der Gegebenheit der Welt und unsers Erlebens
gerecht werden konnte, ist schon dem Wesen der Dinge nach unmog-
lich. Das mit heiterer Gelassenheit hinnehmend, wollen wir, die
literarisch und die naturwissenschaftlich Titigen, gemeinsam weiter und
weiter in die sich immer mehr ausdehnenden Regionen des Unbekann-
ten vordringen.”

39 Vgl. HWPh 2, a.a.0., 564f. (“Entzauberung”); ausserdem Ludwig Ferdi-
nand Hubers (1786 in der Thalia erschienenen) gegenwartskritischen
Aufsatz “Ueber moderne Grosse”, in: Schiller NA 2 11 A, S. 169: “Die
dngstliche kalte Beleuchtung aller Gegenstinde die den Menschen be-
geistern und zu edeln Handlungen entziinden konnen, hat sie
herabgewtirdigt, dass sie keinen Enthusiasmus mehr erweken konnen.
Tugend und Grosse ist analisirt worden: man hat sie mit dem Sezier-
messer zerstukt, weil man sie schon als todt betrachtete. Alles ist
Wissenschaft geworden.”



212 Jirgen 56ring

“zur Religion” gemacht habe: “So ist Wissen wirklich Macht,
aber rasend gewordene und schamlos angebetete Macht!”40

Dass dieser Aufstieg der Wissenschaft zu autonomer und
autokratischer Selbstherrlichkeit mit dem ‘Niedergang der
beaux arts et belles lettres einhergehen konnte, hat bereits
Lichtenberg seinen Sudelbiichern von 1772/73 anvertraut: “Es
ist fast zu vermuten, dass, wenn sich die protestantische Reli-
gion, und kalte Vernunft mehr ausbreiten, und wenn gesunde
brauchbare Philosophie ging und gebe wird, die schdnen
Kiinste merklich verfallen werden.”41

Es uberrascht darum nicht, wenn Hegel im Blick auf die
‘prosaischen Zustinde' seiner Zeit festhilt: “Sehen wir nun
[...] auf die Gegenwart unseres heutigen Weltzustandes und
seiner ausgebildeten rechtlichen, moralischen und politischen
Verhiltnisse, so ist in der jetzigen Wirklichkeit der Kreis fir
ideale Gestaltungen nur sehr begrenzter Art.”42 Von Carl Gus-
tav Jochmann zu schweigen, der — frih ernichtert — die
Riickschritte der Poesie: ihr “Herabsinken [...] von ihrer alten
Hoheit zu ihrer gegenwirtigen Unbedeutsamkeit” vermerkt
hat.43 Oder noch radikaler Nietzsche: “Ja, ist das Leben erst im
vollkommenen Staate geordnet, so ist aus der Gegenwart gar
kein Motiv zur Dichtung mehr zu entnehmen, und es wiirden
allein die zurickgebliebenen Menschen sein, welche nach
dichterischer Unwirklichkeit verlangten.”4

Solche Unkenrufe dirfen jedoch den Widerstand nicht
vergessen machen, der sich gegen Bekundungen dieser Art
am Ende des 18. Jahrhunderts formiert, womit ich meine ach-
te Station erreicht habe. Dabei denke ich — von Schiller abge-

40 Elias Canetti, Das Gewissen der Worte. Essays, Frankfurt/M., fibu, 1982,
S. 20 u. ders., Die Provinz des Menschen, Frankfurt/M. fibu, 1981, S. 28f.
Vgl. dazu v. Vf., “Die Literatur als ‘Provinz des Menschen’. Zu Elias Ca-
nettis Aufzeichnungen”, in DVJS 4 (1980), S. 645-0660.

41 Lichtenberg, Schriften und Briefe I, hg. v. W. Promies, Minchen, Han-
ser, 1998, S. 178 (Sudelbticher I, Heft C [125]).

42 A IlAnm. 7], S. 253.

43 Carl Gustav Jochmann, Die Riickschriite der Poesie und andere Schriften,
hg. v. W. Kraft, Frankfurt/M., Insel, 1967, S. 123; dazu W. Benjamin, in:
Uber Literatur, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1979, S. 7-20; vgl. ausserdem
HWPh 7, a.a.0., 1002 (“Poesie”).

44 Nietzsche KSA 2, S. 196 (= Menschliches, Allzumenschliches I, 234).



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 213

sehen® — vor allem an das Alteste Systemprogramm des deut-
schen Idealismus von 1796/97, das programmatisch in die
Forderung ausklingt: “wir miissen eine neue Mythologie ha-
ben, diese Mythologie aber muss im Dienste der Ideen
stehen, sie mus eine Mythologie der Vernunft werden.” —
“Monotheismus der Vernunft und des Herzens, Polytheismus
der Einbildungskraft und der Kunst, das ists, was wir bediir-
fen!” — “Die Poésie bekommt dadurch eine hohere Wiirde, sie
wird am Ende wieder, was sie am Anfang war — Lehrerin der
Menschheit; denn es gibt keine Philosophie, keine Geschichte
mehr, die Dichtkunst allein wird alle tibrigen Wissenschaften
und Kinste tiberleben.”46

Was hier noch wie Zukunftsmusik erklingt, scheint fir
Friedrich Schlegel bereits ein fait accompli zu sein, wenn er,
im Ruckblick auf Kant und Fichte, in seinen Epochen der
Dichtkunst erinnert:

Die Philosophie gelangte in wenigen kithnen Schritten dahin, sich selbst
und den Geist des Menschen zu verstehen, in dessen Tiefe sie den Ur-
quell der Fantasie und das Ideal der Schonheit entdecken, und so die
Poesie deutlich anerkennen musste, deren Wesen und Dasein sie bisher
auch nicht geahndet hatte. Philosophie und Poesie, die hochsten Krifte
des Menschen, die selbst zu Athen jede fiir sich in der hochsten Bliite
doch nur einzeln wirkten, greifen nun ineinander, um sich in ewiger
Wechselwirkung gegenseitig zu beleben und zu bilden.47

Und noch einen Schritt weiter: “Die Poesie ist die Sonne, in
die sich alle Planeten der Kunst und Wissenschaft auflosen”:48
Eine Gewissheit, welcher Schelling am Ende seines, ebenfalls
1800 erschienenen, Systems des transzendentalen Idealismus
kaum weniger euphorischen Ausdruck verleiht:

45 Schiller, NA 28 (Briefivechsel), Weimar, Bohlaus Nachfolger, 1969, S. 99
(an Grifin Schimmelmann vom 4. November 1795): “Die hochste Filoso-
fie endigt in einer poetischen Idee, so die hochste Moralitit, die hochste
Politik. Der dichterische Geist ist es, der allen Dreien das Ideal vor-
zeichnet, welchem sich anzunihern ihre hochste Vollkommenheit ist.”

46 Vgl. Holderlin, StA 4, S. 299 u. 298.

47 F. Schlegel, “Epochen der Dichtkunst”, KA II (“Charakteristiken und Kri-
tiken 17), Miinchen, Paderborn, Wien, Schoningh u. Thomas, 1967, S.
302f.

48 Ders., KA XVII (“Philosophische Lehrjahre”), S. 509, Nr. 84.



214 Jurgen Soring

Wenn es nun aber die Kunst allein ist, welcher das, was der Philosoph
nur subjektiv darzustellen vermag, mit allgemeiner Giiltigkeit objektiv zu
machen gelingen kann, so ist, um noch diesen Schluss daraus zu zie-
hen, zu erwarten, dass die Philosophie, so wie sie in der Kindheit der
Wissenschaft von der Poesie geboren und genihrt worden ist, und mit
ihr alle diejenigen Wissenschaften, welche durch sie der Vollkommen-
heit entgegengefiihrt werden, nach ihrer Vollendung als ebensoviel
einzelne Strome in den allgemeinen Ozean der Poesie zuriickfliessen,
von welchem sie ausgegangen waren. Welches aber das Mittelglied der
Ruckkehr der Wissenschaft zur Poesie sein werde, ist im allgemeinen
nicht schwer zu sagen, da ein solches Mittelglied in der Mythologie exis-
tiert hat, ehe diese, wie es jetzt scheint, unauflosliche Trennung
geschehen ist. Wie aber eine neue Mythologie, welche nicht Erfindung
des einzelnen Dichters, sondern eines neuen nur Einen Dichter gleich-
sam vorstellenden Geschlechts sein kann, selbst entstehen konne, dies
ist ein Problem, dessen Aufldsung allein von den kiinftigen Schicksalen
der Welt, und dem weiteren Verlauf der Geschichte zu erwarten ist.4?

Wir alle wissen, dass es, von totalitiren Ideologien abgese-
hen, diese ‘Neue Mythologie’, die sich als “eine Folie von
Geltendem” der Kunst und Literatur hitte “unterlegen” lassen,
nie wieder gegeben hat; dass sich vielmehr Privat-Mytho-
logien von zwangsliufig begrenzter Verbindlichkeit heraus-
gebildet haben.5® Daher hat sich tber den wohl u-topischen
und fir common sense-Anhidnger befremdlichen Anspruch,
den deutsche Dichter und Denker fiir die Poesie erhoben ha-
ben, sehr rasch der Raureif des Positivismus gelegt mit seiner
Anerkennung sog. Fakten und des von Empirie geleiteten
Verstandes-Denkens, seinem (von Descartes ererbten) metho-
dischen Zweifel sowie seiner Substitution verjihrter Autoritit
durch Hypothesenbildung und das ‘verifizierende’ (vor allem:
‘falsifizierende’) Argument:5! Ein Prozess, in dessen Verlauf

49 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, Hamburg, Meiner,
1962, S. 298 (= III 629).

s0 Vgl. v. VI, “Dichtkunst und Gotter. Atheismus als poetologisches Prin-
zip”, in: Gott und Géize in der Literatur der Moderne, hg. v. R. Sorg u.
St. B. Wiirffel, Miinchen, Fink, 1999, S. 25-40; hier S. 38ff; aber auch
“Dichtung obne Mythos”, in: Komparatistik als Arbeit am Mythos, hg. v.
M. Schmitz-Emans u. U. Lindemann, Heidelberg, Synchron, 2004, S. 55—
69; hier S. 58,

51 Vgl. Proust, Contre Sainte-Beuve, Paris, Gallimard, 1971, S. 220: “Taine
[...] ne laissait de vérité que dans la science. Comme il avait cependant
du golt et admirait diverses manifestations de l'esprit, pour expliquer



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 215

auch “die Philosophie ihre begriffliche Uberlegenheit tiber die
Wissenschaft” allmdhlich zu verlieren beginnt.s2

Die Folgen fir “Kunst und Poesie selber” in so prosaischen
Zeiten: beildufig unserer neunten Station, hat einmal mehr Ja-
cob Burckhardt in die Worte gefasst: “innerlich ohne Stitte in
dieser rastlosen Welt, in dieser hisslichen Umgebung”, befin-
den sie sich “am unglicklichsten”, weshalb die burgerliche
Gesellschaft ihnen komfortable ‘Musentempel’ als eine Art ‘Al-
tersheim’ eingerichtet hat!s3 Einen - scheinbar unum-
ginglichen — Ausweg aus solcher ‘splendid isolation’” haben
manche Kinstler und Literaten daraufhin in der kurzschliissi-
gen Anpassung an den wissenschaftlichen Fortschritt gesehen,
dem sie — wie Emile Zola in seinem Roman expérimentcal von
1879/80 dem Arzt Claude Bernard und dessen Introduction d
l'étude de la médicine expérimentale von 1865 — mit hingen-
der Zunge hinterherzuhecheln bemiht waren.5¢ Dieses An-
lehnungsbediirfnis, das Helmut Heissenbittel tbrigens mit
jenem emanzipatorischen “Fortschritt” im 18. Jahrhundert be-
griindet, der “Literatur und Wissenschaft zu parallel verlaufen-
den Titigkeiten der menschlichen Aufklirung (macht)”,5s lisst
sich mit Blick auf die jeweils neueste ‘Leitwissenschaft’ bis
heute miihelos nachweisen. Aktuelles Beispiel fiir einen litera-
rischen Reflex der Biotechnologie etwa wire der zum besten
Roman der Saison 2005/06 gekirte Roman des englisch
schreibenden Kazuo Ishiguro Alles, was wir geben mussten,
worin es um das Klonen von Menschen als Ersatzteillagern
geht 56 ohne dass dies freilich etwas an Jochen Horischs Diag-
nose in Bezug auf die “alltigliche Unterbietung von Avant-

leur valeur il les considérait comme des auxiliaires de la science (Pré-

face de L'Intelligence).”

Heissenbiittel, @.a.O., [Anm. 32], S. 198.

J. Burckhardt, a.a.0., [Anm. 31], S. 99. Vgl. den Wahlspruch auf der Fas-

sade des Zircher Opernhauses von 1890/91: “Den Musen ein Heim —

Der Kunst eine Stitte”!

54 Proust in einem Temps gewihrten Interview vom November 1913: “[...]
a toute époque il arrive que la littérature a tiché de se rattacher — apres
coup, naturellement — a la philosophie régnante.”

55 Heissenbiuittel: a.a.O., [Anm. 32], S. 195f.

56 Kazuo Ishiguro, Alles, was wir geben mussten, Miinchen, Blessing, 2005.

ANV
(SN ]



216 Jirgen 56ring

garde-Einsichten” zumal in den Humanwissenschaften, aber
auch in der Literatur, Aandern wirde.57

Im 20. Jahrhundert als der vorerst letzten Station kommt
dabei erschwerend noch hinzu, dass die Erfindung, Entwick-
lung und globale Verbreitung immer neuer Medien sowie die
dadurch ermoglichte Vermehrung und Beschleunigung der
Wissens-Produktion im planetarischen Massstab der Literatur
tiberhaupt das Wasser abgegraben und, im Bereich des in Let-
tern Fixierten selbst, Sachbicher der ‘Belletristik’ den Rang
abgelaufen haben. Dieses commercium von Einzel-Wissen-
schaften und Massenmedien scheint zum Ergebnis zu haben,
dass alle anderen Uber alles besser Bescheid wissen als der
Dichter! Diese kontinuierliche Abwanderung ‘gesicherten’
Wissens in hoch spezialisierte Kompetenzbereiche mag dabei
nicht nur den spielerisch im Gleich-Giltigen sich erschopfen-
den Postmodernismus, sondern auch jene regressive Flucht in
die Innerlichkeit oder den ‘Authentizitit’ pritendierenden (Au-
to-)Biographismus motiviert haben als — scheinbar — letzter
Bastion (vorgeblich) in-dividueller, d.h. von anderen so ei-
gentlich nicht geteilter, deshalb vielleicht gar nicht mit-
teilbarer Erfahrung: Ein Holzweg vermutlich auch dies, nach-
dem bereits Mallarmé “la disparition élocutoire du poéte” zur
Bedingung der Moglichkeit dafiir gemacht hat, “das reine
Werk” der Dichtung hervorbringen zu konnen,’8 die, ihrer
‘wahren’ Bestimmung nach, nicht allein dazu berufen ist, das,
was im “Medium” der Literatur: der Sprache, “an Weltansicht
und Welterfahrung seit Beginn des menschlichen Sprechens
angesammelt und modifiziert wurde”, mit ‘kombinatorischer
Erfindungskraft’ “als Entwurf neuer Realititszusammenhinge”
zu ‘rekapitulieren’;3 sondern die ousia des Seienden: sein An-
wesen, darstellend zu erhellen und aufzudecken, d.h. ‘Lich-
tung’ und ‘Apokalypse’ in einem zu sein.®% Denn, so noch

57 J. Horisch, a.a.O., Vgl. [Anm. 9], S. 9.

58 Mallarmé, “Crise de vers”, Oeuvres compleétes, Paris, Gallimard, 1945,
S. 366

59 Heissenbiittel, a.a.0., [Anm. 32|, S. 200ff.

60 Vgl. v. V. “Poetische Anatomie — Zum Funktionswandel des Dichtens”,
in: Akten des VIII. Internationalen Germanisten-Kongresses Tokyo 1990,
Bd. 9 (Erfabrene und imaginierte Fremde), Miinchen, iudicium, 1991,
S. 171-181.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 217

einmal Friedrich Schlegel: “Poesie als Darstellung ist zuglleich]
WS [Wissenschaft] und mehr als das.”61

Diese Att von poiesis ist es, der Aristoteles als einer — sogar
ausgezeichneten — Form von Wahrheits-Erkenntnis ihren legi-
timen ‘Ort’ eingerdumt hat. Im sechsten Buch seiner Niko-
machischen Ethik unterscheidet er (abweichend tbrigens von
der — in seiner Metaphysik entwickelten — Stufenfolge des
Wissens)62 fiinf Grundhaltungen, “durch welche die Seele [...]
die Erkenntnis des Richtigen vollzieht” bzw. ‘die Wahrheit
sagt’: das praktische Kunstwissen / techne (D), die wissen-
schaftliche Erkenntnis / episteme (ID, die — ebenfalls auf
Praxis bezogene - sittliche Einsicht / phronesis (111) und die
philosophische Weisheit / sophia (IV) sowie das reine Den-
ken / nous (V).63

Fiir unser Thema ‘Literatur und Wissen(schaft)’ ist dabei
von Belang, dass die — mutatis mutandis — zum Paradigma
der neuzeitlichen Wissenschaft gewordene episteme laut Aris-
toteles ein auf Beweisfilhrung angelegtes theoretisches
Verhalten ist, das sich auf Unverinderliches bezieht und damit
den Charakter der Notwendigkeit hat. “Wissenschaftliche’ Er-
kenntnis ist lehrbar und lernbar und muss intersubjektiv
nachprifbar sein. Ihr methodisches Vorgehen beruht einer-
seits auf “Induktion” / epagoge (als “Ausgangspunkt [...] fir
die Erkenntnis des Allgemeinen”), andererseits auf Verfahren
des Schliessens / syllogismos “vom Allgemeinen” auf das Be-
sondere (Deduktion).64

Demgegentiber ist das Kunstwissen, also die techne, ein
“auf das Hervorbringen”, also poiesis, “abzielende(s), von rich-
tigem Reflektieren geleitete(s) Verhalten”, das auf Veridnder-

61 F. Schlegel, KA XVIIT, S. 569 [84].

62 Aristoteles, Met. 980a 21ff (I. Buch [A]), woraus “der mittelalterliche
Aristotelismus”, Curtius zufolge, abgeleitet hat, dass der “Philosophus
keine sehr hohe Schiitzung der Poesie besass” und sie allenfalls “als eine
infima scientia’, mithin als ‘inferiore Wissenschaft’, aufgefasst zu haben
scheint. In: E. R. Curtius, Europdische Literatur und lateinisches Mittel-
alter, Bern u. Munchen, Franke, 1973, S. 225 u. 227.

63 Aristoteles, Eth. Nic. 1139b 16; vgl. Nikomachische Ethik, hg. v. F. Dirl-
meier, Stuttgart, Reclam, 1971, S. 156, (deren Ubersetzung ich
gelegentlich abwandle).

64 Ebd., 1139b 18ff.



218 Jirgen S6ring

liches bezogen bleibt. Da aber das durch fechne Hervorge-
brachte nicht ‘von Natur entstanden, sondern ‘kinstlich’
erschaffen ist, hat es den Charakter eines kontingenten ‘Ereig-
nisses’ (tygchanein), was Aristoteles mit einem — so nur im
Griechischen moglichen — Wortspiel illustriert, das er dem
Tragiker Agathon zuschreibt: fechne tychen esterxe kai tyche
technen: “Kunst liebt den Zufall; dieser wieder liebt die
Kunst”,05

Der Erorterung der philosophischen Weisheit geht nun ei-
ne Reflexion darauf voraus, dass weder die Kunstfertigkeit (I)
noch die wissenschaftliche Erkenntnis (II) noch auch die sitt-
liche Einsicht (IID), ja nicht einmal die sophia selber (IV) das
Fundament (arche) zu legen vermogen, das diese vier Formen
der Wahrheits-Erkenntnis begriindet. In der episteme z. B.
konnen die Prinzipien oder Ausgangssitze “des wissenschaft-
lich Erkennbaren ihrerseits [nicht] das Objekt” epistemischer
Erkenntnis werden. Das sei Sache allein des nous (V) als der
“auf die reine Schau (zheoria) der Ideen [...] gerichtete(n) [...]
Vernunft”, der das Vermodgen der Letztbegriindung aller
Kunst, Wissenschaft, Ethik und Weisheit zukommt.66

Entscheidend fiir unseren Zweck ist aber das 7. Kapitel des
VI. Buches, das die ‘Kunst des Hervorbringens’ tiberraschend
mit der sophia in Beziehung setzt, die Aristoteles ihrerseits als
“eine Verbindung” von nous und episteme und damit als “die
vollendetste Form von Erkenntnis” begreift: “Das Lob der
“Weisheit’ spenden wir im Bereiche des auf ein Hervorbringen
zielenden Kunstwissens den vollendeten Meistern, z.B. dem
Phidias als Bildner in Stein, dem Polyklet als Bildner in Erz.
Dabei meinen wir mit “Weisheit’ nichts anderes als die Voll-
kommenheit ihres Kénnens.”67

65 Ebd., 1140a 10 u. 1140a 19f.

66 Ebd., 1140b 33ff. u. Evangelisches Kirchenlexikon. Internationcle theolo-
gische Enzyklopddie , Gottingen, Vandenhoeck, 1996, Bd. 4, Sp. 1160.
Zu dem sich selbst denkenden sowie fiir die Erkenntnis der Prinzipien
zustindigen vous, der als ‘reine Energie’ auch den Kosmos bewegt, vgl.
Met. 1074b 15ff (= 12. Buch), ohne freilich mit diesem Hinweis die fort-
bestehenden Unklarheiten in der Konzeption dieser ‘Grosse’ beseitigt zu
haben.

67 Ebd., 1447a 30ff.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 219

Das musste erst recht fir diejenige Kunstfertigkeit gelten,
“die allein die Sprache, in Prosa oder in Versen [...] verwen-
det”, und “bis jetzt” — so Aristoteles in seiner Poetik — “keine
eigene Bezeichnung erhalten [hat]: die Dicht-Kunst. Aufgrund
ihrer Zuordnung zu den obersten Erkenntnisvermogen darf
sie fur sich in Anspruch nehmen, eine durchaus eigenstindige
Form der Hervorbringung von Wissen zu sein. Mehr noch:
Das vollkommene Werk der Kunst hat ‘philosophische’ Quali-
tit und erhilt dadurch einen privilegierten Zugang zur
Erkenntnis von ‘Wahrheit’, die es jedoch nicht, wie die epis-
teme, durch Induktion oder bilindiges Schlussfolgern be-
weisen, sondern sichtbar machen, d.h. darstellen muss. “L’Art
est une représentation”, so Flaubert an Louise Colet: “nous ne
devons penser qu’a représenter.”68

Solches ‘Darstellen’ verlangt indes einen “effort”, dem sich
die wenigsten nur gewachsen zeigen.® Denn er ist die An-
strengung einer “Methode”,70 deren systematisches Vorgehen
sich in einer — dem epistemischen Verhalten durchaus analo-
gen — Schrittfolge vollbringt, die ich mit Hilfe Flauberts in
groben Strichen nachzeichnen mochte.

Es war jedoch Jakob Michael Reinhold Lenz, der in seinen
— Aristoteles weiterdenkenden — Anmerkungen tibers Theater
von 1771/74 bereits “zwo Quellen” unterschieden hat, “aus
denen die [...] Poesie ihren Ursprung genommen”: das An-
schauen und das Nachabhmen (oder Darstellen). Unter
Anschauen versteht Lenz das Vermogen, nicht bloss “sukzes-
siv zu denken”, sondern “mit einem Blick durch die innerste
Natur aller Wesen [zu] dringen” und “das Ganze [...] zu um-
fassen™71 Ein Vermogen, das als intellektuelle Anschauung bei
Holderlin und Schelling zur ‘zentralen Kategorie’ eines Den-
kens wird, das zumal auf kinstlerisches “Begreifen [und
Darstellen] des Absoluten (nicht) verzichten will.”72

68 Flaubert, Corr. I1 157 (128).

69 Ders., Corr. IT 431.

70 Gustave Flaubert — George Sand. Correspondance, éd. Par A. Jacobs, Pa-
ris, Flammarion, 1981, S. 527 (kunftig Corr. FS).

71 J. M. R. Lenz, Anmerkungen iibers Theater, hg. v. H. G. Schwarz, Stutt-
gart, Reclam, 1976, S. 10f.

72 Vgl. HWPh 1, 349ff. (“Anschauung, intellektuelle”); Holderlin St4 4, 1,
209: ‘intellectuale Anschauung’; Schelling III 639: “intellektuelle An-



220 Jirgen S6ring

Dazu befihigte “Kopfe” nennt Lenz “Genies”, weil sie “al-
les, was ihnen vorkommt, gleich so durchdringen, durch und
durch sehen, dass ihre Erkenntnis denselben Wert, Umfang,
Klarheit hat, als ob sie durch [...] alle sieben Sinne zusammen
wire erworben worden”:73 Eine Auffassung, in welcher die —
von Aristoteles fiir die vollendete Dichtkunst vorausgesetzte —
Verbindung von episteme und wvous, von wissenschaftlicher
und spekulativer Erkenntnis, uniiberhérbar nachklingt. “Aber”,
so der Vorbehalt, “eine Erkenntnis kann vollkommen gegen-
wirtig und anschaulich sein und ist deswegen doch noch
nicht poetisch. [...] es muss [folglich] noch was dazukommen™!
Das “Vermogen nachzuahmen” nidmlich als die andere — von
Lenz fur konstitutiv erachtete — “Quelle der Poesie”.

Das Resiimee seines “Nachdenkenls] tiber diese zwei Quel-
len” lautet sodann, “dass die letztere die Nachahmung allen
schonen Kiinsten [I] gemein [ist], [...] die erste aber, das An-
schauen allen Wissenschaften [II], ohne Unterschied, in
gewissem Grade gemein sein sollte. Die Poesie [III] scheint
sich dadurch von allen Kiinsten und Wissenschaften zu unter-
schieden, dass sie diese beiden Quellen vereinigt, alles scharf
durchdacht, durchforscht, durchschaut — und dann in getreuer
Nachahmung zum andernmal wieder hervorgebracht [hat].
Dieses gibt die Poesie der Sachen, jene des Stils. Oder umge-
kehrt, wie ihr wollt.”74

Die — zugestandene — Wahlfreiheit nutzend, mochte ich
(durchaus im Sinne des Textes, doch auch schon im Vorblick
auf Flaubert) festhalten, dass eine Hervorbringung in Worten:
ein Dicht-Werk, dann erst “Stil” hat, wenn es dem Dichter ge-

schauung”, aber auch 611 “Kunstanschauung” sowie 627: “die istheti-
sche Anschauung”

73 Lenz, a.a.O., [Anm. 71], S. 12. Man geht wohl nicht fehl in der Annah-
me, dass die Unterscheidung einer “Poesie der Sachen” von einer
‘Poesie des Stils” auf Charles Batteux zurtickgeht, der sich seinerseits von
Kap. 4 der aristotelischen Poetik hat anregen lassen; vgl.: Les Beaux-Arts
reduits d un méme principe, €d. crit. J.-R. Mantion, Paris, Aux amateurs
de livres, 1989, S. 167-178 (= Chapitres III/TV: “Les régles de la poésie
des choses”/ “Les régles de la poésie du style”); sei es auf das Original
oder die Ubersetzungen von J. A. Schlegel (1751) bzw. K. W. Ramler
(1758) bezogen, wobei Lenz offenbar eine — mir sehr genehme -
Bedeutungsverschiebung vornimmt!

74 Ebd., S. 14.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 221

lingt, Anschauen und Nachahmen, Erkennen und Darstellen
zu “verbinden”, deutlicher noch: Anschauung durch Nachah-
mung zu be-wirken, indem er z.B. “eine Figur mit eben der
Genauigkeit und Wahrheit darstelllt], mit der das Genie sie
erkennt”.7s

Zu dieser Lesart werde ich durch Goethe ermuntert, der
1789 tuber “Stil”, wie immer hellsichtig, ausgefiihrt hat: “Ge-
langt die Kunst durch Nachahmung der Natur, [...] durch
genaues und tiefes Studium der Gegenstinde selbst endlich
dahin, dass sie die Figenschaften der Dinge und die Art, wie
sie bestehen, genau und immer genauer kennen lernt, dass
sie die Reihe der Gestalten Ubersieht, und die verschiedenen
charakteristischen Formen nebeneinander zu stellen und
nachzuahmen weiss: dann wird der Stil der hochste Grad,
wohin sie gelangen kann, der Grad, wo sie sich den hochsten
menschlichen Bemihungen gleichstellen darf.” Denn: “[...]
der Stil [ruht] auf den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis, auf
dem Wesen der Dinge, insofern uns erlaubt ist es in sichtba-
ren und greiflichen Gestalten zu erkennen.”76

Diese Sitze schlagen gleichsam von selbst eine Briicke zu
Gustave Flaubert, fiir den Goethe (neben Homer und Shakes-
peare) zu den “erstgeborenen Sohneln] Gottes” zihlt, die “sich
wohlweislich davor gehttet [haben], etwas anderes zu tun als
darzustellen.”77 Die Bedingungen der Moglichkeit solchen
Darstellens sollen daher im Wege einer systematisierenden
Spurensicherung aus den Briefen des grossen Romanciers re-
konstruiert werden.

Die Grundvoraussetzung Flauberts ist, phinomenologisch
gesprochen, epoche zu iiben, d.h.: (1) jede “vorgefasste Mei-
nung” aufzugeben” und sich — nota bene — aller ‘Schluss-
folgerungen’ zu enthalten;?? (2) sich um die Erkenntnis des

75 Ebd., S. 18.

76 Goethe, a.a.0., dtv-GA 33, 35f. Ein schones Beispiel dafiir wire “Die
Metamorphose der Pflanzen”.

77 Flaubert, a.a.0., Corr. IIT 353 (164f.).

78 Ders., Corr. Il 786 (160).

79 Ders., Corr. IIT 352f.: “L’Art ne doit servir de chaire a aucune doctrine
sous peine de déchoir!” — “La rage de vouloir conclure est une des ma-
nies les plus funestes et les plus stériles qui appartiennent a ’humanité.”



222 Jirgen 56ring

“Wie”, also der tatsichlichen Beschaffenheit des Seienden, zu
bemihen, bevor man “sich uber das Warum Gedanken
macht” 80 und (3) zu vermeiden, alles auf sich zu beziehen.
Der programmatische Vorsatz lautet deshalb: “Wir miussen
damit aufthoren”, unsere “personlichen Gefiihle in das Kunst-
werk zu bringen”, “und unpersénliche Kunst schaffen”; denn
die Kunst ist kein “Ausguss fiir Leidenschaften” und auch kein
“Nachttopf”!s1

“Die Prostitutionen der eigenen Person in der Kunst” hin-
dern den Dichter daran, “die Dinge” auf “eine absolute Art
und Weise [...] zu sehen” und “sie so auszudriicken, wie sie
[sind) (wie sie immer [sind], in ihrem giiltigen Sein und befreit
von allen wechselnden Zufilligkeiten).”s2 Um wahrhaft an-
schauen und nachahmen, sehen und darstellen, begreifen und
beschreiben zu konnen, muss der Dichter, ohne sich zu ver-
leugnens3, von sich selber absehen und auf die ‘Sache selbst’
hinsehen: sich also “auf den Standpunkt der Sache stellen”,
um “die Dinge so [...] sehen”, “beurteilen”, “begreifen” und
“beschreiben” zu kdnnen, “wie sie sind”.84 “Das [aber] ist eine
Arbeit der Liebe und nicht der Ablehnung”: Einer Liebe, die
dem Dichter “die ironische Hinnahme des Daseins und des-
sen vollkommene plastische Umgestaltung durch die Kunst”
tiberhaupt erst ermoglicht.ss

— On fausse toujours la réalité quand on veut 'amener 4 une conclusion
qui n‘appartient qu’'a Dieu seul.”

80 Ders., Corr. II 786 (160).

81 In der Reihenfolge der Zitate und Bezugnahmen: Ders., Corr. I 145
(125), 161 (121) sowie 1557 (157).

g2 Ders., Corr. IT 145 (125, II 31 (121 u. I 127 (125). Vgl. I 415 (147): “a-
dieu, c'est a dire adieu et pour toujours au personnel, a l'intime, au
relatif.”

83 Vgl. ders., 166 (Corr. IV 1000): “[...] der Kiinstler darf in seinem Werk
nicht mehr sichtbar sein als Gott in der Natur”; oder genauer gefasst
Corr. I 204 (130): “L’auteur, dans son oeuvre, doit étre comme Dieu
dans l'univers, présent partout, et visible nulle part. [...] L’'art grec értait
dans ce principe la [...]. — On [ne] vous intéressait pas avec vous-
mémes. — Le Divin était le but. —.”

84 Ders., Corr. Il 284 (132), 1645 (119) u. I 786 (160).

85 Ders., Corr. Il 514 (154). Zu dieser Art von ‘Seinsfrommigkeit’ vgl. v. Vf.,
“Zur Methode poetischer Wirklichkeits-Erfahrung in Rilkes Aufzeich-
nungen des Malte Laurids Brigge”, in: Rencontres Rainer Maria Rilke.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 223

Kurz: “Wir muissen beobachten” und “auf dieselbe Weise
verfahren wie die Naturwissenschaften”, die Geschichtswis-
senschaft oder “die psychologische Analyse”: “nidmlich mit
Unparteilichkeit”: “daraus ergibt sich alles”:8 “c’est a dire une
plus complete et intense pénétration de l'objectif a travers
notre Aame”, woraus Flaubert, im gelingenden Fall, den Schluss
zieht, dass “die Dichtung [...] eine ebenso exakte Angelegen-
heit (sei) wie die Geometrie”: “L’'induction vaut la déduction,
et puis, arrivé a un certain point, on ne se trompe plus quant
a tout ce qui est de 'ame”!87

Zweifelsohne plidiert Flaubert hier fiir ein ‘epistemisches’
Verfahren, mit dem er zugleich die Prognose verbindet, “die
Literatur [werde] mehr und mehr das Gebaren der Wissen-
schaft annehmen” und “vor allem darlegend sein [...]. Man
muss [...] die Natur zeigen, wie sie ist”8: Ein — ambivalentes —
Statement insofern, als sich Flaubert, mehr als 20 Jahre spiiter,
vom “Realismus” und “Naturalismus”, die ja die ‘szientistische’
Pritention einzulosen bemiiht waren, ostentativ mit der Klar-
stellung “abgewendet” hat:#0 “Es handelt sich nur darum, zu
sehen, man muss das Gesehene ordnen und miteinander ver-
schmelzen. Die Wirklichkeit darf meiner Meinung nach nur
ein Sprungbrett sein”,% und zwar fir ihre poetische Transfigu-
ration!

Was in diesem Vorstellungs-Horizont mit ‘Sehen’ gemeint
ist, setzt offenbar, neuplatonisch gesprochen9 die Entwick-
lung einer ‘hoheren Sehkraft’: eine ‘Erleuchtung’, voraus,2 wie
sie auch und gerade fir Flaubert allein dem “Genie” zu-

Internationales Neuenburger Kolloquium 1992, hg. v. J. Soring u. W.
Weber, Frankfurt/M. u.a. 1993, S. 11-35; hier bes. S. 20-23.

86 Ders., Corr. Il 353 (164), II 786 (160), 1645 (119), II 362 (139).

87 Ders., Corr. II 444 (150), II 392 (145): Ein Satz, den Robert Musil sich
hitte zum Wahlspruch nehmen konnen! Vgl. dazu v. Vi, “Musils poeti-
scher Briickenschlag. Vom Wesens-Vollzug der Dichtung”, in Musil-
Studien 12 (1984), S. 22—43.

88 Ders., Corr. I1 298 (135); vgl. 11362 (139): “exposition”.

89 Gustave Flaubert — Guy de Maupassant: Correspondance, Paris, Flamma-
rion, 1993, S. 111 (kiinftig Corr. FM) (169).

90 Gustave Flaubert — lvan Tourguéniev: Correspondance, Paris, Flammari-
on, 1989, S. 224: “un tremplin” (169f).

91 Flaubert, Corr. FS, S. 530 (168).

92 Vgl. Plotin, Enn. V, 3 (49): opsis phos ousa.



224 Jirgen S6ring

kommit: als Vermodgen ndmlich, “durch eine tiefe Einsicht” “in
die Seele der Dinge vorzudringen”, diese zu ‘durchdringen’,
um den “Geist’, die “Idee”, “das Modell” zu erfassen, das den
Dichter dazu befihigt, “den Dingen”, “in aristokratischer Form
dicht und greifbar gemacht”, “allgemeine Giiltigkeit (zu) ge-
ben”; denn: “Ein Werk hat [...] nur Bedeutung durch seinen
Ewigkeitscharakter, das heisst: je mehr es die Menschheit aller
Zeiten darstellt, desto schoner wird es sein.”?3

Hier fillt es, das omindse, im Bannkreis einer Asthetik des
Hdsslichen%4 zu lange diskreditierte, gleichwohl in seine —
wohlverstandene — Geltung wieder einzusetzende Wort! Pro-
voziert aber solches Schwirmen von ‘Schonheitsdurst’,
‘Allgemeingiiltigkeit’” und ‘aristokratischer Form’, von ‘ewiger
Idee’, ‘tiefer Einsicht’, ‘Inspiration’ und ‘Besessenheit’, von ‘ge-
nialen Kiunstlern als ‘Organen Gottes’, “par lesquels il se
prouvait a lui-méme”:% nihrt es nicht den soupcon, Gustave
Flaubert frone, peinlich genug, einem ‘unzeitgemiss Uber-
historischen Kunst-Ideal’,% wenn er, gegen Ende seines
Lebens, noch einmal ganz ungeschiitzt bekennt: “Ich suche
vor allem die Schénhbeit”, die er bereits als junger Mann von
finfundzwanzig Jahren “avant tout” zum “Ziel der Kunst” er-
kldrt hatte?o7

Gewiss fiihrt er beredte Klage Gber das ‘verlorene Paradies’
der klassischen Antike; jedoch, ‘sentimentalisch’ wie Schiller,
im klaren Wissen um deren Unwiederbringlichkeit: “Quel ar-
tiste donc on serait si 'on n’avait jamais lu que du beau, vu
que du beau, aimé que le beau [...]! Les Grecs avaient tout ce-
la. Ils étaient [...] dans des conditions que rien ne redonnera.”

93 Flaubert, Corr. II 28 (125), I1 164 (128), II 444 (150); vgl. dazu II 165f.
(129), vgl. II 377 (141), IV 1000 (167); vgl. I7 377 (141), 11 372 (141), 1
283 (116) u.6., 7 157 (127), 11377 (141), IT 372 (140), II 164 (128), IIT 655
(165).

94 Vgl. Karl Rosenkranz, Asthetik des Hdsslichen, Leipzig, Reclam, 1996.

95 Flaubert, Corr. I 283 (116), 11 164 (128), 1283 (116), II 377 (141), IT 165
(129) u. 1250 (130f.), vgl. 7283 (1106).

96 Ders., Corr. IV 1000 (166): “idéal [...] de 'Art” — sowie Nietzsches Ab-
handlung “Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fir das Leben”
(1874).

97 Ders., Corr. IV 1000 (167), 1350 (117); vgl. Corr. FS, S. 530: “Mais aucun
des deux (i.e. Daudet et Zola) n’est préoccupé avant tout de ce qui fait
pour moi le but de 'Art, a savoir: la Beauté!”



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 225

— “Aber in ihre Stiefel schlipfen zu wollen [seil Schwachsinn”,
mit der — jeden gelehrten Diskurs entbehrlich machenden —
metaphorischen Begriindung: “Im Norden trigt man keine
Chlamys, sondern einen Pelzmantel.” “Die antike Form gentigt
[darum] nicht fiir unsere Bedirfnisse [...]. Suchen wir [des-
halb], ebenso gute Kinstler zu sein wie sie, aber in anderer
Art als sie. Das Bewusstsein des menschlichen Geschlechts
hat sich seit Homer erweitert. Der Bauch des Sancho Pansa
sprengt den Glrtel der Venus™!98

Ahnlich wie Richard Wagner, der in seiner ersten Ziircher
Programmschrift tiber Die Kunst und die Revolution von 1849
ausdricklich bekundet hat: “Nein, wir wollen nicht wieder
Griechen werden; denn was die Griechen nicht wussten, und
weswegen sie eben zugrundegehen mussten, das wissen
wir”, 9 beteuert Flaubert knapp vier Jahre spiter: “Il ne faut
pas revenir a 'antiquité, mais prendre ses procédés.”100 Diese
‘Verfahren’ aber bestehen in nichts anderem als jener “Metho-
de”, die ich am Leitband Flauberts zu entwickeln versuche.101
Sie orientieren sich einerseits an einem wissenschaftlichen Er-
kenntnisideal auf der Hohe der eigenen Zeit, ohne
andererseits die Pritention auf eine — das Ganze des Seienden
in gleichem Masse umgreifenden wie durchdringenden — “We-
sensschau’ aufzugeben.

Die “nota diacritica des poetischen Genies’ besteht jedoch,
wie Lenz angemahnt hatte,02 in dem Vermogen, das Erkannte
und Durchschaute in ‘darlegenden’ Worten ‘wieder-
zugeben’ 103 wobei auch fir Flaubert “bien écrire” — unter Be-
rufung auf Buffon und dessen Discours sur le style — vom
“bien penser, bien sentir et bien rendre” bzw. “bien dire” ab-
hingt, “da man kriftig fihlen muss, um zu denken, und

98 Ders., Corr. I 384f. (143f.).

99 Richard Wagner, Die Hauptschriften, hg. v. E. Blicken, Stuttgart, Kroner,
1956, S. 112.

100 Flaubert, Corr. I 298 (135).

101 Ders., Corr. FS, S. 527: “Ce souci de la Beauté [...] que vous me repro-
chez est pour moi une méthode.” (168).

102 Lenz, a.a.O., [Anm. 72], S. 13.

103 Flaubert, Corr. I 298 u. 362 (135 u. 139).



226 Jurgen 56ring

denken, um auszudriicken.”104 Nur als “Resultat einer echten
Methode”105 hat “bien écrire” “Stil”, der fir Flaubert darum
“alles” ist,106 weil er das genaue Sehen und Anschauen, das
Erkennen, Begreifen und Denken zur konstitutiven Bedin-
gung des Nachahmens, Darstellens, Beschreibens und Sagens
(bzw. Ausdrickens oder Wiedergebens) macht. So wie die
Philosophie fiur Hegel “ihre Zeit in Gedanken erfasst” und zur
Bestimmung hat, die “Vernunft” dessen, “was ist”, “zu begrei-
fen”, so ist es “die Aufgabe” der Poesie, “das was ist’107 in
seinem unverstellten An-wesen (ousia) hervorzubringen, und
zwar auf dem Erkenntnis-Niveau ihrer jeweiligen Gegenwart.

Wie exorbitant dieser Anspruch ist und wie beinahe unein-
losbar zugleich: dariiber hat Flaubert sich keinerlei Illusionen
hingegeben, wenn er einrdumt: “Wir Schreiberlinge alle, so
viele wir auch sein mogen, sind von einer ungeheuerlichen
Unwissenheit [...]. Die Bicher, aus denen ganze Literaturen
hervorgegangen sind, wie Homer, Rabelais, sind Enzyklopi-
dien ihrer Epoche gewesen”: “Man miisste alles kennen, um
zu schreiben”!108 Und doch kann sich Flaubert, angesichts
selbst der Unerreichbarkeit dieses (fir uns in noch weitere
Ferne gertickten) Zieles, das nichtsdestoweniger als ‘regulative
Idee’ fir den Versuch einer ‘unendlichen Anniherung’ dienen
mag, “einen Stil vorstellen [...], der schon wire, den jemand
eines Tages schreiben wird, in zehn Jahren oder zehn Jahr-
hunderten, und der rhythmisch wire wie Verse, und genau
wie die Sprache der Wissenschaft [...], einen Stil, der wie ein
Stilett [!] in die Idee eindringe und bei dem unser Denken
endlich tiber glatte Flichen glitte, wie wenn man mit einem
guten Rickenwind im Boot dahinfihrt.”109

104 Ders., Corr. FS, S. 526f. (168) Flaubert dndert die Reihenfolge von ‘pen-
ser’ und ‘sentir’ und ersetzt das’ bien rendre’ durch ein — im emphati-
schen Sinn zu nehmendes — ‘bien dire’!

105 Goethe, a.2.0., dtv-GA 33, 142

106 Flaubert, Corr. I1 507 (153)

107 Vgl. Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Stacts-
wissenschaft im Grundrisse, Frankfurt/M. u. Hamburg, S. Fischer, 1968,
S. 40.

108 Flaubert, Corr. Il 544 (155). Curtius erinnert [vgl. Anm. 62], S. 213 daran,
dass auch mittelalterliche “Poetiken [...] vom Dichter enzyklopidisches
Wissen [fordern]”!

109 Ders., Corr. I 79 (122).



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 227

Im leisen Zweifel an der Erfiillbarkeit dieser Wunschvor-
stellung ist Gibrigens — anders als noch bei Holderlin!10 — eine
auffillige Relativierung des Wabhrbeits-Anspruchs begriindet,
der zumal beim spiten Flaubert einem (an Nietzsche gemah-
nenden) Perspektivismus Platz macht: “Es gibt nichts Wahres
als die ‘Beziehungen’, das heisst die Art und Weise, in der wir
die Dinge wahrnehmen.” Oder deutlicher noch: “Das Wahre
gibt es nicht! Es gibt nur verschiedene Arten des Sehens.”111 —
Die auch von Goethe schon artikulierte Einsicht in die natirli-
chen Grenzen unseres Erkenntnisvermodgens berechtigt jedoch
keinesfalls zu radikaler Skepsis, solange sich “die Kunst” dar-
um bemitht, “durch genaues und tiefes Studium der Gegen-
stinde” die fiir uns erreichbar “tiefsten Grundfesten der Er-
kenntnis” aufzudecken.112

Unter dieser Bedingung bleibt der Stil “une maniére abso-
lue de voir les choses” oder — anders gewendet — “eine Art zu
denken’, die den Dichter dazu befihigt, alles: das Gesehene
und Gedachte, mithin Erkannte, in genau gewihlten Worten
wiederzugeben; weshalb Flaubert seiner Briefpartnerin Louise
Colet empfiehlt: “Denke mehr nach, bevor Du schreibst, und
beschiftige Dich mit dem Wort. Das Talent zu schreiben be-
steht, recht besehen, in nichts anderem, als in der Wahl der
Worter. Nur die Prizision erzeugt Stirke. Es ist beim Stil wie
bei der Musik: das Schonste und Seltenste ist die Reinheit des
Tons.”113

In der Dichtung ist dieser ‘reine Ton' das schwer nur zu
erzielende Ergebnis eines Liuterungs-Prozesses, der — dem
sublimen Grundsatz “L’artiste doit tout ¢élever” gehorchendt14

110 Holderlin, St4 2, 1, 195: “Lang ist/ Die Zeit, es ereignet sich aber/ Das
Wahre” (“Mnemosyne”)!

111 Gustave Flaubert, Correspondance, choix de B. Masson, Paris, Galli-
mard, 1998, S. 713 (170) sowie Correspondance, Paris, Club de
I'Honnéte homme, 1975 (= uwvres complétes 16), S. 308: “Il n'y a pas de
vrai! Il n’y a que des maniéres de voir” (172).

112 Goethe: a.2.0., dtv-GA, S. 33, 30.

113 Flaubert, Corr. 1131 (121), III 21 (160) u. II 137 (125)

114 Ders., Corr. II 362 (140): “il [i.e. l'artiste] est comme une pompe, il a en
lui un grand tuyau qui descend aux entrailles des choses, dans les cou-
ches profondes. Il aspire et fait jaillir au soleil en gerbes géantes ce qui
était plat sous terre et ce qu'on ne voyait pas”; II 485 (153): “Nous
sommes [...] des vidangeurs et des gardiniers. Nous tirons des putréfac-



228 Jurgen S56ring

— das Ver-wesen und die Fiulnis alles Seienden vermoge ei-
nes auf Vollendung dringenden Kunstwissens in idsthetische
Lust verwandelt: “Le Fait se distille dans la Forme et monte en
haut, comme un pur encens de [I'Esprit vers [I'Eternel,
I'immuable, 'absolu, I'idéal.”115

Diesem Dithyrambos auf die transfigurierende und zu-
gleich erbebende Kraft grosser Kunst ist eigentlich nichts mehr
hinzuzufligen, es sei denn ein — kaum weniger hymnisches —
Wort Hegels, das — allem Systemzwang zum Trotz — den ‘Er-
kenntnis-Anspruch von Poiesis’ unibertrefflich pointiert, wenn
er “die Hauptaufgabe” der Dichtung dahingehend bestimmt,
“die Michte des geistigen Lebens, und was tiberhaupt in der
menschlichen Leidenschaft und Empfindung auf und nieder
wogt oder vor der Betrachtung ruhig vortiberzieht, das alles
umfassende Reich menschlicher Vorstellung, Taten, Hand-
lungen, Schicksale, das Getriebe dieser Welt und die gottliche
Weltregierung zum Bewusstsein zu bringen. So ist sie die all-
gemeinste und ausgebreitetste Lehrerin  des Menschen-
geschlechts gewesen und ist es noch. Denn Lehren und
Lernen ist Wissen und Erfahren dessen, was ist. Sterne, Tiere,
Pflanzen wissen und erfahren ihr Gesetz nicht; der Mensch
aber existiert erst dem Gesetze seines Daseins gemiss, wenn
er weiss, was er selbst und was um ihn her ist; er muss die
Michte kennen, die ihn treiben und lenken, und solch ein
Wissen ist es, welches die Poesie in [einer] Form gibt” 116 die,
wie Schelling wohl richtig erkannt hat, der “Tendenz” der
Wissenschaft “so sehr entgegengesetzt” ist, “dass wenn die
Wissenschaft je ihre ganze Aufgabe gelost hitte, wie sie die
Kunst immer gel6st hat, beide in eines zusammenfallen [...]
miussten [...]. Denn obgleich die Wissenschaft in ihrer hochs-
ten Funktion mit der Kunst eine und dieselbe Aufgabe hat, so
ist doch diese Aufgabe, wegen der Art sie zu losen, fir die
Wissenschaft”, da sie nur “sukzessiv zu erkennen” vermag,
“eine unendliche, so, dass man sagen kann, die Kunst sei das

tions de ’humanité des délections pour elle-méme. Nous faisons pous-
ser des bannettes de fleurs sur ses miseres étalées.”

115 Ders., Corr. II 485 (153) Vgl. dazu die Laokoon-Debatte seit Winckel-
mann sowie C. F. Meyers Gedicht Michelangelo und seine Statuen.

116 Hegel, a.a.0., [Anm. 7] III, S. 239f.



Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis 229

Vorbild der Wissenschaft, und wo die Kunst sei, soll die Wis-
senschaft erst hinkommen.”117

117 Schelling, a.a.O., [Anm. 49], S. 292 (= III 623) u. Lenz, a.a.O., [Anm. 71],
S. 11.






	Der Erkenntnis-Anspruch von Poiesis : einige Bemerkungen zum Verhältnis von Dichtung und Wissen(schaft)

