Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2006)

Heft: 37: Literatur & Wissen(schaft) = Littérature et savoirs = Literature &
sciences

Artikel: Weder sowohl als auch noch weder noch : zum Un-Ort der Philosophie

Autor: Berthold, Jirg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jirg Berthold

Weder sowohl als auch noch weder noch

Zum Un-Ort der Philosophie

SAGW war zum Thema ‘Literatur und Wissen(schaft)’ Fol-

gendes zu lesen: “Es sollen Fragen zur Beziehung
zwischen wissenschaftlichem Diskurs und literarischer Form
erOrtert werden.” Zum Beispiel, hiess es weiter, “das Denken
zwischen Literatur und Wissenschaft: Mythos, Magie, Esote-
rik”. — “Das Denken zwischen Literatur und Wissenschaft” —
das war und ist, wie ich meine, immer noch das Denken der
Philosophie. Thr Ort ist in diesem Dazwischen stets ein preki-
rer gewesen. Das zeigt auch die angefiihrte Verwandtschaft
an, eine Verwandtschaft, die manchem zweifelhaft erscheinen
mag: “Mythos, Magie, Esoterik”. Das Prekdre — ein Begriff, der
die Geschichte der Philosophie durchzieht — geht einher mit
der Versuchung, den Ort zu verlassen oder ihn auf Dauer
bewohnbar zu machen, etwa indem man die Philosophie als
Wissenschaft zu etablieren versucht. Der Titel “Weder sowohl
als auch noch weder noch” — diese vertrackte Verknotung —
ist Ausdruck des Bestrebens, diesen Ort auszuhalten, ihn in
seiner prekdren Ambivalenz offenzuhalten.

Im Untertitel ist dieses Prekdire mit der Rede vom “Un-Ort”
angesprochen. An einem Un-Ort hilt man sich nicht gerne
auf; es ist ein Ort, wo man nicht heimisch werden kann. Es ist
aber auch ein Ort, wo man sich immer wieder aufhalten, wo-
hin man zurickkehren muss. Der Un-Ort der Philosophie, so
meine These im Anschluss an Immanuel Kant, ist jener
“Kampfplatz endloser Streitigkeiten”, von dem am Anfang sei-
ner Kritik der reinen Vernunft die Rede ist. Der Un-Ort ist
beherrscht von Kimpfen der Anerkennung: vom Kampf um
Wahrheitsanspriiche, vom Kampf um die Frage, in welchen
Formen (auch literarischen) diese Wahrheitsanspriiche /legi-
timerweise sich artikulieren durfen, vom Kampf um die
Narrationen, die zur Selbstsituierung zusammen mit den

Im ‘Call for Papers’ der interuniversitiren Arbeitsgruppe der



38 Jrg Berthold

Wahrheitsanspriichen artikuliert werden. Dieser Ort ist auch
beherrscht von den Auseinandersetzungen um die Differenz
zwischen Logischem und Rhetorischem. Der Titel fasst das die
Philosophie beherrschende Verhiltnis zwischen Logischem
und Rhetorischem in eine Formel, deren Syntax — als Effekt
der weggelassenen Anfiihrungszeichen — schillernd ist und die
versucht, dieses Verhiltnis nicht nur zu benennen, sondern in
seinem prekiren Status als Minidrama gleichzeitig zu inszenie-
ren.

Um die damit skizzierten Hauptgedanken zu entfalten,
werde ich folgendermassen vorgehen. Ausgangspunkt ist die
Rede vom “Kampfplatz endloser Streitigkeiten” und eine Ana-
lyse der entsprechenden Passage in der “Vorrede A” zur Kritik
der reinen Vernunft. Anschliessend werde ich die Antithetik
der reinen Vernunft — respektive die typographische Darstel-
lung im Antinomien-Kapitel — als Inszenierung eben dieser
Kampfplatz-Vorstellung zu lesen vorschlagen und die formel-
hafte Wendung im Titel auslegen. Und schliesslich soll ein
Kapitel aus Jirgen Habermas' Der philosophische Diskurs der
Moderne, das heisst die dort vorgeschlagene Uberlegung zum
Unterschied zwischen Literatur, Wissenschaften und Philoso-
phie, einer kritischen Lektire unterzogen werden. Habermas
kommt dabei eine zweifache Funktion zu: Einerseits erscheint
der gewihlte Text als ein eminenter Ort, wo die Auseinander-
setzung um das Verhiltnis von Logischem und Rhetorischem
auf explizite Weise thematisiert wird. Andererseits ist er aber
auch ein Beispiel fir eine Intervention, die das Prekire des
Un-Ortes durch verschiedene Festschreibungen zu tberwin-
den versucht.

1

Die Vorrede der Kritik der reinen Vernunft (in der ersten Auf-
lage A von 1781) beginnt mit einer Selbstsituierung von Kants
Projekt.

Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung
ihrer Erkenntnisse: dafs sie durch Fragen beldstigt wird, die sie nicht
abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst
aufgegeben, die sie aber auch nicht beantworten kann; denn sie tiber-
steigen alles Vermogen der menschlichen Vernunft.



Weder sowohl als auch noch weder noch 39

In diese Verlegenheit gerit sie ohne ihre Schuld. Sie fingt von
Grundsitzen an, deren Gebrauch im Laufe der Erfahrung unvermeidlich
und zugleich durch diese hinreichend bewihrt ist. Mit diesen steigt sie
(wie es auch ihre Natur mit sich bringt) immer hoher, zu entferneteren
Bedingungen. Da sie aber gewahr wird, dal auf diese Art ihr Geschift
jederzeit unvollendet bleiben miisse, weil die Fragen niemals aufhoren,
so sieht sie sich genotigt, zu Grundsitzen ihre Zuflucht zu nehmen, die
allen moglichen Erfahrungsgebrauch Uberschreiten und gleichwohl so
unverdichtig scheinen, dal auch die gemeine Menschenvernunft damit
im Einverstindnisse steht. Dadurch aber stiirzt sie sich in Dunkelheit
und Widerspriiche, aus welchen sie zwar abnehmen kann, daf irgend-
wo verborgene Irrtiimer zum Grunde liegen miissen, die sie aber nicht
entdecken kann, weil die Grundsitze, deren sie sich bedient, da sie
tber die Grenze aller Erfahrung hinausgehen, keinen Probierstein der
Erfahrung mehr anerkennen. Der Kampfplatz dieser endlosen Streitig-
keiten heifst nun Metaphysik.}

In diesen fulminanten Einstiegsabschnitten wird zunichst eine
Situation beschrieben, die als schicksalhaft empfunden und
aus einer Art ‘Automatismus’ heraus erklirt wird (“ohne
Schuld”): Die Vernunft wird durch Fragen “belistigt”, die ihr
“durch ihre Natur selbst” zwar aufgegeben sind, die sie aber
nicht beantworten kann. In ihrer “Verlegenheit” nimmt sie Zu-
flucht zu Mitteln, die sie bei genauer Betrachtung nicht
gutheissen kann, obwohl sie “so unverdichtig scheinen, daf
auch die gemeine Menschenvernunft damit im Einverstindnis-
se steht.” Als Effekt dieser Bemiihung erscheint, so die Pointe,
die Geschichte der Philosophie bildhaft als “Kampfplatz end-
loser Streitigkeiten” und wird als metaphysisch gekenn-
zeichnet. Kants Intervention auf diesem Kampfplatz ist der
Versuch, die so verstandene Metaphysik durch Wissenschaft
zu ersetzten. Die Begrindung fir diese Situation wird nur
skizziert: Die Unabweisbarkeit bestimmter Fragen dringt sie,
bei immer allgemeineren Grundsitzen, jenseits “allen mogli-
chen Erfahrungsgebrauchs” Zuflucht zu suchen, und zwar mit
dem Effekt, dass sie sich in “Dunkelheit und Widerspriiche”
verwickelt. Das Fehlen eines gemeinsamen “Probiersteins”, al-
so eines Masses, das den Streit entscheiden wirde, ist der
Grund fir die Unmoglichkeit einer dauerhaften Befriedung,
eines ewigen Friedens — wie es in einer anderen Schrift

1 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. A vi.., Hamburg, Felix Mei-
ner, 1971, p. 5.



40 Jirg Berthold

heisst.2 Wenn Kant dort als Wirkung seines Philosophierens
einen “beharrlichen Friedenszustand” fiir die nahe Zukunft
dennoch in Aussicht stellt, dann erhofft er sich nicht mehr als
einen “Frieden unter Waffen”: Es ist ein Friede, der “den Vor-
zug hat, die Krifte des durch Angriffe in scheinbare Gefahr
gesetzten Subjekts immer rege zu erhalten, und so auch die
Absicht der Natur, zu kontinuierlicher Belebung desselben
und Abwehrung des Todesschlafs, durch Philosophie zu be-
fordern.”s

Das Ziel von Kants epochaler Intervention auf dem
Kampfplatz besteht darin, eine Grenze, eine Demarkations-
linie zu ziehen. Das Projekt ldsst sich am Titel Kritik der
reinen Vernunft erkliren, und zwar am doppelten Genitiv: Es
geht darum, der Vernunft mit den Mitteln der Vernunft Gren-
zen setzen. So ist Kants Projekt in einem das Projekt einer
Selbstbescheidung, einer Selbstbeschneidung (als gen. 0bj.),
und das Projekt einer Selbstgenerierung (gen. subj.). Diese
doppelte Bewegung ist, um auf die Eingangsiiberlegungen zu-
rickzukommen, Kants Versuch, den prekiren Ort zu
verlassen, resp. den Un-Ort nachhaltig zu befrieden. Was in
den letzten Sitzen der Kritik der reinen Vernunft noch als
“schmaler FuB3steig” erscheint, der vielleicht dereinst einmal
zu einer “Heeresstrae” ausgebaut werden soll — so Kants Me-
taphorik —4 gibt nur wenige Jahre spiter Anlass, “den nahen
Abschluss eines Traktats zum ewigen Frieden in der Philoso-
phie [zu] verkiindigen.”

2

Wie ernst es Kant mit der Wendung des “Kampfplatzes endlo-
ser Streitigkeiten” war, soll am Beispiel der Antithetik der
reinen Vernunft, eines Teils der Kritik der reinen Vernunfi, il-
lustriert werden.> Was ist zu sehen?

2 Immanuel Kant, “Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Traktates
zum ewigen Frieden in der Philosophie” [17906), Schriften zur Metaphysik
und Logik 2, Werkausgabe hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am
Main, 1977, Bd. VI, pp. 403—416.

Ibid., p. 409.

Immanuel Kant, op. cit., A856/B884, p. 760.

Immanuel Kant, op. cit., A 426f./B 454f., p. 454/454*.

R W



Abb. 1:

Typographie als
Inszenierung —
Antithetik in Kants
Kritik der

reinen Vernunft

454

456

994 Glementarfebre. 11. Theil. Trandjc. Cogil. 2. AbLH. 2. Bud). 2. Hauptft.

Der Antinomie
Griter Wiberfireit
Thefis.
Die Welt hat einen Anfang in der Beit und ift bem Raum nad
aud in @rengen eingefdloffen. 5
Bemweis.

Denn man nehme an, bie MWelt habe der et nady feinen Anfang:
fo ift big gu jebem gegebenen Beitpuntte eine Ewigteit abgelaufen und
mithin eine unenblide Reifie auf einander folgender Juftdnbe ber Dinge
in der Welt verfloffen. MNun befteht aber eben darin die Unendlidyleit einer 10
Reibe, daf fie burd jucceifive Synthefis niemald vollendet fein fann. Alfo
ift eine unendlidye verfloffene Weltreihe unmoglid), mithin ein Anfang der
TRelt eine nothmendige Bebingung ihres Dafeind; weldyes juerft su bes
weifen war.

S Anfehung des jweiten nehme man wieberum das Gegentheil 15
an: fo wird die Welt ein unendlidyes gegebened Ganzed von jugleid)
eriftirenben Dingen fein. Nun founen wir die Grdfe eines Duanti,
weldes nidyt innerhalb gewiffer Grengen jeber Anjdyauung gegeben wird,*)
auf teine anbere Art, als nur burdy die Synthefis der Theile und bie To-
talitdt eines foldyen Duanti nur burd) die vollendete Synthefis, odber burd) =
wieberholte Hingufepung der Einbeit ju fid) jelbft gedenten.**) Demnad),
um fidy bie MWelt, die alle Raume erfillt, als ein Ganzes u benten, mipte

*) Tir !dnnen ein unbeftimmied Quantum alé ein Banged anfdauen, wenn
8 in Gremgen eingefdloffen ift, ofme bie Totalitdt bdeffelben durd) Meffung, b. i. bie
fucceffive Sonthefis feiner Theile, conftruiren zu bitefen. Denn bie Grengen beftimmen 25
{don bie Bolftdnbigleit, inbem fie alled Mehrere abfdneiden.

**) Der Begriff ber Totalitdt ift in biefem Falle nidjié anberes, ald die Vor.
flellung ber volenbeten @ynthefid feiner Theile, weil, ba wir nid)t bon ber Unjdau.
ung bed angen (ald reldye in diejem Falle unmdglidy ift) ben Begriff abziehen
tonnen, wir biefen nmur burdy die Snnthefid ber Theile bid yur Bollenbung bes Une 30
enbliden wenigftend in der Sbee faffen Tonnen.

2. Ubfdnitt. Dev Untinomie erfter Wiberfteeit. 295
per reinen Lernunft 455
per transfcendentalen been.
Antithefis.

Die Welt hat teinen Anfang unbd feine Grengenjim Raume, jondern
s ift fomobl in Anfehung der Jeit als des Raums unendlid).

Bemeis.

Denn man fepe : fie habe einen Anfang. Da der Anfang ein Dafein
ift, movor eine Beit vorhergeht, barin bad Ding nidt ift, fo mup eine Jeit
vorhergegangen fein, barin bie MWelt nidt war, d. i. eine leere Jeit. Mun

1 ift aber in einer leeven Beit fein Cntftehen irgend einesd Dinges moglid :
weil fein Theil einer folden Seit vor einem anberen irgend eine unter:
{dyeidende Bebingung bes Dafeing vor die be3 Nidytfeins an fidy hat (man
mag annebmen, dbaf fie von {id) felbft, ober burd) zine anbere Urfadje ents
ftebe). Alfo fann zwar in der Welt mandje Reihe ber Dinge anfangen,

15 die TWelt felber aber tann teinen Anfang haben, und ift alfo in Anfehung
ber vergangenen Seit unendlid).

Was das joeite betrifit, fo nehime man juvdrderft bag Gegentheil an,
baf namlid) bie Welt dem Raume nady endlidy und begrenzt ift: fo bes
finbet fie fidy in einem leeren Raum, der nidyt begrenyt ift. 8 wiirbe

x alfo nidyt allein 2in Berhdltnip ber Dinge im Raum, fondern audy ber
Dinge jum Raume angetrofien werben. Da nun die Welt ein abfolutes
®anges ijt, quber weldiem tein Gegenftand der Anfhauung und mithin 457
tein Gorrelatum ber Melt angetroffen wird, womit biefelbe im Verhaltnip

Y20U 19PAM YD0U YdNe S| [JOMOS 19PIAN

L



42 Jirg Berthold

Die Antinomien — je vier Thesen und vier Antithesen — wer-
den in ihrem Widerstreit typographisch so prisentiert, dass
ihre Anordnung den Kampfplatz inszeniert (Abb. 1). Fiir eine
gewisse Zeit laufen die Argumentationen parallel nebenein-
ander; Thesis und Antithesis entfalten ihre Position in einem
gemeinsamen Raum; sie werden aufeinander bezogen, aber
auch von einander getrennt. Dadurch wird eine Arena eroft-
net, und die Inszenierung sprengt die Form des Buches:
Wihrend die Paginierung eine fortschreitende Lektiire nahe-
legt, ndtigt einen die Anordnung, nur jede zweite Seite zu
lesen, um dann auf die ausgelassenen Seiten zuriickzukom-
men. Gleichzeitig verweist die parallele Anordnung der
Argumente darauf, die Seiten als Ganze simultan wahrzuneh-
men. Die Lektire, die ins Stocken geraten muss, kann gar
nicht anders, als dieser Situation durch eine Anderung ihrer
Praxis Rechnung zu tragen: Sie wird verrdumlicht und tritt in
ein anderes Verhiltnis zur Lineraritit ihrer zeitlichen Struktur.
In gewissem Sinne ist das etwas, was bei jeder Lektiire mehr
oder weniger stattfindet; Kant radikalisiert den Vorgang aber
und hebt ihn durch die Besonderheit der Darstellung ins Be-
wusstsein.

Wie zu vermuten ist, hat Kant dieses Verfahren bis hin zur
typographischen Anordnung aus der Kontroverstheologie.6 Das
Ziel zunichst der protestantischen Theologie im reformatori-
schen Konfessionsstreit war es, die Auseinandersetzung mit
der katholischen Orthodoxie nicht nur historisch-kritisch dis-
tanziert, sondern auch in polemischer Absicht zu suchen;
deshalb spiter dann auch (allerdings nun auf katholischer Sei-
te) die Bezeichnung theologia polemica. Bis in die Buchform
hinein sollten Streit und Glaubensspaltung sichtbar gemacht
werden. Abbildung (2) zeigt eine Seite aus der Collatio
doctrinae pontificiorum et protestantium (Jena 1696) von Jo-
hann Wilhelm Baier (1647-1695), einem lutherischen
Theologen. Das Werk diente lange Zeit im Universititsunter-
richt zur Unterweisung. Inhaltlich wird auf der abgedruckten

6 Fur die folgenden Ausfiihrungen vgl. Norbert Hinske, “Kants Begriff der
Antithetik und seine Herkunft aus der protestantischen Kontroverstheo-
logie des 17. und 18. Jahrhunderts”, Archiv fiir Begriffsgeschichte (16),
1972, pp. 48-59.



Weder sowohl! als auch noch weder noch 43

Seite Uibrigens die Frage diskutiert, ob es zur Schlichtung einer
controversia einen Richter (iudex) brauche. Die Analogie der
Anordnung ist augenfillig.

3 g ’3@1&
pmw&onmc( velutywm.a) férag fene
igio<iteptiden, quique visuboritatis fux dife
qnz mmuobhgaremﬁt.miﬁﬁuw i

b iine hzrmxoaem

eliat dlsfenttehttﬂ.utm iati iem:ent!i tﬁ lﬁﬁic &tmmm%_ o
gea(‘ one acqmefcant. wd- AQa Calio‘q.i{_;ﬂ_ ‘
'-.:H:c profixédifputantur. - . -
Tris1s 1L & Ko

PUtant autem, neceflarium efle ta!cm ju-| :

dicem ad cognofcendas ac decidendas)™
controverfiass nempé ut finis fit comrdfeg@ '
- t‘xrum,& ;uxta ﬁnalog:am Re:,publu:e :

T gy e e

tionern humagam p
- Ibere,que circado
Ty Eccle ix locum

Tnnns IiL Bl :
IT:que,qmmv:s cencedant, Spmtum.f SEd quemadmodqm
San&nm poﬁ exceﬁum Ape&tlorum non complen;}m perApo

0Va. dcgnau

wc@ :

Abb. 2: Protestantische Kontroverstheologie — Johann Wilbelm Baier,

Collatio doctrinae pontificiorum et protestantium (Jena 1696)



44 Jiirg Berthold

In Abbildung (1) ist die erste Seite der ersten Antinomie
der transzendentalen Ideen zu sehen. Die die kosmologische
Tradition konstituierenden Thesen, die den Kampfplatz be-
herrschen, werden in die Form von Antinomien gebracht
resp. als Antinomien rezipiert: als Antinomie zwischen End-
lichkeit (Thesis) und Unendlichkeit (Antithesis). Die Pointe
der Darstellung, die hier nicht im Einzelnen nachgezeichnet
werden kann, lduft (wie tbrigens bei allen vier Antinomien)
darauf hinaus, dass sich fir beide Positionen einleuchtende
“Beweise” vorbringen lassen. Daraus resultiert, so Kants Deu-
tung, eine die Tradition beherrschende Paralyse, die in der
Anordnung zum Ausdruck kommt. Eine Befriedung des
Kampfplatzes ist nur moglich, wenn man eine von beiden ge-
teilte unthematisierte Voraussetzung als unhaltbar darstellen
kann, und das ist dann auch die Strategie von Kants Interven-
tion.

Wie gesagt, das kann hier nicht im Detail vorgefithrt wer-
den. Das Gewicht liegt auf der Form dieser Intervention. Was
hier stattfindet, kann man als Inszenierung verstehen: Der
Kampflatz wird in stilisierter Form als eine Biithne inszeniert,
auf der zwei Monologe stattfinden. Es wire ein fast beckett-
sches Drama: Die Monologe finden nicht zu einem Dialog,
stehen beriihrungslos nebeneinander wie windschiefe Gera-
den. Der Regisseur ist aber gleichzeitig der Richter, und
insofern wird der Kampfplatz zu einem Gerichtssaal. Der Pro-
zess, der den beiden gemacht wird, spricht beide zu gleichen
Teilen schuldig und frei zugleich.

Es ist m. E. dusserst faszinierend, dass sich im Innern (und
an zentraler Stelle) eines der ganz grossen Texte der Ge-
schichte der Philosophie eine Auseinandersetzung findet, die
auch die Frage nach der Legitimitit der Darstellungsform
stellt. Man muss das einmal so ansehen: Wie wiirde ein bei
einem heutigen philosophischen Journal eingereichter Beitrag
beurteilt werden, der mit solcher Kithnheit Form und Inhalt
der eigenen Rede zusammenzubringen versuchte? — Damit
wird das Beispiel zu einer Illustration der These, dass es auf
dem “Kampfplatz endloser Streitigkeiten” nicht nur um unter-
schiedliche Thesen und ihre Wahrheitsanspriiche geht,
sondern auch um die immer zu ziehende Grenze zur “Litera-
tur” — wobei der Begriff jetzt ebenso fiir alles Rhetorische wie
fur die Aspekte steht, die die Form der Exposition betreffen.



Weder sowohl als auch noch weder noch 45

Die Philosophie mit ihrer Geschichte erscheint damit als Raum
einer immer wihrenden Auseinandersetzung, als Arena einer
Begegnung, als Agora.

“Weder sowohl als auch noch weder noch” ist eine schein-
bar lose Aneinanderreihung von Partikeln. Sie beginnt sich in
eine syntaktische Ordnung zu figen, sobald man — als seien
es Klammern in einer mathematischen Gleichung — Anfiih-
rungszeichen setzt. Die Anfiihrungszeichen fungieren als
Mittel zur Hierarchisierung, so dass der lineare Fluss der Par-
tikeln-Abfolge rhythmisiert wird. Die Hierarchisierung besteht
darin, dass die in Anfihrungszeichen gesetzten Partikeln zu
Wendungen zusammengefasst werden: weder (sowohl als
auch) noch (weder noch). Die Bewegung, die man hierfiir
vollziehen muss, kann auch als Verriumlichung beschrieben
werden. Die Formulierung wird mehrmals gelesen, die Linea-
ritdt wird zurickgebogen, und die Anfihrungsstriche geben
der Wendung eine Art Plastizitit. Das Prekidre der Syntax wird
dadurch stillgestellt, und in diesem Stillstand entsteht der Sinn.
Die Formel, wie ich es im Sinne dieses stillgestellten Sinnes
der Einfachheit halber nennen mochte, inszeniert damit auch
das Prekdre des Ortes, eines Ortes zwischen Literatur und
Wissenschaft.

3

Jirgen Habermas versucht in Der philosophische Diskurs der
Moderne dieses prekidre Verhiltnis durch eine bestimmte
Thematisierung stillzustellen. Dabei kommen beide Figuren
bei ihm vor. Er spricht einmal davon, dass Philosophie sowohl
Wissenschaft als auch Literatur sei.” An anderer Stelle spricht
er davon, dass Philosophie weder Wissenschaft noch Literatur
sei.8 Vorausgreifend mochte ich die Richtung meiner Lektiire
festhalten: Habermas unternimmt diese Bestimmungen durch
eine Festlegung dessen, was Sprache ist, insbesondere was Li-
terarizitit ist. Es sind dies Festlegungen, von denen er

7 Jurgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwdélf Vorle-
sungen, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1985, p. 235.
8 Jurgen Habermas, ibid., p. 244.



46 Jiirg Berthold

suggeriert, dass sie dem “Kampfplatz endloser Streitigkeiten”
entzogen wiren. Die folgende kritische Argumentation ist
demgegeniiber bestrebt, das Prekire des Un-Ortes in seiner
Offenheit offenzuhalten.

Bei dem Buch Der philosophische Diskurs der Moderne aus
dem Jahre 1985 handelt es sich um eine Vorlesungsreihe. Die
Distanz von 20 Jahren macht deutlich, dass die damalige Auf-
regung, deren Ausdruck der Text auch ist, sich etwas gelegt
hat. Das Buch als Ganzes ist eine genealogische Rekonstruk-
tion der Moderne und stellt einen Versuch dar, der
“Herausforderung durch die neostrukturalistische Vernunftkri-
tik” zu begegnen, wie es im Vorwort explizit heisst.” Es ist
eine frihe (und dennoch bemerkenswert spite) systematische
Rezeption dessen, was zusammenfassend im angelsichsischen
Raum French Theory genannt wurde und einen Korpus dar-
stellte, der in seiner angeblichen Homogenitit erst durch die
Rezeption selbst konstituiert wurde, wie Francois Cusset ge-
zeigt hat.10 Jacques Derrida hat, wie aus den Dialogen mit
Elisabeth Roudinesco in De quoi demain ... hervorgeht, die
Darstellung als unangemessen empfunden, weil Habermas “a-
vec tant de méconnaissance que de violence” vorgegangen
sei und sich vor allem auf die amerikanische Rezeption ge-
stiitzt habe.11

Bei dem zu analysierenden Text handelt es sich um den
umfangreichen ‘Exkurs zur Einebnung des Gattungsunter-
schiedes zwischen Philosophie und Literatur’, der zwischen
dem Derrida- und dem Bataille-Kapitel steht.12 Zunichst soll,
damit die Einsatzstelle der folgenden Kritik deutlich wird, der
Gedankengang skizzenhaft rekonstruiert werden. Der philo-
sophische Diskurs der Moderne, so der grosse Bogen des
ganzen Buches, ist in den letzten 400 Jahren in eine Sackgasse
geraten, und zwar deshalb, weil er die kommunikative, inter-

9 Jurgen Habermas, ibid., p. 7.

10 Vgl. Francois Cusset, French Theory. Foucault, Derrida Deleuze & Cie et
les mutations de la vie intellectuelle aux Etats-Unis, Paris, La Découverte,
2003.

11 Jacques Derrida, Elisabeth Roudinesco, De quoi demain ... Dialogue,
Paris, Fayard, 2001, p. 37.

12 Jurgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, op. cit.,
pp. 219-247.



Weder sowohl! als auch noch weder noch 47

subjektive Verfasstheit der Vernunft missachtet oder verdringt
hat. Daran dndert auch die Tatsche nichts, dass die Vernunft-
krittk immer radikaler wurde und in der Philosophie
Heideggers und Adornos verschiedene Endpunkte erreicht
hat. Um Sackgassen handelt es sich deshalb, weil jede Ver-
nunftkritik noch auf Vernunft angewiesen ist; deshalb spricht
Habermas von den “Aporien der Selbstbeziiglichkeit”: “Ador-
nos ‘Negative Dialektik’ und Derridas ‘Dekonstruktion’ lassen
sich als verschiedene Antworten auf dasselbe Problem verste-
hen. Die totalisierende Selbstkritik der Vernunft verstrickt sich
in den performativen Widerspruch, die subjektzentrierte Ver-
nunft nur unter Ruckgriff auf deren eigene Mittel ihrer
autoritiren Natur Uberfihren zu konnen.”13

Der Name Derrida steht (mehr noch als derjenige Adornos,
von dessen kritischem Frankfurter Potential Habermas zehrt)
in mancher Hinsicht stellvertretend fiir eine bestimmte Strate-
gie im Umgang mit diesen Aporien, also — immer in der
Darstellung von Habermas — flir einen bestimmten Versuch,
aus der Sackgasse des performativen Selbstwiderspruches
auszubrechen. Ausgangspunkt bildet die Beobachtung einer
gewissen angeblichen Selbstimmunisierung jener Diskurse,
um deren Kritik es geht. Derridas Strategie bestehe in der
“Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Literatur und
Philosophie”. Einebnung bedeutet: faktisch Bestehendes wird
im Rahmen einer bestimmten Strategie ignoriert. Derrida ent-
ziehe sich damit dem Gebot der Konsistenz, der Forderung
der Widerspruchsfreiheit, “weil sich das dekonstruktive Ge-
schift nicht auf die diskursiven Verpflichtungen von Philo-
sophie und Wissenschaft festlegen ldsst.”14 Habermas spricht
deshalb von “Selbstimmunisierung”, weil eine Kritik, die sich
am Ideal der Konsistenz orientiert, zwangliufig ins Leere stos-
sen muss. Fir Habermas ist das eine (zynische) Pseudo-
losung: Es ist, als wiirde man den Tod des Patienten als ein
mogliches Mittel zu seiner Heilung vorschlagen. Man merkt
dem Text eine gewisse Ohnmacht und Gereiztheit im Umgang
mit der so wahrgenommenen Strategie an. Jetzt versteht man
den Einsatz des Fazits im letzten Satz des Exkurses: “Die fal-

13 Jurgen Habermas, ibid., p. 219.
14 Jurgen Habermas, ibid., p. 222 sq.



48 Jiirg Berthold

sche Pritention, den Gattungsunterschied zwischen Philoso-
phie und Literatur aufzuheben, kann aus der Aporie nicht
herausfiithren.”15 Worin besteht dieser Gattungsunterschied?

Habermas unterscheidet, ausgehend von Jakob Bihler und
Roman Jakobson, zwei sprachliche Grundfihigkeiten: die
Problemldsungskapazitit und die Kapazitit zur Welterschlies-
sung.16 Derridas “Fehler” besteht in Habermas' Sicht darin,
eine der Sprachfunktionen, ndmlich die poetische (“Welter-
schliessung”), zu verabsolutieren und die pragmatische Seite
(“Problemldsungskapazitit) zu unterdriicken.’? Zentral fur
Habermas’ Gedankengang ist ein (von ihm zitierter) Satz von
Jakobson: “feder Versuch, die Sphdire der poetischen Funktion
auf Dichtung zu reduzieren oder Dichtung auf die poetische
Funktion einzuschrdnken, wdre eine triigerische Vereinfa-
chung. Die poetische Funktion stellt nicht die einzige Funktion
der Wortkunst dar, sondern nur eine vorherrschende wund
strukturbestimmende, wdhbrend sie in allen anderen sprachli-
chen Tdtigkeiten eine untergeordnete, zusitzlich Rolle spielt. s
Der den Textausschnitt strukturierende Gegensatz “vorherr-
schend”/“untergeordnet und “[...] bestimmend”/“zusitzlich”
verweist auf die Logik der Supplementaritit, die hier ihr be-
kanntes Spiel zu treiben beginnt: Der scheinbar harmlose
Zusatz, das Supplement, wird zum Ort eines Uberschusses,
zum wirklichen Zusatz, von dem die Probleme ausgehen.19
Offensichtlich besteht sowohl fiir Jakobson wie auch fur Ha-
bermas die Vorstellung, man konnte entlang diesen
Differenzen die Diskursarten einteilen — je nachdem, welche
sprachliche Funktion bestimmend ist.

15 Jurgen Habermas, ibid., p. 246.

16 Die produktive Aneignung durch die bei den beiden Autoren nicht aus-
gesprochene Differenz, die Habermas hier als Scharnierstelle etabliert,
wire eine eigene Untersuchung wert.

17 Jurgen Habermas, ibid., p. 243.

18 Zit. n. Jirgen Habermas, ibid., p. 235. Das Zitat stammt aus dem Aufsatz
Roman Jakobsons “Linguistik und Poetik” (1960), Poetik. Ausgewcdiblte
Aufséitze 1921-1971, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1979, p. 92.

19 Vgl. Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris, Gallimard, 1967,

pp. 203-234.



Weder sowohl als auch noch weder noch 49

Philosophie

S

Literatur Wissenschaften
Abb. 3:

Philosophie, Wissenschalft, Literatur—

Schematische Darstellung ihrer Beziehung (nach Habermas)

P: poetische Funktion
W: Wahrbeitsanspriiche
[W]: Einklammerung der Wabrheitsanspriiche und
der illokutiondren Kraft der Sprechakte
A: Ausdifferenzierung, Spezialisierung
1: Bezug zur Totalitdt der Lebenswelt

Die Unterscheidung fiihrt Habermas jedenfalls zu der folgen-
den ersten Bestimmung der Philosophie (sie ist Ausdruck des
“Sowohl-als-auch”): Der philosophische Diskurs teilt durch die
Wirksamkeit der poetischen Funktion (P) diese mit Wissen-
schaften und Literatur. Thr spezifisches Geprige erhilt sie
durch die Gewichtung dieser Funktion im Zusammenspiel mit
den anderen Funktionen. Die zweite Bestimmung (sie ist
Ausdruck des “Weder-noch™) situiert die Philosophie in Ab-
grenzung zu Wissenschaft und Literatur: Sie artikuliert —
anders als die Literatur — Wahrheitsanspriche (W), und die il-
lokutionire Kraft ihrer Sprechakte ist nicht wie im Raum der
Fiktion gewissermassen eingeklammert. Gleichzeitig unterhilt
sie — anders als die ausdifferenzierten Wissenschaften (A) —



50 Jiirg Berthold

bei aller Nihe zu jenen ein intimes Verhiltnis “zur Totalitit
der Lebenswelt” (T) und zum “gesunden Menschen-
verstand”,20 weshalb sie einen von jenen unabhingigen Ort
einnehmen muss. Fasst man diese Bestimmungen zusammen,
so stellt sich die Lage schematisch wie in Abbildung (3) dar.

Die Grenzoffnungen und die Grenzziehungen, die Haber-
mas damit vornimmt, sind mehrfach bestimmt: 7. Literatur,
Philosophie und Wissenschaften sind verwandt, was die Wirk-
samkeit der poetischen Sprachfunktion betrifft; sie unter-
scheiden sich aber hinsichtlich der Rolle dieser Sprach-
funktion. 2. Philosophie unterscheidet sich von Wissenschaft
und Literatur auf unterschiedliche Weise: von den Wissen-
schaften durch den Bezug zum Ganzen der Rationalitit und
von Literatur durch die “Einklammerung” der Sprechakte. Die
Position stellt sich damit in der formelhaften Redeweise so
dar: “sowobl als auch” (P) und “weder noch” (T und W). Ha-
bermas wendet sich damit zwar gegen zwei mogliche
Reduktionismen, nimmt aber die Spannungen, die damit ent-
stehen, nicht wahr.

Somit rickt die Fussnote am Ende des Exkurses in den
Blick, eine Anmerkung, die durch ihre Uberlinge diesen ge-
wissermassen ausufern ldsst. Thr auffilliger Umfang konnte
alleine schon Anlass sein, diesen Demarkationslinien mit einer
gewissen Skepsis zu begegnen. Der Exkurs zum Exkurs, das
Supplement zum Supplement kniipft an den Ausgangspunkt
des Exkurses an. Er bringt Adorno, Heidegger und Derrida auf
eine gemeinsame Voraussetzung: Gemeinsam sei ihnen die
Vorstellung von starken Begriffen von Theorie, Wahrheit, Sys-
tem. Gemeinsam sei ihnen auch ihr Feindbild, ndamlich die
lllusion eines Anhaltens der Metaphysik. Deshalb fihrt Ha-
bermas fort:

Wire die Vernunft gehalten, bei Strafe ihres Untergangs, an diesen klas-
sischen, von Parmenides bis Hegel verfolgten Zielen der Metaphysik
festzuhalten; stiinde die Vernunft als solche, auch nach Hegel noch, vor
der Alternative, auf den starken Begriffen von Theorie, Wahrheit und
System, wie sie in der grofen Tradition blich waren, zu bestehen —

20 Jurgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, op. cit.,
p. 244.



Weder sowoh! als auch noch weder noch 51

oder aber sich selber aufzugeben; dann miite eine angemessene Ver-
nunftkritik tatsichlich so tief an die Wurzel greifen, daR sie der
Paradoxie der Selbstbeziiglichkeit kaum diirfte entgehen kénnen.21

Der hypothetische Konditional driickt damit den Einsatz des
ganzen Textes aus, resp. nennt den Faden, an dem er hingt.
Es ist die These vom Ende der Metaphysik. Die Intervention
verbindet sich damit mit einer Narration zur Geschichte der
Philosophie resp. mit der Abbreviatur einer solchen Erzih-
lung, die sich in der Linie von Parmenides bis Hegel entfaltet
und in der Rede von der “grofsen Tradition” verdichtet. Weder
die These noch die Narration werden allerdings weiter be-
grindet, der Text fihrt schlicht fort: “Heute liegt es aber auf
der Hand ...” — die Betonung liegt auf dem antithetischen
“Aber”. Was liegt auf der Hand?

Habermas hat eine Depotenzierung hin zu einem “fallibi-
listischen Bewusstsein” im Blick. Dieses hat fiir ihn von den
Wissenschaften auf die Philosophie tibergegritfen (“ereilt”)
und besteht fir ihn in einer “Kombination von starken Aus-
sagen mit schwachen Statusanspriichen”.22 In der Metaphorik
von Kants Beschreibung kdnnte man sagen: Es ist alles halb
so wild, gestritten wird auf jenem Kampfplatz sowieso nur
noch mit Plastikschwertern. Die Frage ist, ob ein solcher Fal-
libilismus aus dem prekidren Ort hinausfiihrt.

Zunichst ist festzuhalten, dass dieses “fallibilistische Be-
wusstsein” offenbar auch in Habermas’ Augen nicht ganz so
einfach zu haben ist, wie es scheint. Das hat unter anderem
mit der grammatikalischen Struktur von Aussagesitzen, mit
dem Behaupten zu tun.

Heute liegt es aber auf der Hand, daf sich die Reichweite universalisti-
scher Fragen [..] zwar in der grammatikalischen Form universeller
Aussagen spiegeln muf3, nicht aber in der Unbedingtheit der Geltung
oder der “Letztbegriindung” [...]. Mit diesem Fallibilismus verzichten wir,
Philosophen und Nichtphilosophen, keineswegs auf Wahrheitsansprii-
che. Diese lassen sich in der performativen Einstellung der ersten
Person gar nicht anders als in der Weise erheben, daf sie — als Ansprii-
che — Raum und Zeit transzendieren.23

21 Jurgen Habermas, ibid., p. 240 sq.
22 Jurgen Habermas, ibid., p. 247.
23 Jurgen Habermas, ibid., p. 247.



52 Jirg Berthold

Das heisst: “Wahrheitsanspriiche” werden “hier und jetzt” er-
hoben, aber wir rechnen mit der trivialen Moglichkeit, dass
sie an einem anderen Ort “revidiert” werden. Aus meiner Sicht
ist die Betonung dabei nicht (wie Habermas das tut) auf die
zweite Hilfte des Satzes zu legen, sondern auf die erste:
Wahrheitsanspriiche haben die grammatikalische Form uni-
verseller Aussagen und transzendieren durch die performative
Form der ersten Person (qua Anspriche) Raum und Zeit. Die
Tatsache, dass Wahrheitsanspriiche trivialerweise auf Kritik
stossen, bestitigt m. E. vielmehr die These vom Kampfplatz;
vor allem dann, wenn man die Frage nach dem Massstab ins
Zentrum stellt, wie dies Kant und Habermas explizit tun.

Man miusste jetzt zeigen, dass mit jener “totalisierenden
Vernunftkritik” (wie Heidegger, Adorno und Derrida von Ha-
bermas kithn auf einen Nenner gebracht werden) nicht die
Statusanspriiche im Visier sind. Vielmehr kommt darin die
Einsicht in die polyphone Verfasstheit der Vernunft selber
zum Ausdruck. Fallibilismus hin oder her, in der Struktur des
(philosophischen) Redens sind Raum und Zeit transzendie-
rende Wahrheitsanspriiche impliziert. Bei deren Zusammen-
treffen mit anderen Wahrheitsanspriichen fehlt eine Instanz,
die die Situation nachhaltig zu beherrschen vermochte.

4

Ich habe versucht, die Philosophie als einen prekiren Ort zu
bestimmen — irgendwo zwischen Wissenschaft und Literatur.
Es ist kein fester Ort, sondern ein Un-Ort, der sich dadurch
auszeichnet, dass die Grenzen, die ihn konstituieren, immer
wieder neu bestimmt werden. Die Grenze zwischen dem Rhe-
torischen und dem Logischen ist deshalb nicht fest, weil die
Bestimmungen des Rhetorischen und des Logischen nur auf
diesem Ort selber, also nicht ausserhalb oder vorgingig, vor-
genommen werde konnen. Kants Wendung aus der Vorrede
der Kritik der reinen Vernunft diente mir dazu, die Struktur
dieses Un-Ortes niher zu beschreiben — vor allem im Hinblick
auf das, was man Agonalitdit des philosophischen Diskurses
nennen kdnnte.24

24 Das weitergehende Interesse meiner Arbeit richtet sich darauf, welche
Funktion philosophiehistorische Narrationen und Selbstsituierungen im



Weder sowohl! als auch noch weder noch 53

Abstract

A phrase at the beginning of Immanuel Kant’s Critigue of Pure Reason (phi-
losophy as an arena of endless contests) serves as a key for a deeper
understanding not only of how philosophy is linked to its history but also
of how the rhetoric and the literary form of the philosophical text are an es-
sential part of these contests. The special exposition of the antinomies in
the tradition of controverse theology in the age of Reformation is inter-
preted as Kant's attempt to produce typographically the philosophical
arena. Jurgen Habermas’ considerations about the differences between phi-
losophy and literature (in his book The Philosophical Discourse of
Modernity) are thoroughly analysed and criticized for not being able to give
an adequate understanding of the complex interplay between the philoso-
phical claims and the form of their exposition. The series of particles in the
intranslatable title of the contribution “weder sowohl als auch noch weder
noch” (neither both and nor neither nor) gives a hint of how precarious all
definitions of this interplay must be.

Hinblick auf diese Agonalitit zugeschrieben bekommen. Die historische
Dimension, die in Kants Wendung “Kampfplatz endloser Streitigkeiten”
im “endlos” enthalten ist, stellt nimlich die Frage nach ihrer Vergegen-
wirtigung in den Auseinandersetzungen selber. Die Narrationen haben,
so die These, einen stark konstruktiven Charakter; dieser ldsst sich nur
auf dem Hintergrund und in Abhingigkeit von Interventionsstrategien
auf diesem “Kampfplatz” verstehen.






	Weder sowohl als auch noch weder noch : zum Un-Ort der Philosophie

