
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2006)

Heft: 37: Literatur & Wissen(schaft) = Littérature et savoirs = Literature &
sciences

Artikel: Weder sowohl als auch noch weder noch : zum Un-Ort der Philosophie

Autor: Berthold, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürg Berthold

Weder sowohl als auch noch weder noch

Zum Un-Ort der Philosophie

Im
'Call for Papers' der interuniversitären Arbeitsgruppe der

SAGW war zum Thema 'Literatur und Wissen(schaft)'
Folgendes zu lesen: "Es sollen Fragen zur Beziehung

zwischen wissenschaftlichem Diskurs und literarischer Form
erörtert werden." Zum Beispiel, hiess es weiter, "das Denken
zwischen Literatur und Wissenschaft: Mythos, Magie, Esoterik".

- "Das Denken zwischen Literatur und Wissenschaft" -
das war und ist, wie ich meine, immer noch das Denken der
Philosophie. Ihr Ort ist in diesem Dazwischen stets ein prekärer

gewesen. Das zeigt auch die angeführte Verwandtschaft
an, eine Verwandtschaft, die manchem zweifelhaft erscheinen
mag: "Mythos, Magie, Esoterik". Das Prekäre - ein Begriff, der
die Geschichte der Philosophie durchzieht - geht einher mit
der Versuchung, den Ort zu verlassen oder ihn auf Dauer
bewohnbar zu machen, etwa indem man die Philosophie als
Wissenschaft zu etablieren versucht. Der Titel "Weder sowohl
als auch noch weder noch" - diese vertrackte Verknotung -
ist Ausdruck des Bestrebens, diesen Ort auszuhalten, ihn in
seiner prekären Ambivalenz offenzuhalten.

Im Untertitel ist dieses Prekäre mit der Rede vom "Un-Ort"
angesprochen. An einem Un-Ort hält man sich nicht gerne
auf; es ist ein Ort, wo man nicht heimisch werden kann. Es ist
aber auch ein Ort, wo man sich immer wieder aufhalten, wohin

man zurückkehren muss. Der Un-Ort der Philosophie, so
meine These im Anschluss an Immanuel Kant, ist jener
"Kampfplatz endloser Streitigkeiten", von dem am Anfang seiner

Kritik der reinen Vernunft die Rede ist. Der Un-Ort ist
beherrscht von Kämpfen der Anerkennung: vom Kampf um
Wahrheitsansprüche, vom Kampf um die Frage, in welchen
Formen (auch literarischen) diese Wahrheitsansprüche
legitimerweise sich artikulieren dürfen, vom Kampf um die
Narrationen, die zur Selbstsituierung zusammen mit den



38 lürg Berthold

Wahrheitsansprüchen artikuliert werden. Dieser Ort ist auch
beherrscht von den Auseinandersetzungen um die Differenz
zwischen Logischem und Rhetorischem. Der Titel fasst das die
Philosophie beherrschende Verhältnis zwischen Logischem
und Rhetorischem in eine Formel, deren Syntax - als Effekt
der weggelassenen Anführungszeichen - schillernd ist und die
versucht, dieses Verhältnis nicht nur zu benennen, sondern in
seinem prekären Status als Minidrama gleichzeitig zu inszenieren.

Um die damit skizzierten Hauptgedanken zu entfalten,
werde ich folgendermassen vorgehen. Ausgangspunkt ist die
Rede vom "Kampfplatz endloser Streitigkeiten" und eine Analyse

der entsprechenden Passage in der "Vorrede A" zur Kritik
der reinen Vernunfl. Anschliessend werde ich die Antithetik
der reinen Vernunft - respektive die typographische Darstellung

im Antinomien-Kapitel - als Inszenierung eben dieser
Kampfplatz-Vorstellung zu lesen vorschlagen und die formelhafte

Wendung im Titel auslegen. Und schliesslich soll ein
Kapitel aus Jürgen Habermas' Der philosophische Diskurs der
Moderne, das heisst die dort vorgeschlagene Überlegung zum
Unterschied zwischen Literatur, Wissenschaften und Philosophie,

einer kritischen Lektüre unterzogen werden. Habermas
kommt dabei eine zweifache Funktion zu: Einerseits erscheint
der gewählte Text als ein eminenter Ort, wo die Auseinandersetzung

um das Verhältnis von Logischem und Rhetorischem
auf explizite Weise thematisiert wird. Andererseits ist er aber
auch ein Beispiel für eine Intervention, die das Prekäre des
Un-Ortes durch verschiedene Festschreibungen zu überwinden

versucht.

1

Die Vorrede der Kritik der reinen Vernunft (in der ersten Auflage

A von 1781) beginnt mit einer Selbstsituierung von Kants
Projekt.

Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung
ihrer Erkenntnisse: daß sie durch Fragen belästigt wird, die sie nicht
abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst
aufgegeben, die sie aber auch nicht beantworten kann; denn sie
übersteigen alles Vermögen der menschlichen Vernunft.



Weder sowohl als auch noch weder noch 39

In diese Verlegenheit gerät sie ohne ihre Schuld. Sie fängt von
Grundsätzen an, deren Gebrauch im Laufe der Erfahrung unvermeidlich
und zugleich durch diese hinreichend bewährt ist. Mit diesen steigt sie
(wie es auch ihre Natur mit sich bringt) immer höher, zu entferneteren
Bedingungen. Da sie aber gewahr wird, daß auf diese Art ihr Geschäft
jederzeit unvollendet bleiben müsse, weil die Fragen niemals aufhören,
so sieht sie sich genötigt, zu Grundsätzen ihre Zuflucht zu nehmen, die
allen möglichen Erfahrungsgebrauch überschreiten und gleichwohl so
unverdächtig scheinen, daß auch die gemeine Menschenvernunft damit
im Einverständnisse steht. Dadurch aber stürzt sie sich in Dunkelheit
und Widersprüche, aus welchen sie zwar abnehmen kann, daß irgendwo

verborgene Irrtümer zum Grunde liegen müssen, die sie aber nicht
entdecken kann, weil die Grundsätze, deren sie sich bedient, da sie
über die Grenze aller Erfahrung hinausgehen, keinen Probierstein der
Erfahrung mehr anerkennen. Der Kampfplatz dieser endlosen Streitigkeiten

heißt nun Metaphysik.1

In diesen fulminanten Einstiegsabschnitten wird zunächst eine
Situation beschrieben, die als schicksalhaft empfunden und
aus einer Art 'Automatismus' heraus erklärt wird ("ohne
Schuld"): Die Vernunft wird durch Fragen "belästigt", die ihr
"durch ihre Natur selbst" zwar aufgegeben sind, die sie aber
nicht beantworten kann. In ihrer "Verlegenheit" nimmt sie
Zuflucht zu Mitteln, die sie bei genauer Betrachtung nicht
gutheissen kann, obwohl sie "so unverdächtig scheinen, daß
auch die gemeine Menschenvernunft damit im Einverständnisse

steht." Als Effekt dieser Bemühung erscheint, so die Pointe,
die Geschichte der Philosophie bildhaft als "Kampfplatz
endloser Streitigkeiten" und wird als metaphysisch
gekennzeichnet. Kants Intervention auf diesem Kampfplatz ist der
Versuch, die so verstandene Metaphysik durch Wissenschaft
zu ersetzten. Die Begründung für diese Situation wird nur
skizziert: Die Unabweisbarkeit bestimmter Fragen drängt sie,
bei immer allgemeineren Grundsätzen, jenseits "allen möglichen

Erfahrungsgebrauchs" Zuflucht zu suchen, und zwar mit
dem Effekt, dass sie sich in "Dunkelheit und Widersprüche"
verwickelt. Das Fehlen eines gemeinsamen "Probiersteins", also

eines Masses, das den Streit entscheiden würde, ist der
Grund für die Unmöglichkeit einer dauerhaften Befriedung,
eines ewigen Friedens — wie es in einer anderen Schrift

l Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. A vu., Hamburg, Felix Mei¬

ner, 1971, p. 5.



40 Jürg Berthold

heisst.2 Wenn Kant dort als Wirkung seines Philosophierens
einen "beharrlichen Friedenszustand" für die nahe Zukunft
dennoch in Aussicht stellt, dann erhofft er sich nicht mehr als
einen "Frieden unter Waffen": Es ist ein Friede, der "den Vorzug

hat, die Kräfte des durch Angriffe in scheinbare Gefahr
gesetzten Subjekts immer rege zu erhalten, und so auch die
Absicht der Natur, zu kontinuierlicher Belebung desselben
und Abwehrung des Todesschlafs, durch Philosophie zu
befördern.'^

Das Ziel von Kants epochaler Intervention auf dem
Kampfplatz besteht darin, eine Grenze, eine Demarkationslinie

zu ziehen. Das Projekt lässt sich am Titel Kritik der
reinen Vernunft erklären, und zwar am doppelten Genitiv: Es

geht darum, der Vernunft mit den Mitteln der Vernunft Grenzen

setzen. So ist Kants Projekt in einem das Projekt einer
Selbstbescheidung, einer Selbstbeschneidung (als gen. obj.),
und das Projekt einer Selbstgenerierung (gen. subj.). Diese
doppelte Bewegung ist, um auf die Eingangsüberlegungen
zurückzukommen, Kants Versuch, den prekären Ort zu
verlassen, resp. den Un-Ort nachhaltig zu befrieden. Was in
den letzten Sätzen der Kritik der reinen Vernunft noch als
"schmaler Fußsteig" erscheint, der vielleicht dereinst einmal
zu einer "Heeresstraße" ausgebaut werden soll — so Kants Me-
taphorik -,4 gibt nur wenige Jahre später Anlass, "den nahen
Abschluss eines Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie

[zu] verkündigen."

2

Wie ernst es Kant mit der Wendung des "Kampfplatzes endloser

Streitigkeiten" war, soll am Beispiel der Antithetik der
reinen Vernunft, eines Teils der Kritik der reinen Vernunft,
illustriert werden. 5 Was ist zu sehen?

2 Immanuel Kant, "Verkündigung des nahen Abschlusses eines Traktates
zum ewigen Frieden in der Philosophie" [1796], Schriften zur Metaphysik
und Logik 2, Werkausgabe hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am
Main, 1977, Bd. VI, pp. 403-416.

3 Ibid., p. 409.
4 Immanuel Kant, op. cit., A856/B884, p. 766.
5 Immanuel Kant, op. cit., A 426f./B 454f., p. 454/454*.



294 Glmentatttljre. II. ÎVil. ItatiSfc. GofltF. 2. Hbtp. 2. fflucÇ. 2. .pauptft.

®et antinomie

grfttr ffiiberftteii

SSf)tfiS.

Sit Btlt t)at einen Stnfang in bet 3eii unb ift bem SRaum nad)

and) in ©rtnjen cingefdpoffen.

BeœeiS.

Stnn man ntljmt on, bie Belt ijobe bet Seit nad) feinen Anfang:

fo ift bis ju jebem gegebenen ßeitpunfte eine @n>igteit abgelaufen unb

mithin eine unenblid)e Steide auf einanber folgenber 3uftünbe bet Singe

in bei Beit aetfloffen. 5tun beftef)t abet eben batin bie Uninblid)feit einet n
gteitje, bafe fie burd) fueceffwe SijntbefiS niemals oottenbet fein fann. SItfo

ift eine unenblify oerfloffene Beitrete unmögli^, mitfjin ein Snfang bet

Belt eine notfjroenbige SSebingung ifjreS SafeinS; nietdjeS juetft ju be.

»eifen mar.

3n 3nfef)ung beS jneiten neijme man reieberum baS ©egenttjeil "
an : jo mirb bie Belt ein unenbiitbeS gegebenes ©anjeS »an jugleib
ejiftitenben Singen fein. 3tun tonnen mit bie ©röfie eines Quanti,
meld)es riie^t innerhalb geœtffer ®ten jen febet8infd)auung gegeben tcirb,*)

450 auf feine anbare art, als nut buttb bie ©gnttjeps bet Steile unb bie To¬

talität eines foldjen Quanti nut burd} bie ooflenbete Sgntijefis, ober burd}

Œieberbolte çinjufejung bet ©inpeit ju fid) felbft gebenfen.") Semnad),

urn pd) bie Belt, bie atte Säume etfüUt, als ein ©anjeS ju benten, müpte

Abb. 1:

Typographie als

Inszenierung -
Antithetik in Kants

Kritik der
reinen Vernunft

*) 2Bir ïônntn ein unbeflimmted ùuantum old etn ©anjtd onfdjouen, roenn

ed in ©renken eingefd)loffen ift, o^nt bie îotalitât beffelben burth fWeffung, b. i. bie

fucceffioe Stjntbefid feinet îljeile, tonftruiten ju bürfen. ©enn bit ©renjen beftimmen a

fdfon bie SoUftänbigfeit, inbem fie ailed ÛJÎeljtere obft^neiben.

••) ©er Segriff ber îotalitât ift in biefem f5aße ntd)td anbered, als bie Sor«

fteQung ber ooIIenbetenStjnt^efiô feiner Itjeile, weil, baroirni^t ton ber 2lnf<f)au.

ung bed ©anjen (aid roeld>e in biefem galle unmôglid) ift) ben Segriff abjie^en

lönnen, mir biefen nur burd) bie ©tjntljefid ber îljeile bid jut Sollenbung bed Un> 30

enblid)tn roeuigftend in ber faff<n tonnen.

•J. 2lbfd)nitt. ©er Slntinomie erfter ffiiberftreit. 295

ber reinen Vernunft

ber tranéfcenbentaïen

SDie Seit bat teinen Anfang unb feine ©ren^eniim SRaurne, fonbern

s ift foœof)l in Slnfebung ber 3*it als beö SRaumS unenblid).

SÖemeiS.

fDenn man jefce : fie babe einen SHnfang. £>a ber Anfang ein SDafein

ift, roooor eine 3eit »orbergebt, barin ba3$)ing nicht ift, fo mufe eine 3eit

»orbergegangen fein, barin bie Seit nid)t mar, b. i. eine leere 3eit. SRun

10 ift aber in einer leereu 3«it fein ßntfteben irgenb eine« SDingeS möglich :

»eil fein îbeil einer foldjen 3eit »or einem anberen irgenb eine unter=

fcbeibeube fßebingung beS 2)afeinâ »or bie beé Sftidjtfeinâ an fid) bat (man

mag annehmen, bafc ftc »on fid) felbft, ober burd) ïineanbere Urfad)e ent»

ftebe). 3llfo fann jroar in ber Seit manche SReibe ber fringe anfangen,

is bie Seit felber aber fann feinen Anfang haben, unb ift alfo in Slnfebung

ber »ergangenen 3eit unenblid).

Sas baSgroeite betrifft, fo nehme man guoôrberft ba§ ©egentbeil an,

baf} nämlich bie Seit bem SRaurne nach enblid)' unb begrenzt ift : fo be»

finbet fie ftch in einem leeren SRaum, ber nicht begrenzt ift. mürbe

» alfo nicht allein ein SBerbältniß ber SDinge im SRaum, fonbern aud) ber

SDinge gum SRaurne angetroffen werben. £)a nun bie Seit ein abfoluteô

®anjeê ift, au§er melchem fein ©egenftanb ber SSnfchauung unb mithin

fein ßorrelatum ber Seit angetroffen roirb, womit biefelbe im 23erbältni§



42 lürg Berthold

Die Antinomien - je vier Thesen und vier Antithesen - werden

in ihrem Widerstreit typographisch so präsentiert, dass
ihre Anordnung den Kampfplatz inszeniert (Abb. 1). Für eine
gewisse Zeit laufen die Argumentationen parallel nebeneinander;

Thesis und Antithesis entfalten ihre Position in einem
gemeinsamen Raum; sie werden aufeinander bezogen, aber
auch von einander getrennt. Dadurch wird eine Arena eröffnet,

und die Inszenierung sprengt die Form des Buches:
Während die Paginierung eine fortschreitende Lektüre nahelegt,

nötigt einen die Anordnung, nur jede zweite Seite zu
lesen, um dann auf die ausgelassenen Seiten zurückzukommen.

Gleichzeitig verweist die parallele Anordnung der
Argumente darauf, die Seiten als Ganze simultan wahrzunehmen.

Die Lektüre, die ins Stocken geraten muss, kann gar
nicht anders, als dieser Situation durch eine Änderung ihrer
Praxis Rechnung zu tragen: Sie wird verräumlicht und tritt in
ein anderes Verhältnis zur Linerarität ihrer zeitlichen Struktur.
In gewissem Sinne ist das etwas, was bei jeder Lektüre mehr
oder weniger stattfindet; Kant radikalisiert den Vorgang aber
und hebt ihn durch die Besonderheit der Darstellung ins Be-
wusstsein.

Wie zu vermuten ist, hat Kant dieses Verfahren bis hin zur
typographischen Anordnung aus der Kontroverstheologie.6 Das
Ziel zunächst der protestantischen Theologie im reformatorischen

Konfessionsstreit war es, die Auseinandersetzung mit
der katholischen Orthodoxie nicht nur historisch-kritisch
distanziert, sondern auch in polemischer Absicht zu suchen;
deshalb später dann auch (allerdings nun auf katholischer Seite)

die Bezeichnung theologia polemica. Bis in die Buchform
hinein sollten Streit und Glaubensspaltung sichtbar gemacht
werden. Abbildung (2) zeigt eine Seite aus der Collatio
doctrinae pontificiorum et protestantium (Jena 1696) von
Johann Wilhelm Baier (1647-1695), einem lutherischen
Theologen. Das Werk diente lange Zeit im Universitätsunter-
richt zur Unterweisung. Inhaltlich wird auf der abgedruckten

6 Für die folgenden Ausführungen vgl. Norbert Hinske, "Kants Begriff der
Antithetik und seine Herkunft aus der protestantischen Kontroverstheologie

des 17. und 18. Jahrhunderts", Archiv für Begriffsgeschichte (16),
1972, pp. 48-59.



Weder sowohl als auch noch weder noch 43

Seite übrigens die Frage diskutiert, ob es zur Schlichtung einer
controversial einen Richter (iudex) brauche. Die Analogie der
Anordnung ist augenfällig.

Wms

pEote£«aes aredtsntmöM darf, pofipss--

.COLLATIONIS DOCTKItfA
Eoktifîciôrum et Protéstantium

DISPUTATIO III."
'-DE- "

•

JUDICE ÇONTROVERSIARUM FIDEI
ETRationeIPSAEASDIJUdicandi.

Resp. JOHANNE CHRISTOPHORO <2Btb$d/M»rtifuhll ThuringÄ

PONTIFICIORVM PRQ.TESTANTIVM
Thesis. I. 7 - .• a *•

STàtàarst Pontificil, darf
lömnmo, prater normam
SdoiSriiMr,etiatB mätetm a-
Biiqùem vij&iitm comro-
overturn» fidêi & religio«
|nis talem qutdeos, qui

fenfum verb» divirn ex

plicans, fsntenriara cdrtam «& iwfxitidtttr
versa ,in altcrutrâm partem contradiâio.
nis feral"; (îmuletîanj Jki attâaritàticottP
pelhtdisfentientes,win latifenterrôl c -

deciTinne acquiefcant. vid. A0aCollaq.R»tisbaSc£t. lX.p.*TO.feq<j,&çpss ilW fr*
illic prolixe difpatantar, - " M

THESIS H. :< ANTI TH. IÏ» '
pUtantautem.neceflarium efie talemju-
*- dicem ad cognofcendas ac decidendas
controyerfias^nempd at finis fitcontrdv«|#
fiarum;* juxta" analogiam Reipubliceeîvi
Iis.!, c.

pro*u>Sorisst«( velut/wettrü) fératfe»- i
«ßtktr),qu®q«e viauâorfistis lua.dgten»)
tiemescbiigsrepoSst.Btîa fu* decifiorse,'-i
fisse haditaitoaeautInqaifitioiieuUetKK*, i
i^iHefcapt-Vidd,q«3eii-R pfoîixd- j
aEitsfijerutitinC»Iloq.R*tisb.p.a?9Jenq j

XïmlitiAXSttkï&tm^Vrfçùt. iaao^d« à

iudtçe cojst rov, 64«.

JsAEgantautens.neçefianMm effivatdetsr:
x talis judex.; aut fper»ndum,ut;contre,
vetfir omnes»qno»4tiyo* f£#.Mttojtft*, I

CÖmjponantur : âut ex çonditïorse'Jiteiac]
rîvilw,circa ea.qu* ad vitam & confirft«. ;

tionemhumaoam peninentVefijtoji de. ;

bere.que circa dogmata & facta qoelifect i

Ecélefi* locum habere 4ebeast.l.c.
• ~v.l K i ^ 'C J

Thesis HE Awtith. 1IL
TT*que,qnamvis concédant, SpirituRL, CEd quenudmoduro nova dogmata "poft |

*S*nâum poft exceffum Apoftelorum non '"'compktum perApcilolosSctifKar* Ca- j
B no» ;

Abb. 2: Protestantische Kontroverstheologie -Johann Wilhelm Baier,

Collatio doctrinaepontificiorum etprotestantium (Jena 1696)



44 lürg Berthold

In Abbildung (1) ist die erste Seite der ersten Antinomie
der transzendentalen Ideen zu sehen. Die die kosmologische
Tradition konstituierenden Thesen, die den Kampfplatz
beherrschen, werden in die Form von Antinomien gebracht
resp. als Antinomien rezipiert: als Antinomie zwischen
Endlichkeit (Thesis) und Unendlichkeit (Antithesis). Die Pointe
der Darstellung, die hier nicht im Einzelnen nachgezeichnet
werden kann, läuft (wie übrigens bei allen vier Antinomien)
darauf hinaus, dass sich für beide Positionen einleuchtende
"Beweise" vorbringen lassen. Daraus resultiert, so Kants
Deutung, eine die Tradition beherrschende Paralyse, die in der
Anordnung zum Ausdruck kommt. Eine Befriedung des
Kampfplatzes ist nur möglich, wenn man eine von beiden
geteilte unthematisierte Voraussetzung als unhaltbar darstellen
kann, und das ist dann auch die Strategie von Kants Intervention.

Wie gesagt, das kann hier nicht im Detail vorgeführt werden.

Das Gewicht liegt auf der Form, dieser Intervention. Was
hier stattfindet, kann man als Inszenierung verstehen: Der
Kampflatz wird in stilisierter Form als eine Bühne inszeniert,
auf der zwei Monologe stattfinden. Es wäre ein fast beckett-
sches Drama: Die Monologe finden nicht zu einem Dialog,
stehen berührungslos nebeneinander wie windschiefe Geraden.

Der Regisseur ist aber gleichzeitig der Richter, und
insofern wird der Kampfplatz zu einem Gerichtssaal. Der Pro-
zess, der den beiden gemacht wird, spricht beide zu gleichen
Teilen schuldig und frei zugleich.

Es ist m. E. äusserst faszinierend, dass sich im Innern (und
an zentraler Stelle) eines der ganz grossen Texte der
Geschichte der Philosophie eine Auseinandersetzung findet, die
auch die Frage nach der Legitimität der Darstellungsform
stellt. Man muss das einmal so ansehen: Wie würde ein bei
einem heutigen philosophischen Journal eingereichter Beitrag
beurteilt werden, der mit solcher Kühnheit Form und Inhalt
der eigenen Rede zusammenzubringen versuchte? - Damit
wird das Beispiel zu einer Illustration der These, dass es auf
dem "Kampfplatz endloser Streitigkeiten" nicht nur um
unterschiedliche Thesen und ihre Wahrheitsansprüche geht,
sondern auch um die immer zu ziehende Grenze zur "Literatur"

- wobei der Begriff jetzt ebenso für alles Rhetorische wie
für die Aspekte steht, die die Form der Exposition betreffen.



Weder sowohl als auch noch weder noch 45

Die Philosophie mit ihrer Geschichte erscheint damit als Raum
einer immer währenden Auseinandersetzung, als Arena einer
Begegnung, als Agora.

"Weder sowohl als auch noch weder noch" ist eine scheinbar

lose Aneinanderreihung von Partikeln. Sie beginnt sich in
eine syntaktische Ordnung zu fügen, sobald man - als seien
es Klammern in einer mathematischen Gleichung -
Anführungszeichen setzt. Die Anführungszeichen fungieren als
Mittel zur Hierarchisierung, so dass der lineare Fluss der
Partikeln-Abfolge rhythmisiert wird. Die Hierarchisierung besteht
darin, dass die in Anführungszeichen gesetzten Partikeln zu
Wendungen zusammengefasst werden: weder (sowohl als
auch) noch (weder noch). Die Bewegung, die man hierfür
vollziehen muss, kann auch als Verräumlichung beschrieben
werden. Die Formulierung wird mehrmals gelesen, die Linea-
rität wird zurückgebogen, und die Anführungsstriche geben
der Wendung eine Art Plastizität. Das Prekäre der Syntax wird
dadurch stillgestellt, und in diesem Stillstand entsteht der Sinn.
Die Formel, wie ich es im Sinne dieses stillgestellten Sinnes
der Einfachheit halber nennen möchte, inszeniert damit auch
das Prekäre des Ortes, eines Ortes zwischen Literatur und
Wissenschaft.

3

Jürgen Habermas versucht in Der philosophische Diskurs der
Moderne dieses prekäre Verhältnis durch eine bestimmte
Thematisierung stillzustellen. Dabei kommen beide Figuren
bei ihm vor. Er spricht einmal davon, dass Philosophie sowohl
Wissenschaft als auch Literatur sei.7 An anderer Stelle spricht
er davon, dass Philosophie weder Wissenschaft noch Literatur
sei.8 Vorausgreifend möchte ich die Richtung meiner Lektüre
festhalten: Habermas unternimmt diese Bestimmungen durch
eine Festlegung dessen, was Sprache ist, insbesondere was Li-
terarizität ist. Es sind dies Festlegungen, von denen er

7 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorle¬

sungen, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1985, p. 235.
8 Jürgen Habermas, ibid., p. 244.



46 lürg Berthold

suggeriert, dass sie dem "Kampfplatz endloser Streitigkeiten"
entzogen wären. Die folgende kritische Argumentation ist
demgegenüber bestrebt, das Prekäre des Un-Ortes in seiner
Offenheit offenzuhalten.

Bei dem Buch Der philosophische Diskurs der Moderne aus
dem Jahre 1985 handelt es sich um eine Vorlesungsreihe. Die
Distanz von 20 Jahren macht deutlich, dass die damalige
Aufregung, deren Ausdruck der Text auch ist, sich etwas gelegt
hat. Das Buch als Ganzes ist eine genealogische Rekonstruktion

der Moderne und stellt einen Versuch dar, der
"Herausforderung durch die neostrukturalistische Vernunftkritik"

zu begegnen, wie es im Vorwort explizit heisst.9 Es ist
eine frühe (und dennoch bemerkenswert späte) systematische
Rezeption dessen, was zusammenfassend im angelsächsischen
Raum French Theory genannt wurde und einen Korpus
darstellte, der in seiner angeblichen Homogenität erst durch die
Rezeption selbst konstituiert wurde, wie François Cusset
gezeigt hat.10 Jacques Derrida hat, wie aus den Dialogen mit
Elisabeth Roudinesco in De quoi demain hervorgeht, die
Darstellung als unangemessen empfunden, weil Habermas "a-
vec tant de méconnaissance que de violence" vorgegangen
sei und sich vor allem auf die amerikanische Rezeption
gestützt habe.11

Bei dem zu analysierenden Text handelt es sich um den
umfangreichen 'Exkurs zur Einebnung des Gattungsunterschiedes

zwischen Philosophie und Literatur', der zwischen
dem Derrida- und dem Bataille-Kapitel steht.12 Zunächst soll,
damit die Einsatzstelle der folgenden Kritik deutlich wird, der
Gedankengang skizzenhaft rekonstruiert werden. Der
philosophische Diskurs der Moderne, so der grosse Bogen des

ganzen Buches, ist in den letzten 400 Jahren in eine Sackgasse
geraten, und zwar deshalb, weil er die kommunikative, inter-

9 Jürgen Habermas, ibid., p. 7.

10 Vgl. François Cusset, French Theory. Foucault, Derrida Deleuze & Cie et
les mutations de la vie intellectuelle aux Etats-Unis, Paris, La Découverte,
2003.

11 Jacques Derrida, Elisabeth Roudinesco, De quoi demain Dialogue,
Paris, Fayard, 2001, p. 37.

12 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, op. cit.,
pp." 219-247.



Weder sowohl als auch noch weder noch 47

subjektive Verfasstheit der Vernunft missachtet oder verdrängt
hat. Daran ändert auch die Tatsche nichts, dass die Vernunftkritik

immer radikaler wurde und in der Philosophie
Heideggers und Adornos verschiedene Endpunkte erreicht
hat. Um Sackgassen handelt es sich deshalb, weil jede
Vernunftkritik noch auf Vernunft angewiesen ist; deshalb spricht
Habermas von den "Aporien der Selbstbezüglichkeit": "Adornos

'Negative Dialektik' und Derridas 'Dekonstruktion' lassen
sich als verschiedene Antworten auf dasselbe Problem verstehen.

Die totalisierende Selbstkritik der Vernunft verstrickt sich
in den performativen Widerspruch, die subjektzentrierte
Vernunft nur unter Rückgriff auf deren eigene Mittel ihrer
autoritären Natur überführen zu können."«

Der Name Derrida steht (mehr noch als derjenige Adornos,
von dessen kritischem Frankfurter Potential Habermas zehrt)
in mancher Hinsicht stellvertretend für eine bestimmte Strategie

im Umgang mit diesen Aporien, also - immer in der
Darstellung von Habermas - für einen bestimmten Versuch,
aus der Sackgasse des performativen Selbstwiderspruches
auszubrechen. Ausgangspunkt bildet die Beobachtung einer
gewissen angeblichen Selbstimmunisierung jener Diskurse,
um deren Kritik es geht. Derridas Strategie bestehe in der
"Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Literatur und
Philosophie". Einebnung bedeutet: faktisch Bestehendes wird
im Rahmen einer bestimmten Strategie ignoriert. Derrida
entziehe sich damit dem Gebot der Konsistenz, der Forderung
der Widerspruchsfreiheit, "weil sich das dekonstruktive
Geschäft nicht auf die diskursiven Verpflichtungen von
Philosophie und Wissenschaft festlegen lässt."14 Habermas spricht
deshalb von "Selbstimmunisierung", weil eine Kritik, die sich
am Ideal der Konsistenz orientiert, zwangläufig ins Leere Stessen

muss. Für Habermas ist das eine (zynische) Pseudo-
lösung: Es ist, als würde man den Tod des Patienten als ein
mögliches Mittel zu seiner Heilung vorschlagen. Man merkt
dem Text eine gewisse Ohnmacht und Gereiztheit im Umgang
mit der so wahrgenommenen Strategie an. Jetzt versteht man
den Einsatz des Fazits im letzten Satz des Exkurses: "Die fal-

13 Jürgen Habermas, ibid., p. 219.
14 Jürgen Habermas, ibid., p. 222 sq.



48 lürg Berthold

sehe Prätention, den Gattungsunterschied zwischen Philosophie

und Literatur aufzuheben, kann aus der Aporie nicht
herausführen. "!5 Worin besteht dieser Gattungsunterschied?

Habermas unterscheidet, ausgehend von Jakob Bühler und
Roman Jakobson, zwei sprachliche Grundfähigkeiten: die
Problemlösungskapazität und die Kapazität zur Welterschlies-
sungdö Derridas "Fehler" besteht in Habermas' Sicht darin,
eine der Sprachfunktionen, nämlich die poetische ("Welter-
schliessung"), zu verabsolutieren und die pragmatische Seite
("Problemlösungskapazität) zu unterdrücken.17 Zentral für
Habermas' Gedankengang ist ein (von ihm zitierter) Satz von
Jakobson: "Jeder Versuch, die Sphäre der poetischen Funktion
auf Dichtung zu reduzieren oder Dichtung auf die poetische
Funktion einzuschränken, wäre eine trügerische Vereinfachung.

Die poetische Funktion stellt nicht die einzige Funktion
der Wortkunst dar, sondern nur eine vorherrschende und
strukturbestimmende, während sie in allen arideren sprachlichen

Tätigkeiten eine untergeordnete, zusätzlich Rolle spielt, 'i8
Der den Textausschnitt strukturierende Gegensatz "vorherr-
schend'V'untergeordnet und "[...] bestimmend"/"zusätzlich"
verweist auf die Logik der Supplementarität, die hier ihr
bekanntes Spiel zu treiben beginnt: Der scheinbar harmlose
Zusatz, das Supplement, wird zum Ort eines Überschusses,
zum wirklichen Zusatz, von dem die Probleme ausgehen.1?
Offensichtlich besteht sowohl für Jakobson wie auch für
Habermas die Vorstellung, man könnte entlang diesen
Differenzen die Diskursarten einteilen - je nachdem, welche
sprachliche Funktion bestimmend ist.

15 Jürgen Habermas, ibid., p. 246.
16 Die produktive Aneignung durch die bei den beiden Autoren nicht aus¬

gesprochene Differenz, die Habermas hier als Scharnierstelle etabliert,
wäre eine eigene Untersuchung wert.

17 Jürgen Habermas, ibid., p. 243.
18 Zit. n. Jürgen Habermas, ibid., p. 235. Das Zitat stammt aus dem Aufsatz

Roman Jakobsons "Linguistik und Poetik" (I960), Poetik. Ausgewählte
Aufsätze 1921-1971, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1979, p. 92.

19 Vgl. Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris, Gallimard, 1967,

pp. 203-234.



Weder sowohl als auch noch weder noch 49

Philosophie

Philosophie, Wissenschaft, Literatur-
Schematische Darstellung ihrer Beziehung (nach Habermas)

P: poetische Punktion
W: Wahrheitsansprüche

[WJ: Einklammerung der Wahrheitsansprüche und
der illokutionären Kraft der Sprechakte
A: Ausdifferenzierung, Spezialisierung

T: Bezug zur Totalität der Lebenswelt

Die Unterscheidung führt Habermas jedenfalls zu der folgenden

ersten Bestimmung der Philosophie (sie ist Ausdruck des
"Sowohl-als-auch"): Der philosophische Diskurs teilt durch die
Wirksamkeit der poetischen Funktion (P) diese mit
Wissenschaften und Literatur. Ihr spezifisches Gepräge erhält sie
durch die Gewichtung dieser Funktion im Zusammenspiel mit
den anderen Funktionen. Die zweite Bestimmung (sie ist
Ausdruck des "Weder-noch") situiert die Philosophie in
Abgrenzung zu Wissenschaft und Literatur: Sie artikuliert -
anders als die Literatur - Wahrheitsansprüche (W), und die il-
lokutionäre Kraft ihrer Sprechakte ist nicht wie im Raum der
Fiktion gewissermassen eingeklammert. Gleichzeitig unterhält
sie - anders als die ausdifferenzierten Wissenschaften (A) -



50 lürg Berthold

bei aller Nähe zu jenen ein intimes Verhältnis "zur Totalität
der Lebenswelt" (T) und zum "gesunden
Menschenverstand",20 weshalb sie einen von jenen unabhängigen Ort
einnehmen muss. Fasst man diese Bestimmungen zusammen,
so stellt sich die Lage schematisch wie in Abbildung (3) dar.

Die Grenzöffnungen und die Grenzziehungen, die Habermas

damit vornimmt, sind mehrfach bestimmt: 1. Literatur,
Philosophie und Wissenschaften sind verwandt, was die
Wirksamkeit der poetischen Sprachfunktion betrifft; sie
unterscheiden sich aber hinsichtlich der Rolle dieser
Sprachfunktion. 2. Philosophie unterscheidet sich von Wissenschaft
und Literatur auf unterschiedliche Weise: von den
Wissenschaften durch den Bezug zum Ganzen der Rationalität und
von Literatur durch die "Einklammerung" der Sprechakte. Die
Position stellt sich damit in der formelhaften Redeweise so
dar: "sowohl als auch" (P) und "weder noch" (T und W).
Habermas wendet sich damit zwar gegen zwei mögliche
Reduktionismen, nimmt aber die Spannungen, die damit
entstehen, nicht wahr.

Somit rückt die Fussnote am Ende des Exkurses in den
Blick, eine Anmerkung, die durch ihre Überlänge diesen ge-
wissermassen ausufern lässt. Ihr auffälliger Umfang könnte
alleine schon Anlass sein, diesen Demarkationslinien mit einer
gewissen Skepsis zu begegnen. Der Exkurs zum Exkurs, das

Supplement zum Supplement knüpft an den Ausgangspunkt
des Exkurses an. Er bringt Adorno, Heidegger und Derrida auf
eine gemeinsame Voraussetzung: Gemeinsam sei ihnen die
Vorstellung von starken Begriffen von Theorie, Wahrheit,
System. Gemeinsam sei ihnen auch ihr Feindbild, nämlich die
Illusion eines Anhaltens der Metaphysik. Deshalb fährt
Habermas fort:

Wäre die Vernunft gehalten, bei Strafe ihres Untergangs, an diesen
klassischen, von Parmenides bis Hegel verfolgten Zielen der Metaphysik
festzuhalten; stünde die Vernunft als solche, auch nach Hegel noch, vor
der Alternative, auf den starken Begriffen von Theorie, Wahrheit und
System, wie sie in der großen Tradition üblich waren, zu bestehen -

20 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, op. cit
p. 244.



Weder sowohl als auch noch weder noch 51

oder aber sich selber aufzugeben; dann müßte eine angemessene
Vernunftkritik tatsächlich so tief an die Wurzel greifen, daß sie der
Paradoxie der Selbstbezüglichkeit kaum dürfte entgehen können.21

Der hypothetische Konditional drückt damit den Einsatz des

ganzen Textes aus, resp. nennt den Faden, an dem er hängt.
Es ist die These vom Ende der Metaphysik. Die Intervention
verbindet sich damit mit einer Narration zur Geschichte der
Philosophie resp. mit der Abbreviatur einer solchen Erzählung,

die sich in der Linie von Parmenides bis Hegel entfaltet
und in der Rede von der "großen Tradition" verdichtet. Weder
die These noch die Narration werden allerdings weiter
begründet, der Text fährt schlicht fort: "Heute liegt es aber auf
der Hand ..." - die Betonung liegt auf dem antithetischen
"Aber". Was liegt auf der Hand?

Habermas hat eine Depotenzierung hin zu einem "fallibi-
listischen Bewusstsein" im Blick. Dieses hat für ihn von den
Wissenschaften auf die Philosophie übergegriffen ("ereilt")
und besteht für ihn in einer "Kombination von starken
Aussagen mit schwachen Statusansprüchen".22 In der Metaphorik
von Kants Beschreibung könnte man sagen: Es ist alles halb
so wild, gestritten wird auf jenem Kampfplatz sowieso nur
noch mit Plastikschwertern. Die Frage ist, ob ein solcher Fal-
libilismus aus dem prekären Ort hinausführt.

Zunächst ist festzuhalten, dass dieses "fallibilistische
Bewusstsein" offenbar auch in Habermas' Augen nicht ganz so
einfach zu haben ist, wie es scheint. Das hat unter anderem
mit der grammatikalischen Struktur von Aussagesätzen, mit
dem Behaupten zu tun.

Heute liegt es aber auf der Hand, daß sich die Reichweite universalistischer

Fragen [...] zwar in der grammatikalischen Form universeller
Aussagen spiegeln muß, nicht aber in der Unbedingtheit der Geltung
oder der "Letztbegründung" [...]. Mit diesem Fallibilismus verzichten wir,
Philosophen und Nichtphilosophen, keineswegs auf Wahrheitsansprüche.

Diese lassen sich in der performativen Einstellung der ersten
Person gar nicht anders als in der Weise erheben, daß sie - als Ansprüche

- Raum und Zeit transzendieren.2?

21 Jürgen Habermas, ibid., p. 246 sq.
22 Jürgen Habermas, ibid., p. 247.
23 Jürgen Habermas, ibid., p. 247.



52 Jürg Berthold

Das heisst: "Wahrheitsansprüche" werden "hier und jetzt"
erhoben, aber wir rechnen mit der trivialen Möglichkeit, dass
sie an einem anderen Ort "revidiert" werden. Aus meiner Sicht
ist die Betonung dabei nicht (wie Habermas das tut) auf die
zweite Hälfte des Satzes zu legen, sondern auf die erste:
Wahrheitsansprüche haben die grammatikalische Form
universeller Aussagen und transzendieren durch die performative
Form der ersten Person (qua Ansprüche) Raum und Zeit. Die
Tatsache, dass Wahrheitsansprüche trivialerweise auf Kritik
stossen, bestätigt m. E. vielmehr die These vom Kampfplatz;
vor allem dann, wenn man die Frage nach dem Massstab ins
Zentrum stellt, wie dies Kant und Habermas explizit tun.

Man müsste jetzt zeigen, dass mit jener "totalisierenden
Vernunftkritik" (wie Heidegger, Adorno und Derrida von
Habermas kühn auf einen Nenner gebracht werden) nicht die
Statusansprüche im Visier sind. Vielmehr kommt darin die
Einsicht in die polyphone Verfasstheit der Vernunft selber
zum Ausdmck. Fallibilismus hin oder her, in der Struktur des
(philosophischen) Redens sind Raum und Zeit transzendie-
rende Wahrheitsansprüche impliziert. Bei deren Zusammentreffen

mit anderen Wahrheitsansprüchen fehlt eine Instanz,
die die Situation nachhaltig zu beherrschen vermöchte.

4

Ich habe versucht, die Philosophie als einen prekären Ort zu
bestimmen - irgendwo zwischen Wissenschaft und Literatur.
Es ist kein fester Ort, sondern ein Un-Ort, der sich dadurch
auszeichnet, dass die Grenzen, die ihn konstituieren, immer
wieder neu bestimmt werden. Die Grenze zwischen dem
Rhetorischen und dem Logischen ist deshalb nicht fest, weil die
Bestimmungen des Rhetorischen und des Logischen nur auf
diesem Ort selber, also nicht ausserhalb oder vorgängig,
vorgenommen werde können. Kants Wendung aus der Vorrede
der Kritik der reinen Vernunfi diente mir dazu, die Struktur
dieses Un-Ortes näher zu beschreiben - vor allem im Hinblick
auf das, was man Agonalität des philosophischen Diskurses
nennen könnte.24

24 Das weitergehende Interesse meiner Arbeit richtet sich darauf, welche
Funktion philosophiehistorische Narrationen und Selbstsituierungen im



Weder sowohl als auch noch weder noch 53

Abstract

A phrase at the beginning of Immanuel Kant's Critique ofPure Reason
(philosophy as an arena of endless contests) serves as a key for a deeper
understanding not only of how philosophy is linked to its history but also
of how the rhetoric and the literary form of the philosophical text are an
essential part of these contests. The special exposition of the antinomies in
the tradition of controverse theology in the age of Reformation is
interpreted as Kant's attempt to produce typographically the philosophical
arena. Jürgen Habermas' considerations about the differences between
philosophy and literature (in his book The Philosophical Discourse of
Modernity) are thoroughly analysed and criticized for not being able to give
an adequate understanding of the complex interplay between the philosophical

claims and the form of their exposition. The series of particles in the
intranslatable tide of the contribution "weder sowohl als auch noch weder
noch" (neither both and nor neither nor) gives a hint of how precarious all
definitions of this interplay must be.

Hinblick auf diese Agonalität zugeschrieben bekommen. Die historische
Dimension, die in Kants Wendung "Kampfplatz endloser Streitigkeiten"
im "endlos" enthalten ist, stellt nämlich die Frage nach ihrer Vergegenwärtigung

in den Auseinandersetzungen selber. Die Narrationen haben,
so die These, einen stark konstruktiven Charakter; dieser lässt sich nur
auf dem Hintergrund und in Abhängigkeit von Interventionsstrategien
auf diesem "Kampfplatz" verstehen.




	Weder sowohl als auch noch weder noch : zum Un-Ort der Philosophie

