
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Artikel: Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' : poeto-theologische
Bemerkungen zu einer 'verteufelten' Angelegenheit

Autor: Söring, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürgen Söring

Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der
'liebe Gott'

Poeto-theologische Bemerkungen zu einer
'verteufelten' Angelegenheit!

Wenn
man vom Teufel spricht, dann riskiert man nicht

nur, dass er kommt, wie eine deutsche Redensart
will, sondern bemüht einen Sprachgebrauch, den

die Septuaginta für unsere Überlieferung begründet hat, in
deren Verlauf die Bedeutung des ominösen Wortes allerdings
vielfach erweitert und verschoben worden ist (HWP
10,1032ff.). Denn die Rede vom Teufel geht, ebenso wie die
vom diävolo, diable oder devil durch den diabolus der
Vulgata vermittelt, auf gr. diabolos zurück, der zunächst nur
den Verleumder des Menschen bei Gott, den Aufreizer Gottes
wider den Menschen, kurz: den Ankläger und Versucher,
bezeichnet; in Entsprechung zum hebr. satan (vgl. Hi 1-2;
Sach 3,1; 1 Chr 21), den man zwar als Widersacher, jedoch
nur bedingt als den eigen-mächtigen 'Feind' Gottes auffassen
kann (TRE 33,124). Nicht zuletzt deshalb, weil er im Alten
oder (wie wir 'politisch korrekt' sagen sollten) Ersten
Testament überhaupt nur dreimal vorkommt, mithin "keine
zentrale Rolle spielt" (TRE 33,115), während er in der (viel
weniger umfangreichen) kaine diatheke, also dem - seinem
Selbstverständnis nach - Neuen Testament als satanas stolze
36-mal und als diabolos immerhin 34-mal sein Unwesen

l Neben den Schriften der Bibel werden folgende Werke im laufenden
Text unter Angabe von Sigle, Band- und Seitenzahl nachgewiesen:
Historisches Wörterbuch der Philosophie (HWP), Darmstadt, Schwabe &
Co., 1971ff.; Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), Freiburg / Basel /
Rom / Wien, Herder, 1993ff. ; Religion in Geschichte und Gegenwart
(RGG), Tübingen, Mohr Siebeck, 1957ff. u. 1998ff. ; Theologische
Realenzyklopädie (TRE), Berlin / New York, de Gruyter, 1977ff.

Colloquium Helveticum 36/2005



250 Jürgen Söring

treiben darf (TRE 33,117): Eine Inflationierung, der man einen
gewissen Symptomcharakter kaum wird absprechen können!2
Doch 'Honni soit qui mal ypense': Ein Schuft, wer Böses dabei
denkt, wie ich im Vorblick auf ein Problem akzentuieren
möchte, das in der scheinbar selbstverständlichen
Gleichsetzung des malum mit dem malus liegt. Während nämlich
"in der jüd.-hebr. Lit. für Satan/Teufel nie 'der/das Böse'
belegt ist" (RGG 1,1705), nimmt das Neue Testament diese
Identifikation umstandslos vor, wie sich der Aufforderung des
Apostels Paulus an die Epheser entnehmen lässt: "Ziehet die
ganze Waffenrüstung Gottes an, damit ihr den listigen
Anschlägen des Teufels standhalten könnt, und ergreifet den
Schild des Glaubens, mit dem ihr alle feurigen Pfeile des
Bösen werdet löschen können" (Eph 6,11-16).3

Erst der Kirchenvater Tertullian hat dann den diabolos,
wohl auch mit Rücksicht auf den neutestamentlichen Befund,
aus dem Tätigkeitswort diaballein ('durcheinanderwerfen',
entzweien, verfeinden, verhasst machen, schmähen, verleumden

und verklagen, aber auch täuschen, betrügen, irreführen)
hergeleitet (TRE 33,113)4 und damit als Personifikation eines
'gegnerischen' Prinzips für unser heute noch gültiges Vorstellen,

Denken, Sprechen und Bilden verbindlich gemacht.
Wenn aber der diabolos des christlichen Äons, wie in Luthers
reformatorischem Kampflied, als Gottes (wie der Menschen)
"böse[r] Feind" kenntlich wird, dann kann man von ihm nicht

2 Im Sinne der aus "Gewissensangst" obsessiv gewordenen 'Zwangsvor¬
stellung', die ganze Welt verteufeln zu müssen; und zwar "zur Abwehr
der Versuchung" einerseits sowie "zum Schutze gegen das erwartete
Unheil" andererseits. Die Omnipräsenz des Teufels scheint sonach auch
den jederzeit imminenten - mit Lustgewinn und Strafandrohung
zugleich verbundenen - Rückfall "in die Sünde" anzuzeigen. Vgl.
Sigmund Freud, Zwangshandlungen und Religionsübungen (1907), in: STA
VII 11-12; hier in der Reihenfolge der Zitate und Bezugnahmen S. 15,
13, 19, 20.

3 Vgl. Mt 13,19: "Sooft jemand das Wort vom Reich hört und es nicht ver¬
steht, kommt der Böse (venit malus)", sc. ho diabolos.

4 Zur 'Geschichte' dieser Substantivierung und 'Nominalisierung' vgl. Pi¬

erre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue greque. Histoire
des mots, Paris, Klincksieck, 1968, S. l6lff., aber natürlich auch Walter
Bauer: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der übrigen urchristlichen Literatur, Berlin, Töpelmann,
1963, S. 360f.



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' 251

ohne seinen 'Widerpart': den mit "gute[r] Wehr und Waffen"
zu unserm Heil wirkenden 'Herrn der Heerscharen',
sprechen.? Deshalb halte ich fest, dass die mit dem nom de guerre
'Teufel' bezeichnete Entität eine 'relationale Grösse' ist, die
bereits im Übertragungsvorgang ihr Bedeutungsspektrum
nahezu unübersehbar aufgefächert hat.

Schon im Ersten Testament gibt es nämlich, vom "nachbiblischen

Judentum" (RGG 16,706) bzw. der "zwischen-
testamentlichen Literatur" zu schweigen (TRE 33,116), andere
Repräsentanten jener 'gegnerischen' Macht, wie z.B. Lucifer
(Jes 14,12-15), der uns indessen weniger als "creatura ch'ebbe
il bel semblante" aus Dantes Inferncß denn als jener 'stolze
Geist' der Rebellion beschäftigen wird, dessen Mythos nicht
nur Goethe im 8. Buch von Dichtung und Wahrheit, sondern
auch Clemens Brentano in seinen Romanzen vom Rosenkranz
(X) so eigenwillig erzählt hat; oder Sama'el, der in Th. Manns
Doktor Faustus als "Engel des Giftes" eine zweifelhafte Rolle
spielt7; oder der aus hebr. baal-svuv (2 Kö 1-16) zu Beelzebub
korrumpierte 'Herr der Fliegen', der in William Goldings Lord
of the Flies (1954) seine - von Peter Brook verfilmte -
Auferstehung feiern konnte (vgl. Lk 11,14-23).

Über den Rest: über Belial und Asmodäus, Leviathan, den
Basilisken oder Draco (TRE 33,142), Adramelech, Moloch,
Gog und Magog e tutti quanti, deren "Name [...] Legion" ist8,

möge man sich, ebenso wie über deren Zuständigkeiten, etwa
im legendären Hexenhammer9 bzw. in der Historia von D. Jo-

5 Martin Luther, Ausgewählte Schriften, hg. v. Karin Bornkamm u. Gerhard
Ebeling, Frankfurt/M., insel, 1982, Bd. V, S. 266f.

6 Canto 34, v. 18.

7 Vgl. Kap. XXV.
8 Vgl. F.M. Dostojewski, Die Dämonen. Roman, übertr. v. E.K. Rahsin,

Frankfurt/M, Fischer, 1973, S. 696. Zur Titelfigur haben es immerhin
Asmodée bei Mauriac (1938), Leviathan bei Flobbes (1651) und Julien
Green (1929), Moloch bei Hebbel (1837/61) sowie Gog bei Giovanni
Papini (1931) bzw. Gog und Magog bei Martin Buber (1943/49)
gebracht.

9 Jakob Sprenger, Heinrich Institoris, Der Hexenhammer (Malleus malefi-
carurri), München, dtv, 1982, S. 6lf. Künftig unter der Sigle HH im
laufenden Text zitiert.



252 Jürgen Söring

bann Faustenw, der den Mephostophiles/Mephisto11 von
Marlowe über Goethe bis zu Klaus Mann und Paul Valéry
literarisch produktiv gemacht hat,12 oder auch im zweiten
Gesang von Klopstocks Messias sachkundig machen, der als

Epos von "der sündigen Menschheit Erlösung"^ sogar Miltons
Paradise Lost noch hat übertreffen wollen; ganz abgesehen
davon, dass man — des Faust-Diktums eingedenk (und die
nötigen Sprachkenntnisse vorausgesetzt) "das Wesen" dieser
"Herrn" "gewöhnlich aus dem Namen lesen" kann (F v.
1331f).

Eine ebenso aparte wie prominente Rolle in diesem
Ensemble spielt allerdings die "in der Darstellung des
Sündenfalls" auftretende Schlange, die zwar eine "von Gott
geschaffene", "außerhalb des Menschen existierende" und an
diesen herantretende 'Verführerin' ist (LThK 9,1361), jedoch
ausdrücklich nicht "als eine Gestalt des Teufels angesehen"
werden darf (RGG l6,706)!14 Auf diese Feststellung muss
deshalb Nachdruck gelegt werden, weil die - erst in der
Johannes-Apokalypse vollzogene - "Gleichsetzung" der Para-
dieses-Schlange mit dem endzeitlichen Drachen einerseits
"sowie mit dem Teufel und Satan andererseits (Apk 12,9:
20,2)" (TRE 33,142) so verheerende Folgen für unser Frauenbild

gezeitigt hat. Darüber sollte man freilich nicht aus dem
Auge verlieren, dass die feministische Theologie zwar bemüht
war und ist, Gott-Vater gleichsam mit Brüsten oder sonstigem

10 Historia von D.Johann Fausten. Text des Druckes von 1587. Kritische
Ausgabe, hg. v. Stephan Füssel u. Hans Joachim Kreutzer, Stuttgart, rec-
lam, 2003, S. 49ff. [23.1. Künftig im laufenden Text unter der Sigle H
zitiert.

11 Vgl. Lexikon des deutschen Aberglaubens, Berlin / New York, de Gruy-
ter, 1987, Bd. VI, S. 174-182 (.Mephistopheles).

12 Vgl. Christopher Marlowe, The Tragicall History of D. Faustus
(1592/1604); Johann Wolfgang Goethe, Faust. Eine Tragödie in zwei
Teilen (1808/1832); künftig mit Angabe der Verszahl (v.) unter der Sigle
F zitiert; Klaus Mann, Mephisto. Roman einer Karriere (1936); Paul Valéry,

Mon Faust. Ebauches (1945).
13 F.G. Klopstock, "Der Messias", in: Ausgewählte Werke, hg. v. Karl Au¬

gust Schleiden, München, Hanser, 1962, S. 218-244 sowie S. 197.
14 Dazu auch Daniel Krochmalnik: "I. Das Böse in derjüdischen Tradition,

3. Die Schlangé', in: Das Böse in den Weltreligionen, hg. v. Johannes
Laube, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgeseilschaft, 2003, S. 13-62;
hier S. 42-60.



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Cott' 253

weiblichen Zubehör auszustatten, hingegen umgekehrt beim
Teufel, was dessen weibliche Komponenten betrifft, keinen
vergleichbaren Eifer an den Tag gelegt hat!

Halten wir uns darum an Heine, der die so abgefeimte
Schlange zu Recht als "kleine!.] Privatdozentin" entlarvt hat,
"die schon sechstausend Jahre vor Hegels Geburt die ganze
Hegeische Philosophie vortrug. Dieser Blaustrumpf ohne
Füße" zeige nämlich "sehr scharfsinnig, wie das Absolute in der
Identität von Sein und Wissen bestellte], wie der Mensch zum
Gotte werde durch die Erkenntnis oder, was dasselbe ist, wie
Gott im Menschen zum Bewusstsein seiner selbst gelange."
Mit dem maliziösen Zusatz, dass "diese Formel [...] nicht so
klar [sei] wie die ursprünglichen Worte: 'Wenn ihr vom Baume

der Erkenntnis genossen, werdet ihr wie Gott sein!'";1?
womit übrigens ein neuralgischer Punkt berührt ist, der später
Anlass zu Rückfragen geben wird.

Gleichwohl müssen wir noch etwas bei den von Webster
sogenannten white devils:16 den Teufelsweibern also, verweilen,

deren Prototyp in gewisser Weise jenes ruhelose
"Nachtgespenst", jene Lilith ist (Jes 34,14),17 die - von Martin
Luther zu einem Hausgeist des deutschen Volksglaubens:
einem "Kobold" verniedlicht - in Goethes Walpurgisnacht als
"Adams erste Frau" figuriert, vor deren Fallstricken Mephisto
seinen Kompagnon mit den wohlerwogenen Worten warnt:

Nimm dich in Acht vor ihren schönen Haaren,
Vor diesem Schmuck, mit dem sie einzig prangt!
Wenn sie damit den jungen Mann erlangt,
So lässt sie ihn sobald nicht wieder fahren (Fv. 4119-4123)!

15 Heinrich Heine, Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland (1835), in: SW IX, München, dtv, 1964, S. 159 (Vorrede zur
zweiten Auflage).

16 John Webster, The White Divel, or, the Tragedy of Paulo Giordano Ursi¬

ni, Duke of Brachiano. With the Life and Death of Vittoria Corombona,
the Famous Venetian Curtizan (1608/1612), deren Geschicke mit anderer

Akzentsetzung in Stendhals Chroniques italiennes (1837) sowie in
Tiecks bedeutendem Roman Vittoria Accorombona (1840) thematisiert
worden sind: Eine Einladung zur - von Heine sogenannten - "anatomie
comparée en littérature" fSWX 309)!

17 Vgl. Hans Biedermann, Lexikon der magischen Künste, Wiesbaden, VMA,
1998, S. 268f. (LilithX



254 Jürgen Söring

Praetorius ist da in seiner Blockes-Berges-Verrichtung von
l668 noch sehr viel deutlicher gewesen, wenn er "über die
sexuelle Verführungskraft dieser Buhlteufelin" bemerkt, sie sei
'"von Angesicht wie ein schön weib gestalt / die vorgehenden
mit lieblichen anblicken / und entblössung der Brust zu sich
locke / und hinden zu [nota bene] eine schüpichte Schlange'";18

so wie auch der Teufel im Münster zu Basel "in seinem
Doppelaspekt" mit "schönelr] [...] Vorderseite, am Rücken
jedoch [mit] Kröten und Schlangen" dargestellt ist.1?

Kein Wunder, wenn der "Papst Urban" in Heines 'jüngerer
Version' des alten Tannhäuser-Liedes den reuigen Ritter und
Rompilger mit der Unerbittlichkeit seines Spruches ex
cathedra abweist, ohne dass (im Unterschied zu der 'älteren
Version') noch Aussicht auf Gnade bestünde:

Der Teufel, den man Venus nennt,
Er ist der schlimmste von allen,
Erretten kann ich dich nimmermehr
Aus seinen schönen Krallen.

Mit deiner Seele musst du jetzt
Des Fleisches Lust bezahlen,
Du bist verworfen, du bist verdammt
Zu ewigen Höllenqualen!20

Gegen diese "Vielzahl von Teufeln" (TRE 33,126), seien sie
nun masculini oder feminini generis, können wir uns entweder

nur mit der Glaubenszuversicht Luthers wappnen21 oder
zu der scheinbar unverfänglicheren, weil 'entpersonalisierten'
Rede vom 'Teuflischen' in der Hoffnung Zuflucht nehmen, auf
diese Weise dem 'Gestaltwandel des Teufels'22 und seiner Arglist

zu entrinnen. Um es gleich zu sagen: Diese Hoffnung
trügt! Eingedenk nicht zuletzt der ziemlich schlüssigen
Argumentation des Sokrates, der den gegen ihn erhobenen

18 J. W. Goethe, Faust, hg. v. Albrecht Schöne, Darmstadt, DKV, 1999

(.Kommentare), S. 355f.
19 Manfred Lurker, Wörterbuch der Symbolik, Stuttgart, Kröner, 1988, S. 723

(Teufet).
20 Heine, a.a.O. [Anm. 15], X 56 u. 60.
21 Luther, a.a.O. [Anm. 5): "Und wenn die Welt voll Teufel war [...]".
22 Vgl. Leopold Ziegler: Gestaltwandel der Götter, Darmstadt, 1920.



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' 255

Vorwurf der Gottlosigkeit in seiner Apologie mit dem Hinweis
darauf entkräftet, dass derjenige, der - wie sein kategor
ausdrücklich einräumt - "Daimonisches" glaubt und lehrt, "doch
ganz notwendig auch Daimonen glauben" müsse.23 Wer also
vom 'Teuflischen' handelt, wird auch den Teufel mit in Kauf
nehmen müssen!

Aber glauben wir noch an den Teufel und seine - bisweilen

bizarren - Metamorphosen, die ja längst schon in
Ikonographien verzeichnet, gedeutet und damit wissenschaftlich

'entsorgt' worden sind?24 Im deutschen Sprachgebrauch
jedenfalls ist er: der Teufel, immer noch allgegenwärtig, wovon

man sich durch einen Blick in Lutz Röhrichs Lexikon
sprichwörtlicher Redensarten23 (oder neuerdings via Internet)
leicht überzeugen kann. Allgegenwärtig seiner - im Zuge der
Aufklärung betriebenen — Entmythologisierung zum Trotz, aus
der bereits Schleiermacher 1821/22 die theologischen
Konsequenzen mit der kühnen Forderung gezogen hat, der Teufel
"solle für uns als thätiges Wesen Null werden. Dann aber [gebe]

es auch für uns, im christlichen Sinne des Wortes, keinen
Glauben an ihn" (TRE 33,132). Dem Teufel als dem personifizierten

Bösen wird seither in der protestantischen Dogmatik
"kein Platz" mehr eingeräumt. "Er ist theologisch und ontolo-
gisch ortlos" (RGG 1,1708), was bereits David Friedrich Strauss

anzüglich von der "metaphysischen 'Wohnungsnoth'" des
Teufels hat sprechen lassen (RGG 6,710f.).

Ob sie indes von Freud erfolgreich behoben worden ist,
für den "der Teufel [...] als [...] Personifikation des verdrängten
unbewussten Trieblebens" ein nur "im Innenleben" von Neu-
rotikern hausendes 'seelisches Wesen' ist, das - "in die
äussere Welt" projiziert - den Menschen früherer Zeiten "im
dämonologischen Gewände" entgegentrat,26 mag dahingestellt

23 Piaton: Apologie 28c -

24 Vgl. Herders Lexikon der christlichen Ikonographie, hg. v. W. Braunfels,
6 Bde., Freiburg, 1968/1994, bzw. die Ausführungen in TRE 33,
S. 141-147.

25 Lutz Röhrich, Lexikon sprichwörtlicher Redensarten, Freiburg / Basel /
Wien, Herder, 1986.

26 Sigmund Freud, "Charakter und Analerotik" (1908) sowie "Eine Teufels¬

neurose im siebzehnten Jahrhundert" (1923), in: STA VII (Zwang,



256 lürgen Söring

bleiben. Würde doch diese Art der 'Unterbringung' unseres
sans abri damit erkauft werden müssen, dass der Teufel und
Teufelsglaube zu einem Fall für die Psychopathologie
verkümmert, wie der statistisch erhobene Umstand zu bestätigen
scheint, dass "Schizothyme, Schizoide [und] Schizophrene",
d.h. "1% der Weltbevölkerung", "für Satanologie und
Teufelsvisionen besonders vorgeprägt" sein sollen (RGG 6,710)!

Doch der auch durch solche Ansichten, Deutungsversuche
und rabulistische Windungen kaum verschleierte, 1969 selbst
für die katholische Theologie erklärte Abschied vom Teufel2?
ist nahezu umgehend, nämlich 1973, von dem als Benedikt
XVI. in Glaubensfragen inzwischen unfehlbaren Joseph
Ratzinger mit einem Fragezeichen versehen worden (TRE
33,133)-28 Warum? Ich bin versucht, darauf der Kürze halber
mit einem abgewandelten Faust-Zitat zu antworten: 'Den Teufel

(als mythologische Figur) sind wir vielleicht los, aber die
Teufel: vor allem in Menschengestalt, sind geblieben' (vgl. F
v. 2509), vom Teuflischen ganz zu schweigen, an dessen
"Faktizität" und "Wirklichkeit" (RGG 1,1707 u. RGG 6,1 IT) als
einer universalen 'Daseinsmacht' (TRE 7,8) in Geschichte und
Gegenwart kein ernsthafter Zweifel begründet werden kann.
Gleichwohl darf nicht unterschlagen werden, dass der -
offenbar unverwüstliche - Teufel in aller Munde die
"Anonymität" des Teuflischen konkret benennbar und damit
zu einem individuell konturierten Vorwand nicht zuletzt für
"die symbolische [...] Bearbeitung" macht (TRE 33,140).29

In Literatur, Kunst und Musik (denken wir nur an den Tri-
tonus als den - lange verpönten - diabolus in musical.) ist der
Teufel mit seinen Verwandlungen vom Diable boiteux (Lesage

Paranoia und Perversion), Frankfurt/M., suhrkamp, 2000, S. 23-30 sowie
S. 283-319; hier S. 28f. sowie S. 287.

27 Herbert Haag: Vom christlichen Umgang mit dem Bösen, Düsseldorf,
Benziger, 2000.

28 Joseph Ratzinger, "Abschied vom Teufel?", in: Dogma und Verkündi¬
gung, München 1973, S. 225-234.

29 Unter Berufung sogar auf "Schleiermachers Vorschlag [...], die Vorstel¬
lung vom Teufel radikal aus der Glaubenslehre auszugrenzen und
zugleich die Rede vom Teufel in der religiösen Poesie, etwa dem
Kirchenlied, zu erhalten (Schleiermacher [Der christliche Glaube1 § 44; § 45,
Zusatz)" (TRE 33,138).



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Cott' 257

1707) oder amoureux (Cazotte 1772) über Die Elixiere des

Teufels (Hoffmann 1815/16), den Diablo mundo (des spanischen

Byron José de Espronceda y Degado 1841) oder Diable
au corps (Radiguet 1919/21) bis zu The Devil's Discilpe (Shaw
1901) oder Des Teufels General (Zuckmayer 1946) ein
ausgesprochener Glücksfall gewesen; den Diavolo sulle colline
(Pavese 1949), The Devils ofLoudun (Huxley 1952) oder
einfach The Devils (Whiting 1961) ebensowenig zu erwähnen wie
Dostoevskijs Besy (1871/72) oder jene Novellensammlung, der
Barbey d'Aurevilly den Titel Les diaboliques (1874) gegeben
hat, während er uns das "Gegenstück": nämlich die "in Aussicht

gestellten" 'Himmlischen', von denen her vielleicht ein
Licht auf das 'Teuflische' jener 'Teuflischen' zurückgefallen
wäre, schuldig geblieben ist.3°

Deshalb müssen wir die — nunmehr fällige — Frage, was
denn das 'Teuflische' eigentlich sei, auf einem andern Weg zu
beantworten suchen. Allerdings fürchte ich, dass wir auch dabei

nicht ohne den Teufel auskommen, den wir als
Verkörperung, Projektion oder Metapher (1) des malum
naturaled.i. aller physischen Übel, (2) des malum morale, d.i.
des moralisch Bösen, sowie (3) des malum transcendentalef
d.i. der - im Kolosser-Brief beschworenen - metaphysischen
"Macht der Finsternis" verstehen wollen, die noch Leo Tolstoi
zu seiner düsteren Bauerntragödie inspiriert hat.32 Insofern er
im biblischen Prätext zunächst als "Widersacher" Gottes, d.h.
'kategorial' als Verneiner, auftritt (RGG 6,705), wird man den
Teufel aus seinem Gegensatz zu Gott und das Teuflische
entsprechend als das 'Wider-Göttliche' auffassen dürfen.

Wenn demnach (ohne jetzt sämtliche Aspekte schulgerecht
durchdeklinieren zu wollen) Gott (1) im Buch Genesis als der
Schöpfer einer lichtvollen Ordnung: eines harmonisch
'gestimmten' Kosmos als der 'besten aller Welten', in Aktion tritt,

30 Vgl. Kindlers Literatur Lexikon, München, dtv, 1974, VII 2631; künftig
unter der Sigle KLL zitiert.

31 Zu dieser Differenzierung vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz, Essai de théo-
dicée sur la bonté de dieu, la liberté de l'homme et l'origine du mal
(1710). Dazu Hermann Häring: "II. Das Böse in der christlichen Tradition",

in: Das Böse in den Weltreligionen, a.a.O. [Anm. 14], S. 63-130.
32 Leo Tolstoi, Macht der Finsternis oder Lst die Kralle hängengeblieben,

muss das ganze Vögelchen zugrunde gehen (1886).



258 Jürgen Söring

dann muss der Teufel ein nach dem Bösen trachtender
Zerstörer sein (F v. 1343), der "die schöne Welt/ Mit mächtiger
Faust" zerschlagen (F v. l608ff.), somit in "uralte
Verwirrung",33 entstellenden Missklang und chaotisches Dunkel,
kurz: a-kosmia, stürzen will. Wenn (2) das 'angemessene'
Verhalten aller Geschöpfe ihrem Schöpfer gegenüber (Orige-
nes und Augustin zufolge) durch metriotes und humilitas:
Bescheidenheit und Demut also (HWP 2,57f.), bestimmt sein
soll, dann ist deren Gegenteil: die superbia als stolzer Hochmut,

freche Vermessenheit oder jener fatale Hang, 'über
allem' sein zu wollen, (den man meinen Landsleuten gerne
nachsagt), notwendig 'des Teufels'. Wenn Gott (3) in Bezug
auf die "Erkenntnis des Guten und des Bösen" uns Menschen
gegenüber einen Wissens-Vorbehalt macht {Gen 2,17), dann
ist, wie - einmal mehr - Augustinus in seinen Bekenntnissen
lehrt, die curiositas oder "Neugier"34 zwangsläufig etwas
Teuflisches. So ergeben sich unsere Laster, Haupt- oder
Todsünden, zumindest im Geltungsbereich der hier noch
unbefragt als wahr vorausgesetzten Glaubensvorstellung, aus
dem Abfall von Gott und einem darin sich manifestierenden
Teufelsdienst, dessen Verlockungen einzig Jesus mit seinem
beherzten hypage satana (Mt 4,10) widerstanden zu haben
scheint.

Um so weniger kann ich mich der Versuchung erwehren,
die Inkriminierung (1) von "Augenlust", Erkenntnisdrang oder
Wissensdurst in ein kritisches Gegenlicht zu rücken. Eine
Handhabe dafür liefert 2 Sam 24, wo der "gegen die Israeliten"

erzürnte "Herr" seinen "Knecht" David dazu auf-reizt,
eine Volkszählung vorzunehmen - mit dem Ergebnis, dass
ihm "hinterher [...] das Gewissen" schlägt und das Geständnis
über die Lippen kommt: "Ich habe schwer gesündigt mit dem,
was ich getan." Diesen heute befremdlichen Bericht kann
man nur verstehen, wenn man unterstellt, dass David mit
seinem Vorhaben, "Israel und Juda" zu zählen, frevelhaft in die
Kompetenz und Befugnis Gottes eingreift, dem allein zu wissen

zusteht, "wieviel Leute es [tatsächlich] sind" (2 Sam 24,2).

33 Hölderlin, in: StA 2, S. 148 {Der Rhein).
34 Die sich krankhaft zu der 'Begierde' steigern kann, "zu ergründen, was

zu wissen nichts nützt" (Augustinus, Conf. X 35. [181]).



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' 259

Unstreitig spricht sich darin ein weiterer Wissensvorbehalt
aus, der - gemäss der Devise 'Wissen ist Macht' - Herrschafts-
Wissen exklusiv für den Machthaber reserviert, womöglich
Wissen überhaupt zu einem Privileg wechselnder 'Autoritäten'
deklariert, denen gegenüber "mein Erkennen" als Mensch und
'sujet' in jedem Fall "Stückwerk" bleiben soll (1 Cor 13,12).
Die damit einhergehende Diffamierung der curiositas wiegt
um so schwerer, als sie jenen "Prozess der theoretischen
Neugierde" a priori verwirft, mit dem Hans Blumenberg gerade
Die Legitimität der Neuzeit zu begründen versucht hat. 35 Wie
illegitim die als "Verwegung Vnd Vermessenheit" (H 21)
denunzierte "Wissbegier"36 war und vielfach immer noch ist,
zeigt sich an D. Johann Fausten, dessen Historia "allen
hochtragenden/ fürwitzigen und Gottlosen Menschen zum
schrecklichen Beyspiel / [...] vnd treuwhertziger Warnung"
von Johann Spies 1587 mit zwar paränetischer, darum nicht
minder systemstabilisierender Zielsetzung "in den Druck
verfertiget" worden ist (H 3).

Daraus leite ich her, dass sich, was das 'Teuflische' sei
bzw. richtiger: als 'teuflisch' gilt, vor allem daran ablesen lasse,

was jeweils von wem und in welchem Interesse 'verteufelt'
oder gar auf den Scheiterhaufen gebracht wird.

Der mit einem ebenso "geschwinden" wie "hoffertigen
Kopff (H 14) ausgestattete Faust jedenfalls wird, so darf man
argwöhnen, deswegen als "Teufelsbündner" verunglimpft,37
weil sein - durchaus neuzeitlich-humanistisches - "begeren"
(H 17), "alle Gruend am Himmel vnd Erden [zu] erforschen"
(H 15), mithin zu erkennen, "was die Welt / Im Innersten
zusammenhält" (F v. 382f.), als vorwitzige Überschreitung der
immer und überall von 'interessierter' Seite gezogenen Grenzen

perhorresziert werden soll: Ein Borderline-Syndrom sui
generis, dessen Möglichkeits-Bedingung, wie die Historia selber

schillernd ausspricht, "Freyheit vnd Leichtfertigkeit" ist

35 Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt/M., suhrkamp,
1973.

36 Novalis: Schriften 1 (Das dichterische Werk), hg. v. Paul Kluckhohn u.
Richard Samuel, Stuttgart, Kohlhammer, 1977, S. 245 (Heinrich von
Ofterdingen, 5. Kap.).

37 Vgl. Elisabeth Frenzel: Motive der Weltliteratur, Stuttgart, Kröner, 1980,
S. 644-657.



260 Jürgen Söring

(H 15)! Die aber passen eben keiner autoritären Herrschaft,
gleichgültig welcher couleur, so richtig ins Konzept.

Leichtfertige Freiheit zur Übertretung (religiös gesprochen:
zur Sünde) manifestiert sich allerdings nicht nur in der
autonomen Verschiebung von Wissens-Grenzen, sondern auch in
der Infragestellung von Herrschafts-Grenzen überhaupt, deren
Modell jener ben schachar und 'Sohn der Morgenröte', jener
phosphoros, Lucifer oder 'Lichtbringer' ist, der, obschon "von
Gott also erleuchtet/ dass er der Sonnen Glantz [...] vbertref-
fen thaete", "vber alle anderfn] Geschoepff" noch hinaus
(H 32) "zum Himmel emporsteigen] [...], hoch über den Sternen

Gottes [...] [sjeinen Sitz [aufrichten]" und "dem Höchsten
[s]ich gleichstellen" wollte, wie wir aus Jesajas "Spottlied [...]
auf den König von Babel" ersehen können (Jes 14,4-15).

Lucifers 'Begehren' ist demnach ein Auf-begehren: ist
Rebellion und - ganz wortgenau - 'Empörung',38 die, als

Selbstüberhebung 'verteufelt', einerseits zwar zum Grund seines

Höllensturzes wird,39 ihn jedoch andererseits zu einer Prä-
figuration des - wodurch auch immer motivierten - homme
révolté gemacht hat.40

Über die - leider auch von Paulus betriebene - 'Verteufe-
lung' aller "Werke des Fleisches, welche sind: Unzucht,
Unkeuschheit, Ausschweifung" (Gal 5,19), das aber heisst: der
Sexualität an sich, soweit sie nicht institutionell eingefriedet
und "das Amen drüber gesagt ist",41 braucht kein Wort mehr
verloren zu werden; ebenso wenig darüber, dass auch in dieser

Hinsicht der 'aphrodisierte' Faust als ein 'Grenzverletzer'

38 Vgl. den im äthiopischen Henoch-Buch Kap. 29,4 erzählten Engelsturz
als die - vom Erzengel Michael vollzogene - Strafe für Lucifers Insurrektion

gegen Gott. Dazu Herbert Vorgrimler, Geschichte der Hölle,
München, Fink, 1993, bes. S. 66-73, aber natürlich auch und vor allem
Joost van den Vondels grandioses Trauerspiel Lucifer (1654)!

39 Den der "Orgelton" Miltons, von Schiller bekanntlich als "Panegyricus
der Hölle" gefeiert, so betörend evoziert hat. Dazu Mario Praz: Liebe,
Tod und Teufel. Die schwarze Romantik, München, dtv, 1970, II. Kap.
{Die Metamorphosen Satans), S. 66-95.

40 Vgl. Albert Camus, L'homme révolté. Essais (1951). Ein ziemlich mons¬
tröses Beispiel dafür wäre das Versepos Lucifero (1877) des entlaufenen
Priesters und Literaturprofessors Mario Rapisardi.

41 Georg Büchner, "Woyzeck", in: Büchner, SW 1, hg. v. Werner R. Leh¬

mann, München, Hanser, 1974, S. 172.



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Cott' 261

erscheint, weil er, vom "Satan" verführt, der "doch ein feind
dess Ehelichen stands ist", seine "Wollust" schliesslich
"anders": nämich promiscue, zu "ersaettigen" weiss (H 27ff.). Pfui
Teufel!

In Oskar Panizzas (unter dem Pontifex Alexander VI.
einberufenen) Liebeskonzil hat diese geschlechtliche Freizügigkeit

bereits so bedrohliche Dimensionen angenommen, dass
der vom zügellosen "Begehren" angeekelte "Gott-Vater" den
Teufel gegen die "gänzlich verwahrloste Menschheit" um Hilfe
bemühen muss,42 der daraufhin ein in der Tat 'teuflisches'
Remedium ersinnt, nämlich die (von Th. Mann noch für andere

Zwecke verwendete) 'Lustseuche' als der sündhaften
"Minne Sold",43 den wir heute, Gott sei's geklagt, mit einer
besonders heimtückischen Form von Immunschwäche
entrichten müssen!

Demgegenüber möchte ich mich mit einem - freilich
signifikanten - Detail begnügen, auf dessen unverhohlen
sexistische Implikationen ich bei meiner, durchaus kurzweiligen,

Beschäftigung mit der "Begehrlichkeit des Fleisches"
(HH 97) aufmerksam geworden bin. Im schon erwähnten
Hexenhammer nämlich wird die behauptete 'Unersättlichkeit'
der "teuflischen Begierden" nota bene beim 'boshaften Weibe'
(HH 104 u. 96) autoritativ mit einer Schrifi-Stelle in den Pro-
verbien belegt, die deren Wortlaut manipulativ ins Gegenteil
verkehrt. Der Spruch lautet: "Drei Dinge sind es, die nicht satt
werden, ja viere, die nie sprechen: genug! - die Unterwelt
und [...] die Erde, die des Wassers nicht satt wird, und das
Feuer" (Spr 30,15f.).

Das (von mir ausgelassene) Zweite, "das niemals spricht:
es ist genug" (HH 106), heisst hebr. ezer racham, zu deutsch:
'verstopfte Gebärmutter'; von Luther sachgerecht mit "der
Frauen verschlossene Mutter", von der Zürcher Bibel sinngemäss

mit "die Unfruchtbare" und von Martin Buber poeti-

42 Oskar Panizzas, Das Liebeskonzil. Eine Himmelstragödie in fünfAufzü¬
gen (1894), Reprint nach dem Privatdruck von 1913 mit den
Zeichnungen von Alfred Kubin, hg. und mit einem Nachwort v. Michael
Bauer, o.O., edition spangenberg, 1991, S. 59 u. 64f.

43 Schiller, Der Grafvon Habsburg, v. 36.



262 Jürgen Söring

sierend mit "der verschlossene Schoss" übersetzt.44 Der
Hexenhammer hingegen spricht zur Bekräftigung seines
Vorurteils ostentativ von der "Öffnung der Gebärmutter",
deren "Begierden zu stillen" selbst "Dämonen" alle Mühe haben
sollen CHH 106)!4? Ähnlich verleumderisch beteuert der böse
"Geist" in der Historia D. Faust gegenüber:46 "Denn es ist
war/ wie ich dir versprich: Die Helle / der Frawen Bauch /
vnd die Erden werden nimmer satt" (H 39)1 Daraus aber folgt:
'Teuflisch' ist weniger das aus Macht-Interesse, Rücksichten,
Vorlieben oder sonstigen Opportunitätsgründen vorsätzlich
'Verteufelte', als vielmehr das 'Verteufeln' selbst.

Betroffen davon war und ist immer auch (4) die Kunst,
deren - ebenfalls von "Übermut" motiviertes - Aufbegehren
gegen konventionellen Regel-Zwang die ästhetische Variante
verdammungswürdiger Grenzüberschreitung ist. Hat sie doch
zu jenem - von römischen Neoterikern über den italienischen
jRomanzo-Streit und die französische Querelle bis in die jüngeren

Avantgarde-Debatten hineingetragenen - Konflikt
zwischen vorgeblich 'heilsamer' imitatio veterum und 'heilloser'
Neuerungs-Sucht geführt,47 den E.T.A. Hoffmann in seiner
Erzählung Der Kampf der Sänger48 einer geradezu mani-

44 In: Die Schriftwerke. Verdeutscht v. Martin Buber {.GleichSprüche),
Darmstadt, Lambert Schneider, 1997, S. 270.

45 Wohl in der - für das katholische Lehramt bis heute bestimmenden -
misogynen Tradition, zu der etwa Andreas Capellanus im dritten Buch
seines (um 1185/86 verfassten) Traktats De amore einen ebenso
berühmten wie berüchtigten Beitrag geleistet hat. Zur Frau als dem
Einfalls-"Tor des Teufels" vgl. im übrigen Frenzel, Motive der Weltliteratur;

a.a.O. [Anm. 37], S. 720-737 {Verführer und Verführte) sowie S. 737-
751 {Verführerin, Die dämonische), aber auch Horst S. u. Ingrid G.
Daemmrich: Themen und Motive in der Literatur, Tübingen u. Basel,
Francke, 1995 [Anm. 51], S. 150-154 {Femmefatale).

46 Wie zum Beweis für die Abhängigkeit nicht nur der Erkenntnis, sondern
auch der Übertragung vom jeweils vorgängigen Interesse! Vgl. Jürgen
Habermas, Erkenntnis und Interesse. Mit einem neuen Nachwort,
Frankfurt/M., suhrkamp, 1973-

47 Vgl. Jürgen Söring, Innovation durch Inversion - Zur poetischen Metho¬
de in Robert Walsers 'verkehrter' Welt, in: Das Neue. Eine Denkfigur der
Moderne, hg. v. Maria Moog-Grünewald, Heidelberg, C. Winter, 2002,
S. 265-277; bes. S. 266-269.

48 E.T.A. Hoffmann, "Der Kampf der Sänger", in: Die Serapions-Brüder,
München, Winkler, 1976, S. 274-316. Nicht zuletzt vor dem Hintergrund



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' 263

chäischen Zerreissprobe zwischen der "Macht des Himmels"
und der "Macht der Hölle" ausgesetzt hat, wobei die "so ganz
anders", "so unerhört" klingende "Weise" Heinrichs von
Ofterdingen, die kaum zufällig von den - "lüsterne Begierde und
Liebeslust" weckenden - "Freuden des Venusberges" singt, als
ein "Erzeugnis fremder Kräfte", ja des 'finstern Lügengeistes'
selbst 'verteufelt' wird; wohingegen das "Lied" des "frommen
Sängers" Wolfframb "die Himmelsseligkeit der reinen Liebe"
"in den herrlichsten [...] Tönen" preist und darum nur von
jener "ewigein] Macht des Himmels" eingegeben sein kann, die
nicht nur den begeisternden "Funken in [sjein Innerstes
gelegt", sondern mit ihrem "glorreichen Siege über den Feind"
auch den fast schon verloren geglaubten "Freund vom böslichen

Verderben" gerettet hat.4?
Einmal mehr kommt hier, mit Bezug auf die Quelle der

Inspiration und Hervorbringung, ein offenbar unstillbares
Bedürfnis nach ethisch-moralisch akzentuierten Unterscheidungen

zum Vorschein, die bereits Lavater im Zusammenhang
seiner Ätiologie des Genies zu der prägnanten Alternative
"Gott, oder [...] Satan!" zugespitzt hatü? Distinktionen, die, im
Bannkreis religiös kolorierter Deutungshoheit, auch für
weitergehende Zwecke der Schuldzuweisung beliebig instrumentalisiert

werden können.
So z.B.si in Th. Manns Doktor Faustus, wo das Gelingen

des — alle Grenzen der Tradition sprengenden - innovativen

der um 1800 entflammten Kontroverse über künstliche Stimulation der
Einbildungskraft durch Drogen. Dazu Jürgen Söring: Provozierte 'Gewalt'
- Zur Poetologie des Drogenrauschs, in: arcadia 28 (1993), H. 2, S. 142-
157.

49 E.T.A. Hoffmann, ebd., in der Reihenfolge der Bezugnahmen und Zitate
S. 315, 300, 292f., 306, 293, 300/03, 307, 301 u. 316.

50 Lavater, Physiognomische Fragmente zur Beförderung der Menschen¬
kenntnis und Menschenliebe. Eine Auswahl mit 101 Abbildungen, hg. v.
Christoph Siegrist, Stuttgart, reclam, 1984, S. 296.

51 Baudelaires - das Kap. "Révolte" abschliessende - Litanies de Satan wie
deren - satanistische - Folgen kurzerhand hinter uns lassend. Vgl.
dennoch Carduccis Inno a Satana (1865), Là-bas (1891) von Huysmans,
Przybyszewskis Satans Kinder und Synagoge des Satans (beide 1897)
bzw. Sous le soleil de Satan (1926) von Georges Bernanos oder noch
Salman Rushdies Satanic Verses (1988). Dazu Horst S. u. Ingrid G.
Daemmrich: Themen und Motive in der Literatur, a.a.O., S. 302-305 (Satan

[Luzifer, MephistophelesJ). Über die gegenwärtigen Spielarten von



264 Jürgen Soring

Werkes an die "Illumination" des allzu kühnen (also hoffärti-
gen!) Leverkühn durch den Teufel geknüpft bleibt, der
allerdings nur (und anders als bei Iwan Karamasow52) die
allegorische Verbrämung einer - zum "Aphrodisiacum des
Hirns" umgedeuteten — syphilitischen Infektion ist, dergestalt,
dass "der Künstler"53 zu einem "Bruder des Verbrechers und
des Verrückten" wird, der für seine sträfliche Übertretung mit
Liebesverzicht und eben jenem "böslichen Verderben" bezahlen

muss, das Heinrich von Ofterdingen noch erspart
geblieben ist: Ein im Grunde kleinbürgerliches Konstrukt,
insofern es die Kunst-"Produktion", die doch jahrhundertelang
ein Geschenk der Götter und Musen war, durch die Unterstellung,

mit dem Teufel im Bunde zu sein, nicht bloss um ihre
Unschuld bringt, sondern - schlimmer - dem Vorurteil derer
preisgibt, die unter wohlfeiler Berufung auf 'entartete Kunst'
zugleich das Fallbeil haben heruntergehen lassen.?4

Diese - im Doktor Faustus ironisch gewiss in der Schwebe
gehaltene, 5? nichtsdestoweniger ideologieverdächtige - Dä-
monisierung könnte indes auf der Einmischung jenes
'tranchierenden' Denkens beruhen, das die Wirklichkeit nur

Satanismus kann man sich bequem im Internet informieren. Vgl. jedoch
auch LThK 9,80f. (Satanismus, Satanskulte).

52 Vgl. Dostojewskij: Die Brüder Karamasow (1879/80), Elftes Buch IX.,
"Der Teufel. Iwan Fjodorowitschs Alptraum".

53 Auf den Spuren von Cesare Lombrosos Genio o follia (1864).
54 Kein Wunder, dass der für die Kompositionsmethode Leverkühns zum

'Vorbild' genommene Arnold Schönberg 'not amused' war! Dass jedoch
- neben anderen - ausgerechnet Max Nordau, Theodor Herzls
Weggefährte, mit seiner - radikal gegen alle ästhetischen "Neuerungen"
gerichteten - kulturkritischen Studie Entartung von 1892/93 das Stichwort

dafür geliefert hat, ist eine beklemmende Ironie der Geschichte.
Lesen wir doch im (deutlich auf Lombroso bezogenen) Vorwort: "Die
Entarteten sind nicht immer Verbrecher, Prostituierte, Anarchisten und
erklärte Wahnsinnige. Sie sind manchmal Schriftsteller und Künstler
[oder, wie Adrian Leverkühn, Komponisten]. Aber diese weisen
dieselben geistigen - und meist auch leiblichen - Züge auf wie diejenigen
der nämlichen anthropologischen Familie, die ihre ungesunden Triebe
mit dem Messer des Meuchelmörders oder der Patrone des Dynamit-
Gesellen statt mit der Feder oder dem Pinsel befriedigen" JKLL 8,3132f.).

55 Thomas Mann: Doktor Faustus. Die Entstehung des Doktor Faustus,
Frankfurt/M., Fischer, 1981, in der Reihenfolge der Bezugnahmen und
Zitate S. 318/324, 305 u.ö., 306/331/333, 331, 315, 331, 318 u. 323.



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' 265

zu gerne mit der Absicht auf Diskriminierung in handliche
Gegensätze aufteilt: Eine Tendenz, die sich bereits in der Bibel

abzuzeichnen beginnt, weshalb ich noch einmal auf 2

Sam 24 zurückkomme, wo ausdrücklich JHWH, der Herr, als
'Versucher' Davids fungierte, während es in der späteren, 1

Chr 21 überlieferten Parallel-Erzählung der "Satan" ist, der
"wider Israel" auftritt und den König "reizt", sein Volk "zählen
zu lassen"! Der Grund für diese - bemerkenswerte - Umbe-
setzung kann, soweit ich sehe, nur darin liegen, den
inzwischen einseitig zum bon dieu geläuterten "Herrn" von
seiner — offenbar als moralisch anstössig empfundenen —

Versucher-Rolle zu entbinden und diese ein für allemal seinem
bösen Widersacher aufzubürden. 56

Und doch ist von jenem Versucher-Gott aus dem Buch
Samuel sogar im Neuen Testament noch etwas übriggeblieben,

und zwar ausgerechnet im sog. Herrengebet, dem
Vaterunser, dessen sechste Bitte bekanntlich lautet: "Und führe

uns nicht in Versuchung" (Mt 6,13)! "'Was ist das. - Was -
ist das ...' 'Je den Düwel ook, c'est la question, ma très chère
demoiselle!'", könnte ich jetzt Tony und die Konsulin
Buddenbrook zitieren;57 obschon eigentlich jeder Antwort die
Verwunderung darüber vorausgehen müsste, dass unserm
'Vater' hier von seinem eigenen Sohn ein Charakterzug
angesonnen wird, der - säuberlich zwischen gut und böse
distinguierend - auf den malus-, den Teufel, übergegangen zu
sein schien. Entsprechend gewunden fällt der Kommentar in
Luthers Kleinem Katechismus aus, wo wir zu der Stelle lesen:
"Gott versucht zwar niemand, aber wir bitten in diesem
Gebet, dass uns Gott wolle behüten und erhalten, auf dass uns
der Teufel, die Welt und unser Fleisch nicht betrüge und
verführe in Missglauben, Verzweiflung und andere grosse
Schande und Laster; und ob wir [gleich] angefochten würden,
dass wir doch endlich gewinnen und den Sieg behalten."58

56 Vgl. Jean-Paul Sartre, Le diable et le bon dieu (1951).
57 Thomas Mann, Buddenbrooks. Verfall einer Familie, Frankfurt/M.,

Fischer, 1974, S. 7.

58 Kommentar zu Luthers Kleinem Katechismus, Gütersloh, Rufer, 1955,
S. 10.



266 Jürgen Söring

Damit haben wir den Punkt erreicht, der nunmehr
abschliessend eine Erörterung des Verhältnisses von Gott und
Teufel erforderlich macht: Sind beide, einem 'anthropologischen

Muster' folgend, (1) gleichursprünglich oder, anders
formuliert, "antithetische Personalprinzipien grundsätzlich
gleicher Potenz und Chance" (RGG 16,710), (wobei ich in
Parenthese hinzufüge, dass der oder das Böse auch in den
altiranischen Religionen, dem Manichäismus oder der Gnosis
dem Guten und Göttlichen am Ende "untergeordnet" bleibt
[TRE 33,1151,59 weshalb ich allenfalls von einem Happy-
ending-Dualismus sprechen möchte), oder sind (2) Gott und
Teufel: der eine vom andern, ahkünftig, was auf ein monistisches

Konzept hinauslaufen würde, das freilich die Antwort
auf die Frage, wer denn von wem abhänge, zunächst offen
lässt.

Die im Glaubensbekenntnis der Juden (5 Mos 6,4-9)
bezeugte "wesenhafte Exklusivität Jahwehs" lässt indes - allen
Bemühungen um moralische 'Entlastung' zum Trotz - keinen
Zweifel, dass das malum in seinem vollen Umfang "irgendwie"

auf den Schöpfergott zurückgeführt werden muss (RGG
16,705), wie Deutero-Jesaja unmissverständlich bestätigt: "Ich,
der Herr, und keiner sonst, der ich das Licht bilde und die
Finsternis schaffe, der ich Heil wirke und Unheil schaffe, ich
bin's, der Herr, der dies alles wirkt" (Jes 45,6f.)! 60

59 Ungeachtet der - bis heute umstrittenen - Frage, ob wir es, wie gewisse
Avesta-SteWen belegen, mit einem anfangslosen Dualismus zu tun
haben, der beides (und beide) ohne Ursprung nebeneinander bestehen
lässt, oder letztlich doch, wie z.B. die Parsen annehmen, mit einem 'klaren

Monotheismus', demzufolge das in Ahura Mazda verkörperte gute
Prinzip, welches das Licht ist, immer schon "über allem gestanden und
alles geschaffen" habe, also auch seinen 'Gegenspieler', den das Böse
und die Finsternis verkörpernden 'argen Geist' Angra Mainyu. Fest
scheint hingegen in allen Varianten bis hin zum Manichäismus zu
stehen, dass beides (und beide) zu Anfang getrennt waren, sich dann in
unserer Welt unheilvoll vermischt haben, die daraufhin zum Kampfplatz
eines eschatologischen Ringens wird, aus dem Ahura Mazda siegreich
hervorgeht mit dem Ergebnis, dass es dem Bösen fortan und für immer
verwehrt bleibt, "in die Welt des Lichtes einzudringen". Vgl. Helmuth
von Glasenapp, Die nichtchristlichen Religionen, Frankfurt/M., Fischer,
1964, S. 294ff. u. 239f.

60 Die immer subtiler werdende historisch-kritische Bibelforschung hat in¬
zwischen wahrscheinlich gemacht, dass dieser "Ausschliesslichkeits-



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' 267

Diesen furchtbar 'erhabenen' Gott hat uns das - von Plato-
nismus61 und Erlösungssehnsucht gleichsam weichgespülte -
Christentum in Jesus menschlich näher gebracht und damit
endgültig zu jenem 'lieben Gott' transfiguriert, der als ein
"Brunnquell guter Gaben" nur noch für Wohltaten
aufzukommen scheint,62 während alle Übeltaten den 'bösen Feind'
zu ihrem Anstifter haben.

Demgegenüber artikuliert sich bei Goethe, der sogar unser
'Schuldig-Werden' den "himmlischen Mächten" zur Last gelegt
hat,® eine Gotteserfahrung anderer, cum. grano salis 'antikischer'

Art:

Alles geben Götter, die unendlichen,
Ihren Lieblingen ganz,
Alle Freuden, die unendlichen,
Alle Schmerzen, die unendlichen, ganz".64

Schliessen diese "Schmerzen" vielleicht auch den Schmerz
darüber ein, dass Gott das Unheil nicht allein in Gestalt sol-

anspruch Jahwes" das Ergebnis einer (sowohl von Abgrenzungsbedürfnissen

als auch "Dominanz'-Streben motivierten) Um-Interpreta-
tion des (ursprünglich keineswegs einheitlichen) "Gottesbilds Jahwes in
Israel" durch die "deuteronomische Schultheologie" ist. Vgl. dazu insbes.
die Artikel "Schultheologie und Volksfrömmigkeit. Paradigmen eines
alten Streites" sowie "Jahwe", in: Wort und Dienst 13 (1975), S. 85-104
bzw. TRE XVI (1987), S. 438-441, von Martin Rose, dem ich nützliche
theologische 'Zurechtweisung' verdanke.

61 Vgl. die Zuordnung der Wahrheit (aletheia), des Guten (agathon) und
Schönen (kalon), des Rechten oder Richtigen (orthon) und der Vernunft
(nous) zu Sonne (helios) und Licht (phos) in der Politeia 517 b f. sowie,
in Anknüpfung daran, das Corpus hermeticum, 1. Traktat: Poimandres
21: '"Tu as bien compris, l'ami. Mais pourquoi est-ce que 'celui qui s'est
connu soi-même va vers soi', comme le dit la parole de Dieu?' - 'Parce
que', répondis-je, 'c'est de lumière et de vie qu'est constitué le Père de
toutes choses, de qui naquit l'Homme.' - 'Tu dis bien: lumière et vie,
voilà ce qu'est le Dieu et Père, de qui est né l'Homme. Si donc tu
apprends à te connaître comme étant fait de vie et de lumière et que ce
sont là les éléments qui te constituent, tu retourneras à la vie.' Voilà ce
que me dit Poimandrès."

62 Vgl. das Lied von Johann Heermann (1585-1647): "O Gott, du frommer
Gott"!

63 Im Lied des Harfners aus dem Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre "Wer
nie sein Brot mit Tränen ass", in: Goethe, dtv-G71 1, S. 307.

64 Ebd. 3, S. 34.



268 lürgen Söring

cher Übel, wie sie Hiob z.B. heimsuchen, sondern vor allem
in Gestalt jener moralischen Bosheit zulässt, die das Leiden an
der kaum je zur Ruhe kommenden Frage, warum er es
zulässt, nur noch vermehrt?

Sei dem, wie ihm wolle: Mit der Einsetzung eines das malum

hervorbringenden (oder gewährenlassenden) Gottes
konkurriert die Selbstprädikation Mephistos, der im Gegenzug
einen Vorrang der potestas tenebrarum behauptet und auf
diese Weise das 'Göttliche' zu einer Kreatur des 'Teuflischen'
macht:

Ich bin ein Teil des Teils, der Anfangs alles war,
Ein Teil der Finsternis, die sich das Licht gebar,
Das stolze Licht, das nun der Mutter Nacht
Den alten Rang, den Raum ihr streitig macht (.Fv. 1349-52).

Wie, wenn wir diese fruchtlosen Prioritätsrangeleien auf sich
beruhen lassen und uns weder für eine der beiden 'monistischen'

noch auch für die dualistische Variante entscheiden,
sondern den Gegen-Satz von Gott und Teufel (3) dialektisch
zu vermitteln suchen, indem wir sie jeweils als "nur eine
willkürlich abgetrennte Hälfte"6? unserer komplexen Daseins-
Wirklichkeit betrachten, die - wie "das Eine in sich selber un-
terschiedne des Heraklit"66 - "das Göttliche und das
Teuflische" in sich vereinigt,67 mithin zugleich lichtvoll und
finster, schöpferisch und verderblich, gut und böse, schön
und hässlich, wahr und verlogen: d.h. ebenso anziehend wie
abstossend ist und - auf der Spur Rudolf Ottos68 - im 'Heiligen'

(oder 'Numinosen') als einem mysterium fascinans et
tremendum erfahren werden kann, das auch die staunende
"Versenkung in die Ordnung und Schönheit der Natur", wie
in Melville's Moby Dick, mit dem "panischen Schrecken vor
ihrer Zerstörungskraft" koexistieren lässt (KLL 15,6378)?

65 Hermann Hesse, Demian. Die Geschichte von Emil Sinclairs Jugend, in:
ders., GW 5, S. 93.

66 Hölderlin, StA 3, 81 Hyp. I 145.
67 Hesse, Demian, a.a.O [Anm. 651, S. 92.
68 Rudolf Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen

und sein Verhältnis zum Rationalen (1917), München, Beck, 1963.



Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Cott' 269

"Das Wort Teufel", von dem wir ausgegangen waren, mag,
wie schon Lichtenberg bemerkt hat, "mehr mit x, y, z der Al-
gebraisten zu vergleichen und eine unbekannte Grösse"
geworden sein.® Das Teuflische aber ist darum keineswegs
verschwunden. Vielmehr ist es, auf die bestürzendste Weise
im abgrundtief bösen Vernichtungswillen, immer und überall
da; allerdings nicht, wie das Lehramt es will, als "eine [bloss]
kontingente Grösse" (LThK 9, 1365): (weil "Gott [eben unwi-
dersprechlich] sah", dass "alles, [...] was er gemacht hatte",
substantiell "gut", sogar "sehr gut" war [Gen 1,12 bzw. 31], -
dem sarkastischen Einspruch Ciorans: "Er hätte nur einmal
richtig hinschauen müssen", zum Trotz),?0 sondern "tatsächlich"

da als eine der irreduziblen "Naturbedingungen des
Daseins" (LThK 9,1367), die jedoch auch "das Göttliche",
welches ebenso unwiderleglich ist, als das Wahre, Gute und
Schöne um so bezwingender für uns zum Leuchten bringt.

69 Lichtenberg, Schriften und Briefe. Erster Band (Sudelbücher I), hg. v.
Wolfgang Promies, München, Hanser, 1998, S. 445f. E 485).

70 Emile Michel Cioran, Le mauvais démiurge (1969), in: Œuvres, Paris,
Gallimard, 1995, S. 1169-1259; vgl. dazu aber auch Pierre Gripari, Der
kleine Jehova, übers, v. Renate Hörisch-Helligrath, in: Peter Sloterdijk u.
Thomas H. Macho (Hg.): Weltrevolutionen der Seele. Ein Lese- und
Arbeitsbuch der Gnosis von der Spätantike bis zur Gegenwart, Zürich /
München, Artemis & Winkler, 1991, S. 386-415.




	Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' : poeto-theologische Bemerkungen zu einer 'verteufelten' Angelegenheit

