Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2005)
Heft: 36: Variationen Uber das Teuflische = Variations sur le diabolique =

Variations on the diabolic

Artikel: Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' : poeto-theologische
Bemerkungen zu einer 'verteufelten' Angelegenheit

Autor: Soring, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jargen 56ring

Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische” und der
‘liebe Gott’

Poeto-theologische Bemerkungen zu einer
‘verteufelten” Angelegenheit:

‘ J i J enn man vom Teufel spricht, dann riskiert man nicht
nur, dass er kommt, wie eine deutsche Redensart
will, sondern bemiiht einen Sprachgebrauch, den

die Septuaginta fir unsere Uberlieferung begriindet hat, in

deren Verlauf die Bedeutung des omindsen Wortes allerdings
vielfach erweitert und verschoben worden ist (HWP
10,1032ff.). Denn die Rede vom Teufel geht, ebenso wie die
vom didvolo, diable oder devil durch den diabolus der

Vulgata vermittelt, auf gr. diabolos zurtick, der zunichst nur

den Verleumder des Menschen bei Gott, den Aufreizer Gottes

wider den Menschen, kurz: den Ankliger und Versucher,

bezeichnet; in Entsprechung zum hebr. satan (vgl. Hi 1-2;

Sach 3,1; 1 Chr 21), den man zwar als Widersacher, jedoch

nur bedingt als den eigen-michtigen ‘Feind’ Gottes auffassen

kann (7TRE 33,124). Nicht zuletzt deshalb, weil er im Alten
oder (wie wir ‘politisch korrekt” sagen sollten) Ersten

Testament Uberhaupt nur dreimal vorkommt, mithin “keine

zentrale Rolle spielt” (7RE 33,115), wihrend er in der (viel

weniger umfangreichen) kaine diatheke, also dem — seinem

Selbstverstindnis nach — Neuen Testament als satanas stolze

36-mal und als diabolos immerhin 34-mal sein Unwesen

1 Neben den Schriften der Bibel werden folgende Werke im laufenden
Text unter Angabe von Sigle, Band- und Seitenzahl nachgewiesen:
Historisches Worterbuch der Philosophie (HWP), Darmstadt, Schwabe &
Co., 1971ff.; Lexikon fiir Theologie und Kirche (LThK), Freiburg / Basel /
Rom / Wien, Herder, 1993ff.; Religion in Geschichte und Gegenwart
(RGG), Tibingen, Mohr Siebeck, 1957ff. u. 1998ff.; Theologische
Realenzyklopddie (TRE), Berlin / New York, de Gruyter, 1977ff.

Colloquium Helveticum 36/2005



250 Jurgen Soring

treiben darf (7RE 33,117): Eine Inflationierung, der man einen
gewissen Symptomcharakter kaum wird absprechen konnen!?
Doch ‘Honni soit qui mal y pense: Ein Schuft, wer Bdses dabei
denkt, wie ich im Vorblick auf ein Problem akzentuieren
mochte, das in der scheinbar selbstverstindlichen Gleich-
setzung des malum mit dem malus liegt. Wihrend namlich
“in der jid.-hebr. Lit. fir Satan/Teufel nie ‘der/das Bose’
belegt ist” (RGG 1,1705), nimmt das Neue Testament diese
Identifikation umstandslos vor, wie sich der Aufforderung des
Apostels Paulus an die Epheser entnehmen lisst: “Ziehet die
ganze Walffenrtistung Gottes an, damit ihr den listigen
Anschligen des Teufels standhalten konnt, und ergreifet den
Schild des Glaubens, mit dem ihr alle feurigen Pfeile des
Bosen werdet loschen konnen” (Eph 6,11-16).3

Erst der Kirchenvater Tertullian hat dann den diabolos,
wohl auch mit Riicksicht auf den neutestamentlichen Befund,
aus dem Titigkeitswort diaballein (‘durcheinanderwerfen’,
entzweien, verfeinden, verhasst machen, schmihen, verleum-
den und verklagen, aber auch tiuschen, betriigen, irrefiihren)
hergeleitet (7RE 33,113)4 und damit als Personifikation eines
‘gegnerischen’ Prinzips fiir unser heute noch giltiges Vorstel-
len, Denken, Sprechen und Bilden verbindlich gemacht.
Wenn aber der diabolos des christlichen Aons, wie in Luthers
reformatorischem Kampflied, als Gottes (wie der Menschen)
“boselr] Feind” kenntlich wird, dann kann man von ihm nicht

o

Im Sinne der aus “Gewissensangst‘ obsessiv gewordenen ‘Zwangsvor-
stellung’, die ganze Welt verteufeln zu missen; und zwar “zur Abwehr
der Versuchung” einerseits sowie “zum Schutze gegen das erwartete
Unheil” andererseits. Die Omniprisenz des Teufels scheint sonach auch
den jederzeit imminenten — mit Lustgewinn und Strafandrohung
zugleich verbundenen — Riickfall “in die Stinde” anzuzeigen. Vgl. Sig-
mund Freud, Zwangshandlungen und Religionstibungen (1907), in: STA
VII 11-12; hier in der Reihenfolge der Zitate und Bezugnahmen S. 15,
13, 19, 20.

3 Vgl. Mt 13,19: “Sooft jemand das Wort vom Reich hort und es nicht ver-

steht, kommt der Bose (venit malus)”, sc. ho diabolos.

4  Zur ‘Geschichte’ dieser Substantivierung und ‘Nominalisierung’ vgl. Pi-
erre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue greque. Histoire
des mots, Paris, Klincksieck, 1968, S. 161ff., aber natiirlich auch Walter
Bauer: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Tes-
taments und der tibrigen urchristlichen Literatur, Berlin, Topelmann,
1963, S. 360f.



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische’ und der “liebe Gott’ 251

ohne seinen “Widerpart: den mit “gutelr] Wehr und Waffen”
zu unserm Heil wirkenden ‘Herrn der Heerscharen’, spre-
chen.s Deshalb halte ich fest, dass die mit dem nom de guerre
‘Teufel’ bezeichnete Entitit eine ‘relationale Grosse’ ist, die
bereits im Ubertragungsvorgang ihr Bedeutungsspektrum na-
hezu uniibersehbar aufgefichert hat.

Schon im Ersten Testament gibt es nimlich, vom “nachbib-
lischen Judentum” (RGG 16,706) bzw. der “zwischen-
testamentlichen Literatur” zu schweigen (7RE 33,116), andere
Reprisentanten jener ‘gegnerischen’ Macht, wie z.B. Lucifer
(Jes 14,12-15), der uns indessen weniger als “creatura ch’ebbe
il bel sembiante” aus Dantes Infernoé denn als jener ‘stolze
Geist’ der Rebellion beschiftigen wird, dessen Mythos nicht
nur Goethe im 8. Buch von Dichtung und Wahrheit, sondern
auch Clemens Brentano in seinen Romanzen vom Rosenkranz
(X) so eigenwillig erzihlt hat; oder Sama’el, der in Th. Manns
Doktor Faustus als “Engel des Giftes” eine zweifelhafte Rolle
spielt’; oder der aus hebr. baalsvuv (2 K6 1-16) zu Beelzebub
korrumpierte ‘Herr der Fliegen’, der in William Goldings Lord
of the Flies (1954) seine — von Peter Brook verfilmte — Aufer-
stehung feiern konnte (vgl. Lk 11,14-23).

Uber den Rest: tiber Belial und Asmodius, Leviathan, den
Basilisken oder Draco (7RE 33,142), Adramelech, Moloch,
Gog und Magog e tutti quanti, deren “Name [...] Legion” ist8,
moge man sich, ebenso wie iber deren Zustindigkeiten, etwa
im legendiren Hexenhammer® bzw. in der Historia von D. Jo-

5 Martin Luther, Ausgewcdblte Schriften, hg. v. Karin Bornkamm u. Gerhard
Ebeling, Frankfurt/M., insel, 1982, Bd. V, S. 260f.

6 Canto 34, v. 18.

7 Vgl Kap. XXV.

8 Vgl. FM. Dostojewski, Die Dédmonen. Roman, {ibertr. v. E.K. Rahsin,
Frankfurt/M, Fischer, 1973, S. 696. Zur Titelfigur haben es immerhin
Asmodée bei Mauriac (1938), Leviathan bei Hobbes (1651) und Julien
Green (1929), Moloch bei Hebbel (1837/61) sowie Gog bei Giovanni
Papini (1931) bzw. Gog und Magog bei Martin Buber (1943/49) ge-
bracht.

9 Jakob Sprenger, Heinrich Institoris, Der Hexenhammer (Malleus malefi-
carum), Miinchen, dtv, 1982, S. 61f Kiinftig unter der Sigle HH im
laufenden Text zitiert.



252 Jirgen Séring

hann Fausten'©, der den Mephostophiles/Mephisto!! von Mar-
lowe tiber Goethe bis zu Klaus Mann und Paul Valéry
literarisch produktiv gemacht hat,2 oder auch im zweiten Ge-
sang von Klopstocks Messias sachkundig machen, der als
Epos von “der stindigen Menschheit Erlosung”13 sogar Miltons
Paradise Lost noch hat Ubertreffen wollen; ganz abgesehen
davon, dass man — des Faust-Diktums eingedenk (und die no-
tigen Sprachkenntnisse vorausgesetzt) “das Wesen” dieser
“Herrn” (!) “gewohnlich aus dem Namen lesen” kann (F v.
1331f.).

Eine ebenso aparte wie prominente Rolle in diesem En-
semble spielt allerdings die “in der Darstellung des
Stundenfalls” auftretende Schlange, die zwar eine “von Gott
geschaffene”, “auerhalb des Menschen existierende” und an
diesen herantretende ‘Verfuhrerin® ist (L7hK 9,1361), jedoch
ausdriicklich nicht “als eine Gestalt des Teufels angesehen”
werden darf (RGG 16,706)!14 Auf diese Feststellung muss des-
halb Nachdruck gelegt werden, weil die — erst in der
Johannes-Apokalypse vollzogene — “Gleichsetzung” der Para-
dieses-Schlange mit dem endzeitlichen Drachen einerseits
“sowie mit dem Teufel und Satan andererseits (Apk 12,9:
20,2)” (TRE 33,142) so verheerende Folgen fiir unser Frauen-
bild gezeitigt hat. Dartiber sollte man freilich nicht aus dem
Auge verlieren, dass die feministische Theologie zwar bemiuht
war und ist, Gott-Vater gleichsam mit Bristen oder sonstigem

10 Historia von D. Jobann Fausten. Text des Druckes von 1587. Kritische
Ausgabe, hg. v. Stephan Fiissel u. Hans Joachim Kreutzer, Stuttgart, rec-
lam, 2003, S. 49ff. [23.]. Kinftig im laufenden Text unter der Sigle H
zitiert.

11 Vgl. Lexikon des deutschen Aberglaubens, Berlin / New York, de Gruy-
ter, 1987, Bd. VI, S. 174-182 (Mephistopheles).

12 Vgl. Christopher Marlowe, The Tragicall History of D. Faustus
(1592/1604); Johann Wolfgang Goethe, Faust. Eine Tragodie in zwei
Teilen (1808/1832); kiinftig mit Angabe der Verszahl (v.) unter der Sigle
F zitiert; Klaus Mann, Mephisto. Roman einer Karriere (1936); Paul Valé-
ry, Mon Faust. Ebauches (1945).

13 F.G. Klopstock, “Der Messias”, in: Ausgewcdiblte Werke, hg. v. Karl Au-
gust Schleiden, Miinchen, Hanser, 1962, S. 218-244 sowie S. 197.

14 Dazu auch Daniel Krochmalnik: “I. Das Bdse in der jiidischen Tradition,
3. Die Schlange’, in: Das Bdse in den Weltreligionen, hg. v. Johannes
Laube, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2003, S. 13-62;
hier S. 42-60.



Der ‘Teutel’, das ‘Teuflische” und der ‘liebe Gott’ 253

weiblichen Zubehor auszustatten, hingegen umgekehrt beim
Teufel, was dessen weibliche Komponenten betrifft, keinen
vergleichbaren Eifer an den Tag gelegt hat!

Halten wir uns darum an Heine, der die so abgefeimte
Schlange zu Recht als “kleine[.] Privatdozentin” entlarvt hat,
“die schon sechstausend Jahre vor Hegels Geburt die ganze
Hegelsche Philosophie vortrug. Dieser Blaustrumpf ohne Fu-
Be” zeige ndmlich “sehr scharfsinnig, wie das Absolute in der
Identitit von Sein und Wissen bestehle], wie der Mensch zum
Gotte werde durch die Erkenntnis oder, was dasselbe ist, wie
Gott im Menschen zum Bewusstsein seiner selbst gelange.”
Mit dem malizidsen Zusatz, dass “diese Formel [...] nicht so
klar [sei] wie die urspringlichen Worte: ‘Wenn ihr vom Bau-
me der Erkenntnis genossen, werdet ihr wie Gott sein!”;15
womit Ubrigens ein neuralgischer Punkt bertihrt ist, der spiter
Anlass zu Ruckfragen geben wird.

Gleichwohl miissen wir noch etwas bei den von Webster
sogenannten white devils:16 den Teufelsweibern also, verwei-
len, deren Prototyp in gewisser Weise jenes ruhelose
“Nachtgespenst”, jene Lilith ist (Jes 34,14),17 die — von Martin
Luther zu einem Hausgeist des deutschen Volksglaubens: ei-
nem “Kobold” verniedlicht — in Goethes Walpurgisnacht als
“Adams erste Frau” figuriert, vor deren Fallstricken Mephisto
seinen Kompagnon mit den wohlerwogenen Worten warnt:

Nimm dich in Acht vor ihren schonen Haaren,

Vor diesem Schmuck, mit dem sie einzig prangt!

Wenn sie damit den jungen Mann erlangt,

So ldsst sie ihn sobald nicht wieder fahren (Fv. 4119-4123)!

15 Heinrich Heine, Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland (1835), in: SW IX, Miinchen, dtv, 1964, S. 159 (Vorrede zur
zweiten Auflage).

16 John Webster, The White Divel, or, the Tragedy of Paulo Giordano Ursi-
ni, Duke of Brachiano. With the Life and Death of Vittoria Corombona,
the Famous Venetian Curtizan (1608/1612), deren Geschicke mit ande-
rer Akzentsetzung in Stendhals Chroniques italiennes (1837) sowie in
Tiecks bedeutendem Roman Vittoria Accorombona (1840) thematisiert
worden sind: Eine Einladung zur — von Heine sogenannten — “anatomie
comparée en littérature” (SWX 309)!

17 Vgl. Hans Biedermann, Lexikon der magischen Kiinste, Wiesbaden, VMA,
1998, S. 268f. (Lilith).



254 Jurgen 50ring

Praetorius ist da in seiner Blockes-Berges-Verrichtung von
1668 noch sehr viel deutlicher gewesen, wenn er “lber die
sexuelle Verfihrungskraft dieser Buhlteufelin” bemerkt, sie sei
“von Angesicht wie ein schon weib gestalt / die vorgehenden
mit lieblichen anblicken / und entblossung der Brust zu sich
locke / und hinden zu [nota bene] eine schiipichte Schlan-
ge’”;18 so wie auch der Teufel im Minster zu Basel “in seinem
Doppelaspekt” mit “schonelr] [...] Vorderseite, am Riicken je-
doch [mit] Kroten und Schlangen” dargestellt ist.19

Kein Wunder, wenn der “Papst Urban” in Heines ‘jingerer
Version’ des alten Tannhduser-Liedes den reuigen Ritter und
Rompilger mit der Unerbittlichkeit seines Spruches ex ca-
thedra abweist, ohne dass (im Unterschied zu der ‘dlteren
Version’) noch Aussicht auf Gnade bestiinde:

Der Teufel, den man Venus nennt,
Er ist der schlimmste von allen,
Erretten kann ich dich nimmermehr
Aus seinen schonen Krallen.

Mit deiner Seele musst du jetzt

Des Fleisches Lust bezahlen,

Du bist verworfen, du bist verdammt
Zu ewigen Hollenqualen!20

Gegen diese “Vielzahl von Teufeln” (7RE 33,126), seien sie
nun masculini oder feminini generis, konnen wir uns entwe-
der nur mit der Glaubenszuversicht Luthers wappnen?! oder
zu der scheinbar unverfinglicheren, weil ‘entpersonalisierten’
Rede vom ‘Teuflischen’ in der Hoffnung Zuflucht nehmen, auf
diese Weise dem ‘Gestaltwandel des Teufels22 und seiner Arg-
list zu entrinnen. Um es gleich zu sagen: Diese Hoffnung
trigt! Eingedenk nicht zuletzt der ziemlich schliissigen Argu-
mentation des Sokrates, der den gegen ihn erhobenen

18 J. W. Goethe, Faust, hg. v. Albrecht Schéne, Darmstadt, DKV, 1999

(Kommentare), S. 355f.

19 Manfred Lurker, Wérterbuch der Symbolik, Stuttgart, Kroner, 1988, S. 723
(Teufel).

20 Heine, a.a.O. [Anm. 15], X 56 u. 60.

21 Luther, a.a.O. [Anm. 5): “Und wenn die Welt voll Teufel wir [...]".

22 Vgl. Leopold Ziegler: Gestaltwandel der Gotter, Darmstadt, 1920.



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische’ und der “liebe Gott’ 255

Vorwurf der Gottlosigkeit in seiner Apologie mit dem Hinweis
darauf entkriftet, dass derjenige, der — wie sein kategor aus-
dricklich einrdumt — “Daimonisches” glaubt und lehrt, “doch
ganz notwendig auch Daimonen glauben” miisse.2? Wer also
vom ‘Teuflischen’ handelt, wird auch den Teufel mit in Kauf
nehmen miissen!

Aber glauben wir noch an den Teufel und seine — biswei-
len bizarren — Metamorphosen, die ja ldngst schon in
Ikonographien verzeichnet, gedeutet und damit wissenschaft-
lich ‘entsorgt’ worden sind?24 Im deutschen Sprachgebrauch
jedenfalls ist er: der Teufel, immer noch allgegenwirtig, wo-
von man sich durch einen Blick in Lutz Rohrichs Lexikon
sprichwortlicher Redensarten? (oder neuerdings via Internet)
leicht Giberzeugen kann. Allgegenwirtig seiner — im Zuge der
Aufklirung betriebenen — Entmythologisierung zum Trotz, aus
der bereits Schleiermacher 1821/22 die theologischen Konse-
quenzen mit der kithnen Forderung gezogen hat, der Teufel
“solle fiir uns als thitiges Wesen Null werden. Dann aber [ge-
be] es auch fir uns, im christlichen Sinne des Wortes, keinen
Glauben an ihn” (7RE 33,132). Dem Teufel als dem personifi-
zierten Bosen wird seither in der protestantischen Dogmatik
“kein Platz” mehr eingeriumt. “Er ist theologisch und ontolo-
gisch ortlos” (RGG 1,1708), was bereits David Friedrich Strauss
anziiglich von der “metaphysischen “Wohnungsnoth™” des
Teufels hat sprechen lassen (RGG 6,710f.).

Ob sie indes von Freud erfolgreich behoben worden ist,
fir den “der Teufel [...] als [...] Personifikation des verdringten
unbewussten Trieblebens” ein nur “im Innenleben” von Neu-
rotikern hausendes ‘seelisches Wesen’ ist, das — “in die
dussere Welt” projiziert — den Menschen fritherer Zeiten “im
dimonologischen Gewande” entgegentrat,?0 mag dahingestellt

23 Platon: Apologie 28c

24 Vgl. Herders Lexikon der christlichen Ikonographie, hg. v. W. Braunfels,
6 Bde., Freiburg, 1968/1994, bzw. die Ausfihrungen in 7RE 33,
S. 141-147.

25 Lutz Rohrich, Lexikon sprichwértlicher Redensarten, Freiburg / Basel /
Wien, Herder, 1986.

26 Sigmund Freud, “Charakter und Analerotik” (1908) sowie “Eine Teufels-
neurose im siebzehnten Jahrhundert” (1923), in: S7A VII (Zwang,



256 Jirgen Soring

bleiben. Wiirde doch diese Art der ‘Unterbringung’ unseres
sans abri damit erkauft werden miissen, dass der Teufel und
Teufelsglaube zu einem Fall fir die Psychopathologie ver-
kiimmert, wie der statistisch erhobene Umstand zu bestitigen
scheint, dass “Schizothyme, Schizoide [und] Schizophrene”,
d.h. “1% der Weltbevolkerung”, “fir Satanologie und Teufels-
visionen besonders vorgeprigt” sein sollen (RGG 6,710)!

Doch der auch durch solche Ansichten, Deutungsversuche
und rabulistische Windungen kaum verschleierte, 1969 selbst
fir die katholische Theologie erklirte Abschied vom Teufel?’
ist nahezu umgehend, nimlich 1973, von dem als Benedikt
XVIL in Glaubensfragen inzwischen unfehlbaren Joseph Rat-
zinger mit einem Fragezeichen versehen worden (7RE
33,133).28 Warum? Ich bin versucht, darauf der Kiirze halber
mit einem abgewandelten Faust-Zitat zu antworten: ‘Den Teu-
fel (als mythologische Figur) sind wir vielleicht los, aber die
Teufel: vor allem in Menschengestalt, sind geblieben’ (vgl. F
v. 2509), vom Teuflischen ganz zu schweigen, an dessen
“Faktizitit” und “Wirklichkeit” (RGG 1,1707 u. RGG 6,711) als
einer universalen ‘Daseinsmacht’ (TRE 7,8) in Geschichte und
Gegenwart kein ernsthafter Zweifel begriindet werden kann.
Gleichwohl darf nicht unterschlagen werden, dass der — of-
fenbar unverwtstliche - Teufel in aller Munde die
“Anonymitit” des Teuflischen konkret benennbar und damit
zu einem individuell konturierten Vorwand nicht zuletzt fir
“die symbolische [...] Bearbeitung” macht (7RE 33,140).2

In Literatur, Kunst und Musik (denken wir nur an den Tri-
tonus als den — lange verponten — diabolus in musical) ist der
Teufel mit seinen Verwandlungen vom Diable boiteux (Lesage

Paranoia und Perversion), Frankfurt/M., suhrkamp, 2000, S. 23-30 sowie
S. 283-319; hier S. 28f. sowie S. 287.

27 Herbert Haag: Vom christlichen Umgang mit dem Bdsen, Disseldorf,
Benziger, 2000.

28 Joseph Ratzinger, “Abschied vom Teufel?”, in: Dogma und Verkiindi-
gung, Minchen 1973, S. 225-234.

29 Unter Berufung sogar auf “Schleiermachers Vorschlag [...], die Vorstel-
lung vom Teufel radikal aus der Glaubenslehre auszugrenzen und
zugleich die Rede vom Teufel in der religidsen Poesie, etwa dem Kir-
chenlied, zu erhalten (Schleiermacher [Der christliche Glaubel § 44; § 45,
Zusatz)” (TRE 33,138).



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische’ und der “liebe Gott’ 257

1707) oder amoureux (Cazotte 1772) uUber Die Elixiere des
Teufels (Hoffmann 1815/16), den Diablo mundo (des spani-
schen Byron José de Espronceda y Degado 1841) oder Diable
au corps (Radiguet 1919/21) bis zu The Devil's Discilpe (Shaw
1901) oder Des Teufels General (Zuckmayer 1946) ein ausge-
sprochener Glicksfall gewesen; den Diavolo sulle colline
(Pavese 1949), The Devils of Loudun (Huxley 1952) oder ein-
fach The Devils (Whiting 1961) ebensowenig zu erwihnen wie
Dostoevskijs Besy (1871/72) oder jene Novellensammlung, der
Barbey d’Aurevilly den Titel Les diaboliques (1874) gegeben
hat, wihrend er uns das “Gegenstiick”: ndmlich die “in Aus-
sicht gestellten” ‘Himmlischen’, von denen her vielleicht ein
Licht auf das ‘Teuflische’ jener ‘Teuflischen’ zurtickgefallen
wire, schuldig geblieben ist.30

Deshalb missen wir die — nunmehr fillige — Frage, was
denn das ‘Teuflische’ eigentlich sei, auf einem andern Weg zu
beantworten suchen. Allerdings fiirchte ich, dass wir auch da-
bei nicht ohne den Teufel auskommen, den wir als
Verkorperung, Projektion oder Metapher (1) des malum na-
turale, d.i. aller physischen Ubel, (2) des malum morale, d.i.
des moralisch Bosen, sowie (3) des malum transcendentale 3!
d.i. der — im Kolosser-Brief beschworenen — metaphysischen
“Macht der Finsternis” verstehen wollen, die noch Leo Tolstoi
zu seiner dusteren Bauerntragodie inspiriert hat.32 Insofern er
im biblischen Pritext zunidchst als “Widersacher” Gottes, d.h.
‘kategorial’ als Verneiner, auftritt (RGG 6,705), wird man den
Teufel aus seinem Gegensatz zu Gott und das Teuflische ent-
sprechend als das ‘Wider-Gottliche” auffassen durfen.

Wenn demnach (ohne jetzt simtliche Aspekte schulgerecht
durchdeklinieren zu wollen) Gott (1) im Buch Genesis als der
Schopfer einer lichtvollen Ordnung: eines harmonisch ‘ge-
stimmten’ Kosmos als der ‘besten aller Welten’, in Aktion tritt,

30 Vgl. Kindlers Literatur Lexikon, Minchen, dtv, 1974, VII 2631; kinftig
unter der Sigle KLL zitiert.

31 Zu dieser Differenzierung vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz, Essai de théo-
dicée sur la bonté de dieu, la liberté de I'bomme et l'origine du mal
(1710). Dazu Hermann Hiring: “II. Das Bose in der christlichen Tradi-
tion”, in: Das Bose in den Weltreligionen, a.a.O. [Anm. 14], S. 63-130.

32 Leo Tolstoi, Macht der Finsternis oder Ist die Kralle hdngengeblieben,
muss das ganze Vigelchen zugrunde geben (1880).



258 Jlirgen S6ring

dann muss der Teufel ein nach dem Bosen trachtender Zer-
storer sein (Fv. 1343), der “die schone Welt/ Mit michtiger
Faust” zerschlagen (F v. 1608ff.), somit in “uralte Verwir-
rung” 33 entstellenden Missklang und chaotisches Dunkel,
kurz: a-kosmia, stirzen will. Wenn (2) das ‘angemessene’
Verhalten aller Geschopfe ihrem Schopfer gegentiber (Orige-
nes und Augustin zufolge) durch metriotes und bumilitas:
Bescheidenheit und Demut also (HWP 2,57f.), bestimmt sein
soll, dann ist deren Gegenteil: die superbia als stolzer Hoch-
mut, freche Vermessenheit oder jener fatale Hang, ‘Uber
allem’ sein zu wollen, (den man meinen Landsleuten gerne
nachsagt), notwendig ‘des Teufels’. Wenn Gott (3) in Bezug
auf die “Erkenntnis des Guten und des Bosen” uns Menschen
gegeniiber einen Wissens-Vorbehalt macht (Gen 2,17), dann
ist, wie — einmal mehr — Augustinus in seinen Bekenntnissen
lehrt, die curiositas oder “Neugier”34 zwangsliufig etwas Teuf-
lisches. So ergeben sich unsere Laster, Haupt- oder Tod-
sinden, zumindest im Geltungsbereich der hier noch
unbefragt als wahr vorausgesetzten Glaubensvorstellung, aus
dem Abfall von Gott und einem darin sich manifestierenden
Teufelsdienst, dessen Verlockungen einzig Jesus mit seinem
beherzten hypage satana (Mt 4,10) widerstanden zu haben
scheint.

Um so weniger kann ich mich der Versuchung erwehren,
die Inkriminierung (1) von “Augenlust”, Erkenntnisdrang oder
Wissensdurst in ein kritisches Gegenlicht zu ricken. Eine
Handhabe dafar liefert 2 Sam 24, wo der “gegen die Israeli-
ten” erzurnte “Herr” seinen “Knecht” David dazu auf-reizt,
eine Volkszihlung vorzunehmen — mit dem Ergebnis, dass
ihm “hinterher [...] das Gewissen” schligt und das Gestindnis
tiber die Lippen kommt: “Ich habe schwer gesiindigt mit dem,
was ich getan.” Diesen heute befremdlichen Bericht kann
man nur verstehen, wenn man unterstellt, dass David mit sei-
nem Vorhaben, “Israel und Juda” zu zihlen, frevelhaft in die
Kompetenz und Befugnis Gottes eingreift, dem allein zu wis-
sen zusteht, “wieviel Leute es [tatsdchlich] sind” (2 Sam 24,2).

33 Holderlin, in: StA 2, S. 148 (Der Rhein).
34 Die sich krankhaft zu der ‘Begierde’ steigern kann, “zu ergriinden, was
zu wissen nichts niitzt” (Augustinus, Conf. X 35. [181]).



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische” und der ‘liebe Gott’ 259

Unstreitig spricht sich darin ein weiterer Wissensvorbehalt
aus, der — gemiss der Devise ‘Wissen ist Macht’” — Herrschafts-
Wissen exklusiv fiir den Machthaber reserviert, womoglich
Wissen tiberhaupt zu einem Privileg wechselnder ‘Autoritidten’
deklariert, denen gegentiber “mein Erkennen” als Mensch und
‘sujet’ in jedem Fall “Stickwerk” bleiben soll (1 Cor 13,12).
Die damit einhergehende Diffamierung der curiositas wiegt
um so schwerer, als sie jenen “Prozess der theoretischen Neu-
gierde” a priori verwirft, mit dem Hans Blumenberg gerade
Die Legitimitdt der Neuzeit zu begrinden versucht hat.3 Wie
illegitim die als “Verwegung Vnd Vermessenheit” (/ 21) de-
nunzierte “Wissbegier”3® war und vielfach immer noch ist,
zeigt sich an D. Johann Fausten, dessen Historia “allen hoch-
tragenden/ firwitzigen und Gottlosen Menschen zum
schrecklichen Beyspiel / [...] vnd treuwhertziger Warnung”
von Johann Spies 1587 mit zwar pardnetischer, darum nicht
minder systemstabilisierender Zielsetzung “in den Druck ver-
fertiget” worden ist (H 3).

Daraus leite ich her, dass sich, was das ‘Teuflische’ sei
bzw. richtiger: als ‘teuflisch’ gilt, vor allem daran ablesen las-
se, was jeweils von wem und in welchem Interesse ‘verteufelt’
oder gar auf den Scheiterhaufen gebracht wird.

Der mit einem ebenso “geschwinden” wie “hoffertigen
Kopft” (H 14) ausgestattete Faust jedenfalls wird, so darf man
argwohnen, deswegen als “Teufelsbiindner” verunglimpft,3
weil sein — durchaus neuzeitlich-humanistisches — “begeren”
(H 17), “alle Gruend am Himmel vnd Erden [zu] erforschen”
(H 15), mithin zu erkennen, “was die Welt / Im Innersten zu-
sammenhilt” (F v. 382f), als vorwitzige Uberschreitung der
immer und Uberall von ‘interessierter’ Seite gezogenen Gren-
zen perhorresziert werden soll: Ein Borderline-Syndrom sui
generis, dessen Moglichkeits-Bedingung, wie die Historia sel-
ber schillernd ausspricht, “Freyheit vnd Leichtfertigkeit” ist

35 Hans Blumenberg, Die Legitimitét der Neuzeit, Frankfurt/M., suhrkamp,
1973.

36 Novalis: Schriften 1 (Das dichterische Werk), hg. v. Paul Kluckhohn u.
Richard Samuel, Stuttgart, Kohlhammer, 1977, S. 245 (Heinrich von Of-
lerdingen, 5. Kap.).

37 Vgl. Elisabeth Frenzel: Motive der Weltliteratur, Stuttgart, Kroner, 1980,
S. 644-657.



260 Jirgen 56ring

(H 15)! Die aber passen eben keiner autoritiren Herrschaft,
gleichgiiltig welcher couleur, so richtig ins Konzept.

Leichtfertige Freiheit zur Ubertretung (religiés gesprochen:
zur Stinde) manifestiert sich allerdings nicht nur in der auto-
nomen Verschiebung von Wissens-Grenzen, sondern auch in
der Infragestellung von Herrschafts-Grenzen tiberhaupt, deren
Modell jener ben schachar und ‘Sohn der Morgenrote’, jener
phosphoros, Lucifer oder ‘Lichtbringer’ ist, der, obschon “von
Gott also erleuchtet/ dass er der Sonnen Glantz [...] vbertref-
fen thaete”, “vber alle ander[n] Geschoepft” noch hinaus
(H 32) “zum Himmel emportlsteigen] [...], hoch tiber den Ster-
nen Gottes [...] [sleinen Sitz [aufrichten]” und “dem Hochsten
[slich gleichstellen” wollte, wie wir aus Jesajas “Spottlied [...]
auf den Konig von Babel” ersehen konnen (Jes 14,4-15).

Lucifers ‘Begehren’ ist demnach ein Auf-begehren: ist Re-
bellion und - ganz wortgenau — ‘Emporung’,3® die, als
Selbstiiberhebung ‘verteufelt’, einerseits zwar zum Grund sei-
nes Hollensturzes wird,® ihn jedoch andererseits zu einer Pri-
figuration des — wodurch auch immer motivierten — homme
révolté gemacht hat.40

Uber die — leider auch von Paulus betriecbene — ‘Verteufe-
lung’ aller “Werke des Fleisches, welche sind: Unzucht,
Unkeuschheit, Ausschweifung” (Gal 5,19), das aber heisst: der
Sexualitidt an sich, soweit sie nicht institutionell eingefriedet
und “das Amen driiber gesagt ist”,4! braucht kein Wort mehr
verloren zu werden; ebenso wenig dariiber, dass auch in die-
ser Hinsicht der ‘aphrodisierte’ Faust als ein ‘Grenzverletzer’

38 Vgl. den im dthiopischen Henoch-Buch Kap. 29,4 erzihlten Engelsturz
als die — vom Erzengel Michael vollzogene — Strafe fiir Lucifers Insurrek-
tion gegen Gott. Dazu Herbert Vorgrimler, Geschichte der Hdlle,
Miinchen, Fink, 1993, bes. S. 66-73, aber natiirlich auch und vor allem
Joost van den Vondels grandioses Trauerspiel Lucifer (1654)!

390 Den der “Orgelton” Miltons, von Schiller bekanntlich als “Panegyricus
der Holle” gefeiert, so betorend evoziert hat. Dazu Mario Praz: Liebe,
Tod und Teufel. Die schwarze Romantik, Miinchen, dtv, 1970, II. Kap.
(Die Metamorphosen Satans), S. 66-95.

40 Vgl. Albert Camus, L'homme révolté. Essais (1951). Ein ziemlich mons-
troses Beispiel dafiir wire das Versepos Lucifero (1877) des entlaufenen
Priesters und Literaturprofessors Mario Rapisardi.

41 Georg Blichner, “Woyzeck”, in: Bichner, SW 1, hg. v. Werner R. Leh-
mann, Miinchen, Hanser, 1974, S. 172.



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische” und der ‘liebe Gott’ 261

erscheint, weil er, vom “Satan” verfuhrt, der “doch ein feind
dess Ehelichen stands ist”, seine “Wollust” schliesslich “an-
ders”: nidmich promiscue, zu “ersaettigen” weiss (H 27ff.). Pfui
Teufel!

In Oskar Panizzas (unter dem Pontifex Alexander VI. ein-
berufenen) Liebeskonzil hat diese geschlechtliche Freiziigig-
keit bereits so bedrohliche Dimensionen angenommen, dass
der vom zlgellosen “Begehren” angeekelte “Gott-Vater” den
Teufel gegen die “ginzlich verwahrloste Menschheit” um Hilfe
bemiihen muss,42 der daraufhin ein in der Tat ‘teuflisches’
Remedium ersinnt, nimlich die (von Th. Mann noch fiir ande-
re Zwecke verwendete) ‘Lustseuche’ als der siindhaften
“Minne Sold”,% den wir heute, Gott sei’s geklagt, mit einer be-
sonders heimtliickischen Form von Immunschwiche ent-
richten mitissen!

Demgegentber mochte ich mich mit einem — freilich signi-
fikanten — Detail begniigen, auf dessen unverhohlen
sexistische Implikationen ich bei meiner, durchaus kurzweili-
gen, Beschiftigung mit der “Begehrlichkeit des Fleisches”
(HH 97) aufmerksam geworden bin. Im schon erwihnten
Hexenbhammer nimlich wird die behauptete ‘Unersittlichkeit’
der “teuflischen Begierden” nota bene beim ‘boshaften Weibe’
(HH 104 u. 96) autoritativ mit einer Schrift-Stelle in den Pro-
verbien belegt, die deren Wortlaut manipulativ ins Gegenteil
verkehrt. Der Spruch lautet: “Drei Dinge sind es, die nicht satt
werden, ja viere, die nie sprechen: genug! — die Unterwelt
und [...] die Erde, die des Wassers nicht satt wird, und das
Feuer” (Spr 30,15f.).

Das (von mir ausgelassene) Zweite, “das niemals spricht:
es ist genug” (HH 1006), heisst hebr. ezer racham, zu deutsch:
‘verstopfte Gebdrmutter’; von Luther sachgerecht mit “der
Frauen verschlossene Mutter”, von der Ziircher Bibel sinnge-
miss mit “die Unfruchtbare” und von Martin Buber poeti-

42 Oskar Panizzas, Das Liebeskonzil. Eine Himmelstragodie in fiinf Aufzii-
gen (1894), Reprint nach dem Privatdruck von 1913 mit den Zeich-
nungen von Alfred Kubin, hg. und mit einem Nachwort v. Michael
Bauer, 0.0., edition spangenberg, 1991, S. 59 u. 64f.

43 Schiller, Der Grafvon Habsburg, v. 30.



262 Jirgen S6ring

sierend mit “der verschlossene Schoss” tbersetzt. 4 Der He-
xenhammer hingegen spricht zur Bekriftigung seines
Vorurteils ostentativ von der “Offnung der Gebdrmutter”, de-
ren “Begierden zu stillen” selbst “Didmonen” alle Miithe haben
sollen (HH 106)!% Ahnlich verleumderisch beteuert der bose
“Geist” in der Historia D. Faust gegeniiber:% “Denn es ist
war/ wie ich dir versprich: Die Helle / der Frawen Bauch /
vnd die Erden werden nimmer satt” (/4 39)! Daraus aber folgt:
‘Teuflisch’ ist weniger das aus Macht-Interesse, Riicksichten,
Vorlieben oder sonstigen Opportunititsgriinden vorsitzlich
‘Verteufelte’, als vielmehr das ‘Verteufeln’ selbst.

Betroffen davon war und ist immer auch (4) die Kunst, de-
ren — ebenfalls von “Ubermut” motiviertes — Aufbegehren
gegen konventionellen Regel-Zwang die idsthetische Variante
verdammungswirdiger Grenziiberschreitung ist. Hat sie doch
zu jenem — von romischen Neoterikern tiber den italienischen
Romanzo-Streit und die franzosische Querelle bis in die jlinge-
ren Avantgarde-Debatten hineingetragenen — Konflikt zwi-
schen vorgeblich ‘heilsamer’ imitatio veterum und ‘heilloser’
Neuerungs-Sucht gefiihrt,7 den E.T.A. Hoffmann in seiner Er-
zahlung Der Kampf der Scdnger®s einer geradezu mani-

44 In: Die Schriftwerke. Verdeutscht v. Martin Buber (Gleichspriiche),
Darmstadt, Lambert Schneider, 1997, S. 270.

45 Wohl in der — fiir das katholische Lehramt bis heute bestimmenden —
misogynen Tradition, zu der etwa Andreas Capellanus im dritten Buch
seines (um 1185/86 verfassten) Traktats De amore einen ebenso be-
rihmten wie bertichtigten Beitrag geleistet hat. Zur Frau als dem
Einfalls-“Tor des Teufels* vgl. im tbrigen Frenzel, Motive der Weltlitera-
tur, a.2.0. [Anm. 371, S. 720-737 (Verfiibrer und Verfiibrte) sowie S. 737-
751 (Verfiibrerin, Die ddmonische), aber auch Horst S. u. Ingrid G.
Daemmrich: Themen und Motive in der Literatur, Tibingen u. Basel,
Francke, 1995 [Anm. 51], S. 150-154 (Femme fatale).

46 Wie zum Beweis fiir die Abhingigkeit nicht nur der Erkenntnis, sondern
auch der Ubertragung vom jeweils vorgingigen Interesse! Vgl. Jirgen
Habermas, Erkenntnis und Interesse. Mit einem neuen Nachwort, Frank-
furt/M., suhrkamp, 1973.

47 Vgl. Jurgen Soring, Imnovation durch Inversion — Zur poetischen Metho-
de in Robert Walsers ‘verkehrter’ Welt, in: Das Neue. Eine Denkfigur der
Moderne, hg. v. Maria Moog-Grinewald, Heidelberg, C. Winter, 2002,
S. 265-277; bes. S. 266-269.

48 E.T.A. Hoffmann, “Der Kampf der Scnger’, in: Die Serapions-Briider,
Miinchen, Winkler, 1976, S. 274-316. Nicht zuletzt vor dem Hintergrund



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische’ und der ‘liebe Gott’ 263

chiiischen Zerreissprobe zwischen der “Macht des Himmels”
und der “Macht der Holle” ausgesetzt hat, wobei die “so ganz
anders”, “so unerhort” klingende “Weise” Heinrichs von Ofter-
dingen, die kaum zufillig von den — “listerne Begierde und
Liebeslust” weckenden — “Freuden des Venusberges” singt, als
ein “Erzeugnis fremder Krifte”, ja des ‘finstern Liigengeistes’
selbst ‘verteufelt” wird; wohingegen das “Lied” des “frommen
Singers” Wolfframb “die Himmelsseligkeit der reinen Liebe”
“in den herrlichsten [...] Tonen” preist und darum nur von je-
ner “ewige[n] Macht des Himmels” eingegeben sein kann, die
nicht nur den begeisternden “Funken in [slein Innerstes ge-
legt”, sondern mit ihrem “glorreichen Siege tber den Feind”
auch den fast schon verloren geglaubten “Freund vom bosli-
chen Verderben” gerettet hat.4

Einmal mehr kommt hier, mit Bezug auf die Quelle der In-
spiration und Hervorbringung, ein offenbar unstillbares
Bedurfnis nach ethisch-moralisch akzentuierten Unterschei-
dungen zum Vorschein, die bereits Lavater im Zusammenhang
seiner Atiologie des Genies zu der prignanten Alternative
“‘Gott, oder [...] Satan!” zugespitzt hat:50 Distinktionen, die, im
Bannkreis religios kolorierter Deutungshoheit, auch fir wei-
tergehende Zwecke der Schuldzuweisung beliebig instrumen-
talisiert werden kdnnen.

So z.B.5! in Th. Manns Doktor Faustus, wo das Gelingen
des — alle Grenzen der Tradition sprengenden — innovativen

der um 1800 entflammten Kontroverse Uber kiinstliche Stimulation der
Einbildungskraft durch Drogen. Dazu Jirgen Soring: Provozierte ‘Gewall’
— Zur Poetologie des Drogenrauschs, in: arcadia 28 (1993), H. 2, S. 142-
157.

49 E.T.A. Hoffmann, ebd., in der Reihenfolge der Bezugnahmen und Zitate
S. 315, 300, 292f., 300, 293, 300/03, 307, 301 u. 316.

50 Lavater, Physiognomische Fragmente zur Beforderung der Menschen-
kenntnis und Menschenliebe. Eine Auswahl mit 101 Abbildungen, hg. v.
Christoph Siegrist, Stuttgart, reclam, 1984, S. 296.

51 Baudelaires — das Kap. “Révolte” abschliessende — Litanies de Satan wie
deren — satanistische — Folgen kurzerhand hinter uns lassend. Vgl. den-
noch Carduccis mno a Satana (1865), La-bas (1891) von Huysmans,
Przybyszewskis Satans Kinder und Synagoge des Satans (beide 1897)
bzw. Sous le soleil de Satan (1926) von Georges Bernanos oder noch
Salman Rushdies Satanic Verses (1988). Dazu Horst S. u. Ingrid G.
Daemmrich: Themen und Motive in der Literatur, a.a.0., S. 302-305 (Sa-
tan [Luzifer, Mephistopheles). Uber die gegenwiirtigen Spielarten von



264 Jirgen Soring

Werkes an die “Illumination” des allzu kithnen (also hoffirti-
gen!) Leverkiihn durch den Teufel geknipft bleibt, der
allerdings nur (und anders als bei Iwan Karamasow>2) die al-
legorische Verbrimung einer — zum “Aphrodisiacum des
Hirns” umgedeuteten — syphilitischen Infektion ist, dergestalt,
dass “der Kunstler”3 zu einem “Bruder des Verbrechers und
des Verriickten” wird, der fiir seine striifliche Ubertretung mit
Liebesverzicht und eben jenem “boslichen Verderben” bezah-
len muss, das Heinrich von Ofterdingen noch erspart
geblieben ist: Ein im Grunde kleinbiirgerliches Konstrukt, in-
sofern es die Kunst-“Produktion”, die doch jahrhundertelang
ein Geschenk der Gotter und Musen war, durch die Unterstel-
lung, mit dem Teufel im Bunde zu sein, nicht bloss um ihre
Unschuld bringt, sondern — schlimmer — dem Vorurteil derer
preisgibt, die unter wohlfeiler Berufung auf ‘entartete Kunst’
zugleich das Fallbeil haben heruntergehen lassen.5

Diese — im Doktor Faustus ironisch gewiss in der Schwebe
gehaltene,5> nichtsdestoweniger ideologieverdichtige — Di-
monisierung konnte indes auf der Einmischung jenes
‘tranchierenden’ Denkens beruhen, das die Wirklichkeit nur

Satanismus kann man sich bequem im Internet informieren. Vgl. jedoch
auch LThK 9,80f. (Satanismus, Satanskulie).

52 Vgl. Dostojewskij: Die Briider Karamasow (1879/80), Elftes Buch IX.,,
“Der Teufel. Iwan Fjodorowitschs Alptraum”.

53 Auf den Spuren von Cesare Lombrosos Genio o follia (1864).

54 Kein Wunder, dass der fiir die Kompositionsmethode Leverkiihns zum
Vorbild’ genommene Arnold Schéonberg ‘not amused’ war! Dass jedoch
— neben anderen — ausgerechnet Max Nordau, Theodor Herzls Weg-
gefihrte, mit seiner — radikal gegen alle dsthetischen “Neuerungen”
gerichteten — kulturkritischen Studie Entartung von 1892/93 das Stich-
wort dafiir geliefert hat, ist eine beklemmende Ironie der Geschichte.
Lesen wir doch im (deutlich auf Lombroso bezogenen) Vorwort: “Die
Entarteten sind nicht immer Verbrecher, Prostituierte, Anarchisten und
erklirte Wahnsinnige. Sie sind manchmal Schriftsteller und Kiinstler
[oder, wie Adrian Leverkithn, Komponisten]. Aber diese weisen die-
selben geistigen — und meist auch leiblichen — Ziige auf wie diejenigen
der nidmlichen anthropologischen Familie, die ihre ungesunden Triebe
mit dem Messer des Meuchelmorders oder der Patrone des Dynamit-
Gesellen statt mit der Feder oder dem Pinsel befriedigen” (KLL 8,3132f.).

55 Thomas Mann: Doktor Faustus. Die Entstehung des Doktor Faustus,
Frankfurt/M., Fischer, 1981, in der Reihenfolge der Bezugnahmen und
Zitate S. 318/324, 305 u.6., 306/331/333, 331, 315, 331, 318 u. 323.



Der ‘Teutel’, das ‘Teuflische” und der ‘liebe Gott’ 265

zu gerne mit der Absicht auf Diskriminierung in handliche
Gegensitze aufteilt: Eine Tendenz, die sich bereits in der Bi-
bel abzuzeichnen beginnt, weshalb ich noch einmal auf 2
Sam 24 zurickkomme, wo ausdricklich JHWH, der Herr, als
‘Versucher’” Davids fungierte, wihrend es in der spiteren, 1
Chr 21 uberlieferten Parallel-Erzdhlung der “Satan” ist, der
“wider Israel” auftritt und den Konig “reizt”, sein Volk “zidhlen
zu lassen”! Der Grund fir diese — bemerkenswerte — Umbe-
setzung kann, soweit ich sehe, nur darin liegen, den
inzwischen einseitig zum bon dieu geliuterten “Herrn” von
seiner — offenbar als moralisch anstossig empfundenen — Ver-
sucher-Rolle zu entbinden und diese ein fiir allemal seinem
bosen Widersacher aufzubiirden.s6

Und doch ist von jenem Versucher-Gott aus dem Buch
Samuel sogar im Neuen Testament noch etwas ubriggeblie-
ben, und zwar ausgerechnet im sog. Herrengebet, dem
Vaterunser, dessen sechste Bitte bekanntlich lautet: “Und fiih-
re uns nicht in Versuchung” (Mt 6,13)! “Was ist das. — Was —
ist das ...” Je den Duwel ook, c’est la question, ma trés chere
demoiselle!””, konnte ich jetzt Tony und die Konsulin Bud-
denbrook zitieren;>” obschon eigentlich jeder Antwort die
Verwunderung dariber vorausgehen miusste, dass unserm
‘Vater’ hier von seinem eigenen Sohn ein Charakterzug ange-
sonnen wird, der — sduberlich zwischen gut und bose
distinguierend — auf den malus: den Teufel, ibergegangen zu
sein schien. Entsprechend gewunden fillt der Kommentar in
Luthers Kleinem Katechismus aus, wo wir zu der Stelle lesen:
“Gott versucht zwar niemand, aber wir bitten in diesem Ge-
bet, dass uns Gott wolle behiiten und erhalten, auf dass uns
der Teufel, die Welt und unser Fleisch nicht betriige und ver-
fihre in Missglauben, Verzweiflung und andere grosse
Schande und Laster; und ob wir [gleich] angefochten wiirden,
dass wir doch endlich gewinnen und den Sieg behalten.”s8

56 Vgl. Jean-Paul Sartre, Le diable et le bon dieu (1951).

57 Thomas Mann, Buddenbrooks. Verfall einer Familie, Frankfurt/M.,
Fischer, 1974, S. 7.

s8 Kommentar zu Luthers Kleinem Katechismus, Giltersloh, Rufer, 1955,
S. 10.



266 Jirgen Soring

Damit haben wir den Punkt erreicht, der nunmehr
abschliessend eine Erorterung des Verhiltnisses von Gott und
Teufel erforderlich macht: Sind beide, einem ‘anthropo-
logischen Muster’ folgend, (1) gleichurspriinglich oder, anders
formuliert, “antithetische Personalprinzipien grundsitzlich
gleicher Potenz und Chance” (RGG 16,710), (wobei ich in
Parenthese hinzuflige, dass der oder das Bose auch in den
altiranischen Religionen, dem Manichdismus oder der Gnosis
dem Guten und Gottlichen am Ende “untergeordnet” bleibt
[TRE 33,1151, weshalb ich allenfalls von einem Happy-
ending-Dualismus sprechen mochte), oder sind (2) Gott und
Teufel: der eine vom andern, abkiinftig, was auf ein monisti-
sches Konzept hinauslaufen wiirde, das freilich die Antwort
auf die Frage, wer denn von wem abhinge, zunichst offen
lasst.

Die im Glaubensbekenntnis der Juden (5 Mos 6,4-9) be-
zeugte “wesenhafte Exklusivitit Jahwehs” ldsst indes — allen
Bemiihungen um moralische ‘Entlastung’ zum Trotz — keinen
Zweifel, dass das malum in seinem vollen Umfang “irgend-
wie” auf den Schopfergott zurlickgefiihrt werden muss (RGG
16,705), wie Deutero-Jesaja unmissverstindlich bestitigt: “Ich,
der Herr, und keiner sonst, der ich das Licht bilde und die
Finsternis schaffe, der ich Heil wirke und Unheil schaffe, ich
bin’s, der Herr, der dies alles wirkt” (Jes 45,6f.)! 60

59 Ungeachtet der — bis heute umstrittenen — Frage, ob wir es, wie gewisse
Avesta-Stellen belegen, mit einem anfangslosen Dualismus zu tun ha-
ben, der beides (und beide) ohne Ursprung nebeneinander bestehen
lisst, oder letztlich doch, wie z.B. die Parsen annehmen, mit einem ‘kla-
ren Monotheismus’, demzufolge das in Ahura Mazda verkorperte gute
Prinzip, welches das Licht ist, immer schon “iiber allem gestanden und
alles geschaffen” habe, also auch seinen ‘Gegenspieler’, den das Bose
und die Finsternis verkorpernden ‘argen Geist' Angra Mainyu. Fest
scheint hingegen in allen Varianten bis hin zum Manichdismus zu ste-
hen, dass beides (und beide) zu Anfang getrennt waren, sich dann in
unserer Welt unheilvoll vermischt haben, die daraufhin zum Kampfplatz
eines eschatologischen Ringens wird, aus dem Ahura Mazda siegreich
hervorgeht mit dem Ergebnis, dass es dem Bosen fortan und fir immer
verwehrt bleibt, “in die Welt des Lichtes einzudringen”. Vgl. Helmuth
von Glasenapp, Die nichtchristlichen Religionen, Frankfurt/M., Fischer,
1964, S. 294ff. u. 239f.

60 Die immer subtiler werdende historisch-kritische Bibelforschung hat in-
zwischen wahrscheinlich gemacht, dass dieser “Ausschliesslichkeits-



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische’ und der ‘liebe Gott’ 267

Diesen furchtbar ‘erhabenen’ Gott hat uns das — von Plato-
nismus®! und Erlosungssehnsucht gleichsam weichgespiilte —
Christentum in Jesus menschlich niher gebracht und damit
endgiiltig zu jenem ‘lieben Gott' transfiguriert, der als ein
“Brunnquell guter Gaben” nur noch fiir Wohltaten aufzu-
kommen scheint,2 wihrend alle Ubeltaten den ‘bodsen Feind’
zu ihrem Anstifter haben.

Demgegentber artikuliert sich bei Goethe, der sogar unser
‘Schuldig-Werden’ den “himmlischen Midchten” zur Last gelegt
hat,%3 eine Gotteserfahrung anderer, cum grano salis ‘antiki-
scher’ Art:

Alles geben Gotter, die unendlichen,
Ihren Lieblingen ganz,

Alle Freuden, die unendlichen,

Alle Schmerzen, die unendlichen, ganz”.64

Schliessen diese “Schmerzen” vielleicht auch den Schmerz
dartiber ein, dass Gott das Unheil nicht allein in Gestalt sol-

anspruch Jahwes” das Ergebnis einer (sowohl von Abgrenzungs-
bedirfnissen als auch “Dominanz”-Streben motivierten) Um-Interpreta-
tion des (urspriinglich keineswegs einheitlichen) “Gottesbilds Jahwes in
Israel” durch die “deuteronomische Schultheologie” ist. Vgl. dazu insbes.
die Artikel “Schultheologie und Volksfrommigkeit. Paradigmen eines al-
ten Streites” sowie “Jahwe”, in: Wort und Dienst 13 (1975), S. 85-104
bzw. TRE XVI (1987), S. 438-441, von Martin Rose, dem ich nttzliche
theologische ‘Zurechtweisung’ verdanke.

61 Vgl. die Zuordnung der Wahrheit (aletheia), des Guten (agathon) und
Schonen (kalon), des Rechten oder Richtigen (o7thon) und der Vernunft
(nous) zu Sonne (belios) und Licht (phos) in der Politeia 517 b f. sowie,
in Anknipfung daran, das Conpus hermeticum, 1. Traktat: Poimandres
21: ““Tu as bien compris, I'ami. Mais pourquoi est-ce que ‘celui qui s’est
connu soi-méme va vers soi’, comme le dit la parole de Dieu? — ‘Parce
que’, répondis-je, ‘c’est de lumiere et de vie qu’est constitué le Pere de
toutes choses, de qui naquit 'Homme.” — ‘“Tu dis bien: lumiére et vie,
voila ce qu’'est le Dieu et Pere, de qui est né 'Homme. Si donc tu ap-
prends a te connaitre comme étant fait de vie et de lumiere et que ce
sont la les éléments qui te constituent, tu retourneras a la vie.” Voila ce
que me dit Poimandres.”

62 Vgl. das Lied von Johann Heermann (1585-1647): “O Gott, du frommer
Gott”!

63 Im Lied des Harfners aus dem Roman Wilhelm Meisters Lebrjabre “Wer
nie sein Brot mit Trinen ass”, in: Goethe, dtv-GA 1, S. 307.

64 Ebd. 3, S. 34.



268 Jurgen 56ring

cher Ubel, wie sie Hiob z.B. heimsuchen, sondern vor allem
in Gestalt jener moralischen Bosheit zulisst, die das Leiden an
der kaum je zur Ruhe kommenden Frage, warum er es zu-
lisst, nur noch vermehrt?

Sei dem, wie ihm wolle: Mit der Einsetzung eines das ma-
lum hervorbringenden (oder gewihrenlassenden) Gottes
konkurriert die Selbstpridikation Mephistos, der im Gegenzug
einen Vorrang der potestas tenebrarum behauptet und auf
diese Weise das ‘Gottliche’” zu einer Kreatur des ‘Teuflischen’
macht:

Ich bin ein Teil des Teils, der Anfangs alles war,

Ein Teil der Finsternis, die sich das Licht gebar,

Das stolze Licht, das nun der Mutter Nacht

Den alten Rang, den Raum ihr streitig macht (Fv. 1349-52).

Wie, wenn wir diese fruchtlosen Priorititsrangeleien auf sich
beruhen lassen und uns weder fir eine der beiden ‘monisti-
schen’ noch auch fir die dualistische Variante entscheiden,
sondern den Gegen-Satz von Gott und Teufel (3) dialektisch
zu vermitteln suchen, indem wir sie jeweils als “nur eine will-
kiirlich abgetrennte Hilfte”65 unserer komplexen Daseins-
Wirklichkeit betrachten, die — wie “das Eine in sich selber un-
terschiedne des Heraklit’®6 — “das Gottliche und das
Teuflische” in sich vereinigt,®” mithin zugleich lichtvoll und
finster, schopferisch und verderblich, gut und bose, schon
und hisslich, wahr und verlogen: d.h. ebenso anziehend wie
abstossend ist und — auf der Spur Rudolf Ottos® — im ‘Heili-
gen’ (oder ‘Numinosen’) als einem mysterium fascinans et
tremendum erfahren werden kann, das auch die staunende
“Versenkung in die Ordnung und Schonheit der Natur”, wie
in Melville’s Moby Dick, mit dem “panischen Schrecken vor
ihrer Zerstorungskraft” ko-existieren lisst (KLL 15,6378)?

65 Hermann Hesse, Demian. Die Geschichte von Emil Sinclairs Jugend, in:
ders., GW 5, S. 93.

66 Holderlin, 5tA 3, 81 = Hyp. 1 145.

67 Hesse, Demian, a.a.0 [Anm. 65], S. 92.

68 Rudolf Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen
und sein Verhdiltnis zum Rationalen (1917), Miinchen, Beck, 1963.



Der ‘Teufel’, das ‘Teuflische” und der ‘liebe Gott’ 269

“Das Wort Teufel”, von dem wir ausgegangen waren, mag,
wie schon Lichtenberg bemerkt hat, “mehr mit x, y, z der Al-
gebraisten zu vergleichen und eine unbekannte Grosse”
geworden sein.® Das Teuflische aber ist darum keineswegs
verschwunden. Vielmehr ist es, auf die bestirzendste Weise
im abgrundtief bosen Vernichtungswillen, immer und tiberall
da, allerdings nicht, wie das Lehramt es will, als “eine [bloss]
kontingente Grosse” (LThK 9, 1365): (weil “Gott [eben unwi-
dersprechlich] sah”, dass “alles, [...] was er gemacht hatte”,
substantiell “gut”; sogar “sehr gut” war [Gen 1,12 bzw. 31], -
dem sarkastischen Einspruch Ciorans: “Er hiitte nur einmal
richtig hinschauen missen”, zum Trotz),”0 sondern “tatsich-
lich” da als eine der irreduziblen “Naturbedingungen des
Daseins” (LThK 9,1367), die jedoch auch “das Gottliche”, wel-
ches ebenso unwiderleglich ist, als das Wahre, Gute und
Schone um so bezwingender fiir uns zum Leuchten bringt.

69 Lichtenberg, Schriften und Briefe. Erster Band (Sudelbiicher 1), hg. v.
Wolfgang Promies, Miinchen, Hanser, 1998, S. 445f. (= E 485).

70 Emile Michel Cioran, Le mauvais démiurge (1969), in: (Euvres, Paris,
Gallimard, 1995, S. 1169-1259; vgl. dazu aber auch Pierre Gripari, Der
kleine Jehova, ibers. v. Renate Horisch-Helligrath, in: Peter Sloterdijk u.
Thomas H. Macho (Hg.): Weltrevolutionen der Seele. Ein Lese- und Ar-
beitsbuch der Gnosis von der Spdtantike bis zur Gegenwart, Zirich /
Miinchen, Artemis & Winkler, 1991, S. 386-415.






	Der 'Teufel', das 'Teuflische' und der 'liebe Gott' : poeto-theologische Bemerkungen zu einer 'verteufelten' Angelegenheit

