Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2005)
Heft: 36: Variationen Uber das Teuflische = Variations sur le diabolique =

Variations on the diabolic

Artikel: Wem erscheint der Teufel? : Iwan Karamasow und der Abbé Donissan
Autor: Sandig, Brigitte
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Brigitte Sandig

Wem erscheint der Teufel?

lwan Karamasow und der Abbé Donissan

ass der Teufel im Roman in die moderne Welt einfillt

— nicht als Metapher, sondern als handlungsauslosen-

de und handlungsbestimmende, leibhaftige Gestalt —
ist ein faktologisches und literarisches Wagnis erster Ordnung.
Dostojewski und Bernanos (und es gibt bekanntlich weitere
Beispiele) lassen sich in ihren Romanen an exponierter Stelle
auf dieses Wagnis ein. Da stellt sich die Frage nach mogli-
cherweise vorhandenen Affinititen zwischen den Autoren, die
auf diese Weise verfahren; und weiter stellt sich die Frage: Mit
welchen Eigenschaften sind die Gestalten ausgestattet, denen
die Teufelserscheinung begegnet, oder, mit anderen Worten:
Was prddestiniert Dostojewskis Iwan Karamasow und Berna-
nos’ Abbé Donissan dazu, den Teufel zu sehen und mit ihm
Zu ringen?

Beide Autoren leiden — und dies geben sie ihren der Teu-
felserscheinung ausgesetzten Gestalten mit — am malum
metaphysicum, an dem unleugbar und unausrottbar in der
Welt vorhandenen Bosen,! und gleichzeitig akzeptieren sie es

1 Aus den Pléiade-Ausgaben der Werke Bernanos’ wird folgendermassen
zitiert:
Georges Bernanos, (Euvres romanesques, suivies de Dialogues des car-
mélites, Paris, Gallimard, 1961 = R
Georges Bernanos, Essais et écrits de combat, I, Paris, Gallimard, 1971 =
EC1
Georges Bernanos, Essais et écrits de combat, 11, Paris, Gallimard, 1995 =
EC II
Die allgegenwirtige Dominanz des Bosen erklirt Bernanos z.B. mit den
Worten: “[...] nous pourrions passer une plus agréable soirée en nous

entretenant d'autre chose que du probleme du Mal, mais quoi! Nous n'y
gagnerions quun moment de répit, [...], il ne s'en poserait pas moins,
ce probleme.” (EC I, 1095). ). Zum Bosen bei Bernanos s. auch: Willy
Burkhard, La genése de l'idée du mal dans l'ceuvre romanesque de
George Bernanos, Theése, Zirich, 1967. — Bei Dostojewski heisst es zur

Colloquium Helveticum 36/2005



210 Brigitte Sandig

als Widerpart des Guten; in ihren Werken ist das Bose in viel-
faltiger Gestalt gegenwirtig, es vernichtet nicht nur Einzelne,
sondern ganze soziale Gebilde — wie das in Dostojewskis Mo-
numental-Roman Die Ddmonen oder bei Bernanos in
Monsieur Ouine geschieht. Welche biographischen Motive der
Besessenheit vom malum metaphysicum zugrunde liegen
mogen, sei hier nicht erortert; erwihnt sei nur, dass Dosto-
jewski, der von 1821 bis 1881 lebte, ein von Krankheit,
Geldsorgen, erzwungenen Reisen und Schreibdruck belaste-
tes, gehetztes Leben fiihrte,2 und dass auch Bernanos in seiner
Lebensspanne von 1888 bis 1948 Frankreich immer wieder
den Riicken kehrte, teils aus Abscheu, teils aus Geldnot, ge-
dringt auch er von Schreibdruck, von Angsten, von
physischen Einbriichen.3 Hervorzuheben ist, dass diese be-
dringte Lebenslage beide nicht dazu veranlassen konnte, in
literarischer, politischer oder religioser Hinsicht irgendwel-
chem Druck nachzugeben oder auch nur Konzessionen an
den Zeitgeschmack zu machen, und dass sie ihre Ablehnung
des sogenannten modernen, auf Fortschritt und Erwerb ge-
grindeten Lebens und die Besinnung auf tradierte Werte
rickhaltlos verfochten;* beide waren bekanntlich tief religios,

Problematik des Bosen: “[...] daf8 das Bose sich in keiner sozialen Orga-
nisation, und wire sie noch so vollkommen, vermeiden liRt, daR die
Seele des Menschen uberall dieselbe bleibt, daff das Unnormale und die
Stinde aus ihr allein hervorgehen [...]"” (Fjodor M. Dostojewski, 7age-
buch eines Schriftstellers. Notierte Gedanken, Minchen, Zirich, Piper,
1996, p. 398).

2 Als neuere Biographien Dostojewskis seien genannt: Christine Hamel,
Fjodor M. Dostojewskij, Miinchen, Deutscher Taschenbuch-Verlag 2003;
Wolfgang Kasack, Dostojewski: Leben und Werk, Frankfurt a.M., Insel-
Verlag, 1998.

3 Als biographische Arbeiten zu Bernanos s. vor allem die Studien von
Albert Béguin, sowie Jean-Loup Bernanos’ Band Georges Bernanos da la
merci des passants, Paris, Plon, 1986, und die als Biographie ausgewie-
sene Arbeit von Jean Bothorel, Bernanos, le mal pensant, Paris, Grasset,
1998.

4 Vgl. dazu eine Aussage, die Bernanos schon 1916 in einem Brief an sei-
ne Verlobte macht: “Ce que tant d'imbéciles tiennent pour des nuées
creuses, la justice, ’honneur, la foi, je les tiens pour des vivants plus vi-
vants qu'eux.” (Georges Bernanos, Correspondance, Tome I, 1904 —
1934, Paris, Plon, 1971, p. 113)



Wem erscheint der Teufel? 211

Dostojewski als Angehoriger der russisch-orthodoxen Kirche,
Bernanos als Katholik.

Das Werk geht nicht in dieser Personlichkeitsdisposition
auf, ist aber ohne sie nicht zu denken. Es hat bei beiden Au-
toren absolut nichts Spielerisches, Beliebiges, sondern
entspringt einer unabweisbaren Notwendigkeit. Dostojewski
z.B. schreibt in einem Brief von 1880, dass “bei mir alles unter
Schmerzen, aus tiefstem Herzen und aus tiefster Seele ent-
steht”s, und Bernanos erklirt 1919, ebenfalls in einem Brief:
“Le métier littéraire m’est imposé. [...] Cest le seul moyen qui
m'est donné de m’exprimer, c'est-a-dire de vivre.”¢ Dosto-
jewskis wie Bernanos’ Romane haben etwas Visionires, iber
die Realititen Hinausgehendes — und sind diesen auch wieder
handgreiflich verbunden. Grosse philosophische, religiose
und metaphysische Fragen werden verhandelt, und gleichzei-
tig wird die psychologische Situation der Individuen subtil
und differenziert ausgeleuchtet;” dies fihrt zu den in der Se-
kundirliteratur immer wieder erwihnten Brichen im
Handlungsverlauf und im Innern der Handlungstriger. Dabei
entwickeln sich aus deren innerer Welt, die den Hauptgegen-
stand der Romane bildet, Szenen von hochster dramatischer
Spannung; dies geschieht durch Gespriche, Dialoge, die bei
Dostojewski immensen, bei Bernanos betrichtlichen Raum
einnehmen. Durch das Gleiten zwischen den Ebenen und
durch die weitgehende Selbstcharakterisierung der Gestalten
in ihren eigenen Worten und den Worten anderer sind Hand-
lungsgeflige und Gestalten komplex und vieldeutig — das, was
Bachtin im Falle Dostojewskis als “polyphon”s bezeichnet hat.

Bernanos bekennt sich riickhaltlos zum Einfluss Dosto-
jewskis auf sein Schaffen. Damit scheint er sich in eine
Stromung gesteigerten franzosischen Interesses fiir russische

s Fjodor M. Dostojewski, Briefe, Leipzig, Reclam 1981, p. 440.

6 Georges Bernanos, Correspondance, op. cit., p. 162.

7 Vgl. dazu Dostojewskis Bemerkung im Tagebuch eines Schrifistellers, op.
cit., p. 619: “Man nennt mich einen Psychologen. Das ist nicht richtig.
Ich bin nur ein Realist im hoheren Sinne, das heifdt: ich zeige alle Tiefen
der Menschenseele.”

8 Vgl. Michail Bachtin, ZLiteratur und Karneval. Zur Romantheorie und
Lachkultur, Minchen, Hanser, 1969, bes. die Kapitel: “Karnevalistisches
bei Dostojewski” und “Der Held im polyphonen Roman”.



212 Brigitte Sandig

Autoren einzugliedern, die bereits gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts durch Eugéne Melchior de Vogiiés Buch Le Roman
russeé® ausgeldst wurdel® und die sich nach dem 1. Weltkrieg,
und dann besonders fokussiert auf Dostojewski, noch ver-
starkte; nachdrickliche Beweise des Interesses an Dosto-
jewski sind André Gides Dostojewski-Essays und -Anspra-
chen,m um 1920 gehalten und dann auch publiziert, oder die
spitere Aussage von Albert Camus: “[...] sans Dostoievski la
literature francaise du XXe sieécle ne serait pas ce qu'elle
est.”12

Wie immer sich die jeweiligen maitres a penser der intel-
lektuell-literarischen Szene Frankreichs zu Dostojewski stellen
mochten, auch wenn die Huldigungen an den russischen Ro-
mancier nur eine literarische Mode waren — bei Bernanos ist
die Affinitit zu dem “grand Russe” Dostojewski (EC I, 1047)
von ganz besonderer, fast mochte ich sagen: viszeraler Art: Ist
doch beiden die Uberzeugung eigen, dass sich in der Seele
des Menschen ungeheure Kimpfe zwischen den Michten des
Guten und des Bosen abspielen und dass es die Aufgabe des
Schriftstellers ist, diese Kimpfe zur Darstellung zu bringen!3;

9  Erstmals erschienen 1886; Neuauflage Lausanne, Ed. de '’Age d’homme,
1973 (augmenté d'un article sur Maxime Gorki, précédé d'une étude de
Pierre Pascal).

10 Wobei sich die Ausstrahlungskraft Dostojewskis am Ende des 19. Jahr-
hunderts und tber grosse Teile des 20. Jahrhunderts keineswegs auf
Frankreich beschrinkte; erwihnt sei hier das beriihmte Wort Nietzsches,
der Dostojewski den “[...] einzigen Psychologen” nennt, “von dem ich
Etwas zu lernen hatte [...].” (Friedrich Nietzsche, Werke. Kritische Ge-
samtausgabe, hrsg. v. Colli und Montinari, III. Abteilung, Band 5, Berlin
1969, p. 141); iiber Dostojewski schrieben und sprachen so disparate
Geister wie Ortega y Gasset, Stefan Zweig, André Gide, Georg Lukdcs,
und auf ihn bezogen sich u.a. Marcel Proust, Nathalie Sarraute, Albert
Camus.

11 Als Buch erschienen: André Gide, Dostoievski (Articles et causeries), Pa-
ris 1923; s. dazu auch: Brigitte Sindig, “Die Faszination Dostoevskijs.
André Gides Dostoevskij-Essays”, in: Franzosen und Russen. Linien ei-
nes kulturellen Dialogs, hrsg. von Christa Ebert und Brigitte Sindig,
Berlin, scripvaz-Verlag, 2001, p. 55-67.

12 Albert Camus, Thédtre, Récits, Nouvelles, Paris, Gallimard, 1962, p. 1878.

13 Vgl. dazu Bernanos’ Aussage unter der Uberschrift: “Une vision catholi-
que du réel”: “Etant né romancier, javais naturellement le godt de
peindre les passions, mais jaurais voulu les saisir, les surprendre dans



Wem erscheint der Teufel? 213

diese Uberzeugung fithrt u.a. zu der starken, zuweilen fast
leidenschaftlichen Beziehung beider Autoren zu ihren Gestal-
ten. — Nun kann in der Bernanos-Forschung nicht eindeutig
geklirt werden, wann Bernanos welche Werke Dostojewskis
kennen lernte und ob er nach Ende des 1. Weltkriegs, als er
an seinem ersten Roman Sous le soleil de Satan zu arbeiten
begann, tberhaupt schon Dostojewski gelesen hatte;14 fest
steht immerhin, dass Bernanos seine sprichwortliche Lese-
Abstinenz im Falle dieses Autors (wie natlrlich auch anderer
von ihm hochgeschitzter Schriftsteller) fallen liess;!5 1926, im
Erscheinungsjahr des Werkes, beschreibt er die produktive
Kraft, die von Dostojewski ausgeht, folgendermassen: “[...]
tout reste a €crire, tout! Un homme de génie saurait reprendre
[...] toute I'ceuvre de Dostoievski [...]” (EC I, 1047); dass Ber-
nanos, um diese Aussage zu machen, den Horizont der
Dostojewskischen Problemstellungen kannte und zu ermessen
verstand, liegt auf der Hand.

Wie sind nun die beiden Protagonisten gestaltet und wel-
chen Weg nehmen sie durch den Handlungsverlauf beider
Romane bis hin zur Szene der Teufelserscheinung? Ein grund-
sitzlicher Unterschied liegt in der Position der beiden
Gestalten im Romangeschehen: Iwan ist nur einer der drei
oder vier Brider Karamasow, zwischen denen das Verbre-
chen des Vatermords heranreift; Donissan hingegen befindet
sich — ausser im Prolog, der die Geschichte der jugendlichen
Morderin Mouchette liefert — den ganzen Romanverlauf hin-
durch in zentraler Position. Vermutlich resultiert auch daraus
die unterschiedliche Strategie in der Prisentation der Gestal-
ten: Der allwissende Erzihler, der in beiden Romanen am

leurs rapports et leurs mouvements, enfin je les voulais vivantes.” (EC I,
1078)

14 Vgl. dazu: Elie Maakaroun, “Bernanos et Dostoievski. Le roman comme
expérience de liberté”, in: Etudes bernanosiennes, 19, “Confrontations
(2)", éd. par Michel Esteéve, Paris, Minard 1988, p. 43: “Il est donc diffici-
le [...] de dater avec précision la lecture du romancier russe par le
romancier francais [...] Ce qui est certain, c’est que Bernanos a lu Do-
stotevski.”

15 Vgl. dazu: Ann Stoffels, “La relation Bernanos-Dostoievski”, in: ibid.,
p. 31: “[...] Robert Vallery-Radot [...] nous enseigne sur les lectures de
son ami. D’aprés un témoignage, Dostoievski figure parmi les auteurs
préféres de Bernanos, au méme titre que Balzac, Péguy, Léon Bloy.”



214 Brigitte Sandig

Werke ist, erzdhlt im Falle Iwans zwar dessen aufschlussrei-
che Kindheits- und Jugendgeschichte, charakterisiert diesen
weiterhin aber kaum und fillt vor allem keine Urteile; dies
geschieht, punktuell, mittels der Handlung, vor allem aber
durch Gespriche und Aussagen, die aus dem Netz der Iwan
umgebenden Gestalten hervorgehen. Daraus entsteht nun fol-
gendes Bild: ITwan, der Zweitilteste der Briidder Karamasow, ist
ein hochbegabter Verstandesmensch, stolz, einzelgingerisch,
unfihig zu lieben; die Demitigung wegen seines unwiirdigen
Vaters, die seine Kindheit bestimmt hat, wurde tief in seinem
Innern begraben, wirkt aber weiter; er kann nicht an Gott und
die Unsterblichkeit der Seele glauben und ist zu dem Schluss
gelangt, dass ohne Glauben dem Verbrechen keine Schranken
gesetzt sind!6. In dieser Verfassung kehrt Iwan ins Haus des
Vaters zurtick, lernt seine Briider niher kennen und beobach-
tet kithl die Machenschaften des Alten. Der Vater reizt den
dltesten Sohn, einen heftigen, leidenschaftlichen Menschen,
bis zur Raserei, so dass die Moglichkeit des Vatermordes in
der Luft liegt. Ein illegitimer Sohn des Vaters, der als Diener
im Haus lebt, fihrt mehrere Gespriche mit Iwan, in denen
auf verdeckte Weise die Ermidchtigung zum Verbrechen ange-
sprochen wird. Der Diener erschligt den Alten, und der
ilteste Sohn, auf den alle Indizien hinweisen, wird verhaftet.
Iwan versucht, sein Gewissen zu beruhigen, bis der Diener
am Abend vor der Verhandlung Klartext spricht — mit Erstau-
nen dartiber, dass Iwan, der ungemein Kluge, seine Schuld als
intellektueller Urheber des Verbrechens nicht erkannt haben
will. In diesem Moment ist Iwan entschlossen, den ilteren
Bruder durch sein Schuldgestindnis zu entlasten — doch er
verschiebt das auf den morgigen Tag. In dieser Nacht er-
scheint ihm im Roman der Teufel.

16 Dostojewskis wortliche Erklirung dieses Zusammenhangs lautet in
einem Brief von 1878: “Nun stellen Sie sich einmal vor, es gebe keinen
Gott und keine Unsterblichkeit der Seele. [...] Sagen Sie selbst, weshalb
soll dann jemand auf Erden anstindig leben und Gutes tun, wenn er
doch endgiltig stirbt.” (Fjodor M. Dostojewski, Briefe, op. cit., p. 398);
umgekehrt fliesse, so Dostojewski, “nur aus diesem Glauben allein [...]
der Wille zum Leben, und die Lust zu leben”. (Fjodor M. Dostojewski,
Tagebuch eines Schriftstellers, op. cit. , p. 271)



Wem erscheint der Teufel? 215

Zu Bernanos: Der erste Teil des Romans Sous le soleil de
Satan tragt den Titel “La Tentation du désespoir”; er hebt mit
dem Zwiegesprich zweier alter Geistlicher tiber Donissan an,
in dem dieser als ungeschickter, in seinem Glaubenseifer
storrischer Anfinger eingefiihrt wird. Donissan selbst fiihlt
sich der Aufgabe, eine Gemeinde zu fiihren, nicht gewachsen
— gerade infolge der Hohe und Unbeugsamkeit seines
religiosen Selbstanspruchs. Mit welchem Ernst Donissan das
Seelsorgeramt auf Geheiss seines alten, wissenden Vorge-
setzten schliesslich annimmt, wie ihm demzufolge der Respekt
der Gemeinde zuwichst und welchen Schwankungen seine
leidenschaftliche Seele dennoch ausgesetzt ist, wird z.T. aus
der Optik des alten Geistlichen, z.T. aus der ehrfirchtigen
und nicht in allen Punkten informierten Position des
Schreibers einer Heiligen-Vita prisentiert, denn Donissan wird
unter dem Heiligennamen “le Saint de Lumbres” (so der Titel
des zweiten Teils von Sous le Soleil de Satan) Heiligkeit zuge-
sprochen.’?” Und eben in dieser Eigenschaft sei Donissan
gefihrdet, denn der Satan — so der Erzihler in einem fulmi-
nanten, durch syntaktische und lautliche Wiederholungen und
heftige Bilder verbliifffenden Absatz — spiele mit den kleinen
Stindern nur, aber den Heiligen gelte sein Hass; so heisst es:
“Sa haine s’est réservé les saints.” (R, 154)

Donissans Seele ist also der Schauplatz des “grand débat”
(R, 157) zwischen Gott und dem Teufel. Demzufolge ist der
Satan als wirkende Kraft in dem gesamten Roman gegenwir-
tig, manifestiert sich jedoch leibhaftig nur einmal: als
Donissan an einem Novemberabend eine Fussreise in eine

17 Bernanos hat sich im Erscheinungsjahr des Romans mehrmals zu dem —
problematischen — Heiligen-Status seines Helden gedussert; in einem
Interview nennt er ihn “une maniére de saint” (EC I, 1047), und in
einem Brief heisst es ausfiithrlicher: “On me reproche de n’avoir pas
présenté un type de saint irréprochable, complet. Je l'ai voulu ainsi.
Désirant donner quelque idée de la puissance du mal, jai fait, expres,
un saint vulnérable.” (Georges Bernanos, Correspondance., op. cit.,
p. 226; vgl. dazu auch Max Milner: “La figure du ‘saint’ [...] est d’autant
plus complexe et d’autant moins conventionnelle qu’elle ressemble, a
bien des égards, a celle de son antagoniste [...] la sainteté et le péche
sont comme l'envers et l'endroit dune méme expérience [...]”
(“Actualité de Bernanos”, in: Georges Bernanos 1888 — 1988, Colleccio
“Mallorca en el mon”, 1988, p. 125)



216 Brigitte Sdndig

benachbarte Gemeinde antreten will, tatsichlich aber die
Nacht hindurch im Kreise lduft. In seinem exaltierten und er-
schopften Zustand stellt Donissan plotzlich fest, dass er nicht
mehr allein ist; ein Weggefihrte, dem Ausseren nach ein
Hindler, hat sich zu ihm gesellt und erdffnet das Gesprich
mit: “Une grande nuit, hein?” (R, 167) Anfangs ist Donissan
tiber den Fuhrer erfreut und gibt ihm zutraulich Auskunft; erst
als dieser hdmisch mitteilt, dass er den Geistlichen seinen
ganzen Irrweg hindurch verfolgt habe, begreift Donissan, mit
wem er es zu tun hat; hier meldet sich ausdrticklich der Er-
zdhler mit einem “dis-je” zu Wort: “c’est alors, dis-je, que le
vicaire de Campagne connut que, ce qu’il avait fui tout au
long de cette exécrable nuit, il I'avait enfin rencontré.” (R,
173) Damit beginnt das Ringen zwischen dem Heiligen und
seinem Versucher: Einschmeichelnd bietet der Teufel Donis-
san an, sich auf ihn zu stiitzen, in ihm zu ruhen, seiner Liebe
zu ihm nachzugeben; der Erzidhler — nicht Donissan, der
schweigend kimpft! — erldutert an dieser Stelle, dass der Teu-
fel ein Teil des zukiinftigen Heiligen selbst sei: “C'est la
premiere fois que le saint de Lumbres entendait, voyait, tou-
chait celui-la qui fut le trés ignomineux associé¢ de sa vie
douloureuse” (R, 173). Dieses Wissen dussert auch der Teufel,
als er sich ausdricklich zu erkennen gibt: “Vous me portez
dans votre chair obscure [...] moi, Lucifer...” (R, 174) Donissan
bietet schweigend Widerstand, wankt nicht; der Teufel raumt
nun ein, dass sich seine Macht am Willen Donissans gebro-
chen habe. Donissan gebietet ihm zu verschwinden,
empfindet aber Mitleid — die Regung, die der Teufel am meis-
ten furchtet. Er erkennt Donissan als “maitre” an (R, 180),
dieser aber erklirt, dass nicht seine, sondern Gottes Kraft den
Sieg davongetragen habe. Da geht mit der Gestalt des Teufels
eine weitere Verinderung vor sich: Dem Priester steht plotz-
lich sein Doppelginger gegeniber; diesen heisst Donissan,
wenngleich zitternd, ebenfalls verschwinden — und die Gestalt
fallt wieder zur “lamentable dépouille” (R, 181) zusammen,
D.h.: Auch auf die Gefahr hin, ein Stick seiner selbst zu ver-
nichten, geht Donissan gnadenlos gegen das Bose vor, denn
er muss den Teufel auch den Seelen gegeniiber entmachten,
die ihm anvertraut sind. Das gelingt nicht — der Teufel nimmt
wieder seine harmlose Ausgangsgestalt an und beginnt erneut
zu spotten: Noch manch liebes Mal werde Donissan, indem er



Wem erscheint der Teufel? 27

Gott zu dienen glaube, ihm dienen. Als Donissan sich auf ihn
stirzen will, trifft er ins Leere... Nach der Begegnung mit dem
Teufel ist Donissan stirker, fihig, die menschliche Seele zu
erkennen und anzunehmen — eine Fihigkeit, die er in dem
darauf folgenden dramatischen Gesprich mit Mouchette unter
Beweis stellt.

Halten wir als Fazit in Hinblick auf einige Vergleichspunk-
te fest: In Bernanos’ Teufelsszene ist der Teufel unleugbar als
Gesprichspartner und wirkende Kraft existent (was seine Ent-
sprechung darin findet, dass er sich im gesamten Text von
Sous le Soleil de Satan, wie ja schon der Titel sagt, auf latente
Weise manifestiert). Zwischen ihm und Donissan findet ein
regelrechter Kampf, ein Miteinander-Ringen mit wechselnden
Positionen und ungesichertem Ausgang, statt. Dabei hat der
Teufel den wortreichen Part inne, erweist sich, wie Max Mil-
ner sagt, als “virtuose du dialogue” 18 als Meister der
Verfiihrung, der Halbwahrheiten und Liigen; Donissan setzt
dem sein Schweigen und einige wenige kurze Aussagen und
Befehle entgegen. Was wihrend dieses beredten Schweigens
in Donissan vor sich geht, das zu deuten ist Aufgabe des Er-
zihlers oder (der Terminus dringt sich auf) des
Hagiographen. Diese erzihlerische Instanz bewegt sich flie-
ssend auf der Skala zwischen discours indirect libre und
unumstosslich gultigem Urteil — den extremen Moglichkeiten
des Mitgehens bzw. Weggehens von der Gestalt; auf dieser
Skala werden die inneren Bewegungen Donissans kommen-
tiert, rhetorische Fragen an diesen gestellt, es wird Bezug
genommen auf seine spiteren Aussagen; die erzidhlerische In-
stanz hat also, was die Quellen der Erzihlung anlangt, keinen
unbedingt sicheren Standpunkt, wohl aber hat sie diesen in
Bezug auf die Beurteilung des Erzihlten — anders als bei Dos-
tojewski, wo der Erzdhlerstandpunkt sicher fixiert ist, das
Urteil tiber das Erzihlte jedoch offen bleibt.

Die Teufelsszene bei Dostojewski findet im 11. Buch des
Romans, tiberschrieben mit “Iwan Feodorowitsch” statt; Gber
weite voraufgehende Strecken des Romans war Iwan, da kurz

18 Max Milner, “Le dialogue avec le diable d’apreés quelques oeuvres de la
littérature moderne”, in: 1d., Entretiens sur '’homme et le diable, sous la
direction de Max Milner, Paris et La Haye, Mouton, 1965, p. 230.



218 Brigitte Sandig

vor dem Mord an seinem Vater nach Moskau abgereist, vollig
aus dem Blickfeld geraten. Jetzt, vor der Schilderung des Pro-
zessverlaufs, wendet sich der Erzihler ihm als der
interessantesten Gestalt zu; denn Iwan ahnt, ohne es sich ein-
zugestehen, dass er der intellektuelle Urheber des Mordes ist.
In dem “Der Teufel” tiberschricbenen Kapitel liefert der Er-
zdhler eingangs sachliche Erklirungen fiir das Phidnomen:
Iwan sei krank, habe bereits einen Arzt aufgesucht, der “eine
Art Zerrlittung des Gehirns” (K II, 383)19 konstatiert und eine
Kur angeraten habe. In der fraglichen Nacht, nach der Ent-
hillung des Dieners, meint Iwan zu delirieren: Auch er
befindet sich da unversehens nicht mehr allein im Zimmer,
sondern ihm gegeniiber sitzt ein schibig-elegant gekleideter
Herr, der zu schwadronieren beginnt. ITwan will die Er-
scheinung als Ausgeburt seines kranken Kopfes begreifen;
“[...] ich bin es selbst, ich selbst spreche und nicht du”,
schleudert er dem Gast entgegen. Von da an geht es in einem
regelrechten Dialog auf vertrackte Weise hin und her: Erst will
der Teufel Iwan beweisen, dass dieser doch an seine Existenz
glaube, dann beschrinkt er sich darauf, Twans Alptraum zu
sein, dussert dazu aber die psychoanalytische Einsicht, dass in
Triumen mehr Einsichten zutage treten als im Wachzustand.20
Iwan besteht immer gereizter auf seiner Meinung (“Ein Dreck
bist du, meine Phantasie bist du!” K II, 394), was der Teufel
dahingehend berichtigt, dass sie beide von derselben Philo-
sophie seien — der nihilistischen. Er zitiert wahrhaftig Twans
friiher entwickelten Gedanken, dass die Vernichtung der Got-
tesidee im Menschen jeden moralischen Halt zerstore — denn
fir den Menschen, der sich selbst nach dem Tod Gottes an
dessen Stelle setzt, gebe es keinerlei sittliche Schranken mehr,
Iwan unterbricht das Ausspinnen dieses Gedankens, dem sich
der Gast hingibt, dadurch, dass er ein Glas nach dem Plaude-
rer wirft; das reizt diesen wieder zu einigem anspielungs-

19 Ich zitiere nach einer zweibindigen dlteren deutschen Ausgabe des Ro-
mans, weil diese Ubersetzung sehr iiberzeugend ist: F.M Dostojewski,
Die Briider Karamasow. Roman, Teil 1,2, Ubersetzt von Bodo von LoR-
berg, Berlin, Schreitersche Verlagsbuchhandlung o.J.; Band 2 = K I

20 Vgl. dazu Dostojewski, Tagebuch eines Schrifistellers, op. cit., p. 53:
“Man kann vieles unbewusst wissen, indem man es nur fiihlt, aber nicht
weifs.”



Wem erscheint der Teufel? 219

reichen Spott, wie er sich schon friher geistreich zu Tolstoi,
Heine, Belinski gedussert hatte. Da klopft Aljoscha, der jing-
ste der Brider Karamasow, Iwans fritherer Vertrauter und die
Lichtgestalt des Romans, an die Tir, um dem Bruder den
Selbstmord des Dieners zu melden. — Iwan gesteht Aljoscha
die Teufelserscheinung ein, wieder mit dem Satz: “Er aber, —
das bin ich, [...] ich selbst” (K II, 409), dem er “sehr ernst”
hinzufigt: “ich wiinsche es sehr, daR er er wire und nicht
ich” (K II, 409), d.h., dass diese furchtbaren Gedanken nicht
seinem Kopf entsprungen seien. — Bei der Gerichtsver-
handlung am nichsten Tag legt Iwan, sichtlich krank,
getriecben von Gewissensqualen, schliesslich sein Gestindnis
ab; doch kann er, da der Diener sich ja erhingt hat, keinen
Zeugen nennen, ausser “den mit einem Schwanze” (K II, 457).
Diese Aussage mutet so wahnwitzig an und wird Uberdies
durch eine wuchtige Gegenaussage entkriftet, dass sie frucht-
los bleibt. Twan wird als Rasender aus dem Gerichtssaal
getragen.

Anders als bei Bernanos war der Teufel hier kein von
aussen kommender Versucher, sondern Inkarnation der einen,
der rational-zynischen Seite von Iwans Personlichkeit; die an-
dere Seite, bestimmt von Wahrheitssuche, Ehrgeftihl und
Hochherzigkeit, kann, da aus der Sicht Iwans rational nicht zu
begriinden, von diesem kaum in Worte gefasst werden.
Letztlich aber wird die zweite Seite fir Iwans Handeln und
Schicksal bestimmend. Wenn also die Position zynischen
Zweckdenkens — der Part des Teufels oder besser der einen
Seite Iwans — elegant und folgerichtig formuliert werden
kann, findet die gegensitzliche Position, die des Verlangens
nach einem auf Wahrheit gegriindeten Leben, durch die Ge-
stalt Twans kaum verbalen Ausdruck; ihn, den Ungldubigen,
fihrt dieser nicht ausdriickbare Konflikt in die Geisteskrank-
heit. — Dostojewski, der Die Briider Karamasow als sein
“schicksalhaftes Werk”2! bezeichnet hat (tatsichlich ist es sein
letztes geblieben), will eine tiberzeugende Gegenposition zu
Iwans Zerrissenheit in anderen Gestalten aufbauen, Beispielen
fur freien, bejahenden Gottesglauben. Wie er wihrend der
Arbeit an dem Roman mitteilt, flehe er zu Gott, dass ihm dies

21 Fjodor M. Dostojewski, Briefe, op. cit., p. 428.



220 Brigitte Sandig

gelingen moge, denn er sieht darin ein Thema, “das noch
keinem der heutigen Schriftsteller [...] in den Sinn gekommen
ist [...]. Um seinetwillen wird der ganze Roman geschrieben.”22
— Was nun Iwan anlangt, so wurden in der bisherigen Roman-
handlung gentigend Anhaltspunkte geliefert, die es erlauben,
seinen Konflikt in der Szene mit dem Teufel wiederzufinden:
dass er nimlich den Amoralismus, der aus seiner nihilistischen
Grundthese resultieren musste, nicht leben kann und will23,
Da braucht nichts mehr erklirt zu werden, sondern gezeigt
werden muss der existentielle Kampf zwischen den beiden
Seiten; also verlduft das Gesprich zwischen Twan und dem
Teufel als Schlagabtausch — einmal wortreich, dann wieder
aphoristisch zugespitzt, aber immer unkommentiert. Der einzi-
ge Eingriff des Erzihlers findet sich, abgesehen von den
anfinglichen Erklirungen zu Iwans Gesundheitszustand, bei
der Vorstellung des Teufels als “russischen Gentleman
bekannter Sorte” (K II, 383) oder dort, wo dessen Ehrgefiihl
als eines bezeichnet wird, das, “wie es bei solchen Leuten
nun einmal ist, mit sich handeln ldsst” (K II, 388); der Teufel,
mithin die Seite Iwans, die dieser verkorpert, ist also nichts
weiter als banal.

Wie verhalten sich nun die Protagonisten der beiden be-
schriebenen Teufelsszenen zueinander? Iwan wie Donissan
sind zweifellos extrem veranlagte Menschen, “créatures
d’exeption”, wie Malraux in Bezug auf Bernanos’ Gestalten
sagt hat;?¢ sie sind mit einem ungeheuer hohen Anspruch
ausgestattet — doch schon wenn wir uns nach der Richtung
dieses Anspruchs fragen, gehen die Antworten auseinander:
Donissan, der fraglos von Gott Erfiillte, verlangt sich selbst
das Letzte ab, um dem Gebot von oben zu gentigen. Iwan
hingegen kann die Schopfung nicht akzeptieren, da diese von
unendlichem Menschenleid erfiillt ist und erklirt angesichts

22 Ibid., p. 419.

23 Vgl. zur Ernsthaftigkeit dieses Anliegens Dostojewski in einem Brief von
1879: “Die Gottesldsterung meines Helden aber wird [...] triumphal wi-
derlegt, daran arbeite ich gerade voller Zittern und Beben und erfillt
von Ehrfurcht, weil ich meine Aufgabe [...] als eine patriotische Tat er-
achte.” (Fjodor M. Dostojewski, Briefe, op. cit., p. 414)

24 André Malraux, “Préface”, in: Georges Bernanos, journal d'un curé de
campagne, Paris, Plon, 1974, p. 15.



Wem erscheint der Teufel? 221

dessen, dass er Gott “ehrerbietigst die Eintrittskarte zurtickge-
ben” (K I, 336) miisse. Gegeniiber stehen sich mit Donissan
und Iwan ein Gldubiger und ein Nihilist, ein Mann des — un-
vollkommenen — Handelns und ein Mann des — liickenlos-
folgerichtigen — Denkens. Indessen kann keiner von beiden
nur in der einen, ihm vertrauten und gemissen Sphire leben:
Donissan reflektiert sein Ungentigen, verfingt sich in der
Ausweglosigkeit seiner Lage, verfillt der “tentation du
désespoir”; damit Offnet er gewissermassen dem Teufel das
Einfallstor, ringt mit dem Dimon, geht aber schliesslich ge-
starkt aus der Begegnung hervor. — Iwan erklirt dem Bruder
Aljoscha, kurz nachdem er den Ausspruch tber die zuriickzu-
gebende Eintrittskarte getan hat: “Ich aber will leben.” (K I,
336) Also muss auch Iwan handeln, und im Handeln ist er,
entgegen seiner nihilistischen Logik, ehrenhaft und hochher-
zig; diesen Konflikt lebt er nicht nur in der Teufelsbegegnung
aus, sondern er wird durch ihn, vermutlich fir immer, in
Wahnsinn gesttirzt.

Fir Dostojewski ist, vielleicht unzuldssig verkiirzt gesagt,
der nihilistische Sog das Teuflische. Nach seiner Uberzeugung
wird der glaubenslose Mensch durch die Frage nach dem Wa-
rum des Leidens zwangsliufig zum Nihilismus gefiihrt;
allerdings stellt sich diese Frage jedem Denkenden, ob gliu-
big oder nicht. Insofern ist ein gewisses Quantum dieses
Teuflischen tberall und in jedem gegenwiirtig, bleibt es unbe-
siegbar, nicht abspaltbar; nur im beginnenden Fieberwahn tritt
es aus Iwan heraus — als Teil seiner Personlichkeit. — Berna-
nos kann das Teuflische konkreter benennen, enger
eingrenzen; seine Ausserungsformen sind fiir ihn mensonge,
orgueil, desespoir. In diesen Formen kann das Teuflische von
jedem, auch von dem Beinahe-Heiligen Donissan, Besitz er-
greifen; jeder aber kann auch dagegen zum Kampf antreten
oder durch gottliche Gnade von ihm erlost werden. In der
traditionelleren Rolle des Widersachers, des Versuchers, des
“effroyable partenaire” (EC I, 1077) tritt Bernanos’ Teufel also
Donissan gegeniiber, der im Vollbesitz seiner bescheidenen
Krifte den Kampf mit ihm aufnehmen kann. Wer von den
beiden Protagonisten damit die besseren Chancen hat, dem
Teuflischen zu entkommen, liegt auf der Hand.



222 Brigitte Sandig

Abstract

C'est un risque que de faire apparaitre le diable dans un roman moderne.
L'auteure pose, préalablement, deux questions: celle des affinités éventuel-
les entre les romanciers qui courent ce risque — en 'occurrence Dostoevski
et Bernanos — et celle des qualités dont sont pourvus les protagonistes des
romans en question, Les Fréres Karamasov et Sous le soleil de Satan.
Bernanos professe une admiration originale et profonde pour Dostoevski a
une époque ou la France littéraire vouait une réelle passion a cet auteur;
entre les deux auteurs dont 'ceuvre est centrée autour du probléme du mal
existe une parenté évidente.

Cependant, I'état spirituel et émotionnel des protagonistes ne pourrait pas
étre plus divergent: Ivan, doté d’'une intelligence tranchante, nie Dieu et,
par conséquent, toute loi morale; mais, il n'est pas capable de pratiquer cet
amoralisme et devient fou de ce déchirement. Le diable se présente a lui en
tant qu’expression de sa propre pensée nihiliste. — Donissan, en revanche,
est un simple d’esprit qui combat, dans la figure du diable, les formes
concrétes du mal, le mensonge, 'orgueil, le désespoir et qui sort victorieux
de ce combat; toutefois, la victoire peut s'avérer passageére étant donné la
force du diable.

Le point de vue du narrateur par rapport aux protagonistes différe égale-
ment dans les deux oeuvres: Chez Dostoevski, le narrateur occupe une
position extérieure, descriptive, ne porte pas de jugements, tandis que chez
Bernanos, le narrateur s’érige, d’une certaine maniere, en défenseur du pro-
tagoniste.



	Wem erscheint der Teufel? : Iwan Karamasow und der Abbé Donissan

