
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Artikel: Diabolisme et symbolisme : Nedotykomka dans Un démon mesquin de
Fedor Sologub

Autor: Mossière, Fanny

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fanny Mossière

Diabolisme et symbolisme

Nedotykomka dans Un démon mesquin
de Fedor Sologub

Fedor
Sologub est une des figures centrales du symbo¬

lisme russe.1 Le roman qui l'a rendu célèbre, Un démon
mesquin, qui compte parmi les chefs-d'œuvre de la

prose russe du vingtième siècle, paraît d'abord par fragments
dans la revue Voprosy Zizni en 1905, puis dans son entier en
1907.

Le symbolisme représente en Russie un mouvement puissant,

complexe et déterminant pour toute la modernité. Son
règne, dans les années 1900-1910, est considéré comme l'Age
d'Argent de la culture russe, après l'Age d'Or de la période
pouchkinienne. Influencé par les mouvements poétiques et
philosophiques européens, il est également profondément ancré

dans la tradition russe; Gogol et Dostoïevski sont ses
figures tutélaires, au même titre qu'un Nietzsche ou un
Mallarmé.

Les symbolistes ont en commun une approche
néoplatonicienne de l'univers, dans le sens où ils distinguent
deux niveaux de réalité: au-delà du monde réel ordinaire, il
existe une sphère élevée où règne une harmonie parfaite.
L'art a pour mission, au moyen des symboles, de révéler cet
au-delà; l'artiste joue le rôle de médiateur entre les deux
mondes.2 Cette vision, couplée à des préoccupations eschato-

1 Fedor Sologub est né en 1863, dans un milieu modeste; il travaille long¬
temps comme professeur de collège en province. Peu à peu, il se fait
connaître des cercles et des revues littéraires, et adhère au mouvement
symboliste, tout en menant une existence assez retirée, ce qui contraste
avec l'extravagance de l'époque. Sologub est avant tout poète, mais aussi

romancier, essayiste et dramaturge; jugé non conforme à l'idéologie
soviétique, il meurt en 1927 dans l'isolement.

2 Cf. Valerij Brjusov, "Kljuci tajn" ("Les clés du mystère"), in Vesy, n°l,
1904. Dans cet article programmatique du symbolisme, Brjusov affirme

Colloquium Helveticum 36/2005



166 Fanny Mossière

logiques, souvent apocalyptiques, conduit à se poser la question

du Mal et corollairement, celle du diable, agent du Mal.
Presque tous les écrivains symbolistes écrivent sur le

diable. Des concours littéraires sont même organisés sur ce
thème, comme par la revue bilingue Zolotoe Runo / La Toison
d'Or en 1907. Très influencés par la représentation romantique

du diable, les symbolistes prolongeront cette démarche,
jusqu'à brouiller totalement les contours de la figure
diabolique. Le diable apparaît comme le double du poète; il
fait partie intégrante de la nature humaine. Marqué par
l'ambivalence, il peut être maléfique mais en même temps,
l'artiste lui voue une sorte de fascination.

D'autre part, pour le symboliste russe ayant relu Gogol, le
Mal s'incarne dans la médiocrité du monde (poslost'en russe),
dans la norme du quotidien, dans l'esprit "philistin", qui
envahit la vie elle-même; la figure du diable signifie donc la
révolte par rapport au monde, aux valeurs conventionnelles:
elle symbolise la transgression. Le symboliste refuse souvent
le point de vue moral, et tente de s'affranchir des catégories
du Bien et du Mal, pour adopter un point de vue exclusivement

esthétique. Le diable devient alors la figure de l'Esthète
Suprême. Toute cette thématique est à ce point importante
pour le mouvement que son analyste le plus systématique,
Aage Hansen-Löve, définit une de ses phases comme "dia-
boliste", tendance vers l'éclatement, en opposition au
"symboliste", qui tend à retrouver l'unité perdued

que l'art doit permettre une nouvelle relation à la réalité. Pour le symboliste,

la mission de l'artiste comporte une dimension religieuse: cf.

notamment Vjaceslav Ivanov, "Iskusstvo kak simvolizm", in Zavety,
vol.2, n°2, 1914.

3 Cf. Aage A. Hansen-Löve, Der russische Symbolismus: System und Entfal¬
tung der poetischen Motive. 1. Diabolischer Symbolismus, Wien, Verlag
der Oesterreichischen Akademie der Wissenschaften, 1989; Der russische
Symbolismus: System und Entfaltung derpoetischen Motive. 2. Mythopoe-
tischer Symbolismus, Wien, Verlag der Oesterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 1998.



Diabolisme et symbolisme 167

Un démon mesquin

Le titre du roman de Sologub, Un démon mesquin4 (Melkij bes

en russe), indique que le maléfique chez cet écrivain est très
éloigné de la grandeur d'un Mephistopheles. Le mot "be?
désigne en russe un être surnaturel plus modeste que le diable.
Ce roman traite avant tout de la petitesse et de la médiocrité:
il présente la nature humaine comme vile et mesquine. Cette
mesquinerie des rapports humains est vue comme diabolique;
Sologub a d'ailleurs écrit un essai qui s'intitule "L'homme est
un diable pour l'homme" (1907).5 On peut distinguer deux
niveaux de Mal selon Sologub: le Mal dans l'homme, et le Mal
"cosmique", c'est-à-dire les forces surnaturelles extérieures
hostiles à l'homme. Dans Un démon mesquin, on trouve
diverses manifestations du démoniaque, qui se situent dans une
tension fondamentale entre objectivité et intériorité.

Dans son roman, Sologub décrit le quotidien d'une ville
provinciale russe; à sa parution, les critiques ont créé un
néologisme pour dire la médiocrité d'une telle vie:
peredonovscina, "peredonovisme", d'après le nom du héros
Peredonov.6

Le professeur de collège Peredonov, un homme vulgaire et
bête, a deux objectifs, qui déterminent toute l'intrigue: obtenir
un avancement et devenir inspecteur, et choisir une épouse.
Gagné par la paranoïa, il voit les êtres et les choses se liguer
contre lui; graduellement, il perd la raison. Dans sa folie, il
entre en contact avec le monde surnaturel, notamment le petit
démon nedotykomka. Le narrateur évite de distinguer entre la
réalité et les hallucinations; la représentation de la folie du héros

est accompagnée de manipulations narratives qui forcent
le lecteur à accepter la réalité des manifestations surnaturelles.
La folie ou le démon conduisent Peredonov à des actes de
destruction de plus en plus violents: la scène du meurtre de la

4 La traduction que nous avons utilisée porte un autre titre, qui nous
paraît moins heureux: Un démon de petite envergure, trad. Georges
Arout, Lausanne, L'Age d'Homme, 1977. Les pages mentionnées ci-
dessous se réfèrent à cette édition.

5 "Celovek celoveku - djavol", in Zolotoe Runo, n°l, 1907, pp.53-55.
6 II s'agit bien entendu d'une allusion au terme d'"oblomovisme", créé à

partir du nom du héros de Gontcharov.



168 Fanny Mossière

punaise dissimulée derrière la tapisserie, et que Peredonov
prend pour un espion, annonce le meurtre final de Volodine.
Le roman culmine dans une scène de mascarade frénétique,
qui dégénère en bagarre générale et en un incendie provoqué
par Peredonov.

Une intrigue parallèle se développe dans le roman, à

savoir le jeu de séduction entre un adolescent et une jeune
femme, Sasha et Liudmila; pour certains commentateurs, ce
jeu d'amour est le seul espoir subsistant dans un monde
corrompu; toutefois, la corruption d'un adolescent peut
également être considérée comme une autre forme de perversion.

Les formes du démoniaque sont diverses chez Sologub, qui
s'est créé une véritable mythologie personnelle.7 On trouve
dans cette mythologie l'influence du folklore russe, dans
lequel le diable est présent, mais où les esprits jouent un rôle
majeur (par exemple domovoj, l'esprit de la maison; lesij,
l'esprit de la forêt; rusalka, l'ondine des rivières...). Ces esprits
sont étroitement liés aux éléments et constituent des vestiges
du paganisme. A la fin du dix-neuvième siècle, dans le regain
d'intérêt des intellectuels russes pour le folklore et l'artisanat
populaire, les symbolistes stylisent les figures du folklore pour
dire le surnaturel.

Dans Un démon mesquin, si son comportement et le point
de vue du héros identifient nedotykomka au maléfique, elle
n'est pas une créature démoniaque superbe et fière, comme
on en trouve chez les romantiques. Cet être apparaît déjà
dans la poésie de Sologub (notamment dans un poème de
1899) comme l'incarnation des obsessions du poète,
tourmenté comme le sera le héros d'Un démon mesquin.

Nedotykomka est donc à la fois la création du poète, et
dans le récit, en miroir, elle apparaît comme la création de
l'esprit malade du héros, comme son double maléfique. Il faut

7 A côté de nedotykomka, la créature maléfique Likho hante également la
poésie de Sologub (cf. F. Sologub, "Likho" (1891), in Stikhotvorenija,
Leningrad, Sovetskij pisatel', 1975, n°59, p. 112).



Diabolisme et symbolisme 169

souligner que ce démon a un nom,8 dont on ne connaît pas
l'origine: dès qu'il la voit, Peredonov sait qu'elle s'appelle ainsi;

c'est à la fois une manière de l'identifier et de l'apprivoiser,
mais cela montre aussi qu'elle fait partie intégrante de son
monde intérieur.

Le mot " nedotykomka" - du genre féminin, problème
important sur lequel nous reviendrons — est très riche
sémantiquement; dialectal, il n'évoque pas quelque chose
d'immédiatement compréhensible en russe.

- "ne-" est un préfixe privatif, ce qui associe la créature à

l'essence du Mal, qui est négation par définition.
- "nedoest aussi un préfixe, qui donne une idée
d'inachèvement; il signifie "pas fini, pas achevé, pas jusqu'au
bout". Ce caractère inachevé correspond à l'apparence
informe de la créature, et la rend d'autant plus inquiétante,
soulignant son processus constant de transformation.

- Selon le dictionnaire de Dal',9 le mot "nedotykomka" serait
une variante régionale de "nedotroga", qui désigne quelque
chose ou quelqu'un qu'on ne peut pas toucher,10 et aussi une
fleur, la "sensitive" en français, qui est une variété de mimosa;
les fleurs, on le sait, sont un thème typiquement décadent.
Dans le roman, le héros tente de toucher nedotykomka, mais
n'y parvient jamais; elle reste perceptible aux niveaux visuel,
sonore et olfactif. Même si elle emplit tout l'espace par ses
mouvements brusques, elle n'offre aucune possibilité de
contact physique, ce qui est le signe de son appartenance à

une réalité autre.

L'intrigue du roman se construit sur l'évolution intérieure du
héros, qui forme une sorte de crescendo destructeur; les créatures

diaboliques semblent se rapprocher de plus en plus de
lui, l'encercler, pour finalement envahir son espace intérieur
et le conduire à la perte de la raison.

8 Dans la traduction française de G. Arout, le nom de nedotykomka a tou¬
jours été traduit par "la créature", "la petite bête", alors que le fait que la
créature soit nommé nous paraît important.

9 V. Dal', Tolkovyj slovar' zivogo velikorusskogo jazyka, T. 2, Saint-
Pétersbourg-Moscou, 1881, p.516.

10 Le verbe russe tykat' signifie toucher, pousser.



170 Fanny Mossière

Le petit démon nedotykomka apparaît en lien avec les
manifestations du religieux: sa première apparition a lieu
pendant le Te Deum qui bénit le nouvel appartement de Pe-
redonov; ensuite, elle se montre plusieurs fois à l'église,
pendant la liturgie (p.257, 276):

On inaugura le nouveau logement par un Te Deum. Peredonov estimait
qu'il était indispensable pour lui de montrer publiquement qu'il était un
fidèle croyant. Durant le Te Deum, l'odeur de l'encens lui fit tourner la
tête et le plongea dans un état vague assez ressemblant à celui de la
ferveur religieuse. Un fait étrange le frappa. Une créature bizarre [nedo-
tykomkcA, aux formes indéfinies - petite, grise, terriblement remuante -
accourut on ne sait d'où. Ricanant sans arrêt, elle s'agitait, tremblait et
tournait autour de lui. Mais lorsqu'il lui tendait la main, elle s'éclipsait
aussitôt, s'échappait par la porte ou se réfugiait sous l'armoire, pour
réapparaître une minute plus tard, ricanant, tremblant, persiflant et
toujours aussi grise, fureteuse et inexpressive, (pp.149-150)

Peredonov est décrit comme non croyant, comme un païen: il
invente des exorcismes contre nedotykomka, qui relèvent plutôt

de la magie, mais il n'est pas insensible à l'atmosphère de
ferveur religieuse qui se dégage des rites. Il semble donc que
la liturgie, qui est communication avec le divin, ouvre la porte
aux "forces impures" avec lesquelles Peredonov identifie
nedotykomka (p. 150).

Toute une poétique de la dissimulation est également
développée en lien avec nedotykomka, ce qui renforce la peur
qu'elle provoque chez le héros. Par exemple, elle se cache
sous la table (p.299), sous les chaises à l'église, elle "se terre
sous la chasuble du pope" (p.276). Plusieurs lieux sont le
symbole de l'au-delà surnaturel; le topos du seuil est central
dans l'univers sologubien. Lorsque Peredonov croit être épié
depuis l'autre côté de la porte, celle-ci représente le point de

passage entre les deux réalités:

La porte donnant sur le vestibule paraissait particulièrement suspecte à

Peredonov. Elle ne se fermait pas complètement. La fente entre les deux
battants lui suggérait que quelque chose était caché derrière. N'y avait-il
pas quelqu'un qui l'épiait? Un œil étincelait, perçant et cruel. Le chat ne
quittait pas Peredonov de ses yeux glauques et écarquillés. Il les clignait
de temps à autre; parfois, il poussait de sinistres miaulements. Il était
visible qu'il cherchait à surprendre Peredonov en faute et se mettait en
rage, parce qu'il ne pouvait y parvenir. Peredenov crachait sur lui mais
n'arrivait pas à s'en débarrasser, (p.298)



Diabolisme et symbolisme 171

De même, lors du meurtre de la punaise — une parodie
grotesque du meurtre shakespearien -, la créature à tuer est de
l'autre côté des tentures (p.300), c'est-à-dire au-delà de notre
réalité.

Les caractéristiques principales de nedotykomka sont d'abord
son absence de forme définie, son apparence floue et sans
contours précis. En outre, sa couleur grise est soulignée à

plusieurs reprises - le gris qui est synonyme d'absence
d'éclat, voire de dissimulation. Nedotykomka surgit aussi de la
poussière: la poussière est un leitmotiv chez Sologub, pour
qui elle correspond à l'informe, à l'indéfini du maléfique — et
bien entendu, à la matière même de la mort.

La petite créature [nedotykomka1 se glissait sous les chaises, courait d'un
coin à l'autre en glapissant. Elle était sale, puante, répugnante et en
même temps terrifiante. De toute évidence, elle était hostile à Peredo-
nov et était spécialement venue pour le tourmenter; auparavant, on ne
l'avait jamais vue nulle part. On l'avait créée, puis envoûtée. Elle vivait
pour le martyriser et le perdre, ensorcelée et changeant constamment de
formes. Elle le surveillait, le trompait, se gaussait de lui; tantôt elle se
roulait sur le parquet, tantôt prenait la forme d'un chiffon, d'un ruban,
d'une branche, d'un drapeau, d'un nuage, d'une petite chienne, d'un
tourbillon de poussière dans la rue... Partout elle rampait, elle courait
derrière lui; elle l'avait épuisé, exténué par sa danse incessante et
fébrile. Ah! si quelqu'un pouvait l'en débarrasser par quelque parole
magique ou par un coup bien appliqué! Mais il n'avait pas d'ami pour le
secourir; personne ne viendrait l'aider; il lui fallait ruser, lutter, s'il ne
voulait pas devenir la victime de cette perfide créature. Peredonov trouva

un remède: il enduisit le parquet de colle, afin que la petite créature
grise s'y enlisât. En fait, ce furent les semelles de ses bottes et le bas des
robes de Varvara qui s'engluèrent; le petit monstre roulait librement et
glapissait en ricanant. Varvara jurait avec hargne, (p.298)

Nedotykomka est plus une présence que l'on perçoit qu'une
créature définie; elle peut aussi se métamorphoser sous toutes
les formes, "chiffon, branche, nuage...", qu'elles soient
animées ou inanimées. Cependant, cette créature a
incontestablement un caractère animal, ce qui la relie au chat,
qui est lui aussi une des manifestations du diabolique dans le
roman. Le motif du regard, des yeux qui scrutent, qui martyrisent,

se retrouve à la fois chez le chat et chez nedotykomka.
Si nedotykomka n'est pas décrite par son apparence directe,
elle l'est par ses mouvements. Qualifiée à plusieurs reprises



172 Fanny Mossière

de "remuante", nedotykomka saute, rampe, bondit, se déplace
dans l'air, se cache et réapparaît. Son extrême mobilité se
reflète dans le langage très rythmé utilisé pour la décrire:
Sologub accumule les termes descriptifs, utilise les répétitions
et les rimes, ce qui lui donne un caractère obsessionnel, voire
hypnotique. Les verbes à l'imperfectif, qui expriment la répétition

des actions (et qui sont traduits par l'imparfait en
français), renforcent encore ce caractère de harcèlement. La

perte des notions de haut et de bas montre que nedotykomka
n'est pas soumise aux mêmes lois de la spatialité que les êtres
humains; ainsi, lorsque Peredonov enduit le parquet de colle,
elle reste libre de se mouvoir. Ses mouvements sont également

comparés à une danse, qui est traditionnellement
associée aux démons. Décrite comme rampant sur le sol, elle
sera explicitement comparée à un serpent lors de la scène
finale de l'incendie (p.354).

De par son absence de forme, sa couleur grise, sa saleté et
son odeur, nedotykomka devient l'incarnation de cette médiocrité

quotidienne qui caractérise le diable chez certains
symbolistes. Le titre du roman peut donc désigner aussi bien
nedotykomka que Peredonov. On rejoint ici Gogol; c'est une
des caractéristiques "traditionnelles" du diable que de ne pas
avoir de forme propre, et de pouvoir en assumer plusieurs.
Insistons sur cette "réduction ontologique" gogolienne que
subit le démoniaque: l'être gris informe dans Zanoni de Bul-
wer Lytton, qui semble avoir influencé Sologub, est
majestueux, hiératique, immobile, comme il sied au romantique

Gardien du Seuil.
Nedotykomka ne parle pas; elle ne semble pas posséder de

langage, ce qui la démarque un peu plus du genre humain.
Elle témoigne néanmoins de sa présence en émettant des
sons inarticulés, elle hurle, elle glapit (à la façon d'un animal),
et surtout, elle rit. Son rire est décrit comme particulièrement
torturant pour Peredonov, car il le prend pour une menace.
Le rire est un élément démoniaque typique; or, dans Un
démon mesquin, tous les personnages rient, d'un rire méchant
et vulgaire: il exprime non une joie libératrice, mais leur état
de possession.

Il faut également souligner que nedotykomka est un démon
féminin. Son nom est de genre féminin, et elle est associée à



Diabolisme et symbolisme 173

l'élément féminin de diverses manières dans le texte. Dans Un
démon mesquin, les femmes sont décrites comme néfastes; les
nombreux personnages féminins se calomnient entre elles et
ont un comportement odieux. Du point de vue de Peredonov,
les femmes sont des sorcières; elles semblent avoir un contact
privilégié avec le surnaturel. Nedotykomka a partie liée avec
Varvara, la compagne de Peredonov, qu'il soupçonne d'être à

l'origine de son apparition; le féminin et ses attributs sont
pour lui complices du démoniaque:

Une des robes de Varvara attira son attention. Elle était toute en volants,
rubans et nœuds; on aurait dit qu'on l'avait confectionnée spécialement
pour y dissimuler quelqu'un. Peredonov l'examina longuement puis,
avec beaucoup d'efforts, à l'aide d'un couteau, il découpa et arracha la
poche et la jeta dans le poêle; après quoi il mit en pièces toute la robe.
Des pensées étranges et vagues traversaient son cerveau; son âme était
anxieuse et désespérée, (p. 150)

Dans la prose poétique de Sologub, le genre féminin de
nedotykomka est particulièrement souligné dans la répétition
des adjectifs en -aja. Sologub répète les mêmes adjectifs et les

appose les uns aux autres, ce qui donne un caractère rythmé
au texte, et la marque "sonore" du féminin devient synonyme
d'une forme d'incantation.11

D'autres manifestations du diabolique liées au féminin
apparaissent dans le roman. Ainsi, les cartes à jouer se
métamorphosent en êtres vivants et torturent Peredonov; il
craint particulièrement les dames, et leur crève les yeux pour
s'en défendre; on retrouve ici le thème du regard et de son
pouvoir maléfique. Le thème de la carte qui s'anime est bien
entendu une référence à La Dame de Pique de Pouchkine,
dans lequel le héros perd lui aussi la raison.

il Voir notamment le passage suivant, qui comporte 18 formes du féminin
sur quelques lignes: "Otkuda-to pribezala malen'kaja tvar' neopredelen-
nykh ocertanij - malen'kaja, seraja, jurkaja nedotykomka. Ona
posmeivalas', i dro2ala, i vertelas' vokrug Peredonova. Kogda 2e on
protjagival k nej ruku, ona bystro uskol'zala, ubegala za dver' ili pod
skaf, a cerez minutu pojavljalas' snova, i dro2ala, i draznilas' - seraja,
bezlikaja, jurkaja." (Melkij bes, p.119).



174 Fanny Mossière

Sans cesse, devant ses yeux, défilaient des images de jeux de cartes;
elles paraissaient vivantes; c'étaient des rois, des reines, des valets. Il
voyait également des figures de petite importance, des gens à boutons
métalliques; des collégiens et des gendarmes. L'as était gros, ventripotent;

on ne voyait guère que son ventre. [...]
Parfois Peredonov prenait les cartes et, le visage convulsé par la fureur,
déchiquetait de son canif les têtes des personnages. Il s'acharnait tout
spécialement sur les dames. Quand il s'en prenait aux rois, il commençait

à parcourir d'un regard inquiet les alentours, craignant qu'on ne le
surprît et qu'on ne l'accusât d'un attentat politique. Mais ces châtiments
ne lui apportaient qu'un soulagement provisoire. Des amis venaient, on
achetait de nouveaux jeux de cartes; de nouveaux espions hargneux se
glissaient dans les cartes, (pp. 299-300)

La princesse constitue une autre force maléfique féminine du
roman. Cette princesse, essentielle dans l'intrigue, aurait dû
soutenir Peredonov dans son avancement; elle devient pour
lui une sorte de fantasme, de plus en plus maléfique à mesure
qu'il se rend compte ne rien avoir obtenu d'elle. Par
moments, la princesse maléfique se confond avec les cartes, et
elle prend certaines caractéristiques de nedotykomka: elle
devient grise, elle "glapit":

De petites étincelles jaillirent de toutes parts et, soudain, au milieu de ce
jeu d'étincelles ardentes et cruelles, apparut la princesse: elle sortait du
brasier; c'était une petite femme, grise comme de la cendre, toute
couverte de feux mourants. Elle glapissait d'une voix perçante et fluette,
chuintait et crachotait sur les flammes, (p. 305)

Lorsque Peredonov cherche à détruire les cartes par le feu, il
voit des fleurs se former dans les flammes, ce qui est sans
doute une allusion aux Fleurs du Mal de Baudelaire:

Des fleurs d'un rose pâle - des fleurs comme on n'en avait jamais vu -
apparurent parmi les flammes qui crépitaient; les fleurs brûlaient, se
calcinaient aux extrémités. Peredonov contemplait avec effroi ces fleurs de
flammes, (pp.304-305)

Nous avons vu que nedotykomka était associée aux fleurs par
son nom; l'ambiguïté des fleurs, leur pouvoir de séduction et
d'envoûtement a beaucoup été traité par les symbolistes et

par l'Art nouveau.
Dans la démonologie traditionnelle, la femme est souvent

liée à la séduction diabolique; les symbolistes ont souvent
évoqué l'image de la femme fatale, insistant sur le maso-



Diabolisme et symbolisme 175

chisme de leurs relations avec elles. Toutefois, Sologub est
unique dans sa manière de représenter non seulement la
peur, mais surtout la répulsion et la confusion totale des sens
que provoque la femme.

Dans Un démon mesquin, le thème de la destruction est très
marqué, et c'est à chaque fois nedotykomka qui donne
l'impulsion au héros dans ses passages à l'acte. Peredonov se
sert successivement d'un couteau, d'une hache et d'un poinçon,

objets tranchants qui annoncent le meurtre final du
roman, où Peredonov égorge son ami Volodine. De la même
manière, le meurtre de la punaise préfigure le meurtre de
Volodine (p. 301):

Des souvenirs vagues se présentaient à son esprit. Quelqu'un se cachait
derrière les tentures; quelqu'un était tué, par un poignard ou par un
poinçon. Peredonov acheta un poinçon. Lorsqu'il revint à la maison, il
vit que les tentures remuaient d'un mouvement inégal; l'espion, angoissé,

devait sentir le danger et cherchait sans doute à s'enfoncer plus
profondément.
Il vit remuer une ombre, elle bondit au plafond et, de là, d'un air menaçant,

se mit à le narguer. Bouillonnant de rage, d'un mouvement
brusque et précipité, il enfonça le poinçon dans la tenture. Il y eut un
frémissement le long du mur. L'air triomphant, Peredonov poussa un
hurlement et se mit à danser, en brandissant le poinçon, (p. 301)

Cet acte place un peu plus Peredonov dans le pouvoir du
Mal, et le fait qu'il danse après son acte l'associe à nedotykomka.

L'arme privilégiée de nedotykomka semble être le feu:
elle-même est décrite comme produisant des "étincelles d'or"
(p.304), comme "flamboyante" (p.353), "enflammée" (p.354).
Dans la scène de la mascarade, elle pousse Peredonov à mettre

le feu au bâtiment; Peredonov est décrit comme "envoûté",
il ne peut lui résister. Il faut noter que nedotykomka est
décrite comme "toute en son pouvoir" (p.353), en russe "ne
svobodnajd', littéralement "pas libre": elle a besoin de
Peredonov, car elle ne peut agir directement dans le monde des
hommes.

Pendant qu'on traquait la Geisha dans le couloir, une petite bête
flamboyante sautait d'un lustre à l'autre, en riant et insinuant avec insistance
à Peredonov d'allumer une allumette et de l'enflammer, elle, la petite
bête, toute en son pouvoir, et de la projeter sur les murs sales et ternes;



176 Fanny Mossière

son désir de destruction satisfait, ayant englouti tout ce bâtiment - lieu
de tant de méfaits bizarres et effroyables - elle laisserait Peredonov en
paix. Il ne se sentait pas capable de résister à son insistance envoûtante.
[...] La petite bête enflammée se glissa, tel un serpent, le long du rideau,
en sifflant joyeusement et discrètement, (p.353)

On trouve ici une allusion aux Possédés de Dostoïevski, où le
bal se termine également par un incendie; le titre du roman
de Sologub, Melkij bes, fait écho au titre du roman de
Dostoïevski, Besy (littéralement: Les démons). On retrouvera la
même situation dans Le Maître et Marguerite de Bulgakov: les
démons mettront le feu au bâtiment de l'association des
écrivains avant de quitter Moscou.

Le feu, élément ambivalent récurrent dans les écrits symbolistes,

est à la fois destructeur et purificateur; dans Un démon
mesquin, le feu détruit le bâtiment qui a abrité la vulgarité et
la corruption de la mascarade. Dans ce sens, nedotykomka
pourrait être interprétée comme le symbole du chaos originel;
en contribuant à détruire la corruption des hommes, le héros
touche à l'origine du monde, à "l'esprit du chaos préhistorique,

d'un chaos de décrépitude" (p.302). Peredonov se place
ainsi dans la tradition amorcée par Caïn:

Une terreur délirante avait forgé en lui une disposition au crime, une
vision inconsciente, obscure, tapie dans les tréfonds de son âme; la vision
d'un crime prochain. Un appel lancinant au meurtre, une sorte de
cruauté primitive torturaient sa volonté viciée. Cet élan encore réprimé -
de nombreuses générations avaient succédé à l'antique Caïn - trouvait à

se satisfaire lorsqu'il cassait ou détériorait des objets, les mettait en pièces

avec la hache, les déchiquetait au couteau. Il abattait les arbres du
jardin, afin que l'espion ne pût s'y nicher. Un antique démon se réjouissait

à la vue de ces destructions, un esprit du chaos préhistorique, d'un
chaos de décrépitude. Et pendant ce temps, les yeux hagards d'un être
insensé reflétaient une terreur comparable à celle que provoquent les
souffrances de monstrueuses agonies, (pp. 301-302)

Par la folie, Peredonov a donc accès au monde surnaturel;
nedotykomka apparaît comme son démon "personnel", qu'il
est seul à percevoir, et dont il ne peut se défaire. Le narrateur
déclare qu'elle a été créée spécialement pour tourmenter
Peredonov (p. 298); toutefois, l'agent créateur n'est pas
précisé. De manière générale, Sologub reste très peu précis
sur les forces maléfiques supérieures.



Diabolisme et symbolisme 177

Peredonov devient un archétype de la souffrance et de la
solitude de l'être humain: son visage est décrit comme un
"masque figé de l'effroi" (p.299), il est comme mort, ses forces
vitales anéanties par le Mal. Malgré sa médiocrité, Peredonov
s'annonce comme le médiateur entre le monde des hommes
et le monde surnaturel; nedotykomka apparaît comme la
matérialisation de son aliénation, et plus largement, du Mal qui
règne dans le monde. Sans aucun doute, le caractère flou et

peu défini de cette créature lui confère une forme
d'universalité; elle se transforme en mythe, et le Mal qu'elle
incarne reflète le Mal universel. Il faut souligner que chez So-

logub, il n'existe pas une seule figure démoniaque,
individualisée et maléfique à elle seule, mais toute une
constellation de manifestations diaboliques. Pour combattre le Mal,
Sologub paraît croire que le processus de création est salvateur:

dans son roman, il crée une incarnation du démoniaque
pour tenter de le contrôler. Paradoxalement, la forme qu'il lui
donne n'est pas fixe; bien plus, le point focal de sa narration
flotte et se brouille en permanence. D'autres auteurs, de Brju-
sov à Bulgakov, auront recours à cette technique de
brouillage pour décrire le diabolique, suggérant ainsi
l'impuissance de l'être humain face aux forces du Mal.



178 Fanny Mossière

Bibliographie sélective

Textes

Brjusov Valerij, L'ange de feu, traduit du russe par Monique
Lee-Monnereau, Lausanne, L'Age d'Homme, 1983 (Ognen-
nyj angel, 1908).

Bulgakov Mikhail, Le Maître et Marguerite, Paris, Robert Laf-
font, 1968 {Master iMargarita, Ie éd. russe: 1966-7).

Bulwer Lytton Edward, Zanoni, London, George Routledge
and Sons, 1853 (Ie éd.: 1845).

Sologub Fedor, Melkij bes, Moscou, Sovetskaja Rossija, 1991
(Ie éd.: 1908).

-, Un démon de petite envergure, traduit du russe par Georges
Arout, Lausanne, L'Age d'Homme, 1977.

-, Le démon mesquin, traduit du russe par H. Pernot et L.

Stahl, Paris, Editions Bossard, 1922.

-, Der kleine Dämon, übersetzt von Reinhold von Walter,
München, Musarion, 1919-

-, Stikhotvorenija, Leningrad, Sovetskij pisatel', 1975-

Études

ETKIND E., NIVAT G., Serman I. et STRADA V. (éd.), Histoire de
la littérature russe. Le XXe siècle. L'Age d'argent et La
Révolution et les années vingt, Paris, Fayard, 1987-1988.

HANSEN-LÖVE Aage A., Der russische Symbolismus: System und
Entfaltung der poetischen Motive. 1. Diabolischer Symbolismus,

Wien, Verlag der Oesterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 1989.

-, Der russische Symbolismus: System, und Entfaltung der
poetischen Motive. 2. Mythopoetischer Symbolismus, Wien,
Verlag der Oesterreichischen Akademie der Wissenschaften,

1998.
Lauer B. et Steltner U. (éd.), Fedor Sologub 1884-1984.

Texte, Aufsätze, Bibliographie, München, Verlag Otto
Sagner, 1984.

Mercier Alain, Les sources ésotériques et occultes de la poésie
symboliste (1870-1914), Paris, Ed. A.G. Nizet, vol.l: 1969,
vol. 2: 1974.



Diabolisme et symbolisme 179

Peterson Ronald E., A History ofRussian Symbolism,,
Amsterdam-Philadelphia, John Benjamins Publishing Company,
1993.

RICE Martin P., Valéry Brjusov and the Rise ofRussian Symbolism,

Ann Arbor, Ardis, 1975.
Schmid Ulrich, Fedor Sologub. Werk und Kontext, Bern, Peter

Lang, 1995-

Cebotarevskaja Anastasja, O Fedore Sologube. Kritika, stat'i i
zametki, Saint-Pétersbourg, 1911 (reprint: Ann Arbor,
Ardis, 1983).



180 Fanny Mossière

Abstract

In his novel Melkij bes (1907), Sologub depicts provincial life in Russia in a

very gloomy way. Professor Peredonov is the archetype of the powerless
human being facing reality and evil; tormented by hallucinations, he gradually

loses his mind. The representations of the diabolic in Sologub are
various and rely on ambiguity and metamorphosis. Along with the evil
princess, the cat and the animated playing cards, the diabolic culminates in
nedotykomka, a little shapeless demon that cannot be grasped - a far cry
from the Romantic representations of the proud and mighty Demon. This
creature, which stimulates the hero's destructive urges, is feminine; it is thus
associated with the dangerous and fascinating 'femme fatale' of the end of
the 19th century. The grey and shapeless nedotykomka is the incarnation of
the daily meanness (poslost' in Russian) which, for many symbolists in the
wake of Gogol, characterizes the diabolic. As in Dostoevski, evil is to be
found within man. Through his insanity, Peredonov is granted access to the
supernatural, and becomes an intermediary between the human world and
the supernatural world; nedotykomka can be understood as the materialization

of his insanity, and in a larger sense, of universal evil.


	Diabolisme et symbolisme : Nedotykomka dans Un démon mesquin de Fedor Sologub

