
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Artikel: Zur Darstellung des Ungreifbaren : Goethes Mephistopheles

Autor: Kunz, Edith Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edith Anna Kunz

Zur Darstellung des Ungreifbaren

Goethes Mephistopheles

i.

Ich lasse mich nicht irre schrein,
Nicht durch Kritik noch Zweifel.
Der Teufel muß doch etwas sein;
Wie gäb's denn sonst auch Teufel? (V. 4343h)1

Mit
diesen Versen lässt Goethe in seinem satyrischen

Intermezzo "Walpurgisnachtstraum" des ersten Teils
von Faust den Dogmatiker auftreten, der offenbar an

der Existenz des leibhaftigen Teufels festhält und mit seiner
verqueren Logik ins Lächerliche gerät. Ein Teufel - genauer:
Mephistopheles -, der als Person auftritt, ist denn aber auch,
wie schon Madame de Staël konstatiert hat, der eigentliche
Held des Faust-Dramas.2

Versucht man die Frage, was und wie Mephisto sei, zu
beantworten, indem man sich an das hält, was er selbst von sich
sagt und was andere von ihm halten, wird man immer wieder
auf Familien-, Verwandtschafts- und Herrschaftsverhältnisse
verwiesen: Bei seinem ersten Auftritt im "Prolog im Himmel"
bezeichnet sich Mephisto als nahen Verwandten der "berühmtein]

Schlange" - der Schlange aus der Genesis, die in der
Apokalypse mit dem Teufel bzw. Satan gleichgesetzt wird? -

1 Johann Wolfgang Goethe, Faust. Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher
und Gespräche, Abt. I, Bd. 7/1, hg. von Albrecht Schöne, Frankfurt am
Main, 1994, S. 186. Im Folgenden werden Faust-Zitate im Text (mit
Versangaben in Klammern) nach dieser Ausgabe ausgewiesen.

2 "Le diable est le héro de cette pièce." Madame de Staël, De l'Allemagne,
œuvres complètes de Madame de Staël, Tome X, Liège, 1830, S. 235.

3 Vgl. Apk 12,9: "Vnd es ward ausgeworffen der gros Drach / die alte
Schlange / die da heisst der Teufel vnd Satanas / der die gantze Welt
verführet / vnd ward geworffen auff die Erden vnd seine Engel wurden
auch da hin geworffen." D. Martin Luther: Die gantze Heilige Schrifft
Deutsch, Wittenberg, 1545. Neuauflage München, 1974, Bd. 3, S. 2494.

Colloquium Helveticum 36/2005



144 Edith Anna Kunz

und bezeichnet diese als seine "Muhme" (V. 335). Auf dieselbe

Verwandtschaftsbeziehung verweist er ein zweites Mal,
wenn er - in der Rolle des Faust - dem Schüler das bekannte
Bibelzitat ins Stammbuch schreibt und sarkastisch bemerkt:
"Folg' nur dem alten Spruch und meiner Muhme der Schlange"

(V. 2049). Als "Frau Muhme" (V. 4110) bezeichnet
Mephisto im Weiteren aber auch die Trödelhexe aus der
Walpurgisnacht, und in der Hexenküche, wo er sich als "Herr und
Meister" (V. 2482) der Hexe vorstellt, gibt er sich erneut als

jemand, der in die Sagenwelt der Hexerei und Zauberei
gehört. Auf eine andere Verwandtschaftslinie, die in die
griechische Mythologie führt, verweist Faust, wenn er Mephisto

bei seiner ersten Begegnung im Studierzimmer als des
"Chaos wunderlichein] Sohn" (V. 1380) apostrophiert, als

"Wiederverkörperung des antiken Erebus", des griechischen
Gotts der Finsternis und Sohns von Chaos.4 Nur wenige Verse
später weist er sein neues, ihm noch weithin unbekanntes
Gegenüber der biblisch-christlichen Tradition zu, in der sich
Mephisto im "Prolog im Himmel" selber lokalisiert hat, und
spricht ihn herausfordernd als "Sohn der Hölle" (V. 1397) an.
Auf seine Verwandtschaft mit "Chaos" verweist Mephisto selber

noch einmal im zweiten Teil, in der "Klassischen
Walpurgisnacht", wenn er in antikem Tenue, genauer: in der
Maske der Phorkyas und auf Kothurnen, ein wenig erstaunt
über seine eigene Verwandlung und ein wenig verblüfft über
seine abgrundtiefe Hässlichkeit, bemerkt: "Da steh ich
schon, / Des Chaos vielgeliebter Sohn!" (V. 802öf.).

Die Herkunft bzw. 'Identität' Mephistos wird auch im sti-
chomythischen Streitgespräch zwischen den Choretiden und
Mephisto-Phorkyas "vor dem Palaste des Menelas zu Sparta"
zum brennenden Thema: Die erste Choretide sieht - wie
zuvor schon Faust - eine Verwandtschaft zwischen Mephisto
und "Vater Erebus" (V. 8812), die anderen verweisen auf seine

"Sippschaft" im Orkus, reihen ihn in einen "Stammbaum"
von "manchlem] Ungheu'r" ein oder sehen ihn als "Geschwisterkind"

von Scylla (V. 8813ff.). Um Mephisto fassbar zu

4 Albrecht Schöne, Faust. Kommentare. Johann Wolfgang Goethe, Sämtli¬
che Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, Bd. 7/2, Frankfurt am
Main, 1994, S. 252f.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 145

machen, setzen die Choretiden den ihnen Unbekannten in
verwandtschaftliche Beziehung zu einer Reihe abstossender,
monströser Figuren aus dem ihnen bekannten Universum:
dem der griechischen Mythologie. Wie Faust zu Beginn des
Dramas in seinem Studierzimmer versuchen auch sie, den
Unbekannten mit bekannten Namen zu benennen. Im
Unterschied zu den Choretiden ist Faust als Intellektueller sowohl
mit der antiken als auch der biblisch-christlichen Tradition
vertraut; er hat verschiedene Erklärungsmodelle zur Hand -
"Sohn der Hölle", des "Chaos wunderlicher Sohn" -, mit
denen er seinen neuen Gefährten zu fassen versucht. "Daß die
Welt bewältigt werden könne" - so Hans Blumenberg in seiner

Studie Arbeit am Mythos -, "bringt sich früh zum
Ausdruck in der Anstrengung, die Lücke im Ganzen der
Namen zu vermeiden, was nur heißen konnte: durch Übermaß
als vermieden auszugeben. [...] Die Welt mit Namen zu belegen,

heißt [...] das Ungriffige greifbar, obwohl noch nicht
begreifbar zu machen."? Auf dieses menschliche Bedürfnis des
Greifbar-Machens spielt der "Bühnen-Teufel"6 Mephisto
seinerseits an, wenn er gegenüber der sich nach seinem Namen
erkundigenden Sphinx bemerkt: "Mit vielen Namen glaubt
man mich zu nennen —" (V. 7117). Er verweist damit auf das
Übermass seiner Namen - "Schalk" (V. 339), "Teufel" (V. 343),
"böser Geist" (V. 1730), "Fliegengott, Verderber, Lügner" (V.
1334), "Schlange" (V. 3324), "old Iniquity" (V. 7123) etc. -,
mit dem seine jeweilige Umgebung ein Phänomen zu greifen
und eine Lücke zu schliessen glaubt, aber gleichzeitig immer
die Nicht-Greifbarkeit bewusst macht, die Lücke, die auch der
"für eine Vielzahl von Masken und Rollen" stehende
"Sammelname"7 Mephisto nicht zu schliessen vermag.

Versucht man die im Drama evozierten Namen und
Verwandtschaftsbeziehungen Mephistos zu überblicken, ergibt
sich denn auch kein Stammbaum, der Mephistos Herkunft
Generation um Generation entfalten würde. Was sich ab-

5 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main, 2001 (6. Aufl.),
S. 47ff.

6 Hans-Jürgen Schräder, "Modell des Menschen. Hiob im Goetheschen
Faust', Colloquium Helveticum 34, 2003, S. 160.

7 Johannes Anderegg, "Wie Böse ist der Böse? Zur Gestalt des Mephisto in
Goethes Faust", Monatshefte 96/3, 2004, S. 343-359, hier S. 347.



146 Edith Anna Kunz

zeichnet, ist vielmehr ein weit verzweigtes, kaum überschaubares

und inkonsistentes Namen- und Beziehungsnetz, das
sich - von der Antike bis hin zur Gegenwart Goethes - über
Jahrtausende erstreckt, ein Netz, das Mephisto selbst mit einer
zeit- und raumübergreifenden Verwandtschaftsmetapher
charakterisiert: "Vom Harz bis Hellas immer Vettern!" (V. 7743)
Mephisto lässt sich offensichtlich in keiner Epoche definitiv
verankern, oder anders: Er ist überall zu Hause. Geschickt
weiss er sich dem Universum, in dem er sich gerade bewegt,
anzupassen; als gewiefter Kommunikator spricht er — sich auf
die Kultur und den Horizont seiner jeweiligen Gesprächspartner

beziehend - mit jedem die Sprache, die er versteht. So

gibt er sich im Gespräch mit dem Herrn, also im
biblischchristlichen Kontext, als Verwandter der verführerischen
Schlange im Paradies, in der heidnischen Welt der
"Walpurgisnacht" hingegen als Hexenmeister. Selbst in der antiken
Welt, in der er sich vorerst "ganz und gar entfremdet"
(V. 7081) vorkommt, findet er sich bald aufs Beste zurecht.
Zwar bemerken die schnatternden und unverschämten Greife
in der Szene "Pharsalische Felder" noch abweisend: "Der
Garstige gehöret nicht hier her!" (V. 7139), und auch die
Sphinx - so die Bühnenanweisung vor V. 7142 - spielt "milde"

auf seine Fremdheit an:

In deinem Lande tust du dir was zu Gute
Doch irr ich nicht, hier ist dir schlecht zu Mute. (V. 7144)

Doch Mephisto bemüht sich sofort um den interkulturellen
Dialog, würdigt zumindest die obere Hälfte der Sphinxe und
akzentuiert, insofern er eine Verbindung zwischen den scharfen

Klauen der Greife und seinen eigenen, genauso gut
krauenden "Nägeljn]" (V. 7140) herstellt, mehr die Parallelen
der beiden Welten als deren Differenz. Auch seine antike
Umwelt sucht zunehmend nach Gemeinsamkeiten: "Mühmi-
chen Empuse" - eine insbesondere durch ihre Wandelbarkeit8
mit Mephisto verwandte Figur - spricht Mephisto als "Herrin]
Vetter" an und zieht wohlwollend eine Parallele zwischen
ihrem "Eselsfuße" und dem "Pferdefuß" des nordischen Teufels

8 Vgl. dazu Albrecht Schöne, Faust. Kommentare, a.a.O. (Anm. 4), S. 553.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 147

(V. 7736ff.). Bald schon kommt der Eindringling Mephisto mit
der "hellenischen Sage Legion" (V. 7028) fast so gut zurecht
wie mit den Sagengestalten auf dem Brocken; er findet seine
Rolle als Phorkyas - als Verkörperung des Hässlichen, der
griechischen Entsprechung des Bösen? - und wird in seiner
Verkleidung, deren er sich am Ende des dritten Akts wieder
entledigen wird, von den Phorkyaden geschwisterlich
aufgenommen:

[...] im Profil, wirst du sogleich erreichen
Geschwisterlich vollkommen uns zu gleichen. (V. 8024f.)

II.

Das Bild Mephistos, das sich vor dem Hintergrund seiner
Verwandtschaften ergibt, ist ausgesprochen schwankend und
nicht fixierbar. Nicht weniger changierend ist das Bild, das
entsteht, wenn man versucht, Mephisto äusserlich zu fassen
und nur seine Erscheinungsformen und seine Kleidung in den
Blick zu nehmen. Bereits sein erster Auftritt "vor dem Tor" ist
für Faust verunsichernd:

Für was hältst du das Tier? (V. 1149)

fragt er seinen Begleiter Wagner, der - die Welt immer etwas
einfacher deutend als Faust - das Tier sofort "als einen
schwarzen Pudel" (V. 1156) und als "ein pudelnärrisch Tier"
(V. Il67) identifiziert. Später, im Studierzimmer, bäumt sich
der vermeintliche Pudel "wie ein Nilpferd" (V. 1254), dann
"[slchwillt es wie ein Elephant" (V. 1311), bis schliesslich
Mephisto, "gekleidet wie ein fahrender Scholasticus" hinter dem
Ofen hervortritt. Wie Ulrich Gaier in seinem Kommentar
anmerkt, trägt Mephisto hier "eine altertümliche Maske", nämlich
diejenige eines mittelalterlichen Wandergelehrten.10 Bei
seinem zweiten Besuch erscheint Mephisto schon wieder
gänzlich anders gekleidet, diesmal in der Tracht eines "hö-

9 Siehe dazu ebd., S. 529.
10 Ulrich Gaier, Kommentar zu Goethes "Faust", Stuttgart, 2002, S. 58.



148 Edith Anna Kunz

fisch-adeligen Weltenmannes", die er - ganz in der Manier
des epischen Theaters - selber beschreibt:

[...] dir die Grillen zu verjagen
Bin ich, als edler Junker, hier,
In rotem goldverbrämten Kleide,
Das Mäntelchen von starrer Seide,
Die Hahnenfeder auf dem Hut,
Mit einem langen, spitzen Degen,
Und rate nun dir, kurz und gut,
Dergleichen gleichfalls anzulegen,
Damit du, losgebunden, frei,
Erfahrest was das Leben sei. (V. 1533ff.)

Auf das Teuflische an Mephisto verweisen hier einzig die rote
Farbe seines Kleids und die Hahnenfeder, die traditionellen
Attribute des Satans.11

Auch im weiteren Verlauf des Dramas zeichnet sich
Mephisto als Verwandlungskünstler aus:

Komm, gib mir deinen Rock und Mütze;
Die Maske muß mir köstlich stehnf] (V. 1846f.)

sagt er zu Faust, "kleidet sich um" (vor V. 1848) und erscheint
alsbald in dessen "langem Kleide" (vor V. 1851) in der Rolle
des Gelehrten vor dem Schüler, bis er sie gelangweilt wieder
aufgibt:

Ich bin des trocknen Tons nun satt,
Muß wieder recht den Teufel spielen. (V. 2009f.)

Die sich wiederholenden Spiel-Metaphern, die den Diskurs
Mephistos durchziehen, und die zahlreichen Umkleide- und
Verkleidungsszenen - erinnert sei beispielsweise an die
Mummenschanz-Szene, in der Mephisto als "Geiz" auftritt,
oder an die Szene im "Saal des Thrones", in der er den
Hofnarren spielt - machen immer wieder deutlich, dass der
im Faust-Drama auftretende Teufel eine inszenierte und sich
inszenierende Figur ist und nicht als leibhaftiger, 'echter'
Teufel verstanden werden soll, wie er in der Vorstellung des

Ii Vgl. dazu Schöne, Faust. Kommentare, a.a.O. (Anm. 4), S. 256.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 149

Dogmatikers existieren mag. Die sich in der Beschreibung
Mephistos häufenden vergleichenden Konjunktionen „wie"
und „als" sind Indizien dafür, dass Mephisto nicht nur
gekleidet, sondern yerkleidet ist. "Es wäre möglich, literarische
Stile nach ihrem Verhältnis zu den Vergleichen, nach ihrem
Denken in Analogien, ihrem Gleichnis-Gebrauch und der
Häufigkeit des Vergleichswortes 'wie' zu charakterisieren",
postuliert Peter Horst Neumann in seinem Aufsatz zur Krise
des Vergleichs in der literarischen Moderne12 Hält man im
Faust-Drama Ausschau nach diesem "wie", so scheint das

häufig auftretende Vergleichswort nicht so sehr bezeichnend
für den Stil des Autors Goethe zu sein, wohl aber für das
Spezifische seiner Figur Mephisto: Die Beschreibung Mephistos

ist immer Gleichnisrede, Mephisto ist immer nur über ein
"wie" zugänglich: So wird er verglichen mit einem "Pudel",
einem "Nilpferd", einem "Elephantlen]", mit einem
mittelalterlichen "Scholastikus" etc. Die Vergleiche vermitteln dem
Leser oder Zuschauer ein Bild von ihm, machen aber gleichzeitig

deutlich, dass dieses Bild immer ein trügerisches ist und
nie Mephistos 'eigentliche' Gestalt, vorsichtiger: Mephistos
Eigentliches, zu fassen vermag.

War die Gestalt Mephistos bei seinem ersten Auftritt als

"Pudel", "Nilpferd" und "Elephant" ausgesprochen spektakulär,
sind seine Erscheinungsformen im Weiteren, insbesondere

in Faust II, über weite Strecken geradezu gewöhnlich. Oft
fehlt Mephisto sogar alles, was ihn als Teufel ausweisen würde.

Die Begründung für sein unauffälliges Erscheinungsbild
gibt Mephisto im Dialog mit der Hexe, die ihn in der "Hexenküche"

nicht mehr als Teufel erkennt:

Für diesmal kommst du so davon;
Denn freilich ist es eine Weile schon,
Daß wir uns nicht gesehen haben.
Auch die Kultur, die alle Welt beleckt,
Hat auf den Teufel sich erstreckt;
Das nordische Phantom ist nun nicht mehr zu schauen,
Wo siehst Du Hörner, Schweif und Klauen?

12 Peter Horst Neumann, "Allmächtige Gleichnis-Schöpfer. Zur Krise des

Vergleichs in der literarischen Moderne", Akzente 50/6, 2003, S. 544-576,
hier S. 544.



150 Edith Anna Kunz

Und was den Fuß betrifft, den ich nicht missen kann,
Der würde mir bei Leuten schaden;
Darum bedien' ich mich, wie mancher junge Mann,
Seit vielen Jahren falscher Waden. (V. 2492ff.)

Mephisto sieht sich hier offensichtlich als modemer Teufel,
und als solcher hat er Pferdefuss, Hörner, Schweif und Klauen

- all die veralteten Attribute, die ihn als Teufel erkenntlich
machen - abgelegt. Er ist, wie er in der "Walpurgisnacht"
gegenüber Faust gesteht, längst "sehr gewohnt inkognito zu
gehn" (V. 4062). Mit seinen Teufelsattributen geht Mephisto
um wie mit Theaterrequisiten, die beliebig herangezogen oder
weggestellt werden können: So erscheint er beispielsweise
nur noch am „Galatag" (V. 4062), in der "Walpurgisnacht" und
in der "Klassischen Walpurgisnacht" als Fabelteufel mit
Pferdefuss - mit vollem Bewusstsein, dass es sich dabei um eine
anachronistische Reaktivierung, um ein Theater im Theater
handelt. Über Mephistos instabile 'Identität' scheint sich übrigens

auch Faust durchaus im Klaren zu sein, fragt er doch
seinen mittlerweile nicht mehr ganz unbekannten Gefährten
zu Beginn der "Walpurgisnacht" nach seinen Inszenierungsabsichten:

Willst du dich nun, um uns hier einzuführen
Als Zaub'rer oder Teufel produzieren? (V. 4060f.)

Die Stelle verdeutlicht, dass Mephisto auch in der "Walpurgisnacht"

nicht der Teufel ist, als der er erscheint.

III.

Anders als unter den Sagengestalten des Brockens produziert
sich Mephisto im Alltag, nämlich als ganz normaler und
unauffälliger junger Mann, und als solcher - nicht als "Junker
Satan" (V. 2504) - will er, wie er der Hexe erklärt, auch
angesprochen werden:

Du nennst mich Herr Baron, so ist die Sache gut;
Ich bin ein Kavalier, wie andre Kavaliere. (V. 2510f.)



Zur Darstellung des Ungreifbaren 151

Mephisto ist also weitgehend ein Inkognito-Teufel, der als
"Baron" und "Kavalier" auftritt und sich der Mode13 unterwirft
"wie mancher junge Mann"; er ist, um noch einmal mit
Madame de Staël zu sprechen, ein Teufel, der sämtliche Teufel
der Weltliteratur an Zivilisiertheit übertrifft:

Milton a fait Satan plus grand que l'homme ; Michel-Ange et le Dante lui
ont donné des traits hideux de l'animal, combinés avec la figure humaine.

Le Méphistophélès de Goethe est un diable civilisé. Il manie avec art
cette moquerie légère en apparence [...].14

Das Spezifische Mephistos, des zivilisierten, "up to date
gebrachten"16 Teufels, zeigt sich besonders prägnant in der
Szene "Grablegung", in der Goethe ihn zusammen mit anderen

Teufeln von "altem Teufelsschrot und Korne" (V. 11638)
auftreten lässt. Es handelt sich bei diesen "Helfershelferjnj"
(V. Il6l9) um wanstige, klotzartige, vom Höllenschwefel
glühende "Dickteufel vom kurzen, graden Hörne" (vor V. 11656)
mit klaffenden Eckzähnen und um schlauchige, scharfklauige
"Dürrteufel vom langen, krummen Home", denen die
Forschung nur wenig Aufmerksamkeit schenkt.16 Den Kommentaren

zufolge bezieht sich Goethe bei der Beschreibung dieser
'alten' Teufel auf einen Reproduktionsstich der Freske Ii trion-
fo délia morte17 im Kreuzgang des Campo Santo in Pisa, auf
der schöne Engel und hässliche Teufel um die Seelen von Toten

kämpfen. Er mag dabei aber auch ganz allgemein auf

13 Das Tragen von ausgestopften Strümpfen war, wie Albrecht Schöne er¬

läutert, bei der Kniebundhosen-Mode im 18. Jahrhundert eine gängige
Praxis. Vgl. dazu Schöne, Faust, Kommentare, a.a.O. (Anm. 4), S. 286f.

14 Madame de Staël, De l'Allemagne, a.a.O. (Anm. 2), S. 357. Siehe dazu
auch: Harald Weinrich, "Der zivilisierte Teufel", Interpreting Goethes
"Faust" today, hg. von Jane K. Brown, Meredith Lee und Thomas P. Saine,

Columbia SC, 1995, S. 61-67.
15 Hans Vaget, '"Mäßig boshaft': Fausts Gefährte. Goethes Mephistopheles

im Lichte der Aufklärung", Goethe-Jahrbuch 118, 2001, S. 234-246, hier
S. 239.

16 Schmidt z.B. erwähnt Mephistos "Helfershelfer" im Kapitel "Grablegung"
mit keinem Wort. Jochen Schmidt, Goethes Faust. Erster und zweiter
Teil. Grundlagen - Werk - Wirkung, München, 2001 (2. Aufl.), S. 285-
287.

17 Eine Abbildung des Stichs findet sich in Albrecht Schöne, Faust,
Kommentare, a.a.O. (Anm. 2), Abb. 13 (ohne Paginierung).



152 Edith Anna Kunz

christliche Teufelsdarstellungen, die im hohen und späten
Mittelalter, aber auch noch im 16. Jahrhundert ihre Blütezeit
erlebten, zurückgegriffen haben, auf denen die Teufel - als

hybride, zwischen Drache, Echse, Schlange, Vogel oder Affe
changierende Wesen - sich durch ihre Monstrosität auszeichnen

(Abb. 1).

Abb. l
Der Heilige Antonius, von Dämonen gepeinigt.

Oberrheinisch (anonym), um 1520,
in: Himmel - Hölle - Fegefeuer. DasJenseits im Mittelalter,

hg. von Peter Jezler, Zürich, 1994, S. 357.

Hier soll aber nicht in erster Linie nach Goethes Quellen für
die Gestaltung der Dick- und Dürrteufel gefragt werden,
sondern nach der Bedeutung dieser Teufel im Faust-Drama. Die
herbeizitierten, mittelalterlichen Monster - die den Höllenrachen

als Requisit auf die Bühne ziehen, um so zusätzlich



Zur Darstellung des Ungreifbaren 153

auf den "Theatercharakter"18 der Szene aufmerksam zu
machen - haben, wie mir scheint, vor allem die Funktion zu
verdeutlichen, wie wenig der Inkognito-Teufel Mephisto mit
ihnen gemeinsam hat. Diese offensichtliche Differenz
zwischen den alten Teufeln und Mephisto, dem modernen Teufel
des 19. Jahrhunderts, wird auf der Bühne noch deutlicher als
im Text. Prägnant zeigt sie sich in der diesbezüglich besonders

reüssierten Inszenierung von Peter Stein in Hannover,
Berlin und Wien in den Jahren 2000/2001: Die dämonischen
Dürr- und Dickteufel sehen aus, als entsprängen sie einer
mittelalterlichen Höllendarstellung (Abb. 2), während Mephisto -
als Kavalier - im grauen Frack auftritt. Einzig zwei kurze,
aufgeklebte Hörnchen weisen ihn als mittelalterlichen Teufel aus;
dass er diesen nur spielt, zeigt sich, wenn er sich diese Hörner

noch während der Szene abnimmt.

Abb. 2
Kostümentwürfe für die Dick- und Dürrteufel der Inszenierung von Peter

Stein, in: Peter Stein inszeniert Faust vonJohann Wolfgang Goethe.
Das Programmbuch Faust I und II, hg. von Roswitha Schieb unter Mitarbeit

von Anna Haas, Köln, 2000, S. 76.

18 Albrecht Schöne, "Der Theatermann als Stückeschreiber", in: Peter Stein
inszeniert Faust von Johann Wolfgang Goethe. Das Programmbuch
Faust I und II, hg. von Roswitha Schieb unter Mitarbeit von Anna Haas,
Köln, 2000, S. 259-264, hier S. 26l.



154 Edith Anna Kunz

Durch die gleichzeitige Vorführung so unterschiedlicher Teufel

macht Goethe auf den Wandel des 'Teuflischen'
aufmerksam, hinter dem der Wandel vom mittelalterlichen
Glauben an das Fegefeuer zu den neuzeitlichen naturwissenschaftlichen

Theorien über Sterben und Tod steckt,1? wie
Mephisto ihn bei der "Grablegung" klagend thematisiert:

Der Körper liegt und will der Geist entfliehn,
Ich zeig ihm rasch den blutgeschriebnen Titel; -
Doch leider hat man jetzt so viele Mittel
Dem Teufel Seelen zu entziehn.
Auf altem Wege stößt man an,
Auf neuem sind wir nicht empfohlen;
[...]
Uns geht's in allen Dingen schlecht.
Herkömmliche Gewohnheit, altes Recht,
Man kann auf gar nichts mehr vertrauen.
Sonst mit dem letzten Atem fuhr sie [die Seele] aus,
Ich paßt ihr auf und, wie die schnellste Maus,
Schnapps! Hielt ich sie in fest verschloßnen Klauen.
Nun zaudert sie und will den düstern Ort,
Des schlechten Leichnams ekles Haus nicht lassent.] (V. Il6l4ff.)

Mephisto macht deutlich, was sich am Ende der Szene
bewahrheiten wird: dass nämlich das Seelen-Entziehungs-
geschäft schwierig geworden ist. Sich als Seelenfänger
inszenierend, spielt Mephisto hier durchaus, wie Albrecht
Schöne anmerkt, die Rolle des "übertölpelten, geprellten
Teufels".20 Gerade indem er aber gewissermassen zurückfällt in
die Rolle des mittelalterlichen Teufels, wird deutlich, dass dies
seine Rolle nicht ist: Fausts Seele entwischt Mephisto aus purer

Unachtsamkeit, weil er sich nämlich, homoerotisch, mehr
auf das Lebendige - konkreter: auf die knackigen Hinterteile
der männlichen Engel - konzentriert als auf die Seele des
toten Faust.21 Vielleicht darf man sogar so weit gehen zu
behaupten, dass ihn das Geschäft, einem Individuum die See-

19 Vgl. dazu Dorothea Hölscher-Lohmeyer, Kommentar zu Faust II, Johann
Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Bd.
18.1 (Letzte Jahre 1827-1832), München, S. 1145f.

20 Schöne, Faust. Kommentare, a.a.O. (Anm. 4), S. 765.
21 Vgl. dazu ebd., S. 766, sowie Schmidt, Goethes Faust, a.a.O. (Anm. 16),

S. 285f.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 155

le zu entziehen, gar nicht mehr interessiert, weil sein Geschäft
ein anderes ist. Für diese These spräche zumindest der
Umstand, dass Mephisto sich zufrieden gibt mit der Aussicht,
Faust zu führen, "so lang' er auf der Erde lebt", und von allem
Anfang an seine Vorliebe für das Lebendige artikuliert:

[...] mit den Toten
Hab' ich mich niemals gern befangen.
Am meisten lieb' ich mir die vollen frischen Wangen.
Für einen Leichnam bin ich nicht zu Haus;
Mir geht es wie der Katze mit der Maus. (V. 318f.)

Vor diesem Hintergrund zeigt sich, wie sehr es in die Irre
führt, wenn man - wie etwa Hans Hübner in seiner theologisch

ausgerichteten Faust-Interpretation - das
biblischchristliche Teufelsbild auf Goethes Mephisto überträgt:

Vernunft und Leben, diese beiden in Einheit miteinander, das ist es

allerdings, was ein Teufel partout nicht ausstehen kann. Denn für ihn gilt
der totale Gegensatz: Verachtung der Vernunft und Todß2

Hübners vorschnelle Schlussfolgerungen werden nicht nur
dem Text nicht gerecht, sondern laufen ihm diametral entgegen.

Übertölpelt ist der lebenszugewandte Mephisto am Ende
des Dramas nur in Bezug auf Fausts Seele, genauer: übertölpelt

ist er nur, insofern er der alte Teufel ist. In allen anderen
Belangen ist er derjenige, der übertölpelt. "So lang" Faust "auf
der Erde" lebt, ist Mephistos Geschichte durchaus eine "Er-
folgsgeschichte":2^ Sein Papiergeld rettet den Kaiser vor dem
Bankrott, Fausts Idee der Landgewinnung wird durch sein
Wirken realisiert, und mit seiner Hilfe erobert Faust die von
ihm begehrten Frauen und er erlangt Reichtum und Macht.
Sein eigentlicher Ort ist nicht mehr die Hölle, sondern die
Erde, auf der er in unüberschaubare und unkontrollierbare
gesellschaftliche, kulturelle und politische Prozesse eingreift;

22 Hans Hübner, Goethes" Faust" und das Neue Testament, Göttingen,
2003, S. 82.

23 Johannes Anderegg: "Mephisto und die Bibel", in: Goethe und die Bibel,
hg. von dems. und Edith Anna Kunz, Stuttgart, 2005, S. 319-341, hier
S. 328.



156 Edith Anna Kunz

seine neue Domäne sind - wie Hans Vaget, die neuere
Faustforschung resümierend, bemerkt - "die Modernisierungsschübe

der frühen Neuzeit auf ökonomischem und
naturwissenschaftlichem Gebiet. [...] Dort, wo er eingreift, werden
Modernisierungstendenzen entfesselt und beschleunigt, deren
Auswirkungen bis zur Problematik der Genforschung und der
Umweltkatastrophe von heute einige Kommentatoren hier
visionär vorweggenommen sehen".24 Das Teuflische an
Mephisto, dem modernen Teufel, ist gerade, dass er nicht als
Teufel, nicht als angsteinflössendes Monster auftritt wie auf
einer mittelalterlichen Höllendarstellung, sondern weitgehend
unerkennbar - oder in seinen eigenen Worten: "inkognito" -
sein Wirken entfaltet. Dass Goethe seinen Mephisto nicht als

polternden Teufel verstanden haben wollte, dokumentiert
übrigens seine ablehnende Kritik einer Pariser Inszenierung von
Faust I im Jahr 1828, in der Mephisto wie ein "katholischer
Teufel" mit "wildelr] Hohnlache" auftrat:

Wie Gretchen vor dem Marienbild kniet, steigt der Teufel aus der Erde
auf einem ungeheuren Piedestal, aus Ungeheuern und Schlangen
erbaut, und donnert ihr von dieser Höhe herab seine Flüche zu.
So theatralisirt man hier zu Lande den bösen Geist, der in's Ohr flüstert

!25

IV.

Mephisto ist offensichtlich kein christlicher Teufel. Wenn er
selbst mitunter auf diesen rekurriert, handelt es sich dabei um
eine Rolle wie viele andere. Vielleicht hat Goethe ihm gerade
deshalb statt eines biblischen Namens den dem Volksbuch
entstammenden literarischen Namen Mephistopheles gegeben,
dessen Herkunft, wie er in einem Brief an Zelter bemerkt,
unklar ist:

Läßt man sich in historische und ethymologische Untersuchungen ein,
so gelangt man meistens immerfort in's Ungewissere. Woher der Name
Mephistopheles entstanden wüßte ich direct nicht zu beantworten; bey-

24 Hans Vaget, '"Mäßig boshaft'", a.a.O. (Anm. 15), S. 24lf.
25 Beilage eines Briefs an Carl Friedrich Zelter vom 6. Januar 1829, Goethes

Werke, hg. im Auftrag der Großherzogin Sophie von Sachsen, Weimar,
1887ff, Abt. IV, Bd. 45, S. 11 Of.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 157

liegende Blätter jedoch mögen die Vermuthung des Freundes bestätigen,

welche demselben gleichzeitig-phantastischen Ursprung mit der
Faustischen Legende gibt [...].26

In seiner im Faust-Drama vorgeführten Vielgestaltigkeit inszeniert

der literarische Teufel Mephisto gewissermassen seine
eigene Geschichte. Abwechselnd schlüpft er in die Rolle der
Figuren, die unsere Kulturgeschichte konstruiert hat zum
Greifbar- und Sichtbar-Machen jenes Bereichs, der - je nach
Epoche - das beinhaltet, was als böse gilt: das Hässliche, das
Dämonische, das Übernatürliche, das Verführerische oder das
Sexuelle. Er ist, insofern er die sich wandelnde Geschichte
des 'Teuflischen' spielt und aktualisiert und - auf der Bühne -
vor Augen führt, eine palimpsestartige Kompilation verschiedener

Teufelskonstruktionen, die ihrerseits schon
Verkörperungen des Unfassbaren sind. Mephisto ist also keine
Figur mit fixierbarer Personalität; er ist eine Kunstfigur, die
das Prinzip verkörpert, das "reizt und wirkt" (V. 343) - das

Prinzip, das den aus dem Paradies verstossenen Menschen
voranbringt und vorantreibt, mit allen positiven und — wie die
"Tragödie" zeigt - freilich auch negativen Implikationen. Damit

bringt Goethe eine Erfahrung zur Darstellung, die die
moderne Welt kennzeichnet: dass nämlich das Verursachende
des Bösen oft nicht greifbar gemacht werden kann, dass das
Gute und das Böse ineinander übergehen, verwoben sind,
und dass man der Ambivalenz der Existenz nicht gerecht
wird, wenn man gut und böse abgrenzen will wie in einer
mittelalterlichen Darstellung des Jüngsten Gerichts.

V.

Mephisto als depersonalisierter Teufel - jede Inszenierung des
Faust-Dramas findet sich zwingend mit einem Paradox
konfrontiert: Sie muss Mephisto als Person, verkörpert durch
einen Schauspieler, auf die Bühne bringen und gleichzeitig
darauf aufmerksam machen, dass die Person, die die
Zuschauer vor sich haben, nicht als solche aufgefasst werden
soll. Es handelt sich dabei um eine Spannung, die Faust schon

26 20. November 1829. Ebd., Abt. IV, Bd. 45, S. 157.



158 Edith Anna Kunz

bei seiner ersten Begegnung mit Mephisto - nachdem er auf
die Frage nach dessen Identität keine befriedigende Antwort
bekommt - zu thematisieren versucht: "Du nennst dich einen
Teil und stehst doch ganz vor mir?" (V. 1345) Ähnlich wie
Faust formuliert Simon Williams - Schauspieler und Mephisto-
Darsteller - die Problematik der Verkörperung Mephistos:

My experience of playing Mephistopheles has suggested to me that
dramatic character as the nexus of ideas, may, when necessary, take
precedence over character as recreation of real-life personality.27

Mephisto als 'Verbund von Ideen' - wie breit das Spektrum
der Interpretationen dieses spezifischen Figurenkonzepts
ausfällt, zeigt der Vergleich zwischen zwei Bühnen-Umsetzungen,
die gewissermassen an den äussersten Rändern des Spektrums
stehen: diejenige von Gustav Gründgens (1932) und diejenige
von Peter Stein (2000/2001). In der zum "Paradigma"28
erhobenen und insbesondere durch ihre Verfilmung von Faust I
verbreiteten Inszenierung von Gründgens wird Mephisto von
Gründgens selbst gespielt, der die Rolle insgesamt rund 500-
mal verkörpert hat.® Charakteristisch für diesen Mephisto ist
seine schauspielerische Brillanz, aber auch seine visuelle Statik:

Durchgehend trägt er seine legendär gewordenen Maske:
das weisse Gesicht mit den markanten, hochgezogenen
schwarzen Augenbrauen (Abb. 3). Das allzu sehr auf das
Dämonisch-Unmenschliche, das explizit Teuflische angelegte
Erscheinungsbild - das in mancher .FausMnszenierung seine
Spuren hinterlassen hat - entfernt ihn vom vielgestaltigen,
kaum als Teufel erkennbaren Mephisto, wie ihn der Text
Goethes entwirft.

27 Simon Williams, "Performing Mephistopheles", in: Interpreting Goethes
"Faust" today, hg. von Jane K. Brown, Meredith Lee und Thomas P. Saine,

Columbia SC, 1995, S. 94-99, hier S. 99.
28 Vgl. dazu Günter Mahal, "Goethes 'Faust' auf dem deutschen Theater

des 20. Jahrhunderts", in: Goethe-Jahrbuch 116, 1999, S. 144-157, hier
S. 151.

29 Vgl. dazu Rosmarie Clausen, Gustav Gründgens - Faust in Bildern,
Braunschweig, I960, S. 6.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 159

Abb. 3
Mephisto (Gustaf Gründgens) und Faust (Will Quadflieg) im
"Studierzimmer". In: Rosmarie Clausen, Gustav Gründgens - Faust in Bildern,

Braunschweig, I960, S. 30.

Auf die Inszenierung von Peter Stein scheint der dämonische

Mephisto der Gründgens-Inszenierung dagegen wenig
abgefärbt zu haben. In dieser nämlich erscheint im "Studierzimmer"

ein ausgesprochen menschlicher, visuell kaum als
Teufel erkennbarer Mephisto, gespielt von Robert Hunger-
Bühler (Abb 4). Im weiteren Verlauf des Stücks teilt Hunger-
Bühler die Mephisto-Rolle mit dem weltmännisch gekleideten,
ebenso unteuflisch auftretenden Johann Adam Oest. Durch
die Aufspaltung der Rolle auf zwei Schauspieler wird das
klassische Figurenkonzept durchbrochen, wird das Bild
Mephistos als fixe, psychologisch motivierte Persönlichkeit
destabilisiert, wie es der Text wünschen lässt. In diesem
Zusammenhang erscheint es unverständlich, warum sich
Günther Mahal gegen die Aufteilung einer Rolle auf verschiedene

Schauspieler wendet, mit der Begründung, dass die
"Multiplikationseffekte" nicht nur "keinen Zuwachs an Be-



160 Edith Anna Kunz

deutsamkeit" erbrächten,3° sondern überdies eine "Deperso-
nalisierung"3i zur Folge hätten, denn gerade im Fall Mephistos
ist die von Mahal kritisierte "Depersonalisierung" ja vom Text
her intendiert und auf der Bühne durchaus anzustreben.

Abb. 4
Mephisto (Robert Hunger-Bühler)

und Faust (Bruno Ganz)
im "Studierzimmer".

In: Goethes Faust. Peter Steins
Inszenierung in Bildern, Köln,

2001, S. 141.

ben Jahr seine 12 Bilder zu G
oder Eugène Delacroix, dessen

Eine noch grössere
Herausforderung als für das
Theater ist die Darstellung
des sich durch Wandelbarkeit

auszeichnenden
Mephisto für die bildende
Kunst. Ein Bild kann immer
nur eine Facette oder eine
Rolle Mephistos zur Darstellung

bringen, und insofern
das äussere Erscheinungsbild

Mephistos immer ein
Trügerisches ist, kann ein
Bild von ihm immer nur das

zeigen, was er eigentlich
nicht ist. Nicht umsonst
haben sich mehrere Künstler,
die das Faust-Drama
bildend umgesetzt haben, für
die Serie entschieden, die es

erlaubt, Mephisto
unterschiedlich zu beleuchten. So

etwa Moritz Retzsch, von
dem 1816 26 Umrisse zu
Goethe's Faust erschienen,
Peter Cornelius, der im sel-

)ethes Faust veröffentlichte,32
Folge von 18 Lithographien

30 Günter Mahal, "Goethes 'Faust' auf dem deutschen Theater des 20. Jahr¬
hunderts", a.a.O. (Anm. 28), S. 144-157, hier S. 153.

31 Ebd., S. 154.
32 Siehe dazu Hendrik Birus, '"Neu altertümlicher Geschmack'. Faust-

Illustrationen von Cornelius bis Delacroix als Herausforderung des alten
Goethe", in: Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in
Europa, hg. von Bernhard Beutler und Anke Bosse, Köln, 2000, S. 169-



Zur Darstellung des Ungreifbaren 161

die 1828 erschienene französische Faust-I-Übersetzurig von
Albert Stapfer illustrierten.^ Es handelt sich dabei insgesamt
um Illustrationen von Faust I, in denen sich die Problematik
der Vielgestaltigkeit, die sich im Faust II noch akzentuieren
wird, schon deutlich abzeichnet.

Abb. 5
Eugène Delacroix,
Méphistophélès
dans les airs.
In: Johann Wolfgang
Goethe, Faust,
Hunderjahrs-Ausgabe
mit einer Einleitung
"Faust und die Kunst"
von Max von Boehn,
Berlin, 1932, S. 177.

Eine Illustration von Delacroix zeigt einen geflügelten, in den
Lüften schwebenden Mephisto: mit zwei Hörnern, mit Krallen
an Händen und Füssen und dämonisch-bösem Blick. Mephisto

erscheint als Verkörperung Luzifers, des gefallenen Engels,
wie man ihn vor allem aus der christlichen Bildtradition kennt

186. Zur Illustration und Illustrationsgeschichte von Goethes Faust siehe
auch Wolfgang Wegner, Die Faustdarstellung vom 16. Jahrhundert bis

zur Gegenwart, Amsterdam, 1962, sowie Goethe - Faust: Illustrationen /
illustrazioni, hg. von Ursula Bongaerts, Rom, 2004.

33 Vgl. dazu Thomas Fusening, "Faust-Rezeption in der bildenden Kunst",
Goethe-Handbuch, Bd. 2 (Dramen), hg. von Theo Buck, Stuttgart, 1997,
S. 515.



162 Edith Anna Kunz

(Abb. 5). Eine andere Darstellung der Bildserie zeigt hingegen
einen Mephisto, der in seiner adelig-weltmännischen Aufmachung

- wie sie der Text in der "Studierzimmer"-Szene
beschreibt (V. 1533ff.) - nichts offensichtlich Übernatürliches
an sich hat (Abb. 6). Was Mephisto ist und wirkt lässt sich
nicht an einer Darstellung ablesen, sondern kann nur im
Wechsel der unterschiedlichen Darstellungen aufscheinen.
Vielleicht hat sich Goethe - obwohl er sich zu den Faust-
Illustrationen, allen voran denjenigen von Delacroix, durchaus
positiv geäussert hat - deshalb entschieden, seinen Faust
nicht zu illustrieren. Am 25. November 1805 schreibt er an
seinen Verleger Cotta:

Den Faust, dächt' ich, gäben wir ohne Holzschnitte und Bildwerk. Es ist
so schwer, dass etwas geleistet werde, was dem Sinne und dem Tone
nach zu einem Gedicht passt. Kupfer und Poesie parodieren sich
gewöhnlich wechselweise. Ich denke, der Hexenmeister soll sich allein
durchhelfen. tA

Abb. 6
Eugène Delacroix,
Méphistophélès apparaissant
à Faust.
In: Johann Wolfgang Goethe,
Faust, a.a.O., 1932, S. 183.

34 Goethes Werke, a.a.O. (Anm. 25), Bd. IV, 19, S. 77. Vgl. dazu Birus,
'"Neu altertümlicher Geschmack'", a.a.O. (Anm. 32), S. 186.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 163

Was für den einzelnen Auftritt oder das einzelne Bild gilt, lässt
sich schliesslich zurückbeziehen auf die einzelne Aussage im
Text: Durch das, was Mephisto an einer Stelle sagt, ist er nicht
zu fassen, nicht festzumachen; erst im Gegenspiel seiner -
zum Teil widersprüchlichen - Aussagen, lässt sich sein Eigentliches

erahnen.



164 Edith Anna Kunz

Abstract

L'article montre comment Goethe transforme et dépasse la conception
traditionelle de la figure du diable. Méphistophélès, qui n'a presque jamais
l'apparence du diable et qui se distingue tout particulièrement par son
aspect changeant sans cesse, ne se laisse définitivement assimiler à aucune
époque ni à aucune culture; il est un personnage sans identité stable. Dans
sa diversité, il met en quelque sorte en scène sa propre histoire: il se glisse
alternativement dans les rôles que notre civilisation a construits pour rendre
visible et palpable ce qui, selon les époques, est considéré comme le Mal.
Méphistophélès est - c'est là la thèse centrale de l'article - un personnage
qui joue les métamorphoses de l'histoire du diabolique, qui les actualise et
les met en scène, il est un palimpseste qui compile différentes constructions
du diable, un enchevêtrement d'images du démon issues de divers mythes.
Avec ce diable incognito et insaisissable qu'est Méphistophélès, Goethe
représente de manière adéquate l'expérience du mal dans le monde moderne

- un monde dans lequel la cause du mal apparaît souvent comme indéfinissable

et où l'ambivalence de l'existence dépasse les simples oppositions
entre le diabolique et le divin que l'on trouvait dans les représentations
médiévales du Jugement Dernier.


	Zur Darstellung des Ungreifbaren : Goethes Mephistopheles

