Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2005)
Heft: 36: Variationen Uber das Teuflische = Variations sur le diabolique =

Variations on the diabolic

Artikel: Zur Darstellung des Ungreifbaren : Goethes Mephistopheles
Autor: Kunz, Edith Anna
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Edith Anna Kunz

Zur Darstellung des Ungreifbaren

Goethes Mephistopheles

Ich lasse mich nicht irre schrein,

Nicht durch Kritik noch Zweifel.

Der Teufel muR doch etwas sein;

Wie gib’s denn sonst auch Teufel? (V. 4343f.)1

it diesen Versen lidsst Goethe in seinem satyrischen

Intermezzo “Walpurgisnachtstraum” des ersten Teils

von Faust den Dogmatiker auftreten, der offenbar an
der Existenz des leibhaftigen Teufels festhilt und mit seiner
verqueren Logik ins Licherliche gerit. Ein Teufel — genauer:
Mephistopheles — der als Person auftritt, ist denn aber auch,
wie schon Madame de Staél konstatiert hat, der eigentliche
Held des Faust-Dramas.?

Versucht man die Frage, was und wie Mephisto sei, zu be-
antworten, indem man sich an das hilt, was er selbst von sich
sagt und was andere von ihm halten, wird man immer wieder
auf Familien-, Verwandtschafts- und Herrschaftsverhiltnisse
verwiesen: Bei seinem ersten Auftritt im “Prolog im Himmel”
bezeichnet sich Mephisto als nahen Verwandten der “beriihm-
teln] Schlange” - der Schlange aus der Genesis, die in der
Apokalypse mit dem Teufel bzw. Satan gleichgesetzt wird? —

1 Johann Wolfgang Goethe, Faust. Sdmtliche Werke, Briefe, Tagebticher
und Gesprdche, Abt. 1, Bd. 7/1, hg. von Albrecht Schéne, Frankfurt am
Main, 1994, S. 186. Im Folgenden werden Faust-Zitate im Text (mit
Versangaben in Klammern) nach dieser Ausgabe ausgewiesen.

2 “Le diable est le héro de cette piece.” Madame de Sta€l, De I’Allemagne,
ceuvres complétes de Madame de Staél, Tome X, Liege, 1830, S. 235.

3 Vgl. Apk 12,9: “Vnd es ward ausgeworffen der gros Drach / die alte
Schlange / die da heisst der Teufel vnd Satanas / der die gantze Welt
verfiihret / vnd ward geworffen auff die Erden vnd seine Engel wurden
auch da hin geworffen.” D. Martin Luther: Die gantze Heilige Schrifft
Deutsch, Wittenberg, 1545. Neuauflage Miinchen, 1974, Bd. 3, S. 2494.

Colloquium Helveticum 36/2005



144 Edith Anna Kunz

und bezeichnet diese als seine “Muhme” (V. 335). Auf diesel-
be Verwandtschaftsbeziehung verweist er ein zweites Mal,
wenn er — in der Rolle des Faust — dem Schiiler das bekannte
Bibelzitat ins Stammbuch schreibt und sarkastisch bemerkt:
“Folg’ nur dem alten Spruch und meiner Muhme der Schlan-
ge” (V. 2049). Als “Frau Muhme” (V. 4110) bezeichnet
Mephisto im Weiteren aber auch die Trodelhexe aus der Wal-
purgisnacht, und in der Hexenkiiche, wo er sich als “Herr und
Meister” (V. 2482) der Hexe vorstellt, gibt er sich erneut als
jemand, der in die Sagenwelt der Hexerei und Zauberei ge-
hort. Auf eine andere Verwandtschaftslinie, die in die
griechische Mythologie fiihrt, verweist Faust, wenn er Mephis-
to bei seiner ersten Begegnung im Studierzimmer als des
“Chaos wunderliche[n] Sohn” (V. 1380) apostrophiert, als
“Wiederverkdrperung des antiken Erebus”, des griechischen
Gotts der Finsternis und Sohns von Chaos.4 Nur wenige Verse
spiater weist er sein neues, ihm noch weithin unbekanntes
Gegenliber der biblisch-christlichen Tradition zu, in der sich
Mephisto im “Prolog im Himmel” selber lokalisiert hat, und
spricht ihn herausfordernd als “Sohn der Holle” (V. 1397) an.
Auf seine Verwandtschaft mit “Chaos” verweist Mephisto sel-
ber noch einmal im zweiten Teil, in der “Klassischen
Walpurgisnacht”, wenn er in antikem Tenue, genauer: in der
Maske der Phorkyas und auf Kothurnen, ein wenig erstaunt
tber seine eigene Verwandlung und ein wenig verblifft Giber
seine abgrundtiefe Hisslichkeit, bemerkt: “Da steh ich
schon, / Des Chaos vielgeliebter Sohn!” (V. 8026f.).

Die Herkunft bzw. ‘Identitit’ Mephistos wird auch im sti-
chomythischen Streitgesprich zwischen den Choretiden und
Mephisto-Phorkyas “vor dem Palaste des Menelas zu Sparta”
zum brennenden Thema: Die erste Choretide sieht — wie zu-
vor schon Faust — eine Verwandtschaft zwischen Mephisto
und “Vater Erebus” (V. 8812), die anderen verweisen auf sei-
ne “Sippschaft” im Orkus, reihen ihn in einen “Stammbaum”
von “manchlem] Ungheu’rt” ein oder sehen ihn als “Geschwis-
terkind” von Scylla (V. 8813ff.). Um Mephisto fassbar zu

4  Albrecht Schone, Faust. Kommentare. Jobann Wolfgang Goethe, Sdmili-
che Werke, Briefe, Tagebiicher und Gesprdche, Bd. 7/2, Frankfurt am
Main, 1994, S. 252f.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 145

machen, setzen die Choretiden den ihnen Unbekannten in
verwandtschaftliche Beziehung zu einer Reihe abstossender,
monstroser Figuren aus dem ihnen bekannten Universum:
dem der griechischen Mythologie. Wie Faust zu Beginn des
Dramas in seinem Studierzimmer versuchen auch sie, den
Unbekannten mit bekannten Namen zu benennen. Im Unter-
schied zu den Choretiden ist Faust als Intellektueller sowohl
mit der antiken als auch der biblisch-christlichen Tradition
vertraut; er hat verschiedene Erklirungsmodelle zur Hand —
“Sohn der Holle”, des “Chaos wunderlicher Sohn” —, mit de-
nen er seinen neuen Gefihrten zu fassen versucht. “Dafd die
Welt bewiltigt werden koénne” — so Hans Blumenberg in sei-
ner Studie Arbeit am Mythos —, “bringt sich frith zum
Ausdruck in der Anstrengung, die Licke im Ganzen der Na-
men zu vermeiden, was nur heiRen konnte: durch Ubermaf
als vermieden auszugeben. [...] Die Welt mit Namen zu bele-
gen, heifst [...] das Ungriffige greifbar, obwohl noch nicht
begreifbar zu machen.”s Auf dieses menschliche Bedirfnis des
Greitbar-Machens spielt der “Bihnen-Teufel”’® Mephisto sei-
nerseits an, wenn er gegeniiber der sich nach seinem Namen
erkundigenden Sphinx bemerkt: “Mit vielen Namen glaubt
man mich zu nennen -7 (V. 7117). Er verweist damit auf das
Ubermass seiner Namen — “Schalk” (V. 339), “Teufel” (V. 343),
“boser Geist” (V. 1730), “Fliegengott, Verderber, Ligner” (V.
1334), “Schlange” (V. 3324), “OLD INIQUITY” (V. 7123) etc. —,
mit dem seine jeweilige Umgebung ein Phinomen zu greifen
und eine Liicke zu schliessen glaubt, aber gleichzeitig immer
die Nicht-Greifbarkeit bewusst macht, die Liicke, die auch der
“fir eine Vielzahl von Masken und Rollen” stehende “Sam-
melname”” Mephisto nicht zu schliessen vermag.

Versucht man die im Drama evozierten Namen und Ver-
wandtschaftsbeziehungen Mephistos zu Uberblicken, ergibt
sich denn auch kein Stammbaum, der Mephistos Herkunft
Generation um Generation entfalten wirde. Was sich ab-

5 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main, 2001 (6. Aufl.),
S. 47ff.

6 Hans-Jurgen Schrader, “Modell des Menschen. Hiob im Goetheschen

Faust’, Colloguium Helveticum 34, 2003, S. 160.

Johannes Anderegg, “Wie Bose ist der Bose? Zur Gestalt des Mephisto in

Goethes Faust”, Monatshefte 96/3, 2004, S. 343-359, hier S. 347.

~l



146 Edith Anna Kunz

zeichnet, ist vielmehr ein weit verzweigtes, kaum uberschau-
bares und inkonsistentes Namen- und Beziehungsnetz, das
sich — von der Antike bis hin zur Gegenwart Goethes — iiber
Jahrtausende erstreckt, ein Netz, das Mephisto selbst mit einer
zeit- und raumibergreifenden Verwandtschaftsmetapher cha-
rakterisiert: “Vom Harz bis Hellas immer Vettern!” (V. 7743)
Mephisto lidsst sich offensichtlich in keiner Epoche definitiv
verankern, oder anders: Er ist Uberall zu Hause. Geschickt
weiss er sich dem Universum, in dem er sich gerade bewegt,
anzupassen; als gewiefter Kommunikator spricht er — sich auf
die Kultur und den Horizont seiner jeweiligen Gespriachspart-
ner beziehend — mit jedem die Sprache, die er versteht. So
gibt er sich im Gesprich mit dem Herrn, also im biblisch-
christlichen Kontext, als Verwandter der verfihrerischen
Schlange im Paradies, in der heidnischen Welt der “Walpur-
gisnacht” hingegen als Hexenmeister. Selbst in der antiken
Welt, in der er sich vorerst “ganz und gar entfremdet”
(V. 7081) vorkommt, findet er sich bald aufs Beste zurecht.
Zwar bemerken die schnatternden und unverschimten Greife
in der Szene “Pharsalische Felder” noch abweisend: “Der
Garstige gehoret nicht hier her!” (V. 7139), und auch die
Sphinx — so die Biihnenanweisung vor V. 7142 — spielt “mil-
de” auf seine Fremdheit an:

In deinem Lande tust du dir was zu Gute
Doch irr ich nicht, hier ist dir schlecht zu Mute. (V. 7144)

Doch Mephisto bemiiht sich sofort um den interkulturellen
Dialog, wiirdigt zumindest die obere Hilfte der Sphinxe und
akzentuiert, insofern er eine Verbindung zwischen den schar-
fen Klauen der Greife und seinen eigenen, genauso gut
krauenden “Nigelln]” (V. 7140) herstellt, mehr die Parallelen
der beiden Welten als deren Differenz. Auch seine antike
Umwelt sucht zunehmend nach Gemeinsamkeiten: “Mihmi-
chen Empuse” — eine insbesondere durch ihre Wandelbarkeit8
mit Mephisto verwandte Figur — spricht Mephisto als “Herr[n]
Vetter” an und zieht wohlwollend eine Parallele zwischen ih-
rem “EselsfufRe” und dem “PferdefuR” des nordischen Teufels

8 Vgl. dazu Albrecht Schone, Faust. Kommentare, a.a.0. (Anm. 4), S. 553.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 147

(V. 7736ff.). Bald schon kommt der Eindringling Mephisto mit
der “hellenischen Sage Legion” (V. 7028) fast so gut zurecht
wie mit den Sagengestalten auf dem Brocken; er findet seine
Rolle als Phorkyas — als Verkorperung des Hisslichen, der
griechischen Entsprechung des Bosen? — und wird in seiner
Verkleidung, deren er sich am Ende des dritten Akts wieder
entledigen wird, von den Phorkyaden geschwisterlich aufge-
nommen:

[...] im Profil, wirst du sogleich erreichen
Geschwisterlich vollkommen uns zu gleichen. (V. 8024f.)

II.

Das Bild Mephistos, das sich vor dem Hintergrund seiner
Verwandtschaften ergibt, ist ausgesprochen schwankend und
nicht fixierbar. Nicht weniger changierend ist das Bild, das
entsteht, wenn man versucht, Mephisto dusserlich zu fassen
und nur seine Erscheinungsformen und seine Kleidung in den
Blick zu nehmen. Bereits sein erster Auftritt “vor dem Tor” ist
ftir Faust verunsichernd:

Fir was hiltst du das Tier? (V. 1149)

fragt er seinen Begleiter Wagner, der — die Welt immer etwas
einfacher deutend als Faust — das Tier sofort “als einen
schwarzen Pudel” (V. 1156) und als “ein pudelnirrisch Tier”
(V. 1167) identifiziert. Spiter, im Studierzimmer, biumt sich
der vermeintliche Pudel “wie ein Nilpferd” (V. 1254), dann
“[slchwillt es wie ein Elephant” (V. 1311), bis schliesslich Me-
phisto, “gekleidet wie ein fahrender Scholasticus” hinter dem
Ofen hervortritt. Wie Ulrich Gaier in seinem Kommentar an-
merkt, trigt Mephisto hier “eine altertimliche Maske”, ndmlich
diejenige eines mittelalterlichen Wandergelehrten.10 Bei sei-
nem zweiten Besuch erscheint Mephisto schon wieder
ginzlich anders gekleidet, diesmal in der Tracht eines “ho-

9 Siehe dazu ebd., S. 529.
10 Ulrich Gaier, Kommentar zu Goethes “Faust”, Stuttgart, 2002, S. 58.



148 Edith Anna Kunz

fisch-adeligen Weltenmannes”, die er — ganz in der Manier
des epischen Theaters — selber beschreibt:

[...] dir die Grillen zu verjagen

Bin ich, als edler Junker, hier,

In rotem goldverbrimten Kleide,

Das Mintelchen von starrer Seide,

Die Hahnenfeder auf dem Hut,

Mit einem langen, spitzen Degen,

Und rate nun dir, kurz und gut,
Dergleichen gleichfalls anzulegen,
Damit du, losgebunden, frei,

Erfahrest was das Leben sei. (V. 1533ff.)

Auf das Teuflische an Mephisto verweisen hier einzig die rote
Farbe seines Kleids und die Hahnenfeder, die traditionellen
Attribute des Satans.!!

Auch im weiteren Verlauf des Dramas zeichnet sich Me-
phisto als Verwandlungskiinstler aus:

Komm, gib mir deinen Rock und Miitze;
Die Maske muf3 mir kostlich stehnl[,] (V. 1846f.)

sagt er zu Faust, “kleidet sich um” (vor V. 1848) und erscheint
alsbald in dessen “langem Kleide” (vor V. 1851) in der Rolle
des Gelehrten vor dem Schiiler, bis er sie gelangweilt wieder
aufgibt:

Ich bin des trocknen Tons nun satt,
Musd wieder recht den Teufel spielen. (V. 2009f.)

Die sich wiederholenden Spiel-Metaphern, die den Diskurs
Mephistos durchziehen, und die zahlreichen Umkleide- und
Verkleidungsszenen — erinnert sei beispielsweise an die
Mummenschanz-Szene, in der Mephisto als “Geiz” auftritt,
oder an die Szene im “Saal des Thrones”, in der er den
Hofnarren spielt — machen immer wieder deutlich, dass der
im Faust-Drama auftretende Teufel eine inszenierte und sich
inszenierende Figur ist und nicht als leibhaftiger, ‘echter’
Teufel verstanden werden soll, wie er in der Vorstellung des

11 Vgl. dazu Schone, Faust. Kommentare, a.a.0O. (Anm. 4), S. 250,



Zur Darstellung des Ungreifbaren 149

Dogmatikers existieren mag. Die sich in der Beschreibung
Mephistos hdufenden vergleichenden Konjunktionen ,wie®
und ,als“ sind Indizien dafiir, dass Mephisto nicht nur ge-
kleidet, sondern verkleidet ist. “Es wire moglich, literarische
Stile nach ihrem Verhiltnis zu den Vergleichen, nach ihrem
Denken in Analogien, ihrem Gleichnis-Gebrauch und der
Haufigkeit des Vergleichswortes ‘wie’ zu charakterisieren”,
postuliert Peter Horst Neumann in seinem Aufsatz zur Krise
des Vergleichs in der literarischen Moderne2 Hilt man im
Faust-Drama Ausschau nach diesem “wie”, so scheint das
hidufig auftretende Vergleichswort nicht so sehr bezeichnend
fir den Stil des Autors Goethe zu sein, wohl aber fir das
Spezifische seiner Figur Mephisto: Die Beschreibung Mephis-
tos ist immer Gleichnisrede, Mephisto ist immer nur tber ein
“wie” zuginglich: So wird er verglichen mit einem “Pudel”,
einem “Nilpferd”, einem “Elephantlen]”, mit einem mittel-
alterlichen “Scholastikus” etc. Die Vergleiche vermitteln dem
Leser oder Zuschauer ein Bild von ihm, machen aber gleich-
zeitig deutlich, dass dieses Bild immer ein triigerisches ist und
nie Mephistos ‘eigentliche’ Gestalt, vorsichtiger: Mephistos
Eigentliches, zu fassen vermag.

War die Gestalt Mephistos bei seinem ersten Auftritt als
“Pudel”, “Nilpferd” und “Elephant” ausgesprochen spektaku-
lir, sind seine Erscheinungsformen im Weiteren, insbesondere
in Faust II, Gber weite Strecken geradezu gewohnlich. Oft
fehlt Mephisto sogar alles, was ihn als Teufel ausweisen wir-
de. Die Begriindung fiir sein unauffilliges Erscheinungsbild
gibt Mephisto im Dialog mit der Hexe, die ihn in der “Hexen-
kiiche” nicht mehr als Teufel erkennt:

Fir diesmal kommst du so davon;

Denn freilich ist es eine Weile schon,

Dafd wir uns nicht gesehen haben.

Auch die Kultur, die alle Welt beleckt,

Hat auf den Teufel sich erstreckt;

Das nordische Phantom ist nun nicht mehr zu schauen,
Wo siehst Du Horner, Schweif und Klauen?

12 Peter Horst Neumann, “Allmichtige Gleichnis-Schopfer. Zur Krise des
Vergleichs in der literarischen Moderne”, Akzente 50/6, 2003, S. 544-576,
hier S. 544.



150 Edith Anna Kunz

Und was den Fuf} betrifft, den ich nicht missen kann,
Der wiirde mir bei Leuten schaden;

Darum bedien’ ich mich, wie mancher junge Mann,
Seit vielen Jahren falscher Waden. (V. 2492ft.)

Mephisto sieht sich hier offensichtlich als moderner Teufel,
und als solcher hat er Pferdefuss, Horner, Schweif und Klauen
— all die veralteten Attribute, die ihn als Teufel erkenntlich
machen — abgelegt. Er ist, wie er in der “Walpurgisnacht” ge-
genliber Faust gesteht, lingst “sehr gewohnt inkognito zu
gehn” (V. 4062). Mit seinen Teufelsattributen geht Mephisto
um wie mit Theaterrequisiten, die beliebig herangezogen oder
weggestellt werden konnen: So erscheint er beispielsweise
nur noch am ,Galatag® (V. 4062), in der “Walpurgisnacht” und
in der “Klassischen Walpurgisnacht” als Fabelteufel mit Pfer-
defuss — mit vollem Bewusstsein, dass es sich dabei um eine
anachronistische Reaktivierung, um ein Theater im Theater
handelt. Uber Mephistos instabile ‘Identitit’ scheint sich tibri-
gens auch Faust durchaus im Klaren zu sein, fragt er doch
seinen mittlerweile nicht mehr ganz unbekannten Gefihrten
zu Beginn der “Walpurgisnacht” nach seinen Inszenierungsab-
sichten:

Willst du dich nun, um uns hier einzufiihren
Als Zaub'rer oder Teufel produzieren? (V. 4060f.)

Die Stelle verdeutlicht, dass Mephisto auch in der “Walpurgis-
nacht” nicht der Teufel ist, als der er erscheint.

II1.

Anders als unter den Sagengestalten des Brockens produziert
sich Mephisto im Alltag, nimlich als ganz normaler und un-
auffilliger junger Mann, und als solcher - nicht als “Junker
Satan” (V. 2504) — will er, wie er der Hexe erklirt, auch ange-
sprochen werden:

Du nennst mich Herr Baron, so ist die Sache gut;
Ich bin ein Kavalier, wie andre Kavaliere. (V. 2510f.)



Zur Darstellung des Ungreifbaren 151

Mephisto ist also weitgehend ein Inkognito-Teufel, der als
“Baron” und “Kavalier” auftritt und sich der Mode!3 unterwirft
“wie mancher junge Mann”; er ist, um noch einmal mit Ma-
dame de Staél zu sprechen, ein Teufel, der simtliche Teufel
der Weltliteratur an Zivilisiertheit tibertrifft:

Milton a fait Satan plus grand que 'homme ; Michel-Ange et le Dante lui
ont donné des traits hideux de 'animal, combinés avec la figure humai-
ne. Le Méphistophéleés de Goethe est un diable civilisé. Il manie avec art
cette moquerie légére en apparence |[...].14

Das Spezifische Mephistos, des zivilisierten, “up to date ge-
brachten”15 Teufels, zeigt sich besonders prignant in der
Szene “Grablegung”, in der Goethe ihn zusammen mit ande-
ren Teufeln von “altem Teufelsschrot und Korne” (V. 11638)
auftreten lisst. Es handelt sich bei diesen “Helfershelfer[n]”
(V. 11619) um wanstige, klotzartige, vom Hollenschwefel gli-
hende “Dickteufel vom kurzen, graden Horne” (vor V. 11656)
mit klaffenden Eckzihnen und um schlauchige, scharfklauige
“Dirrteufel vom langen, krummen Horne”, denen die For-
schung nur wenig Aufmerksamkeit schenkt.’6 Den Kommen-
taren zufolge bezieht sich Goethe bei der Beschreibung dieser
‘alten’ Teufel auf einen Reproduktionsstich der Freske 1/ trion-
Jo della mortel” im Kreuzgang des Campo Santo in Pisa, auf
der schone Engel und hissliche Teufel um die Seelen von To-
ten kimpfen. Er mag dabei aber auch ganz allgemein auf

13 Das Tragen von ausgestopften Strimpfen war, wie Albrecht Schone er-
ldutert, bei der Kniebundhosen-Mode im 18. Jahrhundert eine gingige
Praxis. Vgl. dazu Schone, Faust, Kommentare, a.a.O. (Anm. 4), S. 2806f.

14 Madame de Staél, De I'Allemagne, a.a.0. (Anm. 2), S. 357. Siehe dazu
auch: Harald Weinrich, “Der zivilisierte Teufel”, Imterpreting Goethes
“Faust” today, hg. von Jane K. Brown, Meredith Lee und Thomas P. Sai-
ne, Columbia SC, 1995, S. 61-67.

15 Hans Vaget, “MiRig boshaft: Fausts Gefihrte. Goethes Mephistopheles
im Lichte der Aufklirung”, Goethe-Jabrbuch 118, 2001, S. 234-246, hier
S. 239.

16 Schmidt z.B. erwihnt Mephistos “Helfershelfer” im Kapitel “Grablegung”
mit keinem Wort. Jochen Schmidt, Goethes Faust. Erster und zweiter
Teil. Grundlagen — Werk — Wirkung, Minchen, 2001 (2. Aufl.), S. 285-
287.

17 Eine Abbildung des Stichs findet sich in Albrecht Schone, Faust, Kom-
mentare, a.a.0. (Anm. 2), Abb. 13 (ohne Paginierung).



152 Edith Anna Kunz

christliche Teufelsdarstellungen, die im hohen und spiten Mit-
telalter, aber auch noch im 16. Jahrhundert ihre Blitezeit
erlebten, zuriickgegriffen haben, auf denen die Teufel — als
hybride, zwischen Drache, Echse, Schlange, Vogel oder Affe
changierende Wesen — sich durch ihre Monstrositit auszeich-
nen (Abb. 1).

Abb. 1

Der Heilige Antonius, von Ddmonen gepeinigt.
Oberrheinisch (anonym), um 1520,
in: Himmel — Holle — Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter,
hg. von Peter Jezler, Ziirich, 1994, S. 357.

Hier soll aber nicht in erster Linie nach Goethes Quellen fir
die Gestaltung der Dick- und Dirrteufel gefragt werden, son-
dern nach der Bedeutung dieser Teufel im Faust-Drama. Die
herbeizitierten, mittelalterlichen Monster — die den Hollen-
rachen als Requisit auf die Bihne ziehen, um so zusitzlich



Zur Darstellung des Ungreifbaren 153

auf den “Theatercharakter”8 der Szene aufmerksam zu ma-
chen — haben, wie mir scheint, vor allem die Funktion zu
verdeutlichen, wie wenig der Inkognito-Teufel Mephisto mit
ihnen gemeinsam hat. Diese offensichtliche Differenz zwi-
schen den alten Teufeln und Mephisto, dem modernen Teufel
des 19. Jahrhunderts, wird auf der Bithne noch deutlicher als
im Text. Pragnant zeigt sie sich in der diesbeziiglich beson-
ders retssierten Inszenierung von Peter Stein in Hannover,
Berlin und Wien in den Jahren 2000/2001: Die dimonischen
Dirr- und Dickteufel sehen aus, als entspringen sie einer mit-
telalterlichen Hollendarstellung (Abb. 2), wihrend Mephisto —
als Kavalier — im grauen Frack auftritt. Einzig zwei kurze, auf-
geklebte Hornchen weisen ihn als mittelalterlichen Teufel aus;
dass er diesen nur spielt, zeigt sich, wenn er sich diese Hor-
ner noch wihrend der Szene abnimmit.

gy PR

Abb. 2
Kostiimentwlrfe fiir die Dick- und Dirrteufel der Inszenierung von Peter
Stein, in: Peter Stein inszeniert Faust von Johann Wolfgang Goetbe.
Das Programmbuch Faust I und II, hg. von Roswitha Schieb unter Mitarbeit
von Anna Haas, Koln, 2000, S. 76.

18 Albrecht Schone, “Der Theatermann als Stiickeschreiber”, in: Peter Stein
inszeniert Faust von Jobann Wolfgang Goethe. Das Programmbuch
Faust I und II, hg. von Roswitha Schieb unter Mitarbeit von Anna Haas,
Koln, 2000, S. 259-264, hier S. 261.



154 Edith Anna Kunz

Durch die gleichzeitige Vorfiihrung so unterschiedlicher Teu-
fel macht Goethe auf den Wandel des ‘Teuflischen’ auf-
merksam, hinter dem der Wandel vom mittelalterlichen
Glauben an das Fegefeuer zu den neuzeitlichen naturwissen-
schaftlichen Theorien tber Sterben und Tod steckt,’® wie
Mephisto ihn bei der “Grablegung” klagend thematisiert:

Der Korper liegt und will der Geist entfliehn,

Ich zeig ihm rasch den blutgeschriebnen Titel; —
Doch leider hat man jetzt so viele Mittel

Dem Teufel Seelen zu entziehn.

Auf altem Wege stofdt man an,

Auf neuem sind wir nicht empfohlen;

.

Uns geht’s in allen Dingen schlecht.

Herkommliche Gewohnheit, altes Recht,

Man kann auf gar nichts mehr vertrauen.

Sonst mit dem letzten Atem fuhr sie [die Seele] aus,
Ich paft ihr auf und, wie die schnellste Maus,
Schnapps! Hielt ich sie in fest verschlofnen Klauen.
Nun zaudert sie und will den diistern Ort,

Des schlechten Leichnams ekles Haus nicht lassen[.] (V. 11614ff.)

Mephisto macht deutlich, was sich am Ende der Szene be-
wahrheiten wird: dass ndmlich das Seelen-Entziehungs-
geschift schwierig geworden ist. Sich als Seelenfinger
inszenierend, spielt Mephisto hier durchaus, wie Albrecht
Schone anmerkt, die Rolle des “Ubertolpelten, geprellten Teu-
fels”.20 Gerade indem er aber gewissermassen zurlckfillt in
die Rolle des mittelalterlichen Teufels, wird deutlich, dass dies
seine Rolle nicht ist: Fausts Seele entwischt Mephisto aus pu-
rer Unachtsamkeit, weil er sich nimlich, homoerotisch, mehr
auf das Lebendige — konkreter: auf die knackigen Hinterteile
der mdnnlichen Engel — konzentriert als auf die Seele des to-
ten Faust.2l Vielleicht darf man sogar so weit gehen zu
behaupten, dass ihn das Geschift, einem Individuum die See-

19 Vgl. dazu Dorothea Holscher-Lohmeyer, Kommentar zu Faust II, Johann
Wolfgang Goethe, Sdmtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Bd.
18.1 (Letzte Jahre 1827-1832), Miinchen, S. 1145f.

20 Schone, Faust. Kommentare, 2.a.0. (Anm. 4), S. 765.

21 Vgl. dazu ebd., S. 766, sowie Schmidt, Goethes Faust, a.a.0. (Anm. 106),
S. 285f.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 155

le zu entziehen, gar nicht mehr interessiert, weil sein Geschift
ein anderes ist. Fir diese These spriche zumindest der Um-
stand, dass Mephisto sich zufrieden gibt mit der Aussicht,
Faust zu fihren, “so lang’ er auf der Erde lebt”, und von allem
Anfang an seine Vorliebe fiir das Lebendige artikuliert:

[...] mit den Toten

Hab’ ich mich niemals gern befangen.

Am meisten lieb’ ich mir die vollen frischen Wangen.
Fur einen Leichnam bin ich nicht zu Haus;

Mir geht es wie der Katze mit der Maus. (V. 318f.)

Vor diesem Hintergrund zeigt sich, wie sehr es in die Irre
fihrt, wenn man — wie etwa Hans Hubner in seiner theolo-
gisch ausgerichteten Faust-Interpretation — das biblisch-
christliche Teufelsbild auf Goethes Mephisto tibertrigt:

Vernunft und Leben, diese beiden in Einheit miteinander, das ist es al-
lerdings, was ein Teufel partout nicht ausstehen kann. Denn fiir ihn gilt
der totale Gegensatz: Verachtung der Vernunft und Tod/??

Huibners vorschnelle Schlussfolgerungen werden nicht nur
dem Text nicht gerecht, sondern laufen ihm diametral entge-
gen.

Ubertolpelt ist der lebenszugewandte Mephisto am Ende
des Dramas nur in Bezug auf Fausts Seele, genauer: ibertol-
pelt ist er nur, insofern er der alte Teufel ist. In allen anderen
Belangen ist er derjenige, der tibertolpelt. “So lang” Faust “auf
der Erde” lebt, ist Mephistos Geschichte durchaus eine “Er-
folgsgeschichte”:23 Sein Papiergeld rettet den Kaiser vor dem
Bankrott, Fausts Idee der Landgewinnung wird durch sein
Wirken realisiert, und mit seiner Hilfe erobert Faust die von
ihm begehrten Frauen und er erlangt Reichtum und Macht.
Sein eigentlicher Ort ist nicht mehr die Holle, sondern die Er-
de, auf der er in unuberschaubare und unkontrollierbare
gesellschaftliche, kulturelle und politische Prozesse eingreift;

22 Hans Hubner, Goethes“ Faust” und das Neue Testament, Gottingen,
2003, S. 82.

23 Johannes Anderegg: “Mephisto und die Bibel”, in: Goethe und die Bibel,
hg. von dems. und Edith Anna Kunz, Stuttgart, 2005, S. 319-341, hier
S. 328.



156 Edith Anna Kunz

seine neue Domidne sind — wie Hans Vaget, die neuere Faust-
forschung restimierend, bemerkt — “die Modernisierungs-
schiibe der frithen Neuzeit auf 6konomischem und natur-
wissenschaftlichem Gebiet. [...] Dort, wo er eingreift, werden
Modernisierungstendenzen entfesselt und beschleunigt, deren
Auswirkungen bis zur Problematik der Genforschung und der
Umweltkatastrophe von heute einige Kommentatoren hier vi-
siondr vorweggenommen sehen”.2¢ Das Teuflische an
Mephisto, dem modernen Teufel, ist gerade, dass er nicht als
Teufel, nicht als angsteinflossendes Monster auftritt wie auf
einer mittelalterlichen Hollendarstellung, sondern weitgehend
unerkennbar — oder in seinen eigenen Worten: “inkognito” —
sein Wirken entfaltet. Dass Goethe seinen Mephisto nicht als
polternden Teufel verstanden haben wollte, dokumentiert tGb-
rigens seine ablehnende Kritik einer Pariser Inszenierung von
Faust I im Jahr 1828, in der Mephisto wie ein “katholischer
Teufel” mit “wilde[r] Hohnlache” auftrat:

Wie Gretchen vor dem Marienbild kniet, steigt der Teufel aus der Erde
auf einem ungeheuren Piedestal, aus Ungeheuern und Schlangen er-
baut, und donnert ihr von dieser Hohe herab seine Fliiche zu.

So theatralisirt man hier zu Lande den bosen Geist, der in’s Ohr flis-
tert!25

IV.

Mephisto ist offensichtlich kein christlicher Teufel. Wenn er
selbst mitunter auf diesen rekurriert, handelt es sich dabei um
eine Rolle wie viele andere. Vielleicht hat Goethe ihm gerade
deshalb statt eines biblischen Namens den dem Volksbuch
entstammenden literarischen Namen Mephistopheles gegeben,
dessen Herkunft, wie er in einem Brief an Zelter bemerkt,
unklar ist:

Liaf3t man sich in historische und ethymologische Untersuchungen ein,
so gelangt man meistens immerfort in’s Ungewissere. Woher der Name
Mephistopheles entstanden wiiite ich direct nicht zu beantworten; bey-

24 Hans Vaget, “MiRig boshaft”, a.a.O. (Anm. 15), S. 241f.
25 Beilage eines Briefs an Carl Friedrich Zelter vom 6. Januar 1829, Goethes

Werke, hg. im Auftrag der Groffherzogin Sophie von Sachsen, Weimar,
1887ff, Abt. IV, Bd. 45, S. 110f.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 157

liegende Blitter jedoch mogen die Vermuthung des Freundes bestiti-
gen, welche demselben gleichzeitig-phantastischen Ursprung mit der
Faustischen Legende gibt [...].260

In seiner im Faust-Drama vorgefiihrten Vielgestaltigkeit insze-
niert der literarische Teufel Mephisto gewissermassen seine
eigene Geschichte. Abwechselnd schlipft er in die Rolle der
Figuren, die unsere Kulturgeschichte konstruiert hat zum
Greifbar- und Sichtbar-Machen jenes Bereichs, der — je nach
Epoche - das beinhaltet, was als bose gilt: das Hissliche, das
Didmonische, das Ubernatiirliche, das Verfiihrerische oder das
Sexuelle. Er ist, insofern er die sich wandelnde Geschichte
des ‘Teuflischen’ spielt und aktualisiert und — auf der Biihne —
vor Augen fihrt, eine palimpsestartige Kompilation verschie-
dener Teufelskonstruktionen, die ihrerseits schon Ver-
korperungen des Unfassbaren sind. Mephisto ist also keine
Figur mit fixierbarer Personalitit; er ist eine Kunstfigur, die
das Prinzip verkorpert, das “reizt und wirkt” (V. 343) — das
Prinzip, das den aus dem Paradies verstossenen Menschen vo-
ranbringt und vorantreibt, mit allen positiven und — wie die
“Tragddie” zeigt — freilich auch negativen Implikationen. Da-
mit bringt Goethe eine Erfahrung zur Darstellung, die die
moderne Welt kennzeichnet: dass nimlich das Verursachende
des Bosen oft nicht greifbar gemacht werden kann, dass das
Gute und das Bose ineinander Ubergehen, verwoben sind,
und dass man der Ambivalenz der Existenz nicht gerecht
wird, wenn man gut und bose abgrenzen will wie in einer
mittelalterlichen Darstellung des Jiingsten Gerichts.

V.

Mephisto als depersonalisierter Teufel — jede Inszenierung des
Faust-Dramas findet sich zwingend mit einem Paradox kon-
frontiert: Sie muss Mephisto als Person, verkorpert durch
einen Schauspieler, auf die Bithne bringen und gleichzeitig
darauf aufmerksam machen, dass die Person, die die Zu-
schauer vor sich haben, nicht als solche aufgefasst werden
soll. Es handelt sich dabei um eine Spannung, die Faust schon

26 20. November 1829. Ebd., Abt. IV, Bd. 45, S. 157.



158 Edith Anna Kunz

bei seiner ersten Begegnung mit Mephisto — nachdem er auf
die Frage nach dessen Identitit keine befriedigende Antwort
bekommt — zu thematisieren versucht: “Du nennst dich einen
Teil und stehst doch ganz vor mir?” (V. 1345) Ahnlich wie
Faust formuliert Simon Williams — Schauspieler und Mephisto-
Darsteller — die Problematik der Verkorperung Mephistos:

My experience of playing Mephistopheles has suggested to me that
dramatic character as the nexus of ideas, may, when necessary, take
precedence over character as recreation of real-life personality.27

Mephisto als ‘Verbund von Ideen’ — wie breit das Spektrum
der Interpretationen dieses spezifischen Figurenkonzepts aus-
fallt, zeigt der Vergleich zwischen zwei Bliihnen-Umsetzungen,
die gewissermassen an den dussersten Rindern des Spektrums
stehen: diejenige von Gustav Griindgens (1932) und diejenige
von Peter Stein (2000/2001). In der zum “Paradigma”? erho-
benen und insbesondere durch ihre Verfilmung von Faust 1
verbreiteten Inszenierung von Griindgens wird Mephisto von
Grindgens selbst gespielt, der die Rolle insgesamt rund 500-
mal verkorpert hat.2? Charakteristisch fiir diesen Mephisto ist
seine schauspielerische Brillanz, aber auch seine visuelle Sta-
tik: Durchgehend trigt er seine legendir gewordenen Maske:
das weisse Gesicht mit den markanten, hochgezogenen
schwarzen Augenbrauen (Abb. 3). Das allzu sehr auf das Di-
monisch-Unmenschliche, das explizit Teuflische angelegte
Erscheinungsbild — das in mancher Faust-Inszenierung seine
Spuren hinterlassen hat — entfernt ihn vom vielgestaltigen,
kaum als Teufel erkennbaren Mephisto, wie ihn der Text
Goethes entwirft.

27 Simon Williams, “Performing Mephistopheles”, in: Interpreting Goethes
“Faust” today, hg. von Jane K. Brown, Meredith Lee und Thomas P. Sai-
ne, Columbia SC, 1995, S. 94-99, hier S. 99,

28 Vgl. dazu Gunter Mahal, “Goethes ‘Faust’ auf dem deutschen Theater
des 20. Jahrhunderts”, in: Goethe-Jabrbuch 116, 1999, S. 144-157, hier
S. 151

29 Vgl. dazu Rosmarie Clausen, Gustav Griindgens — Faust in Bildern,
Braunschweig, 1960, S. 6.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 159

Abb. 3
Mephisto (Gustaf Griindgens) und Faust (Will Quadflieg) im “Studier-
zimmer”. In: Rosmarie Clausen, Gustav Griindgens — Faust in Bildern,
Braunschweig, 1960, S. 30.

Auf die Inszenierung von Peter Stein scheint der dimoni-
sche Mephisto der Griindgens-Inszenierung dagegen wenig
abgefirbt zu haben. In dieser ndmlich erscheint im “Studier-
zimmer” ein ausgesprochen menschlicher, visuell kaum als
Teufel erkennbarer Mephisto, gespielt von Robert Hunger-
Biihler (Abb 4). Im weiteren Verlauf des Stiicks teilt Hunger-
Buhler die Mephisto-Rolle mit dem weltmidnnisch gekleideten,
ebenso unteuflisch auftretenden Johann Adam Oest. Durch
die Aufspaltung der Rolle auf zwei Schauspieler wird das
klassische Figurenkonzept durchbrochen, wird das Bild Me-
phistos als fixe, psychologisch motivierte Personlichkeit
destabilisiert, wie es der Text wiinschen lisst. In diesem Zu-
sammenhang erscheint es unverstindlich, warum sich
Gunther Mahal gegen die Aufteilung einer Rolle auf verschie-
dene Schauspieler wendet, mit der Begrindung, dass die
“Multiplikationseffekte” nicht nur “keinen Zuwachs an Be-



160

Edith Anna Kunz

deutsamkeit” erbrichten,30 sondern tberdies eine “Deperso-
nalisierung”3! zur Folge hitten, denn gerade im Fall Mephistos
ist die von Mahal kritisierte “Depersonalisierung” ja vom Text
her intendiert und auf der Bithne durchaus anzustreben.

Abb. 4

Mephisto (Robert Hunger-Biihler)

und Faust (Bruno Ganz)
im “Studierzimmer”.
In: Goethes Faust. Peter Steins
Inszenierung in Bildern, Koln,
2001, S. 141.

Eine noch grossere Heraus-
forderung als fir das
Theater ist die Darstellung
des sich durch Wandel-
barkeit auszeichnenden Me-
phisto fir die bildende
Kunst. Ein Bild kann immer
nur eine Facette oder eine
Rolle Mephistos zur Darstel-
lung bringen, und insofern
das dussere Erscheinungs-
bild Mephistos immer ein
Triigerisches ist, kann ein
Bild von ihm immer nur das
zeigen, was er eigentlich
nicht ist. Nicht umsonst ha-
ben sich mehrere Kinstler,
die das Faust-Drama bil-
dend umgesetzt haben, fir
die Serie entschieden, die es
erlaubt, Mephisto unter-
schiedlich zu beleuchten. So
etwa Moritz Retzsch, von
dem 1816 26 Umrisse zu
Goethe’s Faust erschienen,
Peter Cornelius, der im sel-

ben Jahr seine 12 Bilder zu Goethes Faust veroffentlichte,32
oder Eugeéne Delacroix, dessen Folge von 18 Lithographien

30 Gunter Mahal, “Goethes ‘Faust’ auf dem deutschen Theater des 20. Jahr-
hunderts”, a.a.0. (Anm. 28), S. 144-157, hier S. 153.

31 Ebd., S. 154.

32 Siehe dazu Hendrik Birus, “Neu altertimlicher Geschmack’. Faust-
Hlustrationen von Cornelius bis Delacroix als Herausforderung des alten
Goethe”, in: Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in
Europa, hg. von Bernhard Beutler und Anke Bosse, Koln, 2000, S. 169-



Zur Darstellung des Ungreifbaren 161

die 1828 erschienene franzosische Faust-I-Ubersetzung von
Albert Stapfer illustrierten.? Es handelt sich dabei insgesamt
um Illustrationen von Faust I, in denen sich die Problematik

b

der Vielgestaltigkeit, die sich im Faust I noch akzentuieren
wird, schon deutlich abzeichnet.

Abb. 5

Eugene Delacroix,
Méphistophéles

dans les airs.

In: Johann Wolfgang
Goethe, Faust,
Hunderjahrs-Ausgabe
mit einer Einleitung
“Faust und die Kunst”
von Max von Boehn,
Berlin, 1932, S. 177.

Eine Illustration von Delacroix zeigt einen gefliigelten, in den
Liften schwebenden Mephisto: mit zwei Hornern, mit Krallen
an Hinden und Fiissen und dimonisch-bésem Blick. Mephis-
to erscheint als Verkorperung Luzifers, des gefallenen Engels,
wie man ihn vor allem aus der christlichen Bildtradition kennt

186. Zur Illustration und Illustrationsgeschichte von Goethes Faust siche
auch Wolfgang Wegner, Die Faustdarstellung vom 16. Jabrbundert bis
zur Gegenwart, Amsterdam, 1962, sowie Goethe — Faust: lllustrationen /
illustrazioni, hg. von Ursula Bongaerts, Rom, 2004.

33 Vgl. dazu Thomas Fusening, “Faust-Rezeption in der bildenden Kunst”,
Goethe-Handbuch, Bd. 2 (Dramen), hg. von Theo Buck, Stuttgart, 1997,
S. 515.



162 Edith Anna Kunz

(Abb. 5). Eine andere Darstellung der Bildserie zeigt hingegen
einen Mephisto, der in seiner adelig-weltmédnnischen Aufma-
chung — wie sie der Text in der “Studierzimmer”’-Szene
beschreibt (V. 1533ff.) — nichts offensichtlich Ubernatiirliches
an sich hat (Abb. 6). Was Mephisto ist und wirkt ldsst sich
nicht an einer Darstellung ablesen, sondern kann nur im
Wechsel der unterschiedlichen Darstellungen aufscheinen.,
Vielleicht hat sich Goethe — obwohl er sich zu den Faust-
Hlustrationen, allen voran denjenigen von Delacroix, durchaus
positiv gedussert hat — deshalb entschieden, seinen Faust
nicht zu illustrieren. Am 25. November 1805 schreibt er an
seinen Verleger Cotta:

Den Faust, dicht ich, giben wir ohne Holzschnitte und Bildwerk. Es ist
so schwer, dass etwas geleistet werde, was dem Sinne und dem Tone
nach zu einem Gedicht passt. Kupfer und Poesie parodieren sich ge-
woOhnlich wechselweise. Ich denke, der Hexenmeister soll sich allein
durchhelfen.34

Abb. 6

Eugene Delacroix,
Méphistophélés apparaissant
a Faust.

In: Johann Wolfgang Goethe,
Faust, a.a.O., 1932, §. 183.

34 Goethes Werke, a.a.0. (Anm. 25), Bd. IV, 19, S. 77. Vgl. dazu Birus,
“Neu altertiimlicher Geschmack™, a.a.0. (Anm. 32), S. 1806.



Zur Darstellung des Ungreifbaren 163

Was fir den einzelnen Auftritt oder das einzelne Bild gilt, ldsst
sich schliesslich zurtickbeziehen auf die einzelne Aussage im
Text: Durch das, was Mephisto an einer Stelle sagt, ist er nicht
zu fassen, nicht festzumachen; erst im Gegenspiel seiner —
zum Teil widerspriichlichen — Aussagen, ldsst sich sein Eigent-
liches erahnen.



164 Edith Anna Kunz

Abstract

L'article montre comment Goethe transforme et dépasse la conception tradi-
tionelle de la figure du diable. Méphistophéles, qui n’a presque jamais
I'apparence du diable et qui se distingue tout particulierement par son as-
pect changeant sans cesse, ne se laisse définitivement assimiler a aucune
époque ni a aucune culture; il est un personnage sans identité stable. Dans
sa diversité, il met en quelque sorte en scéne sa propre histoire: il se glisse
alternativement dans les roles que notre civilisation a construits pour rendre
visible et palpable ce qui, selon les époques, est considéré comme le Mal.
Méphistophéles est — c’est 1a la theése centrale de l'article - un personnage
qui joue les métamorphoses de l'histoire du diabolique, qui les actualise et
les met en scéne, il est un palimpseste qui compile différentes constructions
du diable, un enchevétrement d'images du démon issues de divers mythes.
Avec ce diable incognito et insaisissable qu’est Méphistophéles, Goethe re-
présente de maniere adéquate I'expérience du mal dans le monde moderne
- un monde dans lequel la cause du mal apparait souvent comme indéfinis-
sable et ou l'ambivalence de l'existence dépasse les simples oppositions
entre le diabolique et le divin que l'on trouvait dans les représentations
meédiévales du Jugement Dernier.



	Zur Darstellung des Ungreifbaren : Goethes Mephistopheles

