
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Artikel: Unreine Macht vs. reinigende Kraft : zwei Modelle des Teuflischen in
der russischen Literatur

Autor: Guski, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Cuski

Unreine Macht vs. reinigende Kraft

Zwei Modelle des Teuflischen in der russischen
Literatur

Die
vorklassische Literatur Russlands und seine Folklore

sind reich an "Teufeleien" aller erdenklichen Art,
ebenso reich wie, bis hinein in die Gegenwart, die

russische Phraseologie, in der diabolische Fluch- und Abwehrformeln

gebräuchlicher sind als im Deutschen.1 Wie gegenwärtig

noch heute der Teufel in der russischen Subkultur ist,
zeigen eindrucksvoll die Diabologramme der unlängst
veröffentlichten Tätowierungen russischer Strafgefangener.2 Mit
der Einführung einer weltlichen Literatur, die im Russland des
18. Jahrhunderts zunächst überwiegend den Repräsentationsbedürfnissen

des Staates diente, wird der Teufel geächtet. Die
Aufklärung verbannt literarische Imaginationen des Satans in
die Verliese des Aberglaubens und der Subkultur,3 aus denen
die Romantik sie wieder befreit. Letztere modelliert das

1 Vgl. Christopher Putney, Russian Deuils and Diabolic Conditionality in
Nikolai Gogol's "Evenings on a Farm near Dikanka", New York /
Washington, D.C. / Baltimore / Boston etc., 1999, S. 58 f.

2 Russian Criminal Tattoo Encyclopaedia, Göttingen, 2005. Vgl. dazu auch
Ulrich S. Schmid, "Lesbare Körper", in Neue Zürcher Zeitung vom
ll./12.Juni 2005, S. 70.

3 Während im frühen 18. Jahrhundert den tiefsten Punkt der vielfach ge¬
stuften Welt des barocken russischen Schuldramas noch eine konkrete
Hölle und konkrete Teufelsfiguren markieren, werden diese im weiteren
durch den Typus des absoluten Schurken, also durch Personifikationen
des Bösen ersetzt. Damit wird der Teufel einerseits herabgestuft zur
rhetorischen Figur, während er andererseits als das internalisierte Böse an
Virulenz nur gewinnt. Siehe dazu auch Joachim Klein, "18. Jahrhundert",
in: Klaus Städtke (Hg.), Russische Literaturgeschichte, Stuttgart, Weimar,
2002, S. 71 f.

Colloquium Helveticum 36/2005



112 Andreas Cuski

Teuflische einerseits als das Dämonische,4 worunter jene
bösen, destruktiven Ich-Anteile zu verstehen sind, die sich als
Kehr- und Nachtseite der - in Russland gegenüber
Westeuropa verspäteten - Emanzipation des Individuums
erweisen. Mit den Freiheitsspielräumen des Einzelnen wächst
gegenläufig das Bewusstsein, "dass der Mensch nicht immer
und unter allen Umständen Macht hat über sich selbst, dass er
nicht autonom und selbständig, sondern von dunklen
Mächten bedroht ist, die sein Menschtum zu vernichten
streben".5 Andererseits erlässt die russische Romantik unter
dem Einfluss jener Volksgeistideologie, die im Russischen auf
den fast unübersetzbaren Begriff "narodnost" ("Volk-
haftigkeit") gebracht wurde, für Teufel, Hexen, Nixen und
sonstige Wald- und Wassergeister eine Generalamnestie.
Bevorzugte Erscheinungsorte dieser Wesen waren seit jeher
Märchen und Legenden, die nun wieder zu Ehren gelangen,
gesammelt, ediert und studiert werden. Bald schon
übersiedelt dieses zwielichtige Personal in die Beletage der
Literatur, und massgeblichen Anteil daran hat in Russland ein
Autor, der - wie schon die Fülle einschlägiger Literatur
andeutet6 - ein besonders intimes Verhältnis zum Teufel hatte,
obwohl er zeit seines Lebens das Gegenteil suchte: einen
privilegierten Zugang zu Gott.7 Die Rede ist von Nikolaj
Vasil'evic Gogol' (1809-1852).

4 So besonders A. S. Puskin und M. Ju. Lermontov in ihren Gedichten
"Der Dämon" bzw. "Mein Dämon" ("Demon", 1823 und "Moj Demon",
1829).

5 H.A. Korff, Geist der Goethezeit, 2. Aufl., Bd.3, Leipzig, 1949, S. 492 f.
6 Dimitrij Mereschkowskij, Gogol und der Teufel, München, 1963 [russ.

1904/06]; Adolf Stender-Petersen, "Der Ursprung des gogolschen
Teufels", in: Göteborgs högskolas arsskrift 26 (1920), S. 72-87; Gudrun
Langer, "Schöne Synthese oder diabolische Mischung? Zum Problem des
Schönen in Gogol's Frühwerk", in: Zeitschrift für slavische Philologie 51
(1991), S. 143-173; Andreas Ebbinghaus, "Konfusion und Teufelsanspielung

in N.V. Gogol's Revizor", in: Russian, Croatian and Serbian, Czech
and Slovak, Polish Literature, 34:3 (1993), S. 291-310; A.S. El'-Manasi,
"Obraz certa u Gogolja", in: Russkij jazyk za rubezom, 2/1993, S. 83-95;
Christopher Putney, a.a.O., 1999-

7 Vgl. Vladimir Nabokov, Nikolaj Gogol, Reinbek bei Hamburg, 1990,
S. 94.



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 113

Ausserhalb Russlands vor allem bekannt geworden durch
die Komödie "Der Revisor" (Revizor, 1836) und den Roman
"Die toten Seelen" (Mertvye dusi, 1. Teil 1842), feierte Gogol'
seinen ersten literarischen Erfolg mit der Erzählsammlung
"Abende auf einem Weiler bei Dikanka" (Vecera na chutore
bliz Dikan'ki, 1832). Schon der Eingangstext "Der Jahrmarkt
von Sorocincy" (Sorocinskaja jarmarka) weist ein diabolisches
Sujet auf. Als Veranstaltungsort für den Jahrmarkt des
ukrainischen Dorfes Sorocincy, in dem die Handlung der
Erzählung spielt und das zugleich Gogol's Geburtsort war,
wurde diesmal fatalerweise ein Platz gewählt, an dem der
Teufel sein Unwesen treibt. Allerdings gehen die burlesken
Verwirrspiele der "unreinen Macht" (necistaja sila) hier
mehrheitlich noch auf Kosten der negativen Personen. Sie
dienen der Aufdeckung von Betrug und Ehebruch und führen
schliesslich zum Happyend, in dem der kühne Bursche
(Gricko) zuletzt das schmucke Mädchen (Parasa) bekommt.
Weniger harmlos geht die Sache in anderen Texten dieses
und des folgenden Zyklus "Mirgorod" (Mirgorod, 1835) aus.

Spukgeschichten wie "Schreckliche Rache" (Strasnaja mest')
und "Der Wij" (Vij), denen ebenfalls Teufelssujets zugrunde
liegen, ziehen alle Register des literarischen Terrors und
lassen die Helden zuletzt im Kampf gegen das Böse
untergehen.

Mit der Amphibolie des Teuflischen, das mal als komischer
Springteufel, mal als böser Dämon in Erscheinung tritt, geht in
diesen frühen Texten Gogol's ihre Doppelkodierung einerseits
als Idylle, andererseits als alptraumhafte Phantasmagoric
einher. Jedes Bild der Welt kann jederzeit in sein Gegenteil
umschlagen. So wird auch im "Jahrmarkt von Sorocincy" das

Happyend, das im fröhlichen Hochzeitstanz der
Dorfgemeinschaft ausklingen soll, zuletzt eigentümlich verfremdet.
Der Hochzeitstanz gerät zum Totentanz, wenn sich im
Schlusstableau die alten Weiber unter die Dorfjugend mischen

- Greisinnen, "von deren Gesichtern schon die
Gleichgültigkeit des Grabes wehte Ohne kindliche Freude, ohne
jegliches Mitgefühl, angetrieben allein vom Rausch, wie ein
Mechaniker seinen leblosen Automaten zu menschenähnlichen

Bewegungen zwingt, so wiegten sie leise ihre
benebelten Köpfe und hüpften der ausgelassenen Menge



114 Andreas Cuski

nach, ohne das junge Paar auch nur eines Blickes zu
würdigen".8

Das Diabolische manifestiert sich hier und in den anderen
Erzählungen Gogol's nicht nur in der Dämonie der Handlung
(der jederzeit möglichen Verwandelbarkeit des ukrainischen
Dorfes vom locus amoenus in einen locus terribilis), sondern
auch und vor allem in einer eigentümlichen Ambivalenz des
Textes, einer "diabolischen Mischung" des Erzähldiskurses,9
der zwischen idyllischer Verklärung und elegischem vanitas
vanitatum, komischer Groteske und opulentem
Landschaftsbild, detailverliebter Genreszene im Stil der
flämischen Meister und nationaler Emphase oszilliert.

Gogol's dritter Erzählzyklus, "Arabesken" (Arabeski, 1835),
versetzt das Teuflische aus der zeitlosen Welt der "kleinrussischen"

(ukrainischen) Provinz ins zeitgenössische Petersburg.
Schon das Sujet der Eröffnungserzählung "Der Nevskij-
Prospekt" (Nevskij Prospekt) wird zentral gesteuert durch das
Motiv des diabolischen Täuschens: "Er lügt zu jeder Tageszeit,
dieser Nevskij-Prospekt, am meisten aber dann, wenn sich die
Nacht als dichte Masse auf ihn niedersenkt und die weissen
und gelben Fassaden der Häuser trennt, wenn sich die ganze
Stadt in Donner und Blitz verwandelt, Myriaden von Kutschen
sich über die Brücken wälzen, die Vorreiter schreien und auf
ihren Pferden hüpfen und wenn der Dämon selber die Lampen

anzündet — einzig dazu, um alles nicht in seiner wahren
Gestalt zu zeigen."10 In den sogenannten "Petersburger
Erzählungen" verliert der Teufel vollends jene koboldhaften Züge,
die er in den ukrainischen Zyklen noch aufgewiesen hatte. Er
verlässt, bildhaft gesprochen, die Vitrine des
Folkloremuseums, dem der Dikan'ka-Zyklus diskursiv zuzuordnen
ist,11 um sein Unwesen in einer Welt zu treiben, die nunmehr

8 N.V. Gogol', Polnoe sobranie socinenij, torn I, Leningrad, 1940, S. 135 f.
9 Gudrun Langer, "Schöne Synthese oder diabolische Mischung? Zum

Problem des Schönen in Gogol's Frühwerk", Zeitschriftfür slavische
Philologie U (1991), S.143-173, hier bes. S. 163 ff.

10 N.V. Gogol', Polnoe sobranie socinenij, tom III, Leningrad, 1938, S. 46.

11 Vladimir Nabokov (1990, 14) bezeichnet diesen Diskurs despektierlich
als "Kramladen für Konfektionskleidung der Marke .Folklore'".



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 115

deutlich als die von Gogol's aktuellem Lesepublikum
ausgewiesen ist.

Dank dieser doppelten Vergegenwärtigung, in der die
diskursive Differenz zwischen Mythos (Märchen) und Wissenschaft

(Volkskunde) aufgehoben ist, wird das Teuflische zu
einem Faktor der ideologischen Argumentation des Autors, so
besonders in der Novelle "Das Porträt" (Portret, 1835; 2.

Fassung 1842). Sie handelt vom Schicksal eines kommerziell zwar
erfolgreichen, mit wachsendem Publikumserfolg aber immer
weniger inspirierten Malers namens Cartkov,12 der unter dem
magischen Einfluss eines geheimnisvollen Porträts, das er
einst bei einem Trödler erworben hatte, den Verstand verliert
und sein Vermögen zuletzt einzig dazu verwendet, die besten
Gemälde, die der Kunstmarkt bietet, aufzukaufen, um sich zu
Hause mit einem Messer auf sie zu stürzen und sie zu zerstören.

Kontrastiv dazu wird die Vita eines Malers entfaltet, der
zunächst ebenfalls der Versuchung des Geldes zu erliegen
droht, dann aber der weltlichen kommerziellen
teuflischen) Kunst entsagt, in ein Kloster geht, sich durch Askese
reinigt und fortan nur noch Ikonen malt. Das Teuflische wird
hier zum symbolischen Argument einer Kritik der Kunst im
Zeitalter der literarischen Marktwirtschaft im besonderen1^ und
der Modernisierung Russlands im allgemeinen.

Gogol's Kritik der Verwestlichung Russlands und seine
Orientierung an der Kultur der vorpetrinischen "Rus"' hat ihre
Wurzel in einem Einheits- und Reinheitsideal, das für die
konservativen Gesellschaftskonzepte der russischen Reformperiode

insgesamt typisch werden sollte, nicht zuletzt für
Fedor Michajlovic Dostoevski)'. So wie Gogol' in seinem zum
Zyklus "Mirgorod" gehörenden historischen Epos "Taras
Bul'ba" die Welt der Dnepr-Kosaken von Zaporoz'e zur
harmonischen Gemeinschaft im Sinne von Ferdinand Tönnies'
"Gemeinschaft und Gesellschaft" (1887), d.h. zu einem

12 In der 1. Fassung "Certkov", was direkt ableitbar ist von russ. "cert"
(Teufel).

13 Ausführlicher dazu Hans Günther, "Zwischen Markt und Mystik. Die
Künstlerproblematik in Gogol's Portret", in: A. Guski, U. Schmid (Hg.),
Literatur und Kommerz im Russland des 19. Jahrhunderts, Zürich, 2004

Basler Studien zur Kulturgeschichte Osteuropas, Bd.8), S. 361-376.



116 Andreas Guski

Gemeinwesen vor jeder sozialen Ausdifferenzierung (und dies
meint zuallererst vor der Vergeldlichung sozialer
Beziehungen) verklärt, so auch fixiert er sich seit der Mitte der
1830er Jahre zunehmend auf das Ideal einer reinen,
ungemischten, christlich-nationalen Kunst, die weder Synthese sein
soll noch "teuflische Mischung".

Hatte der junge Gogol' unter dem Einfluss der klassischen
deutschen Ästhetik das Schöne noch als "Sprache der Götter"
bezeichnet,14 so bewegt er sich ab Mitte der 1830er Jahre von
diesem neuheidnischen Topos immer weiter fort, indem er
seine Kunst zur Sprache Gottes zu machen sucht. An die
Stelle des klassischen Schönheitsideals tritt das Reinheitsideal
der orthodoxen Kirche.15 Der lasterhafte Erwerbstrieb Cici-
kovs, des Helden der "Toten Seelen", wird im unvollendeten
2. Teil des Romans als Folge einer Verunreinigung Russlands
mit Ideen gedeutet, die ihm wesensfremd sind. Die Diskurse
der Nationalökonomie, die sich unter Zar Nikolaj I. wachsender

Beliebtheit erfreut, und den auch in Russland immer
deutlicher sich abzeichnenden Primat des Kommerziellen, der
in Cicikovs Seelenhandel eine groteske Dimension bekommt,
deutet Gogol' als Vorschein einer "Ökonomie der Hölle".16
Der unvollendete 2. Teil der "Toten Seelen" sollte in
Anlehnung an Dantes "Divina Commedia" nach dem "Inferno"
des 1. Teils (dem "teuflischen" Erwerb toter Seelen durch Cici-
kov) als "Purgatorio" den Läuterungsprozess des Helden
darstellen. Diese Katharsis hätte nicht nur den Weg Russlands
aus seiner moralisch-intellektuellen "Verwirrung"17 darstellen,

14 N.V. Gogol', Polnoe sobranie socineni], t. XIII, Leningrad, 1952, S. 145.
15 Zu den rituellen Aspekten des orthodoxen Reinheitsgebotes vgl. Gabrie¬

le Scheidegger, Perverses Abendland - barbarisches Russland, Zürich
1993, S. 83 ff- Zur Ästhetik des ungetrübten Lichts, speziell zum mystischen

Motiv des Strahlens vgl. Susi K. Frank, Der Diskurs des Erhabenen
bei Gogol' und die longinsche Tradition, München 1999 Theorie und
Geschichte der Literatur und der schönen Künste. Texte und Abhandlungen,

Bd. 98), besonders S. 102 f. und passim.
16 Paul Evdokimov, Der Abstieg in die Hölle. Gogol und Dostojewskij,

Salzburg, 1965, S. 144.
17 Vgl. die Rede des zum idealen Herrscher stilisierten Generalgouverneurs

im 2. Teil der "Toten Seelen": "Diese Angelegenheit hat die Aufdeckung
anderer, nicht weniger verabscheuungswürdiger Sachen nach sich gezogen,

in die schliesslich sogar Menschen verwickelt sind, die ich bisher



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 117

sondern auch eine Selbstreinigung des Autors als
Überwindung der amphibolischen Schreibweise ins Werk setzen
sollen. Verwirrung zu stiften ist das eigentliche Geschäft des
Teufels. Der Dogmatik der Ostkirche zufolge und im Einklang
mit der wörtlichen Bedeutung von griech. "öiaßoZog",
"ötaßaXZeiv" (durcheinander werfen) besteht das Wesen des
Bösen darin, dass es die Begriffe verwirrt und als kohärent
ausgibt, was in Wirklichkeit geschieden ist.18

Gogol's Versuche einer Entteufelung seiner eigenen Texte
blieben erfolglos. Chlestakov, der Held der Komödie "Der
Revisor", ist "Fleisch gewordene Lüge"1? in einer Welt von
Automatenmenschen, die an den Strippen ihrer niederen
Instinkte hängen. Ebenso ist es mit Cicikov, dem Helden der
"Toten Seelen", in dem sich die Diabolik des Banalen (russ.
poslost') als die Gott- und Geistferne eines auf den schieren
Erwerbstrieb reduzierten Lebens darstellt: "Der Riss in Tschit-
schikows Rüstung, dieser rostige Riss, aus dem ein schwacher,
aber fürchterlicher Geruch dringt (wie eine beschädigte Dose
Hummer, an der sich irgendein Schlamper in der Speisekammer

zu schaffen gemacht hatte, um sie dann zu vergessen), ist
das Körperloch in der Rüstung des Teufels".20

Gogol's Texte blieben ambivalent und wurden von den
Zeitgenossen nicht so verstanden, wie sie verstanden werden
sollten. Den "Revisor" rezipierte man als spassiges Vaudeville,
die "Toten Seelen" als Schelmenroman mit sozialkritischem
Einschlag. Dabei sollten beide Texte doch Zeugnis ablegen
von der Gottferne der modernen Welt und der Gottnähe ihres
Autors. Wenn das Publikum sie anders las, so nicht nur, weil
die Welt dieser Texte vom Teufel beherrscht war, sondern
auch und vor allem weil Gogol's Schreibweise ein diabolischer

Spott- und Spieltrieb, eine Lust an grotesken
Konfigurationen, ein Hang zur Wahrnehmung des physiolo-

fiir ehrlich hielt. Mir ist sogar ihr geheimes Ziel bekannt, nämlich alles so

zu verwirren (kursiv von mir - A.G.), dass es völlig unmöglich wird, die
Angelegenheit auf formalem Wege zu lösen" (N.V. Gogol', Polnoe
sobranie socinenij, t. VII, Leningrad, 1951, S. 124).

18 M.M. Dunaev, Pravoslavie i russkaja literatura, cast' VI, Moskva, 2000,
S. 239.

19 Paul Evdokimov, a.a.O., 1965, S. 89-
20 Vladimir Nabokov, a.a.O., 1990, S. 94 f.



118 Andreas Guski

gisch, psychologisch und moralisch Abwegigen und Abartigen,

kurzum eine generelle Unfähigkeit zu eindimensionalen
Wahrnehmungen und einfachen Kodierungen kennzeichnet,
die seine prophetischen Absichten immer wieder durchkreuzt.
Die Verteufelung der ökonomischen Modernisierung Russlands

lässt sich insofern als eine Strategie der Externalisierung
von Gogol's eigenem Dilemma als Schriftsteller deuten. In
ihrer Ambivalenz erweisen sich seine Texte letztlich als ebenso
modern wie die moderne Welt, die er mit ihnen bekämpft.

Einen Ausweg aus diesem Dilemma sieht der Autor im
Umstieg auf gänzlich andere Formen von Literatur und
Textverwendung. Er verabschiedet sich vom Prinzip des
Textkonsums, zu dessen Objekten der Markt literarische Werke

degradiert, um sich der archaischsten Form von
Textgebrauch zuzuwenden, nämlich der Liturgie, deren pragmatische

Besonderheit die wiederholte Lektüre bzw. Rezitation
identischer Texte darstellt. Der Mehrwert liturgischer Texte
gegenüber literarischen besteht für Gogol' nicht nur darin,
dass ihnen "ein einzig richtiger Sinn - quasi a-priorisch -
eingeschrieben ist";21 sondern auch darin, dass Priester und
Gemeinde durch sie "rein werden wie die Gefässe eines
Tempels".22 Solchermassen geläutert, fühlt sich Gogol' berufen,

"seine Worte weiträumig, prophetisch und messianisch zu
verströmen"2^ - bis er erkennt, dass jedem geschriebenen Text
immer schon der Makel der semantischen Relativität, d.h. seiner

Auslegbarkeit anhaftet. Das Diabolische erweist sich für
ihn somit als dem verschrifteten Wort generell inhärent; es
wird, medial offenbar unausweichlich, stets zum "Dilemma".

Gogol' zieht daraus drei gleichermassen gnadenlose
Konsequenzen. Er anerkennt als Autorität nur noch das
gesprochene Wort. Er verbrennt in der Nacht zum 12. Februar
des Jahres 1852 das Manuskript des 2. Teils der "Toten
Seelen". Und er verweigert von Stund an jegliche
Nahrungsaufnahme. Immer mehr erscheint ihm der Stoffwechsel von

21 Dirk Kretzschmar, "Der verhungernde Dichterkörper", in: Wiener sla-
vistischer Almanach 51, 2003, S.lll.

22 N.V.Gogol', Razmyslenija o bozestvennoj liturgii, Sanktpeterburg, 1894
[repr. Moskva, 1990], S. 124.

23 Kretzschmar, a.a.O, 2003, S. 113-



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 119

Nahrungsaufnahme und Verdauung als unreiner und tierischer
Vorgang. Gesättigt werden will er fortan nur noch durch das
Wort der Heiligen Schrift und durch Gebete. Neun Tage später

stirbt er.
Gogol's Diabolisierung der modernen Kunst- und

Literaturproduktion und sein finaler Versuch einer Teufelsaustreibung
durch Schreibverzicht und ein Fasten ad mortem stellt eine
Form der Modernisierungsverweigerung dar, wie sie sich in
der Geschichte der russischen Literatur so radikal nicht
wiederholen sollte. Sie hat jedoch für nachfolgende
Schriftstellergenerationen den Spielraum möglicher Reaktionen auf die
Modernisierung Russlands und seiner Literatur abgesteckt, galt
Gogol's Reinheitsideal doch nicht nur der Semantik von Texten,

sondern dem literarischen System insgesamt. Dostoevskij
und Tolstoj werden, jeder auf seine Weise, auf dieses Ideal
zurückkommen. Jener strebt die Einheit der russischen Kultur
auf der Grundlage des orthodoxen Glaubens, dieser auf der
Basis eines christlichen Sozialismus an. Beide scheitern in der
Praxis nicht zuletzt an sich selbst als Autoren, für die jene
Moderne letztlich nicht hintergehbar ist, die sich gerade im
Roman des 19- Jahrhunderts mit seiner Reflexionskultur, seiner

diskursiven Vielfalt und seinen komplexen
Erzähltechniken (Dialogizität, erlebte Rede etc.) nachdrücklich zur
Geltung bringt.24

Die Ironie der Geschichte wollte, dass Gogol's kulturelles
Einheitsprojekt im Russland des 20. Jahrhunderts ins Werk
gesetzt wurde, allerdings nicht auf christlicher, sondern auf
kommunistischer Grundlage. Unter den Bedingungen dieser

24 Am Beispiel der "Brüder Karamazov" zeigt Wolf Schmid, wie sich
Dostoevskijs ideologische Orthodoxie im Medium des Romans in eine
metaphysische Ambivalenz übersetzt, für die der Kampf zwischen Gott
und Satan letztlich nie ein Ende finden kann. Vgl. Wolf Schmid, "Die
"Brüder Karamazov" als religiöser "nadryv" ihres Autors", in: Rolf Fie-
guth (Hg.), Orthodoxien und Häresien in den slavischen Literaturen.
Beiträge der gleichnamigen Tagung vom 6.-9. September 1994 in Fri-
bourg, Wien 1996 Wiener slavistischer Almanach, Sonderband 41,
S. 25-50). - Zur Heterodoxie der erlebten Rede bei Tolstoj vgl. Rolf Fie-
guth, "Erlebte Rede und "innere Stimme" in Tolstojs Anna Karenina",
ebd. S. 51-73.



120 Andreas Cuski

ganz anderen Form von Orthodoxie tritt das Teuflische in
neuer Mission auf. Evgenij Zamjatins antiutopischer Roman
"Wir" (My, 1920; 1. vollst, russ. Ausgabe 1952), der Huxleys
"Brave New World" und, mehr noch, Orwells "Nineteen
Eighty-Four" vorwegnimmt, entwirft eine Gesellschaft der totalen
Affirmation. Die narrative Basisopposition des Romans (Glück
vs. Freiheit) ist wesentlich Dostoevskijs "Legende vom
Großinquisitor" geschuldet. Einer Gesellschaft von "Glücklichen",
die von allen Inkontingenzen des Seelenlebens befreit sind,
steht jenseits der Landesgrenze - einer Mauer, die im Lotmanschen

Sinne als Systemgrenze dient - eine Population
atavistisch-humanoider Wesen gegenüber, die als "Mephi"
bezeichnet werden. "Mephi, was ist das?" will D-503, Ich-
Erzähler und Held des Romans, von seiner Geliebten 1-330

wissen, die im politischen Untergrund den Sturz des totalitären

Regimes des Glücksstaates betreibt. Und 1-330 antwortet:

Mephi? Das ist ein uralter Name, das ist jener, der Nein, ich will es
dir lieber in deiner Sprache erklären, damit du es besser verstehst. Es

gibt zwei Kräfte in der Welt, Entropie und Energie. Die eine erzeugt
ewige Ruhe und glückliches Gleichgewicht, die andere führt zur
Zerstörung des Gleichgewichts, zu qualvoll-unendlicher Bewegung.
Unsere oder, richtiger gesagt, eure Vorfahren, die Christen, haben die
Entropie als Gott verehrt. Wir aber, die Antichristen, wir ...25

Hier wird 1-330 unterbrochen, denn die Geheimpolizei ist
bereits im Hause und wird sie wenig später verhaften, foltern
und umbringen. In seinem Essay "Über Literatur, Revolution,
Entropie und sonstiges" (O literature, revoljucii, entropii i o

procem, 1924) äussert sich Zamjatin dazu expliziter. "Energie",
das sind für ihn alle Gegner der Orthodoxie, der "Rechtgläubigkeit"

im konkreten Sinne der russischen Kirche ebenso wie
im übertragenen Sinne des dogmatischen Denkens. Die wahren

Helden der Geschichte, auch der Literaturgeschichte, sind
die Häretiker: "Nützlicher als die nützlichste ist die schädliche
Literatur, denn sie ist antientropisch; sie ist ein Kampfmittel
gegen Verkalkung, Sklerose, Verkrustung, Moosansatz, Still-

25 Evgenij Zamjatin, My. Roman, povesti, rasskazy, p'esy, stat'i i vospomi-
nanija, KiSinev, 1989, S. 103-



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 121

stand."26 Wenn 1-330 die Mephi als "Antichristen" bezeichnet,27
so ist dies eine Volte gegen Dostoevskij: gegen Dostoevskij
nicht als Romancier, sondern als Ideologen eines orthodoxen,
panslavischen bzw. panrussischen Chauvinismus.

In ähnlicher Funktion, nämlich als Verkörperung des an-
tientropischen Prinzips, tritt die "unreine Kraft" in Michail
Bulgakovs Roman "Der Meister und Margarita" (1940, 1. russ.
Ausgabe 1966/67, 1. vollst. Ausgabe 1973) auf, dem das

mephistophelische Prinzip der Verneinung schon durch das

Mephisto-Motiv des Mottos eingeschrieben ist: "Nun gut, wer
bist du denn? - Ein Teil von jener Kraft, die stets das Böse
will und stets das Gute schafft".28 Wie Zamjatin hatte Bulgakov

zu den Bolschewiki ein gespanntes Verhältnis; wie jener
hat er Stalin mehrfach darum gebeten, die Sowjetunion verlassen

zu dürfen; doch anders als Zamjatin, dem 1931
überraschend die Ausreise gestattet wurde, musste Bulgakov
bleiben und, da mit Publikationsverbot belegt und um eine
Existenzgrundlage zu haben, mit einer Stelle als Dramaturg
Vorlieb nehmen.

Der Teufel (Voland) und sein Gefolge haben in Bulgakovs
Roman eine sehr spezielle häretische Funktion, insofern sie in
der atheistischen Sowjetunion die Existenz jenes Jesus von
Nazareth zu beweisen haben, dessen Passion der Binnenroman

des Buches (der Roman des "Meisters") aus der Sicht des
Zöllners und späteren Jüngers Levy-Matthäus erzählt. Als
Häretiker agieren Bulgakovs Dämonen aber auch dadurch, dass

sie die Systemlügen der stalinistischen Sowjetunion ("Solidarität",

"Gleichheit", "Freiheit" etc.) auf clowneske Weise
entlarven: nicht zuletzt jenes beamtete Literatentum mit
heroisch-revolutionärer Attitüde, das sich der politischen Macht
unterwarf oder zumindest diplomatisch mit ihr arrangierte.

26 Ebd., S. 512.
27 Ebd., S. 103. - Zur Häresie-Problematik bei Zamjatin vgl. auch J.-U. Pe¬

ters, "Schreiben als Häresie. E. Zamjatins ironische Darstellung der
Orthodoxie und Entropie in den Romanen Ostrovitjane und My", in:
R. Fieguth (Hg.), op. cit., S. 343-354.

28 M. A. Bulgakov, Sobranie socinenij vpjati tomach, tom 5, Moskva, 1990,

S. 7: "Tak kto-z ty nakonec?" - "Ja cast' toj sily, cto vecno chocet zla i

vecno soversaet blago."



122 Andreas Guski

Im Gegensatz zu Gogol', dessen grotesker Poetik Bulgakov
ansonsten in mehr als einer Hinsicht verpflichtet ist, sind es
bei Bulgakov gerade die Teufel, die das System reinigen. Dieser

purgatorische Effekt2? kommt symbolisch zuletzt in dem
Gewitter zum Ausdruck, dass sich über Moskau entlädt, wenn
im Finale Voland und sein Gefolge den Meister und Margarita
in ein Reich des ewigen Friedens geleiten. Damit erfüllen sie
einen Wunsch Jesu Christi, der den Roman des Meisters gelesen

hat. "Warum?" fragt Voland den Jünger Matthäus, der ihm
diesen Wunsch überbringt, "nehmt ihr ihn nicht mit zu euch
ans Licht?" Die Antwort des Jüngers lautet "Er [der Meister] hat
nicht Licht verdient, sondern Frieden".3° Die Begründung dafür

hatte kurz zuvor Voland selbst gegeben: Wo Licht ist, da
ist Schatten. Eine nur in Licht getauchte, schattenlose Welt,
die dem bei Gogol' durch die Symbolik des Strahlens und
Leuchtens repräsentierten Reinheitsgebot (und ikonographisch
dem Goldhintergrund der Ikone) entspräche, wäre nicht
lebenswert: "Du willst", hält Voland dem Jünger Matthäus vor,
"doch nicht etwa den Erdball kahl scheren, alle Bäume und
alles Lebende von ihm entfernen und deine Phantasie an
nacktem Licht ergötzen?" Worauf Levy-Matthäus nur noch
erwidern kann: "Ich streite nicht mit Dir, alter Sophist".3i

29 Wirkungsgeschichtlich ist in dem Zusammenhang ein in den 1990er Jah¬

ren an der Fassade des Moskauer Bulgakov-Hauses aufgebrachtes
Graffito von Interesse, das neben dem düsteren Gentlemangesicht Vo-
lands den Wunsch präsentiert: "Komm, Voland! Zu viel Dreck hat sich

angestaut..." (Voland! Priezzaj, sliskom mnogo drjani razvelos'). Vgl.
Elsbeth Wolffheim, Michail Bulgakow, Reinbek bei Hamburg, 1996,
S. 124.

30 Zamjatin, a.a.O., 1989, S. 350.
31 Ebd.



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 123

Abstract

The diabolic, a taboo throughout the 18th century, experiences a revival in
Russian romanticism. A decisive role in this development is played by Niko-
laj Gogol, in whose literary career the diabolic turns more and more into a

symbol of confusion which, in his view, is characteristic of Russia's
,westernization' by capitalism. Gogol's condemnation of his country's economic
and cultural turn to western civilization, later on shared by Dostevskij,
(though with other arguments) can be interpreted as an externalization
(projection) of his own dilemma as a modern writer who prefers the
ambivalent, amphibolic and grotesque to any kind of discursive purity.
Ideologically, Gogol's striving for purity and homogenity of Russian culture
leads to a sort of orthodoxy which, paradoxically enough, the atheistic
Soviet Union under Stalin aimed to realize. This is the reason why writers like
Mikhail Bulgakov and Evgenij Zamjatin, both in irreconcilable opposition to
the Soviet regime, used the diabolic as an agent of a new heresy and
heterodoxy that gives priority to the „energy" of mephistophelic negation over
the „entropy" of general consent.




	Unreine Macht vs. reinigende Kraft : zwei Modelle des Teuflischen in der russischen Literatur

