Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2005)
Heft: 36: Variationen Uber das Teuflische = Variations sur le diabolique =

Variations on the diabolic

Artikel: Unreine Macht vs. reinigende Kraft : zwei Modelle des Teuflischen in
der russischen Literatur

Autor: Guski, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Andreas Guski

Unreine Macht vs. reinigende Kraft

/wei Modelle des Teuflischen in der russischen
Literatur

ie vorklassische Literatur Russlands und seine Folklore

sind reich an “Teufeleien” aller erdenklichen Art,

ebenso reich wie, bis hinein in die Gegenwart, die
russische Phraseologie, in der diabolische Fluch- und Abwehr-
formeln gebriuchlicher sind als im Deutschen.! Wie gegen-
wirtig noch heute der Teufel in der russischen Subkultur ist,
zeigen eindrucksvoll die Diabologramme der unlingst ver-
offentlichten Tidtowierungen russischer Strafgefangener.2 Mit
der Einfiihrung einer weltlichen Literatur, die im Russland des
18. Jahrhunderts zunichst iberwiegend den Reprisentations-
bediirfnissen des Staates diente, wird der Teufel geidchtet. Die
Aufklirung verbannt literarische Imaginationen des Satans in
die Verliese des Aberglaubens und der Subkultur,3 aus denen
die Romantik sie wieder befreit. Letztere modelliert das

1 Vgl. Christopher Putney, Russian Devils and Diabolic Conditionality in
Nikolai Gogol’s “Evenings on a Farm near Dikanka”, New York / Wa-
shington, D.C. / Baltimore / Boston etc., 1999, S. 58 f.

2 Russian Criminal Tattoo Encyclopaedia, Gottingen, 2005. Vgl. dazu auch
Ulrich S. Schmid, “Lesbare Korper”, in Neue Zircher Zeitung vom
11./12 Juni 2005, S. 70.

3 Wihrend im frithen 18. Jahrhundert den tiefsten Punkt der vielfach ge-
stuften Welt des barocken russischen Schuldramas noch eine konkrete
Holle und konkrete Teufelsfiguren markieren, werden diese im weiteren
durch den Typus des absoluten Schurken, also durch Personifikationen
des Bosen ersetzt. Damit wird der Teufel einerseits herabgestuft zur rhe-
torischen Figur, wihrend er andererseits als das internalisierte Bose an
Virulenz nur gewinnt. Siehe dazu auch Joachim Klein, “18. Jahrhundert”,
in: Klaus Stadtke (Hg.), Russische Literaturgeschichte, Stuttgart, Weimar,
2002, S. 71 f.

Colloquium Helveticum 36/2005



112 Andreas Guski

Teuflische einerseits als das Dimonische,4 worunter jene
bosen, destruktiven Ich-Anteile zu verstehen sind, die sich als
Kehr- und Nachtseite der — in Russland gegeniiber West-
europa verspiateten — Emanzipation des Individuums er-
weisen. Mit den Freiheitsspielrdumen des Einzelnen wichst
gegenldufig das Bewusstsein, “dass der Mensch nicht immer
und unter allen Umstinden Macht hat tiber sich selbst, dass er
nicht autonom und selbstindig, sondern von dunklen
Michten bedroht ist, die sein Menschtum zu vernichten
streben”.> Andererseits erlidsst die russische Romantik unter
dem Einfluss jener Volksgeistideologie, die im Russischen auf
den fast wuntibersetzbaren Begriff “narodnost” (“Volk-
haftigkeit”) gebracht wurde, fiir Teufel, Hexen, Nixen und
sonstige Wald- und Wassergeister eine Generalamnestie.
Bevorzugte Erscheinungsorte dieser Wesen waren seit jeher
Mirchen und Legenden, die nun wieder zu Ehren gelangen,
gesammelt, ediert und studiert werden. Bald schon iber-
siedelt dieses zwielichtige Personal in die Beletage der
Literatur, und massgeblichen Anteil daran hat in Russland ein
Autor, der — wie schon die Fille einschligiger Literatur an-
deuteté — ein besonders intimes Verhiltnis zum Teufel hatte,
obwohl er zeit seines Lebens das Gegenteil suchte: einen
privilegierten Zugang zu Gott.7 Die Rede ist von Nikolaj
Vasil’evi¢c Gogol’ (1809-1852).

4 So besonders A.S. Puskin und M. Ju. Lermontov in ihren Gedichten
“Der Ddmon” bzw. “Mein Dimon” (“Demon”, 1823 und “Moj Demon”,
1829).
H.A. Korff, Geist der Goethezeit, 2. Aufl., Bd.3, Leipzig, 1949, S. 492 f.
Dimitrij Mereschkowskij, Gogol und der Teufel, Miinchen, 1963 [russ.
1904/06); Adolf Stender-Petersen, “Der Ursprung des gogolschen Teu-
fels”, in: Goéteborgs hdgskolas arsskrift 26 (1920), S. 72-87; Gudrun
Langer, “Schone Synthese oder diabolische Mischung? Zum Problem des
Schénen in Gogol’s Frihwerk”, in: Zeitschrift fiir slavische Philologie 51
(1991), S. 143-173; Andreas Ebbinghaus, “Konfusion und Teufelsanspie-
lung in N.V. Gogol’s Revizor”, in: Russian, Croatian and Serbian, Czech
and Slovak, Polish Literature, 34:3 (1993), S. 291-310; A.S. El'-Manasi,
“Obraz Certa u Gogolja”, in: Russkij jazyk za rubeZom, 2/1993, S. 83-95;
Christopher Putney, a.a.0O., 1999.
7 Vgl Vladimir Nabokov, Nikolaj Gogol, Reinbek bei Hamburg, 1990,
S. 94.

N W



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 113

Ausserhalb Russlands vor allem bekannt geworden durch
die Komodie “Der Revisor” (Revizor, 1836) und den Roman
“Die toten Seelen” (Mertvye dusi, 1. Teil 1842), feierte Gogol’
seinen ersten literarischen Erfolg mit der Erzdhlsammlung
“Abende auf einem Weiler bei Dikanka” (Vecera na chutore
bliz Dikan’ki, 1832). Schon der Eingangstext “Der Jahrmarkt
von Soroéincy” (Sorofinskaja jarmarka) weist ein diabolisches
Sujet auf. Als Veranstaltungsort fir den Jahrmarkt des
ukrainischen Dorfes Sorocincy, in dem die Handlung der
Erzihlung spielt und das zugleich Gogol's Geburtsort war,
wurde diesmal fatalerweise ein Platz gewihlt, an dem der
Teufel sein Unwesen treibt. Allerdings gehen die burlesken
Verwirrspiele der “unreinen Macht” (necistaja sila) hier
mehrheitlich noch auf Kosten der negativen Personen. Sie
dienen der Aufdeckung von Betrug und Ehebruch und fiihren
schliesslich zum Happyend, in dem der kihne Bursche
(Gricko) zuletzt das schmucke Midchen (Parasa) bekommt.
Weniger harmlos geht die Sache in anderen Texten dieses
und des folgenden Zyklus “Mirgorod” (Mirgorod, 1835) aus.
Spukgeschichten wie “Schreckliche Rache” (Strasnaja mest’)
und “Der Wij” (Vij), denen ebenfalls Teufelssujets zugrunde
liegen, ziehen alle Register des literarischen Terrors und
lassen die Helden zuletzt im Kampf gegen das Bose
untergehen.

Mit der Amphibolie des Teuflischen, das mal als komischer
Springteufel, mal als boser Dimon in Erscheinung tritt, geht in
diesen frihen Texten Gogol’s ihre Doppelkodierung einerseits
als Idylle, andererseits als alptraumhafte Phantasmagorie
einher. Jedes Bild der Welt kann jederzeit in sein Gegenteil
umschlagen. So wird auch im “Jahrmarkt von Soro€incy” das
Happyend, das im frohlichen Hochzeitstanz der Dorf-
gemeinschaft ausklingen soll, zuletzt eigentiimlich verfremdet.
Der Hochzeitstanz gerdt zum Totentanz, wenn sich im
Schlusstableau die alten Weiber unter die Dorfjugend mischen
— Greisinnen, “von deren Gesichtern schon die Gleich-
gultigkeit des Grabes wehte ... Ohne kindliche Freude, ohne
jegliches Mitgefiihl, angetrieben allein vom Rausch, wie ein
Mechaniker seinen leblosen Automaten zu menschen-
ihnlichen Bewegungen zwingt, so wiegten sie leise ihre
benebelten Kopfe und hiipften der ausgelassenen Menge



114 Andreas Guski

nach, ohne das junge Paar auch nur eines Blickes zu
witirdigen”.8

Das Diabolische manifestiert sich hier und in den anderen
Erzihlungen Gogol's nicht nur in der Dimonie der Handlung
(der jederzeit moglichen Verwandelbarkeit des ukrainischen
Dorfes vom locus amoenus in einen locus terribilis), sondern
auch und vor allem in einer eigentimlichen Ambivalenz des
Textes, einer “diabolischen Mischung” des Erzihldiskurses,®
der zwischen idyllischer Verklirung und elegischem wvanitas
vanitatum, komischer Groteske und opulentem
Landschaftsbild, detailverliebter Genreszene im Stil der
flimischen Meister und nationaler Emphase oszilliert.

Gogol’s dritter Erzihlzyklus, “Arabesken” (Arabeski, 1835),
versetzt das Teuflische aus der zeitlosen Welt der “kleinrussi-
schen” (ukrainischen) Provinz ins zeitgendssische Petersburg.
Schon das Sujet der Eroffnungserzihlung “Der Nevskij-
Prospekt” (Nevskij Prospekt) wird zentral gesteuert durch das
Motiv des diabolischen Téduschens: “Er ltigt zu jeder Tageszeit,
dieser Nevskij-Prospekt, am meisten aber dann, wenn sich die
Nacht als dichte Masse auf ihn niedersenkt und die weissen
und gelben Fassaden der Hiuser trennt, wenn sich die ganze
Stadt in Donner und Blitz verwandelt, Myriaden von Kutschen
sich Giber die Briicken wilzen, die Vorreiter schreien und auf
ihren Pferden hipfen und wenn der Didmon selber die Lam-
pen anziindet — einzig dazu, um alles nicht in seiner wahren
Gestalt zu zeigen.”10 In den sogenannten “Petersburger Erzih-
lungen” verliert der Teufel vollends jene koboldhaften Ziige,
die er in den ukrainischen Zyklen noch aufgewiesen hatte. Er
verldsst, bildhaft gesprochen, die Vitrine des Folklore-
museums, dem der Dikan’ka-Zyklus diskursiv zuzuordnen
ist,11 um sein Unwesen in einer Welt zu treiben, die nunmehr

8 N.V. Gogol’, Polnoe sobranie so¢inenij, tom 1, Leningrad, 1940, S. 135 f.

9 Gudrun Langer, “Schone Synthese oder diabolische Mischung? Zum
Problem des Schonen in Gogol's Frithwerk”, Zeitschrift fiir slavische Phi-
lologie L1 (1991), S.143-173, hier bes. S. 163 ff.

10 N.V. Gogol’, Polnoe sobranie so¢inenij, tom 11I, Leningrad, 1938, S. 46.

11 Vladimir Nabokov (1990, 14) bezeichnet diesen Diskurs despektierlich
als “Kramladen fir Konfektionskleidung der Marke  Folklore™.



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 115

deutlich als die von Gogol’s aktuellem Lesepublikum ausge-
wiesen ist.

Dank dieser doppelten Vergegenwirtigung, in der die dis-
kursive Differenz zwischen Mythos (Mirchen) und Wissen-
schaft (Volkskunde) aufgehoben ist, wird das Teuflische zu
einem Faktor der ideologischen Argumentation des Autors, so
besonders in der Novelle “Das Portrat” (Portret, 1835; 2. Fas-
sung 1842). Sie handelt vom Schicksal eines kommerziell zwar
erfolgreichen, mit wachsendem Publikumserfolg aber immer
weniger inspirierten Malers namens Cartkov,2 der unter dem
magischen FEinfluss eines geheimnisvollen Portrits, das er
einst bei einem Trodler erworben hatte, den Verstand verliert
und sein Vermogen zuletzt einzig dazu verwendet, die besten
Gemilde, die der Kunstmarkt bietet, aufzukaufen, um sich zu
Hause mit einem Messer auf sie zu stiirzen und sie zu zersto-
ren. Kontrastiv dazu wird die Vita eines Malers entfaltet, der
zunichst ebenfalls der Versuchung des Geldes zu erliegen
droht, dann aber der weltlichen (= kommerziellen = teufli-
schen) Kunst entsagt, in ein Kloster geht, sich durch Askese
reinigt und fortan nur noch Ikonen malt. Das Teuflische wird
hier zum symbolischen Argument einer Kritik der Kunst im
Zeitalter der literarischen Marktwirtschaft im besonderen!? und
der Modernisierung Russlands im allgemeinen.

Gogol’s Kritik der Verwestlichung Russlands und seine
Orientierung an der Kultur der vorpetrinischen “Rus™ hat ihre
Wurzel in einem Einheits- und Reinheitsideal, das fir die
konservativen Gesellschaftskonzepte der russischen Reform-
periode insgesamt typisch werden sollte, nicht zuletzt fir
Fedor Michajlovi¢ Dostoevskij. So wie Gogol’ in seinem zum
Zyklus “Mirgorod” gehorenden historischen Epos “Taras
Bul'ba” die Welt der Dnepr-Kosaken von ZaporoZ'e zur
harmonischen Gemeinschaft im Sinne von Ferdinand Tonnies’
“Gemeinschaft und Gesellschaft” (1887), d.h. zu einem

12 In der 1. Fassung “Certkov”, was direkt ableitbar ist von russ. “Cert”
(Teufel).

13 Ausfiihrlicher dazu Hans Ginther, “Zwischen Markt und Mystik. Die
Kunstlerproblematik in Gogol's Portret”, in: A. Guski, U. Schmid (Hg.),
Literatur und Kommerz im Russland des 19. Jahrbunderts, Zirich, 2004
(= Basler Studien zur Kulturgeschichte Osteuropas, Bd.8), S. 361-376.



116 Andreas Guski

Gemeinwesen vor jeder sozialen Ausdifferenzierung (und dies
meint zuallererst vor der Vergeldlichung sozialer Be-
ziehungen) verklirt, so auch fixiert er sich seit der Mitte der
1830er Jahre zunehmend auf das Ideal einer reinen, unge-
mischten, christlich-nationalen Kunst, die weder Synthese sein
soll noch “teuflische Mischung”.

Hatte der junge Gogol’ unter dem Einfluss der klassischen
deutschen Asthetik das Schéne noch als “Sprache der Gotter”
bezeichnet,4 so bewegt er sich ab Mitte der 1830er Jahre von
diesem neuheidnischen Topos immer weiter fort, indem er
seine Kunst zur Sprache Gottes zu machen sucht. An die
Stelle des klassischen Schonheitsideals tritt das Reinheitsideal
der orthodoxen Kirche.’s Der lasterhafte Erwerbstrieb Cii-
kovs, des Helden der “Toten Seelen”, wird im unvollendeten
2. Teil des Romans als Folge einer Verunreinigung Russlands
mit Ideen gedeutet, die ihm wesensfremd sind. Die Diskurse
der Nationalokonomie, die sich unter Zar Nikolaj I. wachsen-
der Beliebtheit erfreut, und den auch in Russland immer
deutlicher sich abzeichnenden Primat des Kommerziellen, der
in Cicikovs Seelenhandel eine groteske Dimension bekommt,
deutet Gogol’ als Vorschein einer “Okonomie der Holle”.16
Der unvollendete 2. Teil der “Toten Seelen” sollte in An-
lehnung an Dantes “Divina Commedia” nach dem “Inferno”
des 1. Teils (dem “teuflischen” Erwerb toter Seelen durch Cici-
kov) als “Purgatorio” den Liuterungsprozess des Helden
darstellen. Diese Katharsis hdtte nicht nur den Weg Russlands
aus seiner moralisch-intellektuellen “Verwirrung”!7 darstellen,

14 N.V. Gogol’, Polnoe sobranie soc¢inenij, t. XIII, Leningrad, 1952, S. 145.

15 Zu den rituellen Aspekten des orthodoxen Reinheitsgebotes vgl. Gabrie-
le Scheidegger, Perverses Abendland — barbarisches Russland, Zirich
1993, S. 83 ff. Zur Asthetik des ungetriibten Lichts, speziell zum mysti-
schen Motiv des Strahlens vgl. Susi K. Frank, Der Diskurs des Erbabenen
bei Gogol’ und die longinsche Tradition, Miinchen 1999 (= Theorie und
Geschichte der Literatur und der schénen Kiinste. Texte und Abhand-
lungen, Bd. 98), besonders S. 102 f. und passim.

16 Paul Evdokimov, Der Abstieg in die Holle. Gogol und Dostojewskij,
Salzburg, 1965, S. 144.

17 Vgl. die Rede des zum idealen Herrscher stilisierten Generalgouverneurs
im 2. Teil der “Toten Seelen”: “Diese Angelegenheit hat die Aufdeckung
anderer, nicht weniger verabscheuungswiirdiger Sachen nach sich gezo-
gen, in die schliesslich sogar Menschen verwickelt sind, die ich bisher



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 17

sondern auch eine Selbstreinigung des Autors als Uber-
windung der amphibolischen Schreibweise ins Werk setzen
sollen. Verwirrung zu stiften ist das eigentliche Geschift des
Teufels. Der Dogmatik der Ostkirche zufolge und im Einklang
mit der wortlichen Bedeutung von griech. “duafohrog”,
“uafarrerv” (durcheinander werfen) besteht das Wesen des
Bosen darin, dass es die Begriffe verwirrt und als kohirent
ausgibt, was in Wirklichkeit geschieden ist.18

Gogol’s Versuche einer Entteufelung seiner eigenen Texte
blieben erfolglos. Chlestakov, der Held der Komodie “Der Re-
visor”, ist “Fleisch gewordene Liige”! in einer Welt von
Automatenmenschen, die an den Strippen ihrer niederen In-
stinkte hingen. Ebenso ist es mit Ci¢ikov, dem Helden der
“Toten Seelen”, in dem sich die Diabolik des Banalen (russ.
poslost’) als die Gott- und Geistferne eines auf den schieren
Erwerbstrieb reduzierten Lebens darstellt: “Der Riss in Tschit-
schikows Riistung, dieser rostige Riss, aus dem ein schwacher,
aber furchterlicher Geruch dringt (wie eine beschidigte Dose
Hummer, an der sich irgendein Schlamper in der Speisekam-
mer zu schaffen gemacht hatte, um sie dann zu Vergessen) ist
das Korperloch in der Ristung des Teufels”.20

Gogol’'s Texte blieben ambivalent und wurden von den
Zeitgenossen nicht so verstanden, wie sie verstanden werden
sollten. Den “Revisor” rezipierte man als spassiges Vaudeville,
die “Toten Seelen” als Schelmenroman mit sozialkritischem
Einschlag. Dabei sollten beide Texte doch Zeugnis ablegen
von der Gottferne der modernen Welt und der Gottnidhe ihres
Autors. Wenn das Publikum sie anders las, so nicht nur, weil
die Welt dieser Texte vom Teufel beherrscht war, sondern
auch und vor allem weil Gogol's Schreibweise ein diaboli-
scher Spott- und Spieltrieb, eine Lust an grotesken
Konfigurationen, ein Hang zur Wahrnehmung des physiolo-

fiir ehrlich hielt. Mir ist sogar ihr geheimes Ziel bekannt, nimlich alles so
zu verwirren (kursiv von mir — A.G.), dass es vollig unmoglich wird, die
Angelegenheit auf formalem Wege zu losen” (N.V. Gogol’, Polnoe
sobranie socinenij, t. VII, Leningrad, 1951, S. 124).

18 M.M. Dunaev, Pravoslavie i russkaja literatura, Cast’ VI, Moskva, 2000,
S. 239.

19 Paul Evdokimov, a.a.O., 1965, S. 89.

20 Vladimir Nabokov, a.a.O., 1990, S. 94 f.



118 Andreas Guski

gisch, psychologisch und moralisch Abwegigen und Abarti-
gen, kurzum eine generelle Unfihigkeit zu eindimensionalen
Wahrnehmungen und einfachen Kodierungen kennzeichnet,
die seine prophetischen Absichten immer wieder durchkreuzt.
Die Verteufelung der okonomischen Modernisierung Russ-
lands ldsst sich insofern als eine Strategie der Externalisierung
von Gogol’s eigenem Dilemma als Schriftsteller deuten. In ih-
rer Ambivalenz erweisen sich seine Texte letztlich als ebenso
modern wie die moderne Welt, die er mit ihnen bekidmpft.
Einen Ausweg aus diesem Dilemma sieht der Autor im
Umstieg auf ginzlich andere Formen von Literatur und Text-
verwendung. Er verabschiedet sich vom Prinzip des
Textkonsums, zu dessen Objekten der Markt literarische Wer-
ke degradiert, um sich der archaischsten Form von Text-
gebrauch zuzuwenden, nidmlich der Liturgie, deren pragma-
tische Besonderheit die wiederholte Lektiire bzw. Rezitation
identischer Texte darstellt. Der Mehrwert liturgischer Texte
gegeniiber literarischen besteht fir Gogol’ nicht nur darin,
dass ihnen “ein einzig richtiger Sinn — quasi a-priorisch — ein-
geschrieben ist”;2! sondern auch darin, dass Priester und
Gemeinde durch sie “rein werden wie die Gefisse eines
Tempels”.22 Solchermassen geldutert, fihlt sich Gogol' beru-
fen, “seine Worte weitrdumig, prophetisch und messianisch zu
verstromen”2 — bis er erkennt, dass jedem geschriebenen Text
immer schon der Makel der semantischen Relativitit, d.h. sei-
ner Auslegbarkeit anhaftet. Das Diabolische erweist sich fir
ihn somit als dem verschrifteten Wort generell inhdrent; es
wird, medial offenbar unausweichlich, stets zum “Dilemma”.
Gogol’ zieht daraus drei gleichermassen gnadenlose Kon-
sequenzen. Er anerkennt als Autoritit nur noch das
gesprochene Wort. Er verbrennt in der Nacht zum 12. Februar
des Jahres 1852 das Manuskript des 2. Teils der “Toten See-
len”. Und er verweigert von Stund an jegliche Nahrungs-
aufnahme. Immer mehr erscheint ihm der Stoffwechsel von

21 Dirk Kretzschmar, “Der verhungernde Dichterkérper”, in: Wiener sla-
vistischer Almanach 51, 2003, S.111.

22 N.V.Gogol', Razmyslenija o boZestvennoj liturgii, Sanktpeterburg, 1894
[repr. Moskva, 1990], S. 124.

23 Kretzschmar, a.a.O, 2003, S. 113.



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 119

Nahrungsaufnahme und Verdauung als unreiner und tierischer
Vorgang. Gesittigt werden will er fortan nur noch durch das
Wort der Heiligen Schrift und durch Gebete. Neun Tage spi-
ter stirbt er.

Gogol’s Diabolisierung der modernen Kunst- und Literatur-
produktion und sein finaler Versuch einer Teufelsaustreibung
durch Schreibverzicht und ein Fasten ad mortem stellt eine
Form der Modernisierungsverweigerung dar, wie sie sich in
der Geschichte der russischen Literatur so radikal nicht wie-
derholen sollte. Sie hat jedoch fir nachfolgende Schriftsteller-
generationen den Spielraum moglicher Reaktionen auf die
Modernisierung Russlands und seiner Literatur abgesteckt, galt
Gogol’s Reinheitsideal doch nicht nur der Semantik von Tex-
ten, sondern dem literarischen System insgesamt. Dostoevskij
und Tolstoj werden, jeder auf seine Weise, auf dieses Ideal
zurickkommen. Jener strebt die Einheit der russischen Kultur
auf der Grundlage des orthodoxen Glaubens, dieser auf der
Basis eines christlichen Sozialismus an. Beide scheitern in der
Praxis nicht zuletzt an sich selbst als Autoren, fir die jene
Moderne letztlich nicht hintergehbar ist, die sich gerade im
Roman des 19. Jahrhunderts mit seiner Reflexionskultur, sei-
ner diskursiven Vielfalt und seinen komplexen Erzihl-
techniken (Dialogizitit, erlebte Rede etc.) nachdricklich zur
Geltung bringt. 24

Die Ironie der Geschichte wollte, dass Gogol’s kulturelles
Einheitsprojekt im Russland des 20. Jahrhunderts ins Werk ge-
setzt wurde, allerdings nicht auf christlicher, sondern auf
kommunistischer Grundlage. Unter den Bedingungen dieser

24 Am Beispiel der “Brider Karamazov” zeigt Wolf Schmid, wie sich
Dostoevskijs ideologische Orthodoxie im Medium des Romans in eine
metaphysische Ambivalenz tibersetzt, fiir die der Kampf zwischen Gott
und Satan letztlich nie ein Ende finden kann. Vgl. Wolf Schmid, “Die
“Briider Karamazov” als religioser “nadryv” ihres Autors”, in: Rolf Fie-
guth (Hg.), Onthodoxien und Hdresien in den slavischen Literaturen.
Beitrdge der gleichnamigen Tagung vom 6.-9. September 1994 in Fri-
bourg, Wien 1996 (Wiener slavistischer Almanach, Sonderband 41,
S. 25-50). — Zur Heterodoxie der erlebten Rede bei Tolstoj vgl. Rolf Fie-
guth, “Erlebte Rede und “innere Stimme” in Tolstojs Anna Karenina’,
ebd. S. 51-73.



120 Andreas Guski

ganz anderen Form von Orthodoxie tritt das Teuflische in
neuer Mission auf. Evgenij Zamjatins antiutopischer Roman
“Wir” (My, 1920; 1. vollst. russ. Ausgabe 1952), der Huxleys
“Brave New World” und, mehr noch, Orwells “Nineteen Eigh-
ty-Four” vorwegnimmt, entwirft eine Gesellschaft der totalen
Affirmation. Die narrative Basisopposition des Romans (Glick
vs. Freiheit) ist wesentlich Dostoevskijs “Legende vom Grof3-
inquisitor” geschuldet. Einer Gesellschaft von “Glicklichen”,
die von allen Inkontingenzen des Seelenlebens befreit sind,
steht jenseits der Landesgrenze — einer Mauer, die im Lotman-
schen Sinne als Systemgrenze dient — eine Population
atavistisch-humanoider Wesen gegenitiber, die als “Mephi” be-
zeichnet werden. “Mephi, was ist das?” will D-503, Ich-
Erzihler und Held des Romans, von seiner Geliebten 1-330
wissen, die im politischen Untergrund den Sturz des totaliti-
ren Regimes des Gliicksstaates betreibt. Und [-330 antwortet:

Mephi? Das ist ein uralter Name, das ist jener, der ... Nein, ich will es
dir lieber in deiner Sprache erkliren, damit du es besser verstehst. Es
gibt zwei Krifte in der Welt, Entropie und Energie. Die eine erzeugt
ewige Ruhe und glickliches Gleichgewicht, die andere fihrt zur
Zerstorung des Gleichgewichts, zu qualvoll-unendlicher Bewegung.
Unsere oder, richtiger gesagt, eure Vorfahren, die Christen, haben die
Entropie als Gott verehrt. Wir aber, die Antichristen, wir ...25

Hier wird 1-330 unterbrochen, denn die Geheimpolizei ist be-
reits im Hause und wird sie wenig spiter verhaften, foltern
und umbringen. In seinem Essay “Uber Literatur, Revolution,
Entropie und sonstiges” (O literature, revoljucii, entropii i o
proc¢em, 1924) dussert sich Zamjatin dazu expliziter. “Energie”,
das sind fir ihn alle Gegner der Orthodoxie, der “Rechtgliu-
bigkeit” im konkreten Sinne der russischen Kirche ebenso wie
im tibertragenen Sinne des dogmatischen Denkens. Die wah-
ren Helden der Geschichte, auch der Literaturgeschichte, sind
die Hiretiker: “Nutzlicher als die nutzlichste ist die schidliche
Literatur, denn sie ist antientropisch; sie ist ein Kampfmittel
gegen Verkalkung, Sklerose, Verkrustung, Moosansatz, Still-

25 Evgenij Zamjatin, My. Roman, povesti, rasskazy, p’esy, stati i vospomi-
nanija, KiSinev, 1989, S. 103.



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 121

stand.”26 Wenn 1-330 die Mephi als “Antichristen” bezeichnet,?
so ist dies eine Volte gegen Dostoevskij: gegen Dostoevskij
nicht als Romancier, sondern als Ideologen eines orthodoxen,
panslavischen bzw. panrussischen Chauvinismus.

In dhnlicher Funktion, nimlich als Verkorperung des an-
tientropischen Prinzips, tritt die “unreine Kraft” in Michail
Bulgakovs Roman “Der Meister und Margarita” (1940, 1. russ.
Ausgabe 1966/67, 1. vollst. Ausgabe 1973) auf, dem das me-
phistophelische Prinzip der Verneinung schon durch das
Mephisto-Motiv des Mottos eingeschrieben ist: “Nun gut, wer
bist du denn? — Ein Teil von jener Kraft, die stets das Bose
will und stets das Gute schafft”.28 Wie Zamjatin hatte Bulga-
kov zu den Bolschewiki ein gespanntes Verhiltnis; wie jener
hat er Stalin mehrfach darum gebeten, die Sowjetunion verlas-
sen zu dirfen; doch anders als Zamjatin, dem 1931
tiberraschend die Ausreise gestattet wurde, musste Bulgakov
bleiben und, da mit Publikationsverbot belegt und um eine
Existenzgrundlage zu haben, mit einer Stelle als Dramaturg
Vorlieb nehmen.

Der Teufel (Voland) und sein Gefolge haben in Bulgakovs
Roman eine sehr spezielle hdretische Funktion, insofern sie in
der atheistischen Sowjetunion die Existenz jenes Jesus von
Nazareth zu beweisen haben, dessen Passion der Binnenro-
man des Buches (der Roman des “Meisters”) aus der Sicht des
Zollners und spiteren Jungers Levy-Matthdus erzdhlt. Als Hi-
retiker agieren Bulgakovs Didmonen aber auch dadurch, dass
sie die Systemltigen der stalinistischen Sowjetunion (“Solidari-
tit”, “Gleichheit”, “Freiheit” etc.) auf clowneske Weise
entlarven: nicht zuletzt jenes beamtete Literatentum mit he-
roisch-revolutionidrer Attitiide, das sich der politischen Macht
unterwarf oder zumindest diplomatisch mit ihr arrangierte.

26 Ebd., S. 512.

27 Ebd., S. 103. — Zur Hiresie-Problematik bei Zamjatin vgl. auch J.-U. Pe-
ters, “Schreiben als Hiresie. E. Zamijatins ironische Darstellung der
Orthodoxie und Entropie in den Romanen Ostrovitjiane und My”, in:
R. Fieguth (Hg.), op. cit., S. 343-354.

28 M. A. Bulgakov, Sobranie socinenij v pjati tomach, tom 5, Moskva, 1990,
S. 7: “Tak kto-Z ty nakonec?” — “Ja Cast’ toj sily, ¢to vecno chocet zla i
vecno soversaet blago.”



122 Andreas Guski

Im Gegensatz zu Gogol’, dessen grotesker Poetik Bulgakov
ansonsten in mehr als einer Hinsicht verpflichtet ist, sind es
bei Bulgakov gerade die Teufel, die das System reinigen. Die-
ser purgatorische Effekt? kommt symbolisch zuletzt in dem
Gewitter zum Ausdruck, dass sich tiber Moskau entlddt, wenn
im Finale Voland und sein Gefolge den Meister und Margarita
in ein Reich des ewigen Friedens geleiten. Damit erfillen sie
einen Wunsch Jesu Christi, der den Roman des Meisters gele-
sen hat. “Warum?” fragt Voland den Jinger Matthidus, der ihm
diesen Wunsch tberbringt, “nehmt ihr ihn nicht mit zu euch
ans Licht?” Die Antwort des Jiingers lautet “Er [der Meister| hat
nicht Licht verdient, sondern Frieden”.30 Die Begriindung da-
fir hatte kurz zuvor Voland selbst gegeben: Wo Licht ist, da
ist Schatten. Eine nur in Licht getauchte, schattenlose Welt,
die dem bei Gogol’ durch die Symbolik des Strahlens und
Leuchtens repriasentierten Reinheitsgebot (und ikonographisch
dem Goldhintergrund der Ikone) entspriche, wire nicht le-
benswert: “Du willst”, hilt Voland dem Jiinger Matthius vor,
“doch nicht etwa den Erdball kahl scheren, alle Biume und
alles Lebende von ihm entfernen und deine Phantasie an
nacktem Licht ergdtzen?” Worauf Levy-Matthdus nur noch er-
widern kann: “Ich streite nicht mit Dir, alter Sophist”.3!

29 Wirkungsgeschichtlich ist in dem Zusammenhang ein in den 1990er Jah-
ren an der Fassade des Moskauer Bulgakov-Hauses aufgebrachtes
Graffito von Interesse, das neben dem diisteren Gentlemangesicht Vo-
lands den Wunsch prisentiert: “Komm, Voland! Zu viel Dreck hat sich
angestaut...” (Voland! Priezzaj, sliSkom mnogo drjani razvelos’). Vgl
Elsbeth Wolffheim, Michail Bulgakow, Reinbek bei Hamburg, 1996,
S. 124.

30 Zamjatin, a.q.0., 1989, S. 350.

31 Ebd.



Unreine Macht vs. reinigende Kraft 123

Abstract

The diabolic, a taboo throughout the 18th century, experiences a revival in
Russian romanticism. A decisive role in this development is played by Niko-
laj Gogol, in whose literary career the diabolic turns more and more into a
symbol of confusion which, in his view, is characteristic of Russia’s ;wester-
nization’ by capitalism. Gogol's condemnation of his country’s economic
and cultural turn to western civilization, later on shared by Dostevskij,
(though with other arguments) can be interpreted as an externalization
(projection) of his own dilemma as a modern writer who prefers the am-
bivalent, amphibolic and grotesque to any kind of discursive purity.
Ideologically, Gogol’s striving for purity and homogenity of Russian culture
leads to a sort of orthodoxy which, paradoxically enough, the atheistic So-
viet Union under Stalin aimed to realize. This is the reason why writers like
Mikhail Bulgakov and Evgenij Zamjatin, both in irreconcilable opposition to
the Soviet regime, used the diabolic as an agent of a new heresy and het-
erodoxy that gives priority to the ,energy“ of mephistophelic negation over
the ,entropy* of general consent.






	Unreine Macht vs. reinigende Kraft : zwei Modelle des Teuflischen in der russischen Literatur

