
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Artikel: Höllische Kosmetik : der Teufel als Körperbildner in der Faust-Tradition

Autor: Doering, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabine Doering

Höllische Kosmetik

Der Teufel als Körperbildner in der
Faust-Tradition

i.

Der
gelehrte Doktor Faust verhandelt mit seinem teufli¬

schen Vertragspartner über Immaterielles: Für die
Befriedigung seines grossen Wissensdrangs, seines

"Fürwitz", wie es in der Sprache der Frühen Neuzeit heisst,
stellt er nach Ablauf von vierundzwanzig Jahren sein Seelenheil

"in sein Ewigkeit"1 zur Disposition. So steht es in der
Historia von D. Johann Fausten von 1587, die den Anfang der
noch immer fruchtbaren Stofftradition bildet, und so schildern
es die Faust-Dichtungen der nachfolgenden Jahrhunderte.
Lessing beispielsweise stattet den Helden seines nie vollendeten

Faust-Dramas mit "zuviel Wissbegierde"2 aus, was im
Zeitalter der Aufklärung allerdings nicht mehr als Sünde
bewertet wird, weshalb diesem Faust denn auch keine ewige
Verdammnis zuteil werden kann. Goethe, der dem Faust-Stoff
die bis heute wirkungsmächtigste Gestalt gegeben hat, lässt
seinen professoralen Teufelsbündler schliesslich danach
suchen, "was die Welt / Im Innersten zusammenhält".3

1 Historia von D. Johann Fausten. Text des Druckes von 1587. Kritische
Ausgabe, mit den Zusatztexten der Wolfenbütteler Handschrift und der
zeitgenössischen Drucke, hg. von Stephan Füssel und Hans Joachim
Kreutzer, Stuttgart, 1985, S. 23.

2 Lessings Werke, hg. von Kurt Wölfel. Erster Band: Gedichte, Fabeln, Dra¬
men, Frankfurt a.M., 1967, S. 251. Zur Neubewertung von Fausts

Wissensdrang bei Lessing vgl. Hans Joachim Kreutzer: '"Der edelste der
Triebe'. Über die Wißbegierde in der Literatur der Neuzeit", Das
neuzeitliche Ich in der Literatur des 18. und 20. Jahrhunderts. Ein
Internationales Symposion, hg. von Ulrich Fülleborn und Manfred Engel,
München, 1988, S. 58-68.

3 Johann Wolfgang Goethe, Faust. Texte, hg. von Albrecht Schöne, Frank¬
furt a.M., 2003 (fünfte, erneut durchgesehene und ergänzte Auflage der

Colloquium Helveticum 36/2005



68 Sabine Doering

Wissen gegen Seelenheil - mit dieser Reduktion von Fausts
Schicksal auf die Grundform des Teufelspakts lässt sich das
grundlegende Konzept einer grossen Zahl von Faust-
Dichtungen beschreiben. Bekanntlich wurde die Vorstellung
eines Austauschs immaterieller Güter zwischen Mensch und
Teufel gern genutzt, um die besondere Verführbarkeit des
Intellektuellen in der modernen Welt zu veranschaulichen. Die
seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts artikulierte Skepsis
gegenüber der oft pathetisch verkündeten Idee des faustischen
Menschen oder, bedenklicher noch, einer angeblich besonderen

Faust-Affinität der Deutschen4 spiegelt die Kritik an der
einseitigen Hochschätzung Fausts, wie sie sich seit dem 19-

Jahrhundert vielfältig entwickelt hat.5 Zugleich bestätigt diese
Skepsis aber auch die Intellektualität des Faust-Mythos.
Anders als in vielen mittelalterlichen Teufelspaktgeschichten6
geht es dem Doktor Faust seit seinem ersten literarischen Auftritt

um die Befriedigung eines geistigen Bedürfnisses, was
seinem Streben - trotz aller Sündhaftigkeit - eine besondere
Würde zu verleihen scheint, zumindest in den Augen jener
Leser, die demselben Milieu der zunächst überwiegend pro-

1994 im Deutschen Klassiker Verlag erstmals erschienenen Ausgabe),
V. 382f.

4 Die ausführlichste Darstellung der Ideologisierung Fausts zum Helden
eines deutschen Nationalmythos ist immer noch Hans Schwertes Studie
Faust und das Faustische. Ein Kapitel deutscher Ideologie, Stuttgart,
1962. Die Abhandlung von Will Jasper (Faust und die Deutschen, Berlin,
1998) verfolgt ebenfalls aus kritischer Perspektive den ideologischen
Missbrauch des Faust-Mythos, führt jedoch über ältere Darstellungen
nicht hinaus, denen sie vielfältig verpflichtet ist, ohne dies in jedem Detail

nachzuweisen. Vgl. auch die in kritischer Absicht zusammengestellte
Anthologie von Klaus Völker (Hg.), Faust. Ein deutscher Mann. Die
Geburt einer Legende und ihr Fortleben in den Köpfen, Veränderte und
erweiterte Neuausgabe Berlin, 1991, Neuauflage 1999-

5 Für eine unbefangen-nüchterne Einschätzung des Faust-Mythos plädiert
nachdrücklich Gerhard Schulz, "Faust und der Fortschritt. Anmerkungen
zum Faust", in ders.: Exotik der Gefühle. Goethe und seine Deutschen,
München, 1998, S. 155-171.

6 Zu den Unterschieden der protestantischen Faust-Historia im Vergleich
mit den mittelalterlichen Teufelspaktgeschichten vgl. u.a. Maria E. Müller,

"Der andere Faust. Melancholie und Individualität in der Historia
von D. Johann Fausten", DVjs 60, 1985, S. 573-608.



Höllische Kosmetik 69

testantischen akademischen Gelehrsamkeit angehören, dem
Mephistos Vertragspartner entstammt.

So gerechtfertigt die Betonung von Fausts Intellektualität
auch sein mag, kann sie doch zugleich den Blick auf einen
weiteren zentralen Aspekt der Stoffgeschichte verstellen.
Denn seit den Anfängen der Faust-Dichtungen hat der
Teufelspakt stets auch physische Folgen für den
wissbegierigen Intellektuellen, und zwar zumeist sehr angenehme.
Der dienstbare Teufel der Faust-Tradition erweist sich als
fürsorglicher Diener, der seinen menschlichen Vertragspartnern
allerlei Vorteile verschafft und dabei einfallsreich
unterschiedliche physische Bedürfnisse befriedigt. Zweifellos
erhöhen diejenigen Episoden der Faust-Bücher, in denen es um
die Stillung von Fausts grossem Appetit, seiner sexuellen Lust
oder seinem Wunsch nach körperlicher Attraktivität geht, den
Lektüreanreiz beträchtlich. Für den Grossteil des
Lesepublikums erscheint es abwechslungsreicher und reizvoller,
von spektakulären Wundertaten zu lesen, als gelehrte
Disputationen über die Beschaffenheit der Himmelskörper oder
die Ursachen der Jahreszeiten zu verfolgen, wie sie im ersten
Teil der Historia von 1587 ausführlich zu finden sind. Über
diese rezeptionsorientierten Erwägungen hinaus sind die
physischen Dienstleistungen des Teufels gegenüber den
verschiedenen Faustgestalten indes aus kulturhistorischer
Perspektive von besonderem Interesse.

Denn in den wechselnden physischen Genüssen und
Umgestaltungen des Körpers, die in der Faust-Tradition den
männlichen wie auch den weiblichen Teufelsbündlern
gewährt werden, spiegeln sich im historischen Wandel - so
lautet die zentrale These dieser Überlegungen - sowohl
kollektive Wunschvorstellungen als auch spezifische Ängste und
Bestrafungsphantasien, die für das jeweilige gesellschaftliche
Milieu von besonderer Bedeutung sind. Anders ausgedrückt:
Indem Mephisto und die anderen Teufelsfiguren nicht nur
den Wissensdrang ihrer Vertragspartner erfüllen, sondern
daneben ihre elementaren physischen Bedürfnisse stillen bzw.
ihre körperliche Erscheinung verändern, stellen sie die
Möglichkeit physischer Perfektion in Aussicht und werden zu
effizienten Vermittlern der jeweils gesellschaftlich relevanten
Leitvorstellungen eines idealen Körpers. Fast erscheinen die
Teufel als geschäftstüchtige Wegbereiter einer umfassenden



70 Sabine Doering

Wellnessindustrie. Die Parallele darf allerdings nicht zu weit
gezogen werden, denn in der Faust-Tradition werden diese
körperlichen Dienstleistungen konsequent als höllische Taten
charakterisiert, die den Menschen um sein Seelenheil bringen,
sofern ihn nicht göttliche Gnade errettet. Die sich hier
manifestierende Verbindung von körperlichem Wohlbefinden bzw.
physischer Vervollkommnung und Sündhaftigkeit steht in der
Tradition der bis weit ins Mittelalter zurückreichenden
Leibfeindlichkeit des Christentums, die in der Neuzeit in einzelnen
Strömungen des Protestantismus besonders intensiv zu Tage
getreten ist. Mephistos Verführungskünste werden damit auch
zum Spiegel sich wandelnder, häufig religiös begründeter
Körperkonzepte.

Dem soll im Folgenden an literarischen Beispielen aus vier
Jahrhunderten nachgegangen werden, wobei sowohl einige
der bekanntesten Faust-Dichtungen als auch verschiedene
entlegene oder in Vergessenheit geratene Werke Berücksichtigung

finden. Im Mittelpunkt werden dabei polare
Begriffspaare stehen: Mangel und Sättigung, Alter und Jugend,
Hässlichkeit und Schönheit, Schwerfälligkeit und Gewandtheit,

Krankheit und Gesundheit.

II.

Über die körperliche Erscheinung des Doktor Faust wird in
der Historia von 1587 kaum etwas gesagt, um so mehr erfahren

die Leser dieser Geschichte jedoch über seine physischen
Bedürfnisse. Die als moralische Warnung gedachte "Vorred an
den Christlichen Leser" spricht ausdrücklich davon, dass
Fausts schändliches Leben nach dem Teufelspakt zum grossen
Teil aus "fressen / sauffen / Hurerey und aller Vppigkeit"7
bestanden habe; im Verlauf der Geschichte selbst wird
dargelegt, wie einfallsreich der dienstbare Mephostophiles,
wie der Teufel hier heisst, darum bemüht ist, die vitalen
Bedürfnisse seines Vertragspartners zu erfüllen. Dazu gehört an
erster Stelle die reichliche Versorgung mit Nahrungs- und Ge-

7 Historia, op. cit., S. 11.



Höllische Kosmetik 71

nussmitteln, die der Teufel von den Tischen des Adels und
des hohen Klerus stiehlt:

Sein Nahrung vnd Prouiandt hatt D. Faustus vberflüssig / wann er einen
guten Wein wolte haben / bracht jme der Geist solchen auß den Kellern
/ wo er wollte [...]. So hatte er täglich gekochte Speiß f..]."8

Aus moderner Sicht scheint diese Inanspruchnahme des Teufels

als Mundschenk und Küchenchef recht harmlos zu sein,
um so aufschlussreicher ist sie jedoch aus sozialhistorischer
Perspektive: Allein schon die Bereitstellung einer warmen
Mahlzeit täglich erscheint als Teufelswerk, was illustriert, wie
wenig dies den tatsächlichen Essensgewohnheiten und den
Möglichkeiten des Grossteils der nicht-adligen Bevölkerung
am Ende des 16. Jahrhunderts entsprach. Die kritische
Schilderung von Fausts bequemer Versorgung mit hochwertiger
Nahrung und Kleidung - der Teufel stiehlt für ihn und seinen
"Jungen", womit offenbar sein Schüler gemeint ist, prunkvolle
Gewänder in den grossen Städten - spiegelt neben der damit
verbundenen anti-aristokratischen Polemik zugleich die tief im
Geist des noch jungen Protestantismus verankerte Skepsis
gegenüber einer unmittelbaren Triebbefriedigung, die durch
keinerlei Anstrengung und vorangehende Entsagung ausgeglichen

wird. Der von Max Weber in seiner Protestantischen
Ethik postulierte Zusammenhang zwischen protestantischer
Moral, innerweltlicher Askese und dem Geist des Kapitalismus?

scheint bereits hier im Kern greifbar zu sein: Weil Faust
sich zur Befriedigung seiner leiblichen Bedürfnisse weder
anstrengen noch dafür bezahlen muss, verstösst er grundlegend
gegen die Regeln der sozialen Ordnung, was vom Erzähler
der Historia, der sich im Einklang mit den Werten seiner
nicht-aristokratischen Leserschaft weiss, scharf verurteilt wird.

8 Ibid., S. 26f.
9 Tatsächlich kommt Weber bei seiner Darlegung der Prinzipien der pro¬

testantischen innerweltlichen Askese verschiedentlich auf den damit
kontrastierenden Faust-Mythos zu sprechen, wobei er sich vor allem auf
Goethes Faust-Dichtung beruft (Max Weber, "Die protestantische Ethik
und der Geist des Kapitalismus", in: Die protestantische Ethik I. Eine
Aufsatzsammlung, hg. von Johannes Winckelmann, 9- Aufl. Gütersloh,
2000, S. 180 und 187.



72 Sabine Doering

So erwähnt er am Ende des neunten Kapitels ausdrücklich das
Leiden der Gerber und Schuster, die um den Verdienst ihrer
ehrlichen Arbeit gebracht werden, weil Faust gestohlene
Kleidung trägt.

Besonders deutlich werden Fausts Verstösse gegen die
bürgerliche Sozialordnung bei den Schilderungen seines
Sexualtriebs, der, wie im 10. Kapitel der Historia mitgeteilt wird,
stark ausgeprägt ist: "vnnd stach jhn seine Aphrodisia Tag vnd
Nacht".10 Zur Linderung dieser Not wählt der studierte Theologe

Faust zunächst die christlich-paulinische Lösung,11 denn
er plant, sich zu verheiraten - zum Entsetzen seines teuflischen

Vertragspartners, der diese Rückkehr in die christliche
Sozialordnung natürlich nicht billigen will. Deshalb wendet
Mephostophiles beträchtliche Überredungskunst und sogar
handfeste physische Gewalt auf, um Faust von den Heirats-
plänen ab- und ihm die Genüsse freier und verantwortungslos
genossener Sexualität nahe zu bringen. Nachdem Faust einmal

von den Vorzügen schrankenloser "Vnkeuscheit"12
überzeugt worden ist, gewöhnt er sich schnell an die wechselnden
"Buhlschafften",w zu denen ihm der Teufel Gelegenheit
verschafft. Ihren Flöhepunkt erreicht die Schilderung von Fausts
ausschweifenden Erlebnissen in Constantinopel, womit der
Verfasser der Historia neben der durchgehenden Polemik
gegen den Katholizismus eine weitere scharfe Abwertung
nichtprotestantischer, hier sogar nicht-christlicher Frömmigkeit
verbindet. In der Verkleidung Mohammeds wohnt Faust dem
gesamten Harem des Sultans bei, wovon die dort lebenden
"Weiber"14 ihrem Herrscher später beeindruckt berichten und

10 Historia, op. cit., S. 27.
11 Im Sinne von 1. Kor. 7, lf.: "Von dem jr mir aber geschrieben habt /

antworte ich / Es dem Menschen gut / das er kein weib berüre / Aber
vmb der Hurerey willen / habe ein jglicher sein eigen Weib / vnd eine
jgliche haben jren eigen Man." (Das Neue Testament in der deutschen
Übersetzung von Martin Luther nach dem Bibeldruck von 1545 mit
sämtlichen Holzschnitten. Studienausgabe, hg. von Hans-Gert Roloff,
Band 1: Text, Stuttgart, 1989, S. 459).

12 Historia, op. cit., S. 29.
13 Ibid., S. 29.
14 Ibid., S. 69-



Höllische Kosmetik 73

dabei auch die anatomischen Vorzüge ihres unerwarteten
Gastes hervorheben:

Der Türck nam solchs für ein groß Geschenck an / daß er jm seine Weiber

beschlaffen / fraget auch hierauff die Weiber / ob er auch eine gute
Prob / als er sie beschlaffen / bewiesen? Ob es Menschlicher weise were

zugangen? Ja antworten sie / es were also zugangen / er hett sie
geliebet / gehälset und were mit dem werck wol gestaffiert / sie wolten
solches alle Tage annemmen."

Diese Schilderung, die dem verbreiteten Erzählschema sexueller

Schwanke entspricht, demonstriert einmal mehr die
Fürsorge des Teufels, der seinem Vertragspartner nicht allein
ständig neue Gelegenheiten der sexuellen Begegnung eröffnet,

sondern ihn zugleich mit dauerhafter Potenz ausstattet.16
Wie sehr sexuelle Freizügigkeit und vermeintliche Ausschweifung

in der Frühen Neuzeit insgesamt als Teufelswerk
angesehen wurden, belegen in bedrückender Weise die
zahlreichen Hexenprozesse. Ein angeblich echter Teufelspakt aus
dem Jahr 1634 etwa garantiert dem menschlichen Vertragspartner,

dem Priester Urbain Grandier, für die Zeitdauer des
Paktes Geschlechtsverkehr an jedem dritten Tag.17

In dieser Vorstellungswelt, die unmittelbare Triebbefriedigung

als sündhaft verdammt, ist auch die Faust-Historia
angesiedelt: Indem der Teufel Fausts vitale Bedürfnisse nach
Sättigung, komfortabler Bekleidung und sexueller Lust
einfallsreich immer wieder neu stillt, verschafft er seinem
Vertragspartner ein Leben in physischem Wohlbefinden, was
vor dem Hintergrund der christlichen Moral und der spezifisch

protestantischen Sozialethik als verwerflich gilt. Diese
Schilderungen der körperzugewandten Dienstleistungen des

Mephostophiles erfahren in der weiteren Stofftradition eine
erhebliche Ausschmückung, wobei der Teufel selbst mehr

15 Ibid., S. 69f.
16 Eine ausführliche Interpretation der in der Historia geschilderten sexuel¬

len Abenteuer Fausts aus der Perspektive der Geschlechterforschung
findet sich in der Studie von Bettina Mathes, Verhandlungen mit Faust.
Geschlechterverhältnisse in der Kultur der frühen Neuzeit,
Königstein/Taunus, 2001.

17 Dazu Christoph Daxelmüller, Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der
Magie, München, 1993, S. 122.



74 Sabine Doering

und mehr zum Körperbildner avanciert, der sich nicht allein
damit zufrieden gibt, die Bedürfnisse seiner Vertragspartner
zu befriedigen, sondern selbst ihre äussere Erscheinung zu
modellieren beginnt.

III.

Goethe hat während der mehr als sechs Jahrzehnte währenden

Arbeit an seinem Faust-Drama den Protagonisten
bekanntlich parallel zu seiner eigenen Person altern lassen.
Während der Teufelsbündler der als "Urfaust" bekannt
gewordenen Szenenfolge, die in den 1770er Jahren entstand, ein
noch jüngerer Mann ist, der sich ohne Umschweife in Margarethe

verliebt, handelt es sich bei dem Helden des 1790
publizierten "Fragments" um einen bereits in die Jahre
gekommenen Gelehrten, der den Verlust der jugendlichen
Vitalität bedauert. Diese Konstellation liegt auch der
Veröffentlichung des komplettierten ersten Teils des Faust-Dramas
im Jahr 1808 zugrunde; und als der 82jährige Goethe im
August 1831 schliesslich das Manuskript des fertig gestellten
zweiten Teils des Dramas einsiegeln Hess, hatte er seinen
Helden "im höchsten Alter" (vor Vs. 11142) sterben lassen.

Mit der Szene der "Hexenküche", die seit 1790 zum festen
Bestand seiner Faust-Dichtung gehört, hat Goethe der Episode
von Fausts zauberhafter Verjüngung eindrucksvolle Gestalt
gegeben. Weil Faust nämlich den Wunsch verspürt, sich dreis-
sig Jahre "vom Leibe" zu schaffen (V. 2342), wird er von
Mephisto, der sich selbst modebewusst mit "falschen Waden"
ausgestattet hat und sich damit als ein eleganter Kavalier der
Zeit zu erkennen gibt (V. 2502),18 in das bunte Durcheinander
der Hexenküche geführt. Deren "tolles Zauberwesen" (V.
2337) stösst den zurückhaltenden Gelehrten zunächst ab;
doch vor die Alternative gestellt, die begehrte Jugendlichkeit
statt durch Hexerei auf dem Wege einer enthaltsamen und na¬

is Dazu ausführlich Friederike Schmidt-Möbus, "Des Teufels falsche
Waden. Die Masken und Verkleidungen des Mephistopheles", Faust.
Annäherung an einen Mythos, hg. von Frank Möbus, Friederike
Schmidt-Möbus und Gerd Unverfehrt, Göttingen, 1995, S. 236-267.



Höllische Kosmetik 75

turnahen Lebensweise zu gewinnen - Mephisto referiert hier
die Ratschläge des Weimarer Mediziners Christoph Wilhelm
Hufeland1? -, lässt Faust sich nunmehr bereitwillig auf die
Hexenkunst ein. Unter Mephistos Aufsicht unterzieht er sich
einer nicht ungefährlichen Zauberkur, deren korrekte Ausführung

der Teufel gewissenhaft wie ein besorgter Bademeister
überwacht:

Komm nur geschwind und lass dich führen;
Du mußt notwendig transpirieren,
Damit die Kraft durch Inn- und Äußres dringt. (V. 2593ff.)

Die Folgen dieser zauberhaften Verjüngung sind bekannt: Mit
dem von der Hexe verabreichten "Trank im Leibe" (V. 2603)
verspürt der Gelehrte neue Vitalität und beginnt unter
Mephistos geschickter Lenkung - die rasche Szenenfolge
illustriert die schnelle Wirkung der physischen Veränderung —

unverzüglich mit der erotischen Werbung um das Bürgermädchen

Margarethe. Damit hat sich dieser Faust weit von seinem
ursprünglichen Begehren entfernt, als Gelehrter zu erforschen,
"was die Welt / Im Innersten zusammenhält" (V. 382f.).

Die Geschichte der Faust-Dichtungen ist durch Goethes
Einfall von Fausts zauberhafter Verjüngung um ein neues, in
der Folgezeit vielfach variiertes Motiv bereichert worden. Der
Teufel, der zufolge der abendländischen Tradition selbst kein
neues Leben erschaffen kann, nimmt sich nun mehr und mehr
der physischen Erscheinung seiner Vertragspartner an und
modelliert ihre Körper nach dem Vorbild der jeweils geltenden

Schönheitsvorstellungen. Seit dem ausgehenden 18.

Jahrhundert gehört, wie das prominente Beispiel von Goethes
Faust gezeigt hat, Jugendlichkeit zu den zentralen Posten der
von Mephisto angebotenen Dienstleistungen. Sie werden, wie
im folgenden an ausgewählten Beispielen zu zeigen sein
wird, um eine Reihe weiterer angenehmer Eigenschaften
ergänzt. Die mentalitätsgeschichtlichen Voraussetzungen für die
vielfachen Schilderungen von Eingriffen des Teufels in die

19 Vgl. dazu den Kommentar bei Johann Wolfgang Goethe, Faust.
Kommentare, hg. von Albrecht Schöne, Frankfurt a.M., 2003 (fünfte, erneut
durchgesehene und ergänzte Auflage der 1994 im Deutschen Klassiker
Verlag erstmals erschienenen Ausgabe), S. 284f.



76 Sabine Doering

physische Erscheinung seiner menschlichen Vertragspartner
sind zweifellos eng mit den Entwicklungen der Medizin seit
dem Zeitalter der Aufklärung verbunden: In dem Masse, wie
der menschliche Körper mehr und mehr als ein nach rationalen

Prinzipien funktionierender Mechanismus begriffen
wurde, wuchs zugleich die Vorstellung, ihn durch
physikalisch-chemische Manipulationen, seien sie menschlicher oder
übermenschlicher Art, verändern zu können.

IV.

Heinrich Heine überführte 1851 mit seinem reizvollen
"Tanzpoem" Der Doktor Faust den bekannten Stoff in ein neues
Medium, das der Ballettbühne;20 zugleich verlieh er der
spirituellen Verführung des Gelehrten Faust durch ein
Teufelswesen neue, erotische Qualität. Er stellt dem Manne
Faust die Teufelin Mephistophela gegenüber, die als
"Ballettänzerin, gekleidet im gewöhnlichen Gaze- und Trikot-
Kostüme und umhergaukelnd in den banalsten Pirouetten"21
erscheint. Wie es dem sinnlichen Medium des Balletts gemäss
ist, stellt Heine die Verwandlung des Gelehrten in einen
weltzugewandten Kavalier vor allem durch die Veränderungen
seines physischen Ausdrucks dar. Am Anfang des Librettos
erscheint Faust als die Karikatur eines unattraktiven
Wissenschaftlers. Er bewegt sich in seiner Bibliothek mit "un-
sichern Schritten"; in "seiner Haltung und seinem ganzen
Wesen beurkundet sich eine Mischung von Unbeholfenheit
und Mut, von linkischer Magisterhaftigkeit und trotzigem
Doktorstolz".22 Nachdem dieser ungeschickte Stubenhocker aber
der anmutigen Mephistophela begegnet ist und von ihr sogar

20 Der erste Medienwechsel in der Geschichte der Faust-Dichtungen fand
bekanntlich sehr früh, noch am Ende des lö.Jahrhunderts statt, als
Christopher Marlowe die englische Prosa-Übersetzung der Historia für die
Bühne adaptierte und damit das Grundmuster für alle späteren Faust-
Dramen schuf.

21 Heinrich Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem neben kuriosen Be¬

richten über Teufel, Hexen und Dichtkunst, hg. von Joseph A. Kruse,
Stuttgart, 1991, S. 14.

22 Ibid., S. 13.



Höllische Kosmetik 77

"Tanzunterricht" erhält, verwandelt sich "die Unbeholfenheit
und Steifheit des Gelehrten"2? unter der Mitwirkung einer Reihe

von weiteren teuflischen Tänzerinnen in zunehmende
Geschmeidigkeit, bis Faust am Ende des ersten Akts mit
Mephistophela ein "brillantes Pas-de-deux"24 tanzt. Der
Gelehrte hat sich in einen attraktiven Mann verwandelt, der
sicher und weltläufig aufzutreten weiss und, wie es die
folgenden Akte schildern, erotische Erfolge bei den Damen
verschiedener sozialer Stände erzielen kann.
Heines ironische Distanz zum überlieferten Faust-Stoff und
sein Vergnügen an der satirischen Zeichnung des Gelehrtenstandes

waren zweifellos so gross, dass es abwegig wäre, in
seinem Teufelsballett eine Warnung vor körperlicher Attraktivität

zu vermuten. Vielmehr hält Heine, der in den
Weltstädten London2? und Paris reichlich Gelegenheit hatte,
das Ideal kosmopolitischer Geschmeidigkeit und angenehmen
gesellschaftlichen Umgangs zu erfahren, mit dem Faust-
Libretto seinen deutschen Landsleuten einmal mehr einen
ironischen Spiegel vor, indem er den ur-deutschen Faust-Stoff
nutzt, die Begleiterscheinungen weltferner Gelehrsamkeit und
die Unfähigkeit zum gesellschaftlichen Umgang lächerlich zu
machen.

V.

Anders verhält es sich mit einer Reihe von Faust-Dichtungen,
die - ähnlich wie es Heine in seinem Libretto vorgeführt hat -
ebenfalls in das scheinbar festgefügte Geschlechterverhältnis
der alten Teufelsbündlergeschichte eingreifen, nun aber nicht
dem Manne Faust eine Teufelin, sondern dem männlichen
Teufel Mephisto eine weibliche Faustgestalt gegenüberstel-

23 Ibid., S. 17.
24 Ibid., S. 17.

25 Heine entwarf sein Faust-Libretto auf Anregung von Benjamin Lumley,
der seit 1842 als Direktor der Londoner Oper "Her Majesty's Theatre"
vorstand; zu der geplanten Aufführung des Balletts kam es trotz weit
fortgeschrittener Pläne allerdings nicht.



78 Sabine Doering

len.26 Hier soll eine begrenzte Auswahl der betreffenden
Romane und Dramen in den Blick genommen werden, nämlich
allein solche Texte, in denen das Motiv des - jetzt stets männlich

konnotierten Wissensdrangs - durch das der weiblichen
Suche nach Schönheit ersetzt wird. Seit der Mitte des 19-
Jahrhunderts gibt es eine Reihe von Werken, die im
intertextuellen Spiel ausdrücklich auf Goethes Faust-Drama
Bezug nehmen, dem Emst des männlichen Wissens- und
Forscherdrangs nun aber das als oberflächlich und verwerflich
markierte Streben nach weiblicher Schönheit entgegensetzen.

In den meisten dieser Texte wird der teuflische Vertragspartner

zum geschickten Erfüllungsgehilfen weiblicher
Schönheitsphantasien, was aufschlussreich sowohl für die
Einschätzung der jeweiligen Techniken der dekorativen bzw.
operativen Kosmetik als auch für den Wunsch nach körperlicher

Perfektion ist; beides wird als sündhaft dargestellt.
Freilich folgt die Figurenzeichnung dabei nicht immer so
plumpen Verfahren, wie es in einer der monumentalsten und
zugleich folgenlosesten Faustdichtungen des 19- Jahrhunderts
geschieht. In den Jahren 1859 bis 1869 erschien ein mehr als
eintausend Druckseiten umfassendes, vierbändiges Faust-
Drama aus der Hand des heute weithin unbekannten Dramatikers

Ferdinand Stolte (1809-1874), der es sich zur Aufgabe
gemacht hatte, aus dem Geist Schillers heraus dem ersten Teil
von Goethes Drama eine würdigere und angemessenere
Fortsetzung zu geben, als dieser es selbst vermocht hatte. Dieses
Vorhaben führt zu einer verschlungenen Dramenhandlung,
die politische Intrigen, persönliches Eheunglück und -glück
sowie Ratschläge für die idealistische Erziehung der Jugend
mit einer mässig spannenden Teufelsgeschichte verbindet.
Dem Protagonisten Faust steht dabei eine weibliche Figur
gegenüber, die zunächst unter dem sprechenden Namen
"Prinzessin Bella" auftritt, später aber den Namen "Faustina"
erhält. Diese Partnerin Fausts hat in ihrer Vergangenheit
schwere moralische Schuld auf sich geladen, und zum Zweck
der Rache an dem Geschlecht der Männer ist sie einen Pakt
mit dem Teufel eingegangen, der ihr um den Preis ihrer Seele

26 Vgl. dazu ausführlich: Sabine Doering, Die Schwestern des Doktor Faust.
Eine Geschichte der weiblichen Faustgestalten, Göttingen, 2001.



Höllische Kosmetik 79

ewige Schönheit und unwiderstehliche Verführungskraft
zusichert. Die abenteuerlichen Folgen dieses Pakts - aus dem sich
diese Faustina am Ende übrigens ebenso wie Stoltes Faust
lösen kann - brauchen hier nicht näher verfolgt zu werden. Aus
kultur- und mentalitätsgeschichtlicher Perspektive aufschlussreich

ist insbesondere die Markierung physischer Schönheit
als Teufelswerk. Das wird in Stoltes Drama insbesondere in
jener Passage am Ende des dritten Teils deutlich, in der der
enttäuschte Teufel sein Verschönerungswerk an dem Paar
Faust und Faustina widerruft, dem es gelungen ist, sich
seinem Einfluss zu entziehen. Auf einen Schlag werden die
Wirkungen der höllischen Kosmetik aufgehoben:

Nun denn, - bei der Hölle Macht,
Schöpferin - Vernichterin
Alles Glanzes, - Aller Pracht: -
Jugend, - Schönheit - fahret hin! -
- Dorr't, ihr Säfte, - Haar erbleiche! -
Faust, bald seh' ich Dich als Leiche!!!-27

Das sind kraftvolle Worte eines enttäuschten Teufels. Den
wenigen Lesern dieses Dramas — das nie eine Aufführung
erlebte - dürfte die Botschaft des Verfassers deutlich geworden
sein: Körperliche Schönheit, egal ob sie von Männern oder
Frauen erstrebt wird, kann nur mit teuflischer Hilfe hergestellt
und konserviert werden, und die Konzentration darauf lenkt
den Menschen von seinem Seelenheil ab. Dieselbe Botschaft
wird an einer Reihe weiterer weiblicher Faustgestalten des 19-

und 20. Jahrhunderts vermittelt,28 wobei vereinzelt die
Massnahmen der sich entwickelnden Schönheitschirurgie in den
Blick der Erfinder weiblicher Faustgestalten geraten.

Das ist etwa der Fall bei dem 1939 in Paris erschienenen
französischen Roman Fausta des 1893 geborenen Schriftstellers

André Lang. Im Mittelpunkt des Romans steht eine

27 Ferdinand Stolte, Faust. Dramatisches Gedicht in vier Theilen. Dritter
Theil: Ahasvérus, Hamburg, 1869, S. 382.

28 Beispielsweise in dem fünfaktigen Drama Faustina von Ada Christen
(Wien 1871), dessen Protagonistin, eine attraktive Sängerin mit
naturwissenschaftlichen Forschungsinteressen, nach einer verwickelten Handlung

am Bett ihres sterbenden Sohnes auf einen Schlag ihre physische
Schönheit verliert. Vgl. dazu Doering, op. cit., S. 217-224.



80 Sabine Doering

dreissigjährige Ehefrau, die beinahe der in der Romanfiktion
als teuflisch konnotierten Verführung erliegt, sich der operativen

Methoden eines Arztes zu unterziehen, der ausgiebige
Experimente mit der Verpflanzung tierischer Hormondrüsen
unternimmt. Am Ende entscheidet sich die gereifte Heldin
aber für den Weg der natürlichen Alterung und widerstrebt
der Verlockung, sich für die Experimente des Mediziners zur
Verfügung zu stellen. Der Autor wies in einer Fussnote seines
Romans selbst darauf hin, dass er den authentischen Hormonforscher

Serge Voronoff zum Vorbild dieser schillernden Figur
genommen hatte.® Zugrunde liegt dabei ein Gedanke, der
auch in anderen Adaptionen des Faust-Mythos des 20.
Jahrhunderts erscheint: Ausdrücklich werden Möglichkeiten der
modernen Naturwissenschaft und Technik als teuflische
Versuchung charakterisiert, die den heutigen Menschen in der
Nachfolge Fausts um sein Seelenheil bringen können. André
Lang wird mit seinem Eheroman aus dem Jahr 1939 zum
Vorläufer derjenigen Kritiker aktueller Entwicklungen in der
Medizin, die Eingriffe in das menschliche Erbgut oder die
Versuche der Verschmelzung von menschlichen und tierischen
Zellen als höchst bedenklich darstellen. Die körperbildenden
Dienstleistungen des Teufels werden somit zur Kritik
moderner Naturwissenschaft.

Eine verwandte Konstellation liegt dem jüngsten der hier
ausgewählten Beispiele zugrunde, dem 1992 erschienenen
Roman Faustine der englischen Schriftstellerin Emma Tennant.
Die Autorin nutzt in ihrer einfallsreichen Travestie des Faust-
Mythos das Spiel mit den Geschlechterrollen, um am Beispiel
ihrer Titelfigur die Folgen eines medial vermittelten Jugendwahns

zu illustrieren. Als Faustgestalt erscheint hier eine mit
ihrem Leben unzufriedene Frau an der Schwelle des Klimakteriums,

die Angst vor dem Altern verspürt. Ihr tritt der
versuchende Teufel, der sich in seinen Verführungskünsten
besonders auf Frauen am Beginn des Klimakteriums spezialisiert

hat, als Verkäufer in einem Fernsehgeschäft entgegen:

I love women in their middle age. How I adore to see their eyes light
up with astonishment and gratitude when I pay one of the compliments

29 Dazu ausführlich ibid., S. 279-285.



Höllische Kosmetik 81

I learned at the court of the Medicis. How fulfilled I esteem myself to be
when an ageing beauty pouts and simpers at me. Women of 'a certain
age' - well, it's too obvious, really - they're easy prey.3°

Vor unzähligen Bildschirmen, die ihr eigenes Jugendbild
projizieren, verspricht dieser geübte Verführer seinem Opfer für
die bekannte Dauer von 24 Jahren ewige Jugend, wobei er
ausdrücklich die veränderten Verhandlungsbedingungen im
Zeitalter der Frauenemanzipation reflektiert:

Why not? If a man, such as Dr Faustus, was offered such commodities
by myself, [...] why not a woman, in this age of equality??1

Tennants moderne Faustine lässt sich auf den verlockenden
Vertrag ein, wird zu einem gefeierten Popstar und zeigt zum
Entsetzen ihrer Tochter und ihrer Enkelin, die zum Zeitpunkt
der Erzählhandlung als perfekte äussere Kopie ihrer
Grossmutter erscheint, keinerlei Altersspuren. Bereits diese knappe
Zusammenfassung verdeutlicht, wie sehr Emma Tennant auf
ein bekanntes Rezeptionsmuster zurückgreift.?2 Das vertraute
Motiv des Teufelspakts wird von ihr einfallsreich variiert, um
eine der grossen Verführungen der Gegenwart, die Suche
nach immerwährender Jugend, in satirischer Zuspitzung zu
schildern. Der moderne Teufel erfüllt dabei - ähnlich wie
schon rund vierzig Jahre zuvor bei André Lang - eine doppelte

Aufgabe. Zum einen entlarvt er das weibliche Streben nach
fortdauernder Jugendlichkeit und Schönheit als oberflächlich,
zum anderen aber werden zugleich die Gliicksverheissungen
der modernen Werbung wie der Schönheitsindustrie als
diabolisches Blendwerk vorgeführt.

30 Emma Tennant, Faustine, London 1992, S. 135.
31 Ibid., S. 137.
32 Eine ausführlichere Analyse des Romans unter besonderer Berücksichti¬

gung der intertextuellen Bezüge findet sich bei Doering, op. cit., S. 285-
290.



82 Sabine Doering

VI.

So geht der aufklärerische Gestus der zuletzt vorgestellten
Faust-Adaptionen eine erstaunliche Verbindung mit der alten
leibfeindlichen Tradition der frühen Faust-Dichtungen ein.
Der Teufel, der es stets auf die Seele seiner Vertragspartner
abgesehen hat, erweist sich als geschickter Manipulator
menschlicher Bedürfnisse. In der älteren Tradition verführt er
die männlichen Faustgestalten zunächst durch die Aussicht
auf Wissen und Gelehrsamkeit, bereitet ihnen dann aber
schnell physische Annehmlichkeiten, was ihm die vertraglich
übertragene Seele nach Ablauf der vereinbarten Frist nur um
so gewisser zusichert. Bei den erwähnten weiblichen
Faustgestalten braucht er hingegen nicht den Umweg über den
Intellekt zu nehmen, sondern kann sie direkt mit dem
Versprechen fortdauernder Schönheit und Jugendlichkeit ködern.
In den allermeisten Fällen - eine Ausnahme bildet in der
skizzierten intertextuellen Reihe allein kleines Ballettlibretto -
bleiben die körperzugewandten Dienstleistungen des Teufels
stets dualistisch auf einen immateriellen Wert bezogen: auf
das ewige Seelenheil, wie es die älteren Texte in den Worten
der christlichen Religion ausdrücken, oder auf den vernünftigen

Einklang mit der menschlichen Natur und ihren Gesetzen,
wie die Romane des 20. Jahrhunderts ihre deutliche Botschaft
in nunmehr säkularen Gedanken formulieren. Mephisto bleibt
trotz all seiner Versprechungen und Fertigkeiten ein trügerischer

Körperbildner; denn seine Bemühungen um das
leibliche Wohlbefinden haben am Ende allein das Ziel, den
Menschen von seinem eigentlichen Heil, sei es religiös oder
weltlich konzipiert, abzulenken.

In der langen Geschichte der Faust-Dichtungen wurde dieser

Zusammenhang zwischen der Manipulation des
menschlichen Körpers und dem Ziel des Teufels, sich der Seele

zu bemächtigen, wohl von niemandem so konsequent
weiterverfolgt wie von Thomas Mann. In seinem grossen
Roman Doktor Faustus, der bekanntlich vielfach auf die alte
Faust-Historia von 1587 zurückgreift,33 gestaltet er den Teu-

33 Stellvertretend für eine Vielzahl von Studien seien hier genannt: Henri
Birven, "Thomas Manns Roman Doktor Faustus und das Faustbuch von



Höllische Kosmetik 83

felspakt des Tonsetzers Adrian Leverkühn als Ansteckung mit
der Syphilis, die sich der noch junge Mann bei dem Besuch
einer Prostituierten, der "Hetäre" Esmeralda, zuzieht. Die
Gewährung der teuflischen Gunst - vierundzwanzig Jahre
geistiger Schaffenskraft, die dem Komponisten die Entstehung
tatsächlich un-erhörter Werke ermöglicht - geht einher mit
dem zunehmenden körperlichen Verfall Leverkühns, der am
Ende ganz der Macht des Teufels übereignet erscheint und
seiner geistigen Kräfte beraubt ist.

Es ist offensichtlich, dass Thomas Manns Variation des
alten Faust-Mythos geradezu seismographisch Ängste seiner Zeit
widerspiegelt: Dort, wo das religiöse Seelenheil fragwürdig
geworden ist und wo die Gestalt eines bocksbeinigen und
gehörnten Teufels ihren Schrecken verloren hat, gehören
unheilbare Krankheiten zu den am stärksten gefürchteten
Bedrohungen des aufgeklärten, im zivilisierten Wohlstand
lebenden Menschen. Die Identifizierung der venerischen
Infektion mit dem Abschluss des Teufelspakts wendet den
tradierten Glauben an das körperbildende Vermögen des Teufels

unmittelbar ins Zerstörerische und führt den vertrauten
Dualismus zwischen Körper und Seele, physischem und
geistigem Vermögen auf beklemmende Weise fort; zugleich gibt
sie der alten Angst vor der destruktiven Kraft der weiblichen

1587", Blätter der Knittlinger Faust-Gedenkstätten 3, 1956, S. 36-39;
Heinz-Peter Pütz, "Die teuflische Kunst des Doktor Faustus bei Thomas
Mann", ZfdPh 82, 1963, S. 500-513; Birgit S. Nielsen, "Adrian Leverkühns
Leben als bewußte mythische Imitatio des Dr. Faustus", Orbis Litterarum
20, 1965, S. 128-158; Elisabeth Frenzel, "Der doppelgesichtige Leverkühn.

Motiwerschränkungen in Thomas Manns Doktor Faustus", in:
Gelebte Literatur in der Literatur, hg. von Theodor Wolpers, Göttingen,
1986, S. 311-320; Ulrich Kinzel, Die Zweideutigkeit als System. Zur
Geschichte der Beziehungen zwischen der Vernunft und dem Anderen in
Thomas Manns "Doktor Faustus", Frankfurt a.M. u.a., 1988; Dietrich
Assmann, "'Schließlich aber holt ihn der Teufel'. Zur Faust-Tradition in
Thomas Manns Doktor Faustuf, "Und was werden die Deutschen
sagen?" Thomas Manns Doktor Faustus. Eine Ausstellung des Heinrich-
und-Thomas-Mann-Zentrums Lübeck und des Thomas-Mann-Archivs
der Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich, hg. von Hans
Wißkirchen und Thomas Sprecher, Lübeck, 1998 (Buddenbrookhaus-
Kataloge), S. 33-59; Thomas Schneider, Das literarische Porträt. Quellen,
Vorbilder und Modelle in Thomas Manns Doktor Faustus, Berlin, 2005
(bes. S. 231-246).



84 Sabine Doering

Sexualität neue Gestalt. Der hinfällige männliche Körper wird
nun selbst zum unmittelbaren Index für die immer geringer
werdende Frist, die dem Teufelsbündler vor seinem sicheren
Ende zugemessen ist. Eine besondere Pointe besteht in der
von Thomas Mann erzählten Krankengeschichte darin, dass
die Syphilis, mit der Leverkühn sich angesteckt hat, bekanntlich

zuvörderst das Gehirn schädigt, also dasjenige
körperliche Organ, an dem das geistige Vermögen seinen
physiologischen Sitz hat.

So verzichtet dieser moderne Mephisto Thomas Manns auf
die Anstrengungen seiner Vorgänger, die sich der menschlichen

Seele auf dem Umweg über physische Wohltaten
versichert haben, vielmehr koppelt er die von ihm gewährte
gesteigerte schöpferische Schaffenskraft unmittelbar an den
fortschreitenden physischen Verfall seines Vertragspartners.
Allein auf den Austausch immaterieller Güter lässt sich freilich
auch dieser zeitgenössische Höllenbewohner nicht ein,
sondern auch er betätigt sich als Körperbildner, der die physische
Erscheinung des Doktor Faustus nach seinem Belieben
modelliert.



Höllische Kosmetik 85

Abstract

In the various versions of the Faustus myth, the Devil negotiates with Man
first about immaterial goods. But Mephisto also cares for the physical well-
being of his male or female partners; he satisfies their urges and makes
them look younger and more attractive. Mephisto's services have always
been viewed as diabolical, in keeping with the Christian hostility towards
the body which goes back to the Middle Ages. One can trace the tradition
that presents Mephisto as a skilful manipulator of the human body from the
Historia, through Goethe's Faust and various other works of the 19th and
20th centuries, to Thomas Mann's Doktor Faustus. In this novel, the Devil
establishes a link between the heightened creative power which he grants
to Adrian Leverkühn, and the composer's rapid physical decline.




	Höllische Kosmetik : der Teufel als Körperbildner in der Faust-Tradition

