Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2005)
Heft: 36: Variationen Uber das Teuflische = Variations sur le diabolique =

Variations on the diabolic

Artikel: Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe
Autor: Darmstatter, Anne B.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anne B. Darmstatter

Les motifs du pacte avec le diable chez
Rutebeuf et Marlowe

“Better to reign in hell, than serve in
heaven.”!

“Fools that will laugh on earth, must
weep in hell.”2

ans I’Ancien Testament,3 Satan apparait encore au mi-
lieu des Fils de Dieu (les anges), non pas en
contradicteur de la volonté divine, mais en tant qu'in-
termédiaire lui-méme impuissant: par son entremise, la pureté
de Job doit étre mise a I'épreuve. La croyance commune en
un diable adversaire reléeve des commentaires développés
dans le Nouveau Testament. Le diable agit d’abord en tant
que tentateur et ennemi acharné du Christ, puis en tant que
séducteur du croyant; ses attributs, de nature éthique, appa-
raissent comme le reflet négatif des qualités du Christ. Le
monde y est présenté comme un empire dédoublé; dune
part, le royaume de Dieu, soutenu par le Christ, et de l'autre,
le royaume du diable. Saint Paul et saint Jean décrivent le
diable comme le prince du monde ici-bas. 4 Chez saint Luc,
Jésus dit avoir vu “Satan tomber du ciel comme 1'éclair”.5
Dans son ouvrage, De civitate Dei,6 saint Augustin reprend
et approfondit les développements du Nouveau Testament. Il
présente deux cités invisibles, édifiées sur deux types d’amour
différents: d’'une part, la Cité terrestre fondée sur I'amor sui,

1 John Milton, Paradise Lost, an Authoritative Text, Backgrounds and
Sources, Criticism, ed. by Scott Elledge, New York, Norton, 1993* Book
I, lines 263. '

2 Christopher Marlowe, Doctor Faustus, ed. by David Bevington and Eric
Rasmussen, Manchester, Manchester University Press, 1993. (Act V, sc. ii,
v. 103). Toutes les citations sont empruntées a cette édition.

3 Job 1, 6-12. La Bible de Jérusalem, traduite en francais sous la direction
de I'Ecole biblique de Jérusalem, nouvelle édition revue et corrigée, Pa-
ris, Les éditions du Cerf, 2003,

4 Paul, Epitre aux Ephésiens, 2,3; Jean, 6,70; 13,2.

5 Luc, 10,18.

6 Saint Augustin, La Cité de Dieu, Paris, Nouvelle Bibliotheque Augusti-
nienne (4,1), 1994, livre XIV, chapitre 28.

Colloquium Helveticum 36/2005



50 Anne B. Darmstdtter

disposition qui peut entrainer le mépris de Dieu, et de l'autre,
la Cite céleste habitée par I'amor Dei, sentiment qui peut en-
gendrer le mépris de soi. Un nouvel ordre providentiel voit
ainsi le jour. Les livres XI a XXII développent le contraste en-
tre la Civitas Dei et la Civitas Terrena, autrement dit, entre le
divin et le diabolique, fruit de la communio malorum. Selon
saint Augustin, la Cité de la terre est peuplée d’anges déchus
et dhommes réprouvés. En revanche, les anges fideles, les
saints et les ¢€lus s¢journent dans la Cité de Dieu. Ces deux
mondes impalpables, mélés ici-bas, demeurent néanmoins, en
tant qu’'entités abstraites, séparés I'un de l'autre jusqu’au Ju-
gement dernier. L'archange Lucifer, d’abord créature divine
puis prince des ténebres, ressortit a cette catégorie danges
damnés. En possession de leurs facultés surnaturelles, a
l'origine un don divin, ceux-ci se distinguent des hommes.
Saint Augustin nierait-il toute forme de merveilleux, méme de
nature humaine au sens de miracle? Certes non, puisque
ceux-ci sont attestés dans la Bible, mais son explication est
probante: le merveilleux n’a d’effet, a ses yeux, que griace a
l'aide divine. Il rejette les actes rituels magiques et les objets
ensorceleurs, sources de danger servant 4 communiquer avec
le diable et les démons. Cette réflexion nous ameéne progres-
sivement au théme qui nous intéresse, a savoir le pacte avec
le diable. Précisons qu’il n'est nullement fait mention dans
'ouvrage de saint Augustin de possibles messagers. Sa posi-
tion est claire: la conception chrétienne du monde est la seule
possible, la seule rédemptrice, toute autre s'y opposant ne
peut étre que diabolique. Il en résulte une relation tendue en-
tre le systéme de la foi et les systéemes de pensée philoso-
phiques paiens, maintes fois condamnés. Il s’aveére que la
théologie fondée sur la révélation entre trés souvent en contflit
avec les nouvelles découvertes de la science. Les scientifiques
sont d'abord des astrologues et des magiciens. Aux yeux de
I'Eglise, ils s'élévent au-dessus des lois de la nature, créées
par Dieu; autrement dit, ils sondent l'interdit. Une telle activité
ne peut s'effectuer qu'avec le concours du diable.

L'ordre providentiel augustinien fut diment commenté tout
au long du Moyen Age. Lactivité poétique de Rutebeuf,
l'auteur du Miracle de Théophile, se développe entre 1250 et
1285. Le motif du pacte avec le diable est surtout connu au
Moyen Age par la légende de Théophile, qui remonte 2 une



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 51

source grecque, Eutychianos,” et s’appuie sur des modeles
orientaux. Les manuscrits grecs les plus anciens remontent au
X® siecle. La version latine8 “Poenitentia Theophili” (BLH
8121-11) de Paul Diacre (720-799) constitue le point de départ
de la tres large diffusion de cette légende au Moyen Age.9 Au
X" siecle, la version de Hrotsvitha von Gandersheim1© (v. 935
— v. 973), intitulée Theophilus. Lapsus et conversio Theophili
Vicedomini, comprend 455 vers et s'inspire également de la
traduction de Paul Diacre. Signalons également la version la-

7 Cf. Ludwig Rademacher, Griechische Quellen zur Faustsage. Der Zaube-
rer Cyprianus. Die Erzdhblung des Helladius. Theophilus, eingeleitet, hg.
u. tbers. von L. Rademacher, Wien u. Leipzig, Holder — Pichler — Temp-
sky, 1927. (Akad. der Wiss. in Wien. Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte
206,4), pp. 164-219. L'action se passe au début du VI siecle. Théophile,
vidame d'une église de Cilicie, importante ville marchande située au
nord-est de la Méditerranée, est amené a prendre la succession du dé-
funt évéque. Cependant, il décline cette offre par humilité; un autre est
élu évéque. Celui-ci, aveuglé par une calomnie, renvoie Théophile.
Dans son honneur blessé, ce dernier s'adresse a un Juif, connu a 1'épo-
que pour sa magie. Il espeére, par son entremise, reconquérir son ancien
poste. Le lendemain, le magicien se rend avec Théophile au cirque de la
ville. Une grande foule, rassemblée avec des torches, entonne des
chants de louange et Satan trone au milieu d'eux. Théophile tombe a
genoux et embrasse les pieds du diable. Satan ne se souvient pas
d'avoir jamais vu Théophile et ne manque pas d'étre surpris par la har-
diesse de l'intrus. Il lui demande ce qu'il veut. Théophile répond: obéir
aux ordres. Satan se léve, caresse la barbe de Théophile, et I'embrasse.
Théophile renonce a Jésus et a la Vierge Marie, et remet au diable un
document cacheté avec de la cire. Le jour suivant, I'évéque le réintegre
dans ses fonctions. Il méne alors une vie opulente. Aprés un certain
temps, Théophile est néanmoins saisi de remords. Il implore 'aide de la
Vierge Marie pendant 40 jours et 40 nuits. Elle finit par se laisser inflé-
chir et demande a son fils d'absoudre le pécheur. Elle obtient le
document qu'elle pose sur la poitrine de Théophile, endormi dans
l'église. A son réveil, il confesse en public son péché et rend grice a la
mere de Dieu qui lui est apparue a trois reprises. Il brile le document et
meurt, trois jours plus tard, d'une mort bienheureuse. Il sera canonisé.

8  Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis, ed. Socii
Bollandiani, 2 vol., Bruxelles 1898-1901 [Suppl. editio altera, 1911]

9 Karl Plenzat, Die Theophiluslegende in den Dichtungen des Miltelalters,
Berlin, Ebering “Germanische Studien, 43", 1926.

10 Hrotsvitha von Gandersheim, “Theophilus. Lapsus et conversio Theo-
phili Vicedomini”, Die Werke der Hrotsvitha, hg. v. K.A. Barack, 1858,
pp. 79-94.



52 Anne B. Darmstétter

tine de Vincent de Beauvais!! écrite au milieu du XII® siecle et
transcrite dans le Speculum bistoriale. La version francaise de
cette légende, la plus riche et la plus construite, est celle
proposée au début du XIII® siecle par Gautier de Coinci dans
ses Miracles de Notre Dame,2 sous le titre Comment Theo-
philus vunt a peitance. Ce poéme compte plus de 2000 vers,
alors que la version narrative de Vincent de Beauvais ne
contenait que 210 lignes. Le recueil des Milagros de Nuestra
Seniora, du XIII° siecle, nous transmet la version de Gonzalo
de Berceo,'? De como Teofilo hizo carta con el diablo de su
alma y despues fue convertido y salvo (Milagro XXIV). Jacques
de Voragineld scelle définitivement le succes littéraire de
Théophile en insérant cette légende dans son trés célebre
ouvrage, la Legenda Aura, un recueil de vies de saints,
composé entre 1263 et 1273 et 'un des ouvrages les plus lus
au Moyen Age.

Rutebeuf compose au XIII® siecle le Miracle de Théophile,
premiere version théitrale de la légende. Au début de la pie-
ce, Théophile se lamente d’avoir été injustement traité par
I'évéque. Ceux qui connaissent la légende savent d’emblée
que Théophile, un “sénéchal” attaché a I'évéché, vient de re-
fuser une offre alléchante, a savoir succéder a I'évéque qui
vient de mourir. Théophile ne se sentait pas suffisamment
qualifié pour cette charge. Le nouvel évéque 'a destitué sur-
le-champ de ses fonctions. Cette décision eut pour effet de

11 L’édition la plus courante est celle de Douai, 1624, en quatre volumes
(Bibliotheca mundi Vicentii Burgundi... espiscopi Bellovacensis. Speciut-
lum quadruplex: naturale, doctrinale, morale, historiale). Voir Michel
Tarayre, La vierge et le miracle: le “Speculum bistoriale” de Vincent de
Beauvais, Paris, Champion, 1999, pp.157-163; et Michel Taraye, Miracles
et merveilles chez Vincent de Beauvais et comparaison avec des textes en
langue vernaculaire, 2 vol., Villeneuve d’Ascq, Presses Universitaires du
Septentrion, 2002.

12 Gautier de Coinci, Miracles de Notre Dame, éd. V.F. Koenig, 4 vol., Ge-
néve, Droz, 1966-1970, vol. 1, pp.50-175.

13 Gonzalo de Berceo, Milagros, edicion, prologo y notas de Fernando Ba-
nos, con un estudio preliminar de Isabel Uria, Critica “Biblioteca
Classica, 3", Barcelona, 1997, pp. 157-187.

14 Jacques de Voragine, Legenda aurea, éd. Th. Graesse, Bratislava, 1890.
Jacques de Voragine, La légende dorée, trad. J.-B. M. Roze, 2 vol., Paris,
1967, vol. 2, pp. 181-182.



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 53

plonger Théophile dans la misére. Pauvre, il est désormais
dépendant de la charité d’autrui. Rutebeuf suppose connues
ces données, ce n'est que plus tard qu’il renvoie au contexte
correspondant de la légende.

L'opinidtreté du nouveau dignitaire et la passivité appa-
rente de Dieu affligent profondément Théophile. Seul un
miracle serait en mesure de remédier a cette situation sans
espoir, a savoir le rétablir dans sa position d’antan. Son ami
Salatin connait une instance capable d'un tel tour de force, en
l'occurrence le diable. Dans une didascalie, Rutebeuf précise:
“Ici vient Theophiles a Salatin /qui parloit au deable quant il
voloit”15 Dans les autres versions de la légende, ce person-
nage ne porte pas de nom, il est tout simplement nommé le
Juif.1¢ Le discours compatissant de Salatin rasséréne notre pro-
tagoniste. Ainsi encouragé, Théophile lui demande de l'aider
dans son entreprise. Il est prét a tout pour recouvrer sa
charge précédente et par la son indépendance perdue. Des
lors, Salatin n’a plus guere besoin de recourir a un art raffiné
de la séduction pour attirer Théophile dans ses rets. 1l affirme
que le diable le connait bien, et qu’ils se sont souvent dispu-
tés. Lors de l'entretien arrangé par Salatin, le diable demande
a Théophile une abjuration écrite. Il a trop souvent été bercé
de vaines promesses. A 'avenir, il devra repousser les pauvres
et renoncer a4 'amour de Dieu. Pour sa part, il promet de faire
de lui un homme influent. Sur ce, Théophile remet au diable
le document écrit requis; le pacte est conclu.

Le reste de I'histoire est vite raconté. Peu de temps apres,
un messager, envoyé par I'évéque, annonce a Théophile que
celui-ci I'a rappelé dans ses fonctions. Cette nouvelle réjouit
Théophile qui suppose ainsi que le diable a tenu sa pro-
messe. C'est désormais a lui de remplir ses obligations. Il se
met a la recherche de ses deux amis, Pierre et Thomas, pour
leur chercher querelle. Pierre, qui vient a I'instant de parler en

15 Toutes les citations sont empruntées a I'édition suivante: Rutebeuf, Le
miracle de Théophile, éd. Michel Zink, Paris, Classiques Garnier, 1990.
“Ici Théophile va trouver Salatin / qui parlait au diable quand il voulait.”

16 Chez Paul Diacre, le messager est appelé “Hebraeus”. cf. Almut Neu-
mann, Vertrdige und Pakte mit dem Teufel. Antike und mittelalterliche
Vorstellungen im “Melleus maleficarum”, St. Ingebert, Rohrig Universi-
titsverlag, 1997, pp. 159-160.



54 Anne B. Darmstatter

faveur de Théophile aupres de I'évéque, est surpris du com-
portement de son ami. Thomas affirme, pour sa part, avoir
toujours eu une tres haute opinion de Théophile. Les sept an-
nées passces au service du diable sont écoulées, sans qu’il en
soit fait mention. Accablé de remords, Théophile se rend dans
une chapelle de la Vierge Marie et la supplie de lui pardon-
ner. Dans un premier temps, elle ne veut rien savoir: “Je n’ai
cure de ta favele. / Va t'en, is fors de ma chapele” (vv. 552-
53).17 Puis, elle se souvient que Théophile I'a autrefois véné-
rée. Elle appelle le diable et lui demande d’annuler le pacte.
Le diable n’y songe en aucune facon: une telle alliance repose
sur des obligations mutuelles et il vient d’accomplir les sien-
nes. Cependant, la Vierge Marie ne liche pas prise: “Et je te
foulerai la pance!” (v. 585).18 Le diable prend peur et cede.
Théophile récupére sa lettre et la remet a I'évéque, qui ra-
conte le miracle a ses fideles.

Les querelles universitaires entre les maitres séculiers et les
Ordres Mendiants, avant tout les Franciscains, s’aggravent en-
tre 1252 et 1259. De nombreux indices dans le texte de
Rutebeuf peuvent étre lus comme des allusions a ces événe-
ments. Le conflit s'amplifie avec l'affaire de Guillaume de
Saint-Amour. Le pape Alexandre IV et le roi Louis IX sont du
cOté des Franciscains. En revanche, Rutebeuf entre en lice
dans le camp des séculiers, du coté de Saint-Amour. Saint
Thomas d’Aquin est lui aussi engagé dans la querelle. L'un
des points de discorde est le traitement et la diffusion des
ocuvres d’Aristote a I'Université de Paris. Saint Bonaventure,
un Franciscain, voit dans les occuvres d’Aristote les ténebres
diaboliques. Saint Albert, un Dominicain, continue toutefois
d’'interpréter I'ceuvre aristotélicienne. Rappelons que Vincent
de Beauvais, Gautier de Coinci et Jacques de Voragine, futur
éveéque de Géne, appartiennent tous a l'ordre des Domini-
cains.

Apparemment, Théophile a une idée bien précise de la
place qui lui revient au sein de I'Eglise. Il n'aspire ni a une
plus grande responsabilité, ni a une plus forte intégration. Sa
situation de quasi indépendance le satisfait entiérement. De

17 “Je me moque de tes discours. / Va-t-en, sors de ma chapelle.”
18 “Et moi je vais te piétiner la panse!”



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 55

plus, il a déja réparti ses biens entre les pauvres, il a des amis
dignes de confiance, une relation profonde et sincére avec
Dieu et la Vierge Marie. En un mot: c’est un clerc exemplaire.
Cette image devrait correspondre de preés ou de loin aux
clercs?® qui se sont battus aux cotés de Guillaume de Saint-
Amour et qui sont par la impliqués directement ou indirecte-
ment dans les querelles universitaires. Ce qui est aussi le cas
de Rutebeuf.

Pierre, Thomas et la Vierge Marie semblent confirmer les
vertus de Théophile. Selon les affirmations du diable, leur dis-
corde a une longue histoire, toutefois Théophile a toujours eu
le dessus. La décision apparemment arbitraire du nouvel évé-
que a mis fin a4 la vie bienheureuse d'un clerc croyant.
L’évéque est un représentant de 'Eglise — du corpus christi, —
il est donc tout a fait compréhensible que Théophile se sente
incompris et abandonné de Dieu. Délaissé par tous, Théo-
phile voit arriver ce qu’il craint le plus: sa vie dépend
désormais du bon vouloir d’autrui. Salatin semble deviner ses
pensées: “Molt i a dolor et destrece Quant 'en chiet en autrui
dangier Por son boivre et por son mengier” (vv. 064-67).20 Le
conseil de Salatin de renier Dieu semble tout a fait justifié a
Théophile. 1l affirme: “Diex m’a grevé: jel greverai, / Ja més
jor ne le servirail” (vv. 133-134).21 La plupart des clercs
condamnés ne sont pas des aristotéliciens radicaux, ils ont
une position critique face aux conceptions "fondamentalistes"
en matiere de théologie. Provoqués par la condamnation de
I'évéque, ils essayent de fonder d'un point de vue aristotéli-
cien ce qu'ils tiennent pour la vérité; autrement dit, ils con-
sultent le diable. Ils se sont distancés de l'opinion
prédominante de I'Eglise non seulement dans leur comporte-
ment, mais aussi dans leurs écrits. Dans notre texte, la forme
écrite du pacte est fortement mise en évidence par le diable.
Le Juif Maimonide joue un role majeur dans la diffusion de ce
savoir: un messager diabolique par excellence. La discorde

19 Voir le trés bel ouvrage d’Alain Corbellari, La voix des clercs. Littérature
et savoir universitaires autour des dits du XIIF siecle, Geneéve, Droz,
2005, et plus particulierement le chapitre IX, le mythe du savoir.

20 “Clest une grande douleur et une grande détresse / de tomber sous la
dépendance d’autrui / pour le boire et le manger.”

21 “Dieu m’a fait du mal: je lui ferai du mal, / jamais plus je ne le servirai!”



56 Anne B. Darmstatter

entre Théophile et Thomas peut étre comprise comme une al-
lusion a la tension existant entre saint Thomas d’Aquin et les
clercs concernés, celle entre Théophile et Pierre (allusion au
fondateur de I'Eglise chrétienne) comme un renvoi aux que-
relles d’'interprétation théologique sur les questions fonda-
mentales entre les clercs et les théologiens.

La légende de Théophile exerca une grande influence sur
la production littéraire des miracles dans toute I'Europe, avant
tout en France, en Hollande et en Allemagne. La légende
semble ainsi s’adapter au mieux a la situation qui prévaut a
un moment donné de I'histoire, conservant par la tout son ef-
fet. La longueur différente des nombreuses réécritures signale
la marge d’adaptation nécessaire a chaque époque. Les points
de reperes propres 4 chaque époque réduisent certes I'éten-
due des possibilités d’application du modéle, celui-ci s’avére
néanmoins suffisamment séduisant pour donner lieu a
maintes variations, sans cesse renouvelées pendant plus de
900 ans. Les invariants sont d'une part les personnages, a sa-
voir Théophile, I'évéque, le Juif, Satan, la Vierge Marie et le
Christ, et de I'autre les actions, c’est-a-dire le renvoi de Théo-
phile par I'’évéque, le pacte avec le diable par I'entremise d'un
Juif, les remords de Théophile et finalement le pardon accor-
dé. Ces €léments conferent au récit un cadre indubitablement
religieux. De plus, les différentes réalisations entretiennent,
semble-t-il, un rapport plus ou moins étroit avec les proble-
mes internes et actuels de I'Eglise. Tel est du moins le
sentiment qui se dégage du premier récit, méme pris au pied
de la lettre.

La légende ne parvient pas, toutefois, a servir de transition
entre le Moyen Age et la Renaissance. A la Renaissance, la
philosophie, désormais autonome, ne dépend plus de la theo-
logie. Le fondement des sciences naturelles opéré par Galilée
ainsi qu'un intérét croissant pour la Cabale, la magie et
l'astrologie ont certainement contribué a la recherche d'un
modele plus actuel. Au XVI® siecle, on semble avoir trouvé ce
nouveau modele, la légende de Théophile disparait complete-
ment et fait place a la légende du Docteur Faust. Toutefois,
les éléments basiques de la légende demeurent: un protago-
niste insatisfait, un médiateur, un pacte avec le diable, de
méme qu'un possible pardon divin. Cette fois-ci, le person-



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 57

nage principal est issu de la science profane, méme s’il a étu-
dié la théologie.

Entre 1588 et 1593, Christopher Marlowe composa la tra-
gédie intitulée “The Tragical History of D. Faustus”. Elle
contient de nombreuses insertions en latin. La version la plus
ancienne qui nous est parvenue, ledit texte A, date de 1604 et
comprend 1517 vers. La deuxiéme version, le texte B, date de
1616 et comprend 2121 vers. Christopher Marlowe s’appuie
sur le récit protestant et moralisant Historie of the damnable
life, and deserved death of Doctor Jobhn Faustus, dont la plus
ancienne version date de 1592, 1l s’agit d’'une traduction an-
glaise de 'ouvrage allemand Historia von D. Johann Fausten??
de 1587, un recueil de récits, d’anecdotes et de contes drola-
tiques sur la vie du docteur Faust, qu'on a souvent mis en
relation avec le personnage historique: Magister Georgius Sa-
bellicus Faustus Junior, lequel serait né a la fin du XV*siecle a
Wirtemberg. Les épisodes comiques qui ponctuent la tragédie
de Marlowe laissent penser que celui-ci devait connaitre la
version allemande.

Dans le monologue initial, Faust, insatisfait du savoir offi-
ciel de son temps, le rejette. Il loue la logique d’Aristote,
“sweet Analytics”, exposée dans l'ouvrage intitulé “Bene dis-
serere est finis Logicis”. Seule la magie, qui I'emporte de loin
sur la théologie, semble devoir assouvir sa soif incommensu-
rable. Cornélius et le magicien allemand Valdés Iui
apporteront le soutien nécessaire a I'étude de cette fascinante
matiere. Le premier lui conseille vivement d’abandonner toute
autre discipline et de se consacrer entierement a 'astrologie.

Aprés cette breve introduction, Marlowe met en scéne la
conclusion du pacte. Dans un coup de tonnerre annonciateur,
Lucifer et quatre autres diables, parmi eux Méphistophéles,
font leur apparition. Ce dernier a honte de son apparence hi-
deuse, il sort et revient habillé en moine franciscain. Faust est
bien conscient qu’il est en train de vendre son ame au diable,
néanmoins il signe le pacte avec son propre sang. Une fois le
contrat signé, il fait allusion aux derniéres paroles du Christ
“Consummatum est — the byll is ended” (Act II, sc. i v. 74).

22 Historia von D. Johann Fausten, 1587, kritische Ausg. von Stephan Fus-
sel und H.J. Kreutzer, Stuttgart, Reclam, 1988.



58 Anne B. Darmstaitter

De quoi s’agit-il? Faust interroge Méphistophéles sur la na-
ture du ciel et de I'enfer. Il n’est toutefois pas conscient de la
portée de la réponse donnée. Nous apprenons par le choeur
que Faust est monté au sommet du mont Olympe ou il étudie
les étoiles et les structures du ciel. Dans les scénes suivantes,
on comprend que la perte de 'dme n’a pas apporté a Faust
I'élargissement souhaité du savoir. Son art de la magie se ré-
duit surtout a des tours enfantins a la cour du Pape, de 'em-
pereur Charles Quint, du duc von Vonholt. Il apparait a 'em-
pereur sous les traits d’Alexandre le Grand. Ravi, 'empereur
cherche a serrer Faust dans ses bras, ce qui naturellement est
impossible. Le désir de Faust, adressé a Méphistophéles, de
posséder la belle Hélene témoigne de son aspiration non seu-
lement a un savoir universel, mais ¢galement a la beauté
absolue. Une fois écoulés les vingt-quatre ans fixés dans le
pacte, Faust sent que sa mort approche. Les érudits I'incitent
une derniere fois 4 se repentir. Faust cependant refuse la pos-
sibilit¢ d’'un pardon divin. Faust n’a aucunement abusé de son
savoir, toutefois son absence de repentir lui fait perdre son
ame qui est emportée par le diable.

L’histoire du Dr. Faust est celle d'un protagoniste profane,
fier et aveuglé par son propre entendement. Il incarne la pré-
éminence d’une raison humaine apte a résoudre tous les
mysteres du ciel et de la terre. Frustré par les limites du savoir
de son temps, il veut acquérir le savoir ultime, avec l'aide du
diable s’il le faut. Son inclination pour la culture grecque tra-
hit son appartenance au monde de la Renaissance. Les Grecs
ont montré dans la tragédie que 'homme est capable de se
dépasser par ses propres forces. En gravissant le mont Olym-
pe, Faust signale son égalité de naissance avec les Dieux. Qui
plus est, 'admiration inspirée par la belle Héléne témoigne de
son intérét pour I'esthétique grecque.

L'idée d'une transgression des limites humaines par le seul
recours a la raison, sans l'aide de Dieu, a toujours été liée a
celles de péché et d’arrogance présomptueuse de I'homme.
Outre le fait de se rebeller, la faute de Satan consista en sa
soif d'indépendance. Dans son aspiration a acquérir un savoir
indépendant de Dieu, Faust se rapproche de la figure du dia-
ble. “His waxen wings did mount above his reach, / And, mel-
ting, heavens conspired his overthrow.” (Prologue, vv. 20-21).



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 59

Christopher Marlowe vit a une époque ou de nouvelles
connaissances scientifiques et théologiques ébranlent la vision
chrétienne du monde. Copernic (1573-1543) marque a
I'échelle du cosmos une date décisive. Personne ne s'étonnera
donc d’apprendre que son ceuvre en astronomie, De revolu-
tionibus orbium coelestium libri Vi, éditée pour la premiére
fois a Nuremberg, en 1542-1543, dans une indifférence quasi
totale, connaitra une diffusion difficile et sera mise a l'index
en 1616. Rheticus, mathématicien de Wittenberg, futur disci-
ple, éditeur et biographe de Copernic, joua un role décisif
dans la transmission de ses theses. Or le Faust historique,
docteur en Théologie a Wittenberg, se définit comme méde-
cin, astronome et mathématicien. Il est le contemporain de
Paracelse (1493-1541) qui a lui aussi violemment combattu la
médecine officielle de 'époque et qu'on soupconne d’étre en
contact avec le diable. Pour Luther (1483-1540), par exemple,
la magie, reposant sur la curiosité¢ de la raison, est de toute
évidence une ceuvre diabolique qui sape le savoir humain. Si
le Moyen Age attribuait une origine diabolique aux connais-
sances aristotéliciennes, a I'époque de Marlowe, ce sont donc
plutdt les connaissances scientifiques de son temps qui se
voient diabolisées. Etant donné que le diable agit personnel-
lement du dehors, il faut s’offrir a lui de bon gré. Dans nos
récits, des messagers douteux, des Juifs et des magiciens, ser-
vent d’'intermédiaires aux sujets désireux d’entrer en relation
avec le diable.

Revenons a notre point de départ, saint Augustin. L'une
des qualités majeures de la philosophie grecque est indubita-
blement son intellectualité qui ne fut pas sans fasciner saint
Augustin. La raison est a méme d’¢laborer des considérations
d’ordre purement théorique qui ne restent cependant pas sans
portée pratique. La présence de facteurs de I'existence non in-
telligibles rationnellement n’est certes pas niée, mais elle
demeure sous le contrdle constant de la raison. Certains théo-
logiens du Moyen Age affirmeront plus tard que les énoncés
théologiques peuvent, et méme doivent, étre fondés dun
point de vue philosophico-scientifique, afin de conférer a la
théologie le statut de science. Saint Augustin fixe d’autres pri-
orités. Il place les choses non explicables par la raison au-
dessus de celles ressortissant a la rationalité. Les développe-
ments de Platon sur les idées 'ameénent a réfléchir sur les



60 Anne B. Darmstatter

choses intellectuelles non accessibles par la raison.2 1l prend
ses distances vis-a-vis de lintellectualité des Grecs, deés lors
qu'il reconnait l'impossibilité pour 'homme de résoudre de
maniere satisfaisante les problemes existentiels sans 'aide de
Dieu; la grice divine et la providence retiennent ainsi toute
son attention. Une rédemption ne peut étre fonciérement en-
visageable sans la grice. Les phénomeénes surnaturels du mal
existent, néanmoins ce ne sont pas les manifestations d’esprits
inconnus, mais 'ceuvre de démons et d’anges déchus, tels
qu’ils sont décrits dans les Saintes Ecritures. Le monde du
mal, concrétement, I'état romain et intellectuellement, les phi-
losophes grecs, est un univers de démons.

Néanmoins, la question qui se pose est de savoir comment
'homme peut faire un mauvais usage de sa volonté, faculté
qui lui fut donnée par Dieu. Saint Augustin nous dit qu'y ré-
pondre reviendrait a expliquer ce que signifie “voir I'obscurité
et entendre le silence”. Ce que l'on peut dire, c’est que dés la
chute des anges, la volonté se détourna de Dieu, et le savoir
fut troublé par l'ignorance. L’ame humaine, désormais boule-
versée, ne fut plus habitée par l'ordre serein originel. On
trouva ainsi réunis en l'étre humain des €léments issus aussi
bien de la cité céleste que de la cité terrestre, et seul le Juge-
ment dernier serait 2 méme de les séparer. Dans Les
Confessions, saint Augustin décrit les deux cités d’'un point de
vue personnel. Dans sa jeunesse, son dme était aussi troublée
et ses pensées confuses. Les manichéens auraient dG apporter
une réponse satisfaisante a certaines questions fondamentales.

Demain je trouverai; la vérité m'apparaitra clairement et je ne la laisserai
pas échapper. Voici que Faustus va venir; il m'expliquera tout. O grands
hommes de I'’Académie! Nous ne pouvons donc saisir aucune certitude
pour la conduite de notre vie! (op.cit., Livre VI, chapitre XI, p. 241).

Mais il fut décu: “Je trouvai un homme ignorant des arts libé-
raux, sauf de la grammaire, et encore n’en avait-il qu'une
connaissance banale.” (op. cit., Livre V, chapitre VI, p. 177).
Certaines constellations historiques semblent ainsi encou-
rager 'émergence de nouvelles adaptations de la légende de

23 Saint Augustin, Les Confessions, éd. ]J. Trabucco, 2 vol., Paris, Garnier,
1960, vol. 1, livre IV, chapitre XV, pp. 149-155.



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 61

Théophile ou de Faust. Nous voulons désormais dépasser ce
rapport hypothétique au temps en fonction des développe-
ments énoncés ci-dessus. La foi chrétienne a une idée claire
de 'homme et de ses compétences. Nous trouvons d'un coté
les aptitudes qui lui reviennent par nature, et de I'autre celles
qui lui sont accessibles par la grace. Une question fondamen-
tale préoccupe la théologie de maniére récurrente depuis les
écrits de saint Paul, a savoir: qu’est-ce que '’homme peut ac-
complir seul, et que peut-il réaliser avec 'octroi de la grace?
La querelle entre saint Augustin (défenseur de la grice immé-
ritée)24 et Pélage (réduisant le rdle de la grice et insistant sur

24 Dans la partie introductive de son ouvrage De civitate Dei, saint Augus-
tin développe les différences existant entre une conception du monde
paienne et chrétienne (les premiers cinq livres décrivent le role central
joué par Dieu dans le monde, les cinq livres suivants rejettent les tenta-
tives d’explications paiennes i ce propos). A ses yeux, le monde d'alors
se situe au carrefour du péché originel et du Jugement dernier, 'homme
s'étant détourné de l'amour désintéressé de Dieu, pour se tourner vers
I'amour de soi. Ainsi le monde réel est-il corrompu, et les croyants chré-
tiens étrangers a celui-ci. Le mal réside dans les ames humaines saisies
par la rationalité et dans celles des anges déchus. Par ailleurs, le mal n'a
pas d'existence propre comme les manichéens l'affirment, il correspond
davantage a I'absence du bien. Selon saint Augustin, I'ame est tripartite:
elle existe, elle sait et elle aime. L'amour acquiert une portée particu-
liere: il est une qualité de la volonté. Le mal découle du fait que I'étre
humain utilise de maniére erronée sa volonté dans le rapport a l'amour.
Le bien vient de Dieu, en revanche le mal est une donnée dont la cause
est un acte humain. Dans les Confessions, saint Augustin raconte com-
ment avec l'dge, il avait pris conscience de la présence d'une force
puissante dans les hautes sphéres de son ame, qui faisait apparaitre ses
actes volontaires comme secondaires et qui I'avait mené au savoir et a la
sainteté. Cette force de la grice n'est pas intelligible par la raison; seuls
ceux qui 'ont ressentie savent de quoi il s'agit. Aucune tentative ration-
nelle ne peut cerner la nature de la foi chrétienne qui échappe a tout
controle systématique. La vie d'un chrétien est sans cesse face a un di-
lemme; d'une part, il doit croire en la grice supréme de Dieu, sans
laquelle rien de bien ne peut advenir, et de l'autre, il observe que dans
la vie courante tout semble dépendre du libre arbitre. Dés lors que nous
sommes 4 tout instant capables d'agir selon le libre arbitre, nous som-
mes aussi, aux yeux de saint Augustin, entierement responsables de nos
actes qui ménent au péché. Chaque étre humain est libre de se plier a la
volonté divine ou de pécher. Mais il est vrai que 'homme ne peut étre
sauvé ni par la raison, ni par ses actes et ses efforts, seule la griace di-
vine (imméritée) le peut.



62 Anne B. Darmstatter

le role du libre arbitre)?s s’est poursuivie a travers plusieurs
époques. Un des points essentiels et constitutifs de nos deux
pieces de théatre réside, selon nous, dans l'appréhension de
la place 4 accorder respectivement a la grice et au libre arbi-
tre. Nous sommes en présence de deux traitements tres
différents. Qui plus est, les deux protagonistes agissent au
nom de leur croyance commune en I'immortalité de 'ime.
Théophile reconnait toutefois, aprés quelques errances in-
tellectuelles, le sens profond de la grice et de la rédemption
s’y rattachant: il s’oriente en fonction de sa croyance en la vie
apres la mort et agit en conséquence, ce qui correspond a
une compréhension téléologique de l'action. Rutebeuf nous
présente ainsi une application de la vision du monde augusti-
nienne. Dans un premier temps, Théophile est désespéré de
ne pas se voir octroyer la griace: I'évéque l'a renvoyé sans
préambule. C’est en vain qu'il priait, rapporte-t-il a Salatin:

THEOPHILES parole

[ 5]

S’en sui plus dolenz, Salatin,

Quar en francois ne en latin

Ne finai onques de proier. (vv. 51-53)26

De toute évidence, il prie mal:2” non en vue de la rédemption,
mais afin de recouvrer son ancienne charge. Il a négligé le fait

25 Pélage, un moine austére, vécut a la fin du IV©siecle 2 Rome. 11 attribue
une grande force a la libre volonté de I'homme, capable de distinguer le
bien du mal, sans l'aide de Dieu, pourvu qu'il fasse preuve d'ascétisme.
Pélage rejette l'idée du péché originel marquant 'homme d'une tache
indélébile. L'homme a recu a sa naissance les moyens de sortir seul de
sa condition, d'échapper au vice, d’'atteindre la perfection. En cela, la
doctrine pélagienne s'oppose a la doctrine augustinienne de la griace di-
vine. C'est dans un commentaire aux épitres de saint Paul que Pélage
développe ses idées. En outre, il reproche a saint Augustin d’accorder la
méme importance au mal qu'a Dieu. Le pélagisme fut condamné par les
conciles de Carthage (412 et 416) et de Miléve (416). Eric Rebillard,
“Exégese et orthodoxie: Augustin et Pélage sur la grice”, in L'esegesi dei
Padlri latini: dalle origini a Gregorio Magno, Rome, Institutum Patristi-
cum Augustianium, 2000 (Studia Ephemeridis Augustianum, 68),
pp. 219-223.

26 “Je suis d’autant plus triste, Salatin, / qu’en francais comme en latin / jai
toujours prié€ sans reliche.”

27 Selon saint Augustin, le pécheur qui prie dans l'obscurité et dans l'igno-
rance prie mal. Les requétes qu'il adresse a Dieu regardent les choses



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 63

que 'on puisse servir Dieu en tous lieux. Théophile se percoit
soudain comme un individu isolé et ne trouve d'auditeur
comprehensif qu'en la personne de Salatin et du diable. 1l
oublie qu’il n’est pas le seul a étre envahi par le doute; n’est-il
pas un membre de la communauté chrétienne? A I'affliction
de Théophile s'ajoute l'idée que le diable s’intéresse davan-
tage que Dieu aux problémes humains. Compte tenu des liens
historiques évoqués ci-dessus, le diable ne peut étre mis en
relation qu’avec le savoir antique, trés probablement en
contradiction avec la vision chrétienne du monde. Il pourrait
s'agir d'un savoir orienté vers des données plus générales
d’ordre cosmique. D’ailleurs, ce savoir n’est acquis qu’en vue
d’en imposer aux autres (autrement dit, étre réintégré dans
ses fonctions antéricures) et non en vue de la rédemption
chrétienne. Théophile se repent (tardivement) de s’étre consa-
cré aux choses de la vie terrestre. Rien de surprenant, car
I'étre humain, en tant que créature de Dieu, ne peut étre en
parfait désaccord avec la grice divine. Le miracle reléve
davantage du fait qu'en dépit de ses manquements, la grace
lui soit octroyée. Mais comme le dit un axiome téléologique:
“Faciendi quod est in se, Deus non denegat gratiam”.28

Faust, en revanche, donne la priorité absolue au libre arbi-
tre, visant davantage une connaissance qui s'acquiert au cours
de la vie terrestre. Il croit pouvoir agir de maniére autonome,
en fixant lui-méme les régles et les principes de son action, et
ainsi se sauver seul. Nous assistons ainsi a un véritable chan-
gement de perspective allant de la grace a la prééminence du
libre arbitre. L’'attitude intellectuelle de Faust est aux antipo-
des de l'esprit luthérien de la réformation qui débute par cette
question: “Wie finde ich einen gnidigen Gott?”2 Faust n’est

choses qu'il désire, alors qu'il devrait implorer la rédemption et la grice
de Dieu. Le chrétien avisé n'a besoin ni d'impératifs, ni de subjonctifs.
Ce que Dieu a promis, il le donne.

28 Saint Thomas d’Aquin, Summa theologiae, 1a/Ilae qu. 112 art. 3. Thomas
d’Aquin, Somme théologique, Paris, Les éditions du Cerf, 1999.

29 La question de savoir si l'obtention du salut releve d'une décision pré-
alable de la libre volonté ou n’est que leffet de la grice divine est
encore actuelle a 'époque de Luther. Théoriquement, c’est la doctrine
augustinienne de la grice divine qui s'est imposée au sein de 1'Eglise,
concrétement, c'est le “semi-pélagisme” qui régne. Luther comprend la



64 Anne B. Darmstdtter

pas condamnable en raison de son aspiration a plus de savoir
que celui prévu par le plan divin, mais pour son mépris du
rachat des péchés de 'homme par le sacrifice de Jésus-Christ,
sacrifice traduit par ces mots “Tout est accompli”. Cette doc-
trine de la forme objective de la grice, qui doit encore étre
acceptée subjectivement, constitue le point culminant de toute
la théologie chrétienne. Dailleurs Faust signe le pacte avec le
diable en reprenant les mots du Christ: “Consummatum est —
the byll is ended” (Act 11, sc. i, v. 74). Le don de la vie fut ac-
cordé a Faust et par la la présence dune force positive
agissant aux cotés d'une force négative (personnifi¢es par la
présence du “bon ange” et du “mauvais ange”), toutefois ce-
lui-ci, usant de son libre arbitre, se tourne volontairement vers
le mal. Dans son refus, Faust reste jusqu’au bout fidele a lui-
méme.

Nous aurions ainsi affaire a deux traitements, ancrés dans
leur époque, de deux versions différentes des deux légendes
se fondant toutefois sur des actions similaires. Ces derniéres,
formulées dans un langage approprié aux exigences de leur
temps, renvoient au rapport momentané existant entre la
théologie et la science. Le point central de la réflexion porte
sur le probleme fondamental de la grice et du libre arbitre.
Comme nous l'avons vu, nos deux auteurs proposent une ap-
proche tres différente de la question, indépendamment des
analogies frappantes du récit.

On peut néanmoins se demander si I'état actuel de la phi-
losophie, des sciences naturelles et de la théologie est
véritablement au centre des préoccupations de Rutebeuf et de
Marlowe. Ne seraient-ce pas davantage les conséquences du

grice au sens augustinien; Dieu n'octroie pas a 'homme une grice que
ce dernier posséderait (et qu'il pourrait, en cas de perte, obtenir de
nouveau par le seul acte de la volonté). Dieu libére davantage le pé-
cheur du dehors. Dans un premier temps, Luther souffrit de ne pouvoir
mieux maitriser ses instincts et ses passions qui le poussaient au péché.
Ses efforts naturels n'apporteérent pas les résultats désirés, ce qui ne le
surprit guére puisque la nature de 'étre humain s’avere “totaliter corrup-
ta”. Puis vint l'inspiration: “justus ex fide vivit”. Luther s'oppose entre
autres a la pratique autorisée, voire pronée par ['Eglise, des lettres d'in-
dulgence permettant d'obtenir la rémission de la peine temporelle, et
par la d'assurer le salut de 1'dme par un acte volontaire. Faust est un
partisan fidele de la libre volonté.



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 65

diabolique, présent dans ces sciences, sur la personnalité et
lactivité du poete? Les deux auteurs conférent finalement une
dimension dramatique a4 une problématique qui releve davan-
tage du ressort des théologiens. Un poete pourrait s'interroger
pour savoir si, poussé par son insatisfaction, sa soif
d'indépendance intellectuelle, ou sa recherche de I'absolu, il
n'a pas déja consulté le diable par I'entremise d'un messager
diabolique versé dans les sciences. Par ailleurs, si 'on tient
compte du pouvoir magique et sensuel de la poésie, il peut
étre amené a se demander s’il n’est pas lui-méme un séduc-
teur diabolique. Dans la mesure ou il est constamment
préoccupé par les probléemes humains, il se trouve inévita-
blement dans la zone conflictuelle du bien et du mal, entre
ciel et terre, au carrefour des considérations chrétiennes et
profanes, entre la grice et le libre arbitre. Au demeurant, il en
est de méme pour nous, c’est la raison pour laquelle ces ré-
flexions acquierent une portée humaine générale. Que l'on
songe ici au vieillard de Marlowe qui offre a Faust une possi-
bilité de se repentir, lui signalant par 1a qu’il peut étre encore
sauvé. Faust préfere cependant une autre forme d’'immortalité,
celle qui serait due a un baiser de la belle Hélene. Il se refuse
a croire que celle-ci n'existe pas réellement, qu’elle n’est que
le fruit de I'imagination poétique d'un poete déja maudit. Ne
renverrait-il pas ici aux dangers qui guettent tout poete?

L’écrivain peut étre amené a résoudre les contradictions
manifestes en lui en un ordre esthétique et également agréa-
ble a Dieu. Il est tenu par conséquent de vaincre ses pensées,
aussi repoussantes, sombres et inquictantes soient-elles. 11 doit
se libérer du fardeau de ses combats intérieurs. La construc-
tion d'un tel ordre, esthétiquement tangible sur le plan de
I'ceuvre, correspondrait a une victoire métaphorique sur le
diable qui se serait déja insinué en lui. En guise de conclu-
sion, citons Gide pour lequel “T'oute ceuvre d’art est un lieu
de contact [...], un anneau de mariage du ciel et de I'enfer.”30
La question qui se pose est de savoir lequel des poétes appar-
tient a la catégorie des €élus et lequel appartient a la catégorie
des réprouvés.

30 André Gide, Dostoievski, Paris, Gallimard, 1981, p. 163.



66 Anne B. Darmstitter

Abstract

Zwei Epochen, das Mittelalter und die Renaissance, zwei Autoren, Rutebeuf
(1250-1285) und Christopher Marlowe (1588-1593), zwei Legenden, die eine
tber Theophilius und die andere Giber Dr. Faustus — und in beiden: ein Pakt
des Protagonisten mit dem Teufel. Beim niheren Hinsehen entpuppen sich
die beiden Legenden als Modelle der selben Problematik: der Mensch im
Spannungsfeld zwischen christlicher Dogmatik und wissenschaftlichem
Denken, zwischen Pridestination und freiem Willen, zwischen Gnade und
Verdammnis. Eine besondere Eigenschaft dieser Modelle scheint zu sein,
dass sie eine zeitlose Problematik mit Geschehnissen der jeweiligen Epoche
verbinden. Zumindest erlauben die Texte eine derartige Interpretation. Die
Theophilus-Legende erscheint in der Folge wihrend rund 700 Jahren in den
verschiedensten Lindern und unterschiedlichsten Varianten. Im 16. Jahr-
hundert verarbeitet dann Christopher Marlowe eine neue, in einigen
wichtigen Punkten mit der Theophilus-Legende ibereinstimmende Legende.
Seine Doktor-Faustus-Legende verdringt die Theophilus-Legende vollstin-
dig und erscheint in den nichsten 400 Jahren ebenfalls in den
verschiedensten Varianten. Warum verarbeiten aber so zahlreiche Dichter
diese Stoffe mit einer derartigen Beharrlichkeit? Womoglich deshalb, weil
sie selber sowohl von der zeitlosen als auch von der zeitbezogenen Prob-
lematik, als Mensch und als Dichter, betroffen sind. Und als Betroffene
mussen sich zu Wort melden. Der innere bzw. dussere Teufel muss gewis-
sermassen metaphorisch bezwungen werden.



	Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe

