
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Artikel: Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe

Autor: Darmstätter, Anne B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anne B. Darmstätter

Les motifs du pacte avec le diable chez
Rutebeuf et Marlowe

"Better to reign in hell, than serve in
heaven."1
"Fools that will laugh on earth, must
weep in hell."2

Dans
l'Ancien Testament,? Satan apparaît encore au mi¬

lieu des Fils de Dieu (les anges), non pas en
contradicteur de la volonté divine, mais en tant

qu'intermédiaire lui-même impuissant: par son entremise, la pureté
de Job doit être mise à l'épreuve. La croyance commune en
un diable adversaire relève des commentaires développés
dans le Nouveau Testament. Le diable agit d'abord en tant
que tentateur et ennemi acharné du Christ, puis en tant que
séducteur du croyant; ses attributs, de nature éthique,
apparaissent comme le reflet négatif des qualités du Christ. Le
monde y est présenté comme un empire dédoublé; d'une
part, le royaume de Dieu, soutenu par le Christ, et de l'autre,
le royaume du diable. Saint Paul et saint Jean décrivent le
diable comme le prince du monde ici-bas. 4 Chez saint Luc,
Jésus dit avoir vu "Satan tomber du ciel comme l'éclair".?

Dans son ouvrage, De civitate Dei,6 saint Augustin reprend
et approfondit les développements du Nouveau Testament. Il
présente deux cités invisibles, édifiées sur deux types d'amour
différents: d'une part, la Cité terrestre fondée sur Yamor sui,

1 John Milton, Paradise Lost, an Authoritative Text, Backgrounds and
Sources, Criticism, ed. by Scott Elledge, New York, Norton, 19932, Book
I, lines 263.

2 Christopher Marlowe, Doctor Faustus, ed. by David Bevington and Eric
Rasmussen, Manchester, Manchester University Press, 1993. (Act V, sc. ii,
v. 103). Toutes les citations sont empruntées à cette édition.

3 Job 1, 6-12. La Bible de Jérusalem, traduite en français sous la direction
de l'Ecole biblique de Jérusalem, nouvelle édition revue et corrigée, Paris,

Les éditions du Cerf, 2003-
4 Paul, Epître aux Ephésiens, 2,3; Jean, 6,70; 13,2.
5 Luc, 10,18.
6 Saint Augustin, La Cité de Dieu, Paris, Nouvelle Bibliothèque Augusti-

nienne (4,1), 1994, livre XIV, chapitre 28.

Colloquium Helveticum 36/2005



50 Anne B. Darmstätter

disposition qui peut entraîner le mépris de Dieu, et de l'autre,
la Cité céleste habitée par Y amor Dei, sentiment qui peut
engendrer le mépris de soi. Un nouvel ordre providentiel voit
ainsi le jour. Les livres XI à XXII développent le contraste entre

la Civitas Dei et la Civitas Terrena, autrement dit, entre le
divin et le diabolique, fruit de la communio malorum. Selon
saint Augustin, la Cité de la terre est peuplée d'anges déchus
et d'hommes réprouvés. En revanche, les anges fidèles, les
saints et les élus séjournent dans la Cité de Dieu. Ces deux
mondes impalpables, mêlés ici-bas, demeurent néanmoins, en
tant qu'entités abstraites, séparés l'un de l'autre jusqu'au
Jugement dernier. L'archange Lucifer, d'abord créature divine
puis prince des ténèbres, ressortit à cette catégorie d'anges
damnés. En possession de leurs facultés surnaturelles, à

l'origine un don divin, ceux-ci se distinguent des hommes.
Saint Augustin nierait-il toute forme de merveilleux, même de
nature humaine au sens de miracle? Certes non, puisque
ceux-ci sont attestés dans la Bible, mais son explication est
probante: le merveilleux n'a d'effet, à ses yeux, que grâce à

l'aide divine. Il rejette les actes rituels magiques et les objets
ensorceleurs, sources de danger servant à communiquer avec
le diable et les démons. Cette réflexion nous amène
progressivement au thème qui nous intéresse, à savoir le pacte avec
le diable. Précisons qu'il n'est nullement fait mention dans
l'ouvrage de saint Augustin de possibles messagers. Sa position

est claire: la conception chrétienne du monde est la seule
possible, la seule rédemptrice, toute autre s'y opposant ne
peut être que diabolique. Il en résulte une relation tendue entre

le système de la foi et les systèmes de pensée philosophiques

païens, maintes fois condamnés. Il s'avère que la

théologie fondée sur la révélation entre très souvent en conflit
avec les nouvelles découvertes de la science. Les scientifiques
sont d'abord des astrologues et des magiciens. Aux yeux de
l'Église, ils s'élèvent au-dessus des lois de la nature, créées

par Dieu; autrement dit, ils sondent l'interdit. Une telle activité
ne peut s'effectuer qu'avec le concours du diable.

L'ordre providentiel augustinien fut dûment commenté tout
au long du Moyen Âge. L'activité poétique de Rutebeuf,
l'auteur du Miracle de Théophile, se développe entre 1250 et
1285. Le motif du pacte avec le diable est surtout connu au
Moyen Âge par la légende de Théophile, qui remonte à une



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 51

source grecque, Eutychianos,7 et s'appuie sur des modèles
orientaux. Les manuscrits grecs les plus anciens remontent au
Xe siècle. La version latine8 "Poenitentia Theophili" (BLH
8121-11) de Paul Diacre (720-799) constitue le point de départ
de la très large diffusion de cette légende au Moyen Âge.9 Au
Xe siècle, la version de Hrotsvitha von Gandersheim10 (v. 935

- v. 973), intitulée Theophilus. Lapsus et conversio Theophili
Vicedomini, comprend 455 vers et s'inspire également de la
traduction de Paul Diacre. Signalons également la version la-

7 Cf. Ludwig Rademacher, Griechische Quellen zur Faustsage. Der Zaube¬
rer Cyprianus. Die Erzählung des Helladius. Theophilus, eingeleitet, hg.
u. übers, von L. Rademacher, Wien u. Leipzig, Holder - Pichler - Temp-
sky, 1927. (Akad. der Wiss. in Wien. Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte
206,4), pp. 164-219. L'action se passe au début du VIe siècle. Théophile,
vidame d'une église de Cilicie, importante ville marchande située au
nord-est de la Méditerranée, est amené à prendre la succession du
défunt évêque. Cependant, il décline cette offre par humilité; un autre est
élu évêque. Celui-ci, aveuglé par une calomnie, renvoie Théophile.
Dans son honneur blessé, ce dernier s'adresse à un Juif, connu à l'époque

pour sa magie. Il espère, par son entremise, reconquérir son ancien
poste. Le lendemain, le magicien se rend avec Théophile au cirque de la
ville. Une grande foule, rassemblée avec des torches, entonne des
chants de louange et Satan trône au milieu d'eux. Théophile tombe à

genoux et embrasse les pieds du diable. Satan ne se souvient pas
d'avoir jamais vu Théophile et ne manque pas d'être surpris par la
hardiesse de l'intrus. Il lui demande ce qu'il veut. Théophile répond: obéir
aux ordres. Satan se lève, caresse la barbe de Théophile, et l'embrasse.
Théophile renonce à Jésus et à la Vierge Marie, et remet au diable un
document cacheté avec de la cire. Le jour suivant, l'évêque le réintègre
dans ses fonctions. Il mène alors une vie opulente. Après un certain
temps, Théophile est néanmoins saisi de remords. Il implore l'aide de la
Vierge Marie pendant 40 jours et 40 nuits. Elle finit par se laisser infléchir

et demande à son fils d'absoudre le pécheur. Elle obtient le
document qu'elle pose sur la poitrine de Théophile, endormi dans
l'église. A son réveil, il confesse en public son péché et rend grâce à la
mère de Dieu qui lui est apparue à trois reprises. Il brûle le document et
meurt, trois jours plus tard, d'une mort bienheureuse. Il sera canonisé.

8 Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis, ed. Socii
Bollandiani, 2 vol., Bruxelles 1898-1901 [Suppl. editio altera, 1911]

9 Karl Plenzat, Die Theophiluslegende in den Dichtungen des Mittelalters,
Berlin, Ebering "Germanische Studien, 43", 1926.

10 Hrotsvitha von Gandersheim, "Theophilus. Lapsus et conversio Theo¬

phili Vicedomini", Die Werke der Hrotsvitha, hg. v. K.A. Barack, 1858,

pp. 79-94.



52 Anne B. Darmstätter

tine de Vincent de Beauvais11 écrite au milieu du XIIe siècle et
transcrite dans le Speculum historiale. La version française de
cette légende, la plus riche et la plus construite, est celle
proposée au début du XIIIe siècle par Gautier de Coinci dans
ses Miracles de Notre Dame,12 sous le titre Comment Theo-
philus vunt a peitance. Ce poème compte plus de 2000 vers,
alors que la version narrative de Vincent de Beauvais ne
contenait que 210 lignes. Le recueil des Milagros de Nuestra
Senora, du XIIIe siècle, nous transmet la version de Gonzalo
de Berceo,13 De cômo Teôfilo hizo carta con el diablo de su
aima y despuès fue convertido y salvo (Milagro XXIV). Jacques
de Voragine14 scelle définitivement le succès littéraire de
Théophile en insérant cette légende dans son très célèbre
ouvrage, la Legenda Aura, un recueil de vies de saints,
composé entre 1263 et 1273 et l'un des ouvrages les plus lus
au Moyen Âge.

Rutebeuf compose au XIIIe siècle le Miracle de Théophile,
première version théâtrale de la légende. Au début de la pièce,

Théophile se lamente d'avoir été injustement traité par
l'évêque. Ceux qui connaissent la légende savent d'emblée
que Théophile, un "sénéchal" attaché à l'évêché, vient de
refuser une offre alléchante, à savoir succéder à l'évêque qui
vient de mourir. Théophile ne se sentait pas suffisamment
qualifié pour cette charge. Le nouvel évêque l'a destitué sur-
le-champ de ses fonctions. Cette décision eut pour effet de

11 L'édition la plus courante est celle de Douai, 1624, en quatre volumes
iBibliotheca mundi Vicentii Burgundi.. .espiscopi Bellovacensis. Speculum

quadruplex: naturale, doctrinale, morale, historiale). Voir Michel
Tarayre, La vierge et le miracle: le "Speculum historiale" de Vincent de
Beauvais, Paris, Champion, 1999, pp. 157-163; et Michel Taraye, Miracles
et merveilles chez Vincent de Beauvais et comparaison avec des textes en
langue vemaculaire, 2 vol., Villeneuve d'Ascq, Presses Universitaires du
Septentrion, 2002.

12 Gautier de Coinci, Miracles de Notre Dame, éd. V.F. Koenig, 4 vol., Ge¬

nève, Droz, 1966-1970, vol. 1, pp. 50-175.
13 Gonzalo de Berceo, Milagros, ediciôn, prologo y notas de Fernando Ba¬

rlos, con un estudio preliminar de Isabel Una, Critîca "Biblioteca
Classica, 3", Barcelona, 1997, pp. 157-187.

14 Jacques de Voragine, Legenda aurea, éd. Th. Graesse, Bratislava, 1890.

Jacques de Voragine, La légende dorée, trad. J.-B. M. Roze, 2 vol., Paris,
1967, vol. 2, pp. 181-182.



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 53

plonger Théophile dans la misère. Pauvre, il est désormais
dépendant de la charité d'autrui. Rutebeuf suppose connues
ces données, ce n'est que plus tard qu'il renvoie au contexte
correspondant de la légende.

L'opiniâtreté du nouveau dignitaire et la passivité apparente

de Dieu affligent profondément Théophile. Seul un
miracle serait en mesure de remédier à cette situation sans
espoir, à savoir le rétablir dans sa position d'antan. Son ami
Salatin connaît une instance capable d'un tel tour de force, en
l'occurrence le diable. Dans une didascalie, Rutebeuf précise:
"Ici vient Tbeophiles a Salatin /qui parloit au deable quant il
voloit",i5 Dans les autres versions de la légende, ce personnage

ne porte pas de nom, il est tout simplement nommé le
Juif.16 Le discours compatissant de Salatin rassérène notre
protagoniste. Ainsi encouragé, Théophile lui demande de l'aider
dans son entreprise. Il est prêt à tout pour recouvrer sa
charge précédente et par là son indépendance perdue. Dès
lors, Salatin n'a plus guère besoin de recourir à un art raffiné
de la séduction pour attirer Théophile dans ses rets. Il affirme
que le diable le connaît bien, et qu'ils se sont souvent disputés.

Lors de l'entretien arrangé par Salatin, le diable demande
à Théophile une abjuration écrite. Il a trop souvent été bercé
de vaines promesses. À l'avenir, il devra repousser les pauvres
et renoncer à l'amour de Dieu. Pour sa part, il promet de faire
de lui un homme influent. Sur ce, Théophile remet au diable
le document écrit requis; le pacte est conclu.

Le reste de l'histoire est vite raconté. Peu de temps après,
un messager, envoyé par l'évêque, annonce à Théophile que
celui-ci l'a rappelé dans ses fonctions. Cette nouvelle réjouit
Théophile qui suppose ainsi que le diable a tenu sa
promesse. C'est désormais à lui de remplir ses obligations. Il se
met à la recherche de ses deux amis, Pierre et Thomas, pour
leur chercher querelle. Pierre, qui vient à l'instant de parler en

15 Toutes les citations sont empruntées à l'édition suivante: Rutebeuf, Le
miracle de Théophile, éd. Michel Zink, Paris, Classiques Garnier, 1990.
"Ici Théophile va trouver Salatin / qui parlait au diable quand il voulait."

16 Chez Paul Diacre, le messager est appelé "Hebraeus". cf. Almut Neu¬

mann, Verträge und Pakte mit dem Teufel. Antike und mittelalterliche
Vorstellungen im "Melleus maleficarum", St. Ingebert, Röhrig

Universitätsverlag, 1997, pp. 159-160.



54 Anne B. Darmstätter

faveur de Théophile auprès de l'évêque, est surpris du
comportement de son ami. Thomas affirme, pour sa part, avoir
toujours eu une très haute opinion de Théophile. Les sept
années passées au service du diable sont écoulées, sans qu'il en
soit fait mention. Accablé de remords, Théophile se rend dans
une chapelle de la Vierge Marie et la supplie de lui pardonner.

Dans un premier temps, elle ne veut rien savoir: "Je n'ai
cure de ta favele. / Va t'en, is fors de ma chapele" (w. 552-
53).17 Puis, elle se souvient que Théophile l'a autrefois vénérée.

Elle appelle le diable et lui demande d'annuler le pacte.
Le diable n'y songe en aucune façon: une telle alliance repose
sur des obligations mutuelles et il vient d'accomplir les siennes.

Cependant, la Vierge Marie ne lâche pas prise: "Et je te
foulerai la pance!" (v. 585).18 Le diable prend peur et cède.
Théophile récupère sa lettre et la remet à l'évêque, qui
raconte le miracle à ses fidèles.

Les querelles universitaires entre les maîtres séculiers et les
Ordres Mendiants, avant tout les Franciscains, s'aggravent entre

1252 et 1259- De nombreux indices dans le texte de
Rutebeuf peuvent être lus comme des allusions à ces événements.

Le conflit s'amplifie avec l'affaire de Guillaume de
Saint-Amour. Le pape Alexandre IV et le roi Louis IX sont du
côté des Franciscains. En revanche, Rutebeuf entre en lice
dans le camp des séculiers, du côté de Saint-Amour. Saint
Thomas d'Aquin est lui aussi engagé dans la querelle. L'un
des points de discorde est le traitement et la diffusion des
oeuvres d'Aristote à l'Université de Paris. Saint Bonaventure,
un Franciscain, voit dans les œuvres d'Aristote les ténèbres
diaboliques. Saint Albert, un Dominicain, continue toutefois
d'interpréter l'œuvre aristotélicienne. Rappelons que Vincent
de Beauvais, Gautier de Coinci et Jacques de Voragine, futur
évêque de Gêne, appartiennent tous à l'ordre des Dominicains.

Apparemment, Théophile a une idée bien précise de la
place qui lui revient au sein de l'Église. Il n'aspire ni à une
plus grande responsabilité, ni à une plus forte intégration. Sa

situation de quasi indépendance le satisfait entièrement. De

17 "Je me moque de tes discours. / Va-t-en, sors de ma chapelle."
18 "Et moi je vais te piétiner la panse!"



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 55

plus, il a déjà réparti ses biens entre les pauvres, il a des amis
dignes de confiance, une relation profonde et sincère avec
Dieu et la Vierge Marie. En un mot: c'est un clerc exemplaire.
Cette image devrait correspondre de près ou de loin aux
clercs1? qui se sont battus aux côtés de Guillaume de Saint-
Amour et qui sont par là impliqués directement ou indirectement

dans les querelles universitaires. Ce qui est aussi le cas
de Rutebeuf.

Pierre, Thomas et la Vierge Marie semblent confirmer les
vertus de Théophile. Selon les affirmations du diable, leur
discorde a une longue histoire, toutefois Théophile a toujours eu
le dessus. La décision apparemment arbitraire du nouvel évê-
que a mis fin à la vie bienheureuse d'un clerc croyant.
L'évêque est un représentant de l'Église - du corpus christi, -
il est donc tout à fait compréhensible que Théophile se sente
incompris et abandonné de Dieu. Délaissé par tous, Théophile

voit arriver ce qu'il craint le plus: sa vie dépend
désormais du bon vouloir d'autrui. Salatin semble deviner ses
pensées: "Molt i a dolor et destrece Quant l'en chiet en autrui
dangier Por son boivre et por son mengier" (w. 64-67).20 Le
conseil de Salatin de renier Dieu semble tout à fait justifié à

Théophile. Il affirme: "Diex m'a grevé: jel grèverai, / Ja més
jor ne le servirai!" (w. 133-134).21 La plupart des clercs
condamnés ne sont pas des aristotéliciens radicaux, ils ont
une position critique face aux conceptions "fondamentalistes"
en matière de théologie. Provoqués par la condamnation de
l'évêque, ils essayent de fonder d'un point de vue aristotélicien

ce qu'ils tiennent pour la vérité; autrement dit, ils
consultent le diable. Ils se sont distancés de l'opinion
prédominante de l'Église non seulement dans leur comportement,

mais aussi dans leurs écrits. Dans notre texte, la forme
écrite du pacte est fortement mise en évidence par le diable.
Le Juif Maïmonide joue un rôle majeur dans la diffusion de ce
savoir: un messager diabolique par excellence. La discorde

19 Voir le très bel ouvrage d'Alain Corbellari, La voix des clercs. Littérature
et savoir universitaires autour des dits du X11T siècle, Genève, Droz,
2005, et plus particulièrement le chapitre IX, le mythe du savoir.

20 "C'est une grande douleur et une grande détresse / de tomber sous la
dépendance d'autrui / pour le boire et le manger."

21 "Dieu m'a fait du mal: je lui ferai du mal, / jamais plus je ne le servirai!"



56 Anne B. Darmstätter

entre Théophile et Thomas peut être comprise comme une
allusion à la tension existant entre saint Thomas d'Aquin et les
clercs concernés, celle entre Théophile et Pierre (allusion au
fondateur de l'Église chrétienne) comme un renvoi aux
querelles d'interprétation théologique sur les questions
fondamentales entre les clercs et les théologiens.

La légende de Théophile exerça une grande influence sur
la production littéraire des miracles dans toute l'Europe, avant
tout en France, en Hollande et en Allemagne. La légende
semble ainsi s'adapter au mieux à la situation qui prévaut à

un moment donné de l'histoire, conservant par là tout son
effet. La longueur différente des nombreuses réécritures signale
la marge d'adaptation nécessaire à chaque époque. Les points
de repères propres à chaque époque réduisent certes l'étendue

des possibilités d'application du modèle, celui-ci s'avère
néanmoins suffisamment séduisant pour donner lieu à

maintes variations, sans cesse renouvelées pendant plus de
900 ans. Les invariants sont d'une part les personnages, à
savoir Théophile, l'évêque, le Juif, Satan, la Vierge Marie et le
Christ, et de l'autre les actions, c'est-à-dire le renvoi de Théophile

par l'évêque, le pacte avec le diable par l'entremise d'un
Juif, les remords de Théophile et finalement le pardon accordé.

Ces éléments confèrent au récit un cadre indubitablement
religieux. De plus, les différentes réalisations entretiennent,
semble-t-il, un rapport plus ou moins étroit avec les problèmes

internes et actuels de l'Église. Tel est du moins le
sentiment qui se dégage du premier récit, même pris au pied
de la lettre.

La légende ne parvient pas, toutefois, à servir de transition
entre le Moyen Âge et la Renaissance. À la Renaissance, la
philosophie, désormais autonome, ne dépend plus de la
théologie. Le fondement des sciences naturelles opéré par Galilée
ainsi qu'un intérêt croissant pour la Cabale, la magie et
l'astrologie ont certainement contribué à la recherche d'un
modèle plus actuel. Au XVIe siècle, on semble avoir trouvé ce
nouveau modèle, la légende de Théophile disparaît complètement

et fait place à la légende du Docteur Faust. Toutefois,
les éléments basiques de la légende demeurent: un protagoniste

insatisfait, un médiateur, un pacte avec le diable, de
même qu'un possible pardon divin. Cette fois-ci, le person-



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 57

nage principal est issu de la science profane, même s'il a étudié

la théologie.
Entre 1588 et 1593, Christopher Marlowe composa la

tragédie intitulée "The Tragical History of D. Faustus". Elle
contient de nombreuses insertions en latin. La version la plus
ancienne qui nous est parvenue, ledit texte A, date de 1604 et
comprend 1517 vers. La deuxième version, le texte B, date de
I6l6 et comprend 2121 vers. Christopher Marlowe s'appuie
sur le récit protestant et moralisant Historie of the damnable
life, and deserved death of Doctor John Faustus, dont la plus
ancienne version date de 1592. Il s'agit d'une traduction
anglaise de l'ouvrage allemand Historia von D. Johann Fausten22
de 1587, un recueil de récits, d'anecdotes et de contes
drolatiques sur la vie du docteur Faust, qu'on a souvent mis en
relation avec le personnage historique: Magister Georgius Sa-
bellicus Faustus Junior, lequel serait né à la fin du XVe siècle à

Würtemberg. Les épisodes comiques qui ponctuent la tragédie
de Marlowe laissent penser que celui-ci devait connaître la
version allemande.

Dans le monologue initial, Faust, insatisfait du savoir officiel

de son temps, le rejette. Il loue la logique d'Aristote,
"sweet Analytics", exposée dans l'ouvrage intitulé "Bene dis-
serere est finis Logicis". Seule la magie, qui l'emporte de loin
sur la théologie, semble devoir assouvir sa soif incommensurable.

Cornélius et le magicien allemand Valdés lui
apporteront le soutien nécessaire à l'étude de cette fascinante
matière. Le premier lui conseille vivement d'abandonner toute
autre discipline et de se consacrer entièrement à l'astrologie.

Après cette brève introduction, Marlowe met en scène la
conclusion du pacte. Dans un coup de tonnerre annonciateur,
Lucifer et quatre autres diables, parmi eux Méphistophélès,
font leur apparition. Ce dernier a honte de son apparence
hideuse, il sort et revient habillé en moine franciscain. Faust est
bien conscient qu'il est en train de vendre son âme au diable,
néanmoins il signe le pacte avec son propre sang. Une fois le
contrat signé, il fait allusion aux dernières paroles du Christ
"Consummatum est - the byll is ended" (Act II, sc. i v. 74).

22 Historia von D.Johann Fausten, 1587, kritische Ausg. von Stephan Füs-
sel und H.J. Kreutzer, Stuttgart, Reclam, 1988.



58 Anne B. Darmstätter

De quoi s'agit-il? Faust interroge Méphistophélès sur la
nature du ciel et de l'enfer. Il n'est toutefois pas conscient de la
portée de la réponse donnée. Nous apprenons par le chœur
que Faust est monté au sommet du mont Olympe où il étudie
les étoiles et les structures du ciel. Dans les scènes suivantes,
on comprend que la perte de l'âme n'a pas apporté à Faust
l'élargissement souhaité du savoir. Son art de la magie se
réduit surtout à des tours enfantins à la cour du Pape, de
l'empereur Charles Quint, du duc von Vonholt. Il apparaît à

l'empereur sous les traits d'Alexandre le Grand. Ravi, l'empereur
cherche à serrer Faust dans ses bras, ce qui naturellement est
impossible. Le désir de Faust, adressé à Méphistophélès, de
posséder la belle Hélène témoigne de son aspiration non
seulement à un savoir universel, mais également à la beauté
absolue. Une fois écoulés les vingt-quatre ans fixés dans le
pacte, Faust sent que sa mort approche. Les érudits l'incitent
une dernière fois à se repentir. Faust cependant refuse la
possibilité d'un pardon divin. Faust n'a aucunement abusé de son
savoir, toutefois son absence de repentir lui fait perdre son
âme qui est emportée par le diable.

L'histoire du Dr. Faust est celle d'un protagoniste profane,
fier et aveuglé par son propre entendement. Il incarne la
prééminence d'une raison humaine apte à résoudre tous les

mystères du ciel et de la terre. Frustré par les limites du savoir
de son temps, il veut acquérir le savoir ultime, avec l'aide du
diable s'il le faut. Son inclination pour la culture grecque trahit

son appartenance au monde de la Renaissance. Les Grecs
ont montré dans la tragédie que l'homme est capable de se

dépasser par ses propres forces. En gravissant le mont Olympe,

Faust signale son égalité de naissance avec les Dieux. Qui
plus est, l'admiration inspirée par la belle Hélène témoigne de
son intérêt pour l'esthétique grecque.

L'idée d'une transgression des limites humaines par le seul
recours à la raison, sans l'aide de Dieu, a toujours été liée à

celles de péché et d'arrogance présomptueuse de l'homme.
Outre le fait de se rebeller, la faute de Satan consista en sa
soif d'indépendance. Dans son aspiration à acquérir un savoir
indépendant de Dieu, Faust se rapproche de la figure du diable.

"His waxen wings did mount above his reach, / And, melting,

heavens conspired his overthrow." (Prologue, w. 20-21).



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 59

Christopher Marlowe vit à une époque où de nouvelles
connaissances scientifiques et théologiques ébranlent la vision
chrétienne du monde. Copernic (1573-1543) marque à

l'échelle du cosmos une date décisive. Personne ne s'étonnera
donc d'apprendre que son œuvre en astronomie, De revolu-
tionibus orbium coelestium libri Vi, éditée pour la première
fois à Nuremberg, en 1542-1543, dans une indifférence quasi
totale, connaîtra une diffusion difficile et sera mise à l'index
en I6l6. Rheticus, mathématicien de Wittenberg, futur disciple,

éditeur et biographe de Copernic, joua un rôle décisif
dans la transmission de ses thèses. Or le Faust historique,
docteur en Théologie à Wittenberg, se définit comme médecin,

astronome et mathématicien. Il est le contemporain de
Paracelse (1493-1541) qui a lui aussi violemment combattu la
médecine officielle de l'époque et qu'on soupçonne d'être en
contact avec le diable. Pour Luther (1483-1546), par exemple,
la magie, reposant sur la curiosité de la raison, est de toute
évidence une œuvre diabolique qui sape le savoir humain. Si
le Moyen Âge attribuait une origine diabolique aux connaissances

aristotéliciennes, à l'époque de Marlowe, ce sont donc
plutôt les connaissances scientifiques de son temps qui se
voient diabolisées. Étant donné que le diable agit personnellement

du dehors, il faut s'offrir à lui de bon gré. Dans nos
récits, des messagers douteux, des Juifs et des magiciens,
servent d'intermédiaires aux sujets désireux d'entrer en relation
avec le diable.

Revenons à notre point de départ, saint Augustin. L'une
des qualités majeures de la philosophie grecque est indubitablement

son intellectualité qui ne fut pas sans fasciner saint
Augustin. La raison est à même d'élaborer des considérations
d'ordre purement théorique qui ne restent cependant pas sans
portée pratique. La présence de facteurs de l'existence non
intelligibles rationnellement n'est certes pas niée, mais elle
demeure sous le contrôle constant de la raison. Certains
théologiens du Moyen Âge affirmeront plus tard que les énoncés
théologiques peuvent, et même doivent, être fondés d'un
point de vue philosophico-scientifique, afin de conférer à la

théologie le statut de science. Saint Augustin fixe d'autres
priorités. Il place les choses non explicables par la raison au-
dessus de celles ressortissant à la rationalité. Les développements

de Platon sur les idées l'amènent à réfléchir sur les



60 Anne B. Darmstätter

choses intellectuelles non accessibles par la raison.23 II prend
ses distances vis-à-vis de l'intellectualité des Grecs, dès lors
qu'il reconnaît l'impossibilité pour l'homme de résoudre de
manière satisfaisante les problèmes existentiels sans l'aide de
Dieu; la grâce divine et la providence retiennent ainsi toute
son attention. Une rédemption ne peut être foncièrement
envisageable sans la grâce. Les phénomènes surnaturels du mal
existent, néanmoins ce ne sont pas les manifestations d'esprits
inconnus, mais l'œuvre de démons et d'anges déchus, tels
qu'ils sont décrits dans les Saintes Ecritures. Le monde du
mal, concrètement, l'état romain et intellectuellement, les
philosophes grecs, est un univers de démons.

Néanmoins, la question qui se pose est de savoir comment
l'homme peut faire un mauvais usage de sa volonté, faculté
qui lui fut donnée par Dieu. Saint Augustin nous dit qu'y
répondre reviendrait à expliquer ce que signifie "voir l'obscurité
et entendre le silence". Ce que l'on peut dire, c'est que dès la
chute des anges, la volonté se détourna de Dieu, et le savoir
fut troublé par l'ignorance. L'âme humaine, désormais
bouleversée, ne fut plus habitée par l'ordre serein originel. On
trouva ainsi réunis en l'être humain des éléments issus aussi
bien de la cité céleste que de la cité terrestre, et seul le Jugement

dernier serait à même de les séparer. Dans Les

Confessions, saint Augustin décrit les deux cités d'un point de
vue personnel. Dans sa jeunesse, son âme était aussi troublée
et ses pensées confuses. Les manichéens auraient dû apporter
une réponse satisfaisante à certaines questions fondamentales.

Demain je trouverai; la vérité m'apparaîtra clairement et je ne la laisserai

pas échapper. Voici que Faustus va venir; il m'expliquera tout. O grands
hommes de l'Académie! Nous ne pouvons donc saisir aucune certitude
pour la conduite de notre vie! {op.cit., Livre VI, chapitre XI, p. 241).

Mais il fut déçu: "Je trouvai un homme ignorant des arts
libéraux, sauf de la grammaire, et encore n'en avait-il qu'une
connaissance banale." (op. cit., Livre V, chapitre VI, p. 177).

Certaines constellations historiques semblent ainsi encourager

l'émergence de nouvelles adaptations de la légende de

23 Saint Augustin, Les Confessions, éd. J. Trabucco, 2 vol., Paris, Garnier,
I960, vol. 1, livre IV, chapitre XV, pp. 149-155.



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 61

Théophile ou de Faust. Nous voulons désormais dépasser ce
rapport hypothétique au temps en fonction des développements

énoncés ci-dessus. La foi chrétienne a une idée claire
de l'homme et de ses compétences. Nous trouvons d'un côté
les aptitudes qui lui reviennent par nature, et de l'autre celles
qui lui sont accessibles par la grâce. Une question fondamentale

préoccupe la théologie de manière récurrente depuis les
écrits de saint Paul, à savoir: qu'est-ce que l'homme peut
accomplir seul, et que peut-il réaliser avec l'octroi de la grâce?
La querelle entre saint Augustin (défenseur de la grâce
imméritée)24 et Pélage (réduisant le rôle de la grâce et insistant sur

24 Dans la partie introductive de son ouvrage De civitate Dei, saint Augus¬
tin développe les différences existant entre une conception du monde
païenne et chrétienne (les premiers cinq livres décrivent le rôle central
joué par Dieu dans le monde, les cinq livres suivants rejettent les tentatives

d'explications païennes à ce propos). À ses yeux, le monde d'alors
se situe au carrefour du péché originel et du Jugement dernier, l'homme
s'étant détourné de l'amour désintéressé de Dieu, pour se tourner vers
l'amour de soi. Ainsi le monde réel est-il corrompu, et les croyants chrétiens

étrangers à celui-ci. Le mal réside dans les âmes humaines saisies

par la rationalité et dans celles des anges déchus. Par ailleurs, le mal n'a

pas d'existence propre comme les manichéens l'affirment, il correspond
davantage à l'absence du bien. Selon saint Augustin, l'âme est tripartite:
elle existe, elle sait et elle aime. L'amour acquiert une portée particulière:

il est une qualité de la volonté. Le mal découle du fait que l'être
humain utilise de manière erronée sa volonté dans le rapport à l'amour.
Le bien vient de Dieu, en revanche le mal est une donnée dont la cause
est un acte humain. Dans les Confessions, saint Augustin raconte
comment avec l'âge, il avait pris conscience de la présence d'une force
puissante dans les hautes sphères de son âme, qui faisait apparaître ses
actes volontaires comme secondaires et qui l'avait mené au savoir et à la
sainteté. Cette force de la grâce n'est pas intelligible par la raison; seuls
ceux qui l'ont ressentie savent de quoi il s'agit. Aucune tentative rationnelle

ne peut cerner la nature de la foi chrétienne qui échappe à tout
contrôle systématique. La vie d'un chrétien est sans cesse face à un
dilemme; d'une part, il doit croire en la grâce suprême de Dieu, sans
laquelle rien de bien ne peut advenir, et de l'autre, il observe que dans
la vie courante tout semble dépendre du libre arbitre. Dès lors que nous
sommes à tout instant capables d'agir selon le libre arbitre, nous sommes

aussi, aux yeux de saint Augustin, entièrement responsables de nos
actes qui mènent au péché. Chaque être humain est libre de se plier à la
volonté divine ou de pécher. Mais il est vrai que l'homme ne peut être
sauvé ni par la raison, ni par ses actes et ses efforts, seule la grâce
divine (imméritée) le peut.



62 Anne B. Darmstätter

le rôle du libre arbitre)2? s'est poursuivie à travers plusieurs
époques. Un des points essentiels et constitutifs de nos deux
pièces de théâtre réside, selon nous, dans l'appréhension de
la place à accorder respectivement à la grâce et au libre arbitre.

Nous sommes en présence de deux traitements très
différents. Qui plus est, les deux protagonistes agissent au
nom de leur croyance commune en l'immortalité de l'âme.

Théophile reconnaît toutefois, après quelques errances
intellectuelles, le sens profond de la grâce et de la rédemption
s'y rattachant: il s'oriente en fonction de sa croyance en la vie
après la mort et agit en conséquence, ce qui correspond à

une compréhension téléologique de l'action. Rutebeuf nous
présente ainsi une application de la vision du monde augusti-
nienne. Dans un premier temps, Théophile est désespéré de
ne pas se voir octroyer la grâce: l'évêque l'a renvoyé sans
préambule. C'est en vain qu'il priait, rapporte-t-il à Salatin:

THEOPHILES parole
[...]
S'en sui plus dolenz, Salatin,
Quar en françois ne en latin
Ne finai onques de proier. (w. 51-53)2^

De toute évidence, il prie mal:27 non en vue de la rédemption,
mais afin de recouvrer son ancienne charge. Il a négligé le fait

25 Pélage, un moine austère, vécut à la fin du IVe siècle à Rome. Il attribue
une grande force à la libre volonté de l'homme, capable de distinguer le
bien du mal, sans l'aide de Dieu, pourvu qu'il fasse preuve d'ascétisme.
Pélage rejette l'idée du péché originel marquant l'homme d'une tache
indélébile. L'homme a reçu à sa naissance les moyens de sortir seul de
sa condition, d'échapper au vice, d'atteindre la perfection. En cela, la
doctrine pélagienne s'oppose à la doctrine augustinienne de la grâce
divine. C'est dans un commentaire aux épîtres de saint Paul que Pélage
développe ses idées. En outre, il reproche à saint Augustin d'accorder la
même importance au mal qu'à Dieu. Le pélagisme fut condamné par les
conciles de Carthage (412 et 4l6) et de Milève (416). Éric Rebillard,
"Exégèse et orthodoxie: Augustin et Pélage sur la grâce", in L'esegesi dei
Padri latini: dalle origini a Gregorio Magno, Rome, Institutum Patristi-
cum Augustianium, 2000 (Studia Ephemeridis Augustianum, 68),

pp. 219-223.
26 "Je suis d'autant plus triste, Salatin, / qu'en français comme en latin / j'ai

toujours prié sans relâche."
27 Selon saint Augustin, le pécheur qui prie dans l'obscurité et dans l'igno¬

rance prie mal. Les requêtes qu'il adresse à Dieu regardent les choses



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 63

que l'on puisse servir Dieu en tous lieux. Théophile se perçoit
soudain comme un individu isolé et ne trouve d'auditeur
compréhensif qu'en la personne de Salatin et du diable. Il
oublie qu'il n'est pas le seul à être envahi par le doute; n'est-il
pas un membre de la communauté chrétienne? À l'affliction
de Théophile s'ajoute l'idée que le diable s'intéresse davantage

que Dieu aux problèmes humains. Compte tenu des liens
historiques évoqués ci-dessus, le diable ne peut être mis en
relation qu'avec le savoir antique, très probablement en
contradiction avec la vision chrétienne du monde. Il pourrait
s'agir d'un savoir orienté vers des données plus générales
d'ordre cosmique. D'ailleurs, ce savoir n'est acquis qu'en vue
d'en imposer aux autres (autrement dit, être réintégré dans
ses fonctions antérieures) et non en vue de la rédemption
chrétienne. Théophile se repent (tardivement) de s'être consacré

aux choses de la vie terrestre. Rien de surprenant, car
l'être humain, en tant que créature de Dieu, ne peut être en
parfait désaccord avec la grâce divine. Le miracle relève
davantage du fait qu'en dépit de ses manquements, la grâce
lui soit octroyée. Mais comme le dit un axiome téléologique:
"Faciendi quod est in se, Deus non denegat gratiam".28

Faust, en revanche, donne la priorité absolue au libre arbitre,

visant davantage une connaissance qui s'acquiert au cours
de la vie terrestre. Il croit pouvoir agir de manière autonome,
en fixant lui-même les règles et les principes de son action, et
ainsi se sauver seul. Nous assistons ainsi à un véritable
changement de perspective allant de la grâce à la prééminence du
libre arbitre. L'attitude intellectuelle de Faust est aux antipodes

de l'esprit luthérien de la réformation qui débute par cette
question: "Wie finde ich einen gnädigen Gott?"2? Faust n'est

choses qu'il désire, alors qu'il devrait implorer la rédemption et la grâce
de Dieu. Le chrétien avisé n'a besoin ni d'impératifs, ni de subjonctifs.
Ce que Dieu a promis, il le donne.

28 Saint Thomas d'Aquin, Summa theologiae, Ia/IIae qu. 112 art. 3- Thomas
d'Aquin, Somme théologique, Paris, Les éditions du Cerf, 1999-

29 La question de savoir si l'obtention du salut relève d'une décision pré¬
alable de la libre volonté ou n'est que l'effet de la grâce divine est

encore actuelle à l'époque de Luther. Théoriquement, c'est la doctrine
augustinienne de la grâce divine qui s'est imposée au sein de l'Eglise,
concrètement, c'est le "semi-pélagisme" qui règne. Luther comprend la



64 Anne B. Darmstätter

pas condamnable en raison de son aspiration à plus de savoir
que celui prévu par le plan divin, mais pour son mépris du
rachat des péchés de l'homme par le sacrifice de Jésus-Christ,
sacrifice traduit par ces mots "Tout est accompli". Cette
doctrine de la forme objective de la grâce, qui doit encore être
acceptée subjectivement, constitue le point culminant de toute
la théologie chrétienne. D'ailleurs Faust signe le pacte avec le
diable en reprenant les mots du Christ: "Consummatum est -
the byll is ended" (Act II, sc. i, v. 74). Le don de la vie fut
accordé à Faust et par là la présence d'une force positive
agissant aux côtés d'une force négative (personnifiées par la
présence du "bon ange" et du "mauvais ange"), toutefois
celui-ci, usant de son libre arbitre, se tourne volontairement vers
le mal. Dans son refus, Faust reste jusqu'au bout fidèle à lui-
même.

Nous aurions ainsi affaire à deux traitements, ancrés dans
leur époque, de deux versions différentes des deux légendes
se fondant toutefois sur des actions similaires. Ces dernières,
formulées dans un langage approprié aux exigences de leur
temps, renvoient au rapport momentané existant entre la

théologie et la science. Le point central de la réflexion porte
sur le problème fondamental de la grâce et du libre arbitre.
Comme nous l'avons vu, nos deux auteurs proposent une
approche très différente de la question, indépendamment des
analogies frappantes du récit.

On peut néanmoins se demander si l'état actuel de la
philosophie, des sciences naturelles et de la théologie est
véritablement au centre des préoccupations de Rutebeuf et de
Marlowe. Ne seraient-ce pas davantage les conséquences du

grâce au sens augustinien; Dieu n'octroie pas à l'homme une grâce que
ce dernier posséderait (et qu'il pourrait, en cas de perte, obtenir de
nouveau par le seul acte de la volonté). Dieu libère davantage le
pécheur du dehors. Dans un premier temps, Luther souffrit de ne pouvoir
mieux maîtriser ses instincts et ses passions qui le poussaient au péché.
Ses efforts naturels n'apportèrent pas les résultats désirés, ce qui ne le
surprit guère puisque la nature de l'être humain s'avère "totaliter corrup-
ta". Puis vint l'inspiration: "justus ex fide vivit". Luther s'oppose entre
autres à la pratique autorisée, voire prônée par l'Eglise, des lettres
d'indulgence permettant d'obtenir la rémission de la peine temporelle, et
par là d'assurer le salut de l'âme par un acte volontaire. Faust est un
partisan fidèle de la libre volonté.



Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe 65

diabolique, présent dans ces sciences, sur la personnalité et
l'activité du poète? Les deux auteurs confèrent finalement une
dimension dramatique à une problématique qui relève davantage

du ressort des théologiens. Un poète pourrait s'interroger
pour savoir si, poussé par son insatisfaction, sa soif
d'indépendance intellectuelle, ou sa recherche de l'absolu, il
n'a pas déjà consulté le diable par l'entremise d'un messager
diabolique versé dans les sciences. Par ailleurs, si l'on tient
compte du pouvoir magique et sensuel de la poésie, il peut
être amené à se demander s'il n'est pas lui-même un séducteur

diabolique. Dans la mesure où il est constamment
préoccupé par les problèmes humains, il se trouve
inévitablement dans la zone conflictuelle du bien et du mal, entre
ciel et terre, au carrefour des considérations chrétiennes et
profanes, entre la grâce et le libre arbitre. Au demeurant, il en
est de même pour nous, c'est la raison pour laquelle ces
réflexions acquièrent une portée humaine générale. Que l'on
songe ici au vieillard de Marlowe qui offre à Faust une possibilité

de se repentir, lui signalant par là qu'il peut être encore
sauvé. Faust préfère cependant une autre forme d'immortalité,
celle qui serait due à un baiser de la belle Hélène. Il se refuse
à croire que celle-ci n'existe pas réellement, qu'elle n'est que
le fruit de l'imagination poétique d'un poète déjà maudit. Ne
renverrait-il pas ici aux dangers qui guettent tout poète?

L'écrivain peut être amené à résoudre les contradictions
manifestes en lui en un ordre esthétique et également agréable

à Dieu. Il est tenu par conséquent de vaincre ses pensées,
aussi repoussantes, sombres et inquiétantes soient-elles. Il doit
se libérer du fardeau de ses combats intérieurs. La construction

d'un tel ordre, esthétiquement tangible sur le plan de
l'œuvre, correspondrait à une victoire métaphorique sur le
diable qui se serait déjà insinué en lui. En guise de conclusion,

citons Gide pour lequel "Toute œuvre d'art est un lieu
de contact [...], un anneau de mariage du ciel et de l'enfer."3°
La question qui se pose est de savoir lequel des poètes appartient

à la catégorie des élus et lequel appartient à la catégorie
des réprouvés.

30 André Gide, Dostoïevski, Paris, Gallimard, 1981, p. 163.



66 Anne B. Darmstätter

Abstract

Zwei Epochen, das Mittelalter und die Renaissance, zwei Autoren, Rutebeuf
(1250-1285) und Christopher Marlowe (1588-1593), zwei Legenden, die eine
über Theophilius und die andere über Dr. Faustus - und in beiden: ein Pakt
des Protagonisten mit dem Teufel. Beim näheren Hinsehen entpuppen sich
die beiden Legenden als Modelle der selben Problematik: der Mensch im
Spannungsfeld zwischen christlicher Dogmatik und wissenschaftlichem
Denken, zwischen Prädestination und freiem Willen, zwischen Gnade und
Verdammnis. Eine besondere Eigenschaft dieser Modelle scheint zu sein,
dass sie eine zeitlose Problematik mit Geschehnissen der jeweiligen Epoche
verbinden. Zumindest erlauben die Texte eine derartige Interpretation. Die
Theophilus-Legende erscheint in der Folge während rund 700 Jahren in den
verschiedensten Ländern und unterschiedlichsten Varianten. Im 16.
Jahrhundert verarbeitet dann Christopher Marlowe eine neue, in einigen
wichtigen Punkten mit der Theophilus-Legende übereinstimmende Legende.
Seine Doktor-Faustus-Legende verdrängt die Theophilus-Legende vollständig

und erscheint in den nächsten 400 Jahren ebenfalls in den
verschiedensten Varianten. Warum verarbeiten aber so zahlreiche Dichter
diese Stoffe mit einer derartigen Beharrlichkeit? Womöglich deshalb, weil
sie selber sowohl von der zeitlosen als auch von der zeitbezogenen
Problematik, als Mensch und als Dichter, betroffen sind. Und als Betroffene
müssen sich zu Wort melden. Der innere bzw. äussere Teufel muss gewis-
sermassen metaphorisch bezwungen werden.


	Les motifs du pacte avec le diable chez Rutebeuf et Marlowe

