
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2005)

Heft: 36: Variationen über das Teuflische = Variations sur le diabolique =
Variations on the diabolic

Vorwort: Vorwort

Autor: Müller Farguell, Roger W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorwort

Der sprichwörtliche Teufel steckt bekanntlich im Detail.
Und eine Kinderfrage dazu ist: Was zum Teufel er dort
zu suchen hat. Darüber lässt sich auch wissenschaftlich

füglich debattieren. Doch selbst dieser Band zu
den Variationen über das Teuflische wird - dies sei hier
vorbemerkt - nicht restlos alle Teufels-Fragen en detail
bereinigen können. Gewiss ist nur so viel, dass sich alles
Teuflische vom Ganzen abtrennt, alles Ganze und Wahre
negiert. Dennoch gilt der Teufel notwendig als ein Teil von
diesem Ganzen - bleibt nur zu fragen, ob als treibende Kraft.
Im Detail steckt er stets als eine Tücke des Objekts, die sich
der Kontrolle entzieht. Als das grosse Übel im Kleinen hat er
seine Hand überall im Spiel, so sieht es aus, indes wirklich
habhaft wird man seiner so wenig wie des gewieften Meisterdiebes

Arsen Lupin. Diabolisch ist, das wissen die
Etymologen, all jenes, was - im Sinne des dia-bällein -
entzweit und die Dinge Gottes durcheinander wirft: verworfen
zum unentwirrbaren Knäuel des Verfeindeten. Offen oder
verdeckt scheint das Diabolische die Wurzel allen Übels zu
sein, das Trennende und in sich Gespaltene, das den klaren
Verstand verwirrt und alle frommen Absichten zum Scheitern
verurteilt. Der Verdacht liegt förmlich auf der Hand, der Teufel

sei allgegenwärtig, das Diabolische in allen Details zu
finden - sofern man nur irgend danach trachtet.

Verwirrend ist zunächst die ungeheure Artenvielfalt der
Teufel und des Teuflischen, das prismatische Schimmern seiner

Varianten, die weder von der Epoche noch von den
Intentionen der Aufklärung jemals ernsthaft bedroht wurden.
Als Indiz dafür mag gelten, dass kaum ein anderes Phänomen
den Volksmund so nachhaltig beschäftigt und bereichert hat
wie der Teufel und seinesgleichen. Die oftmals verschroben
anmutenden Spruch-Weisheiten aus dem phraseologischen
Begriffsfeld "Teufel", zumal in den europäischen Sprachen,
sind denn auch eine Fundgrube für die interdisziplinäre
Komparatistik. Nicht zufällig bewegt daher das Sprichwort,

Colloquium Helveticum 36/2005



12 Roger W. Müller Farguell

wonach der "Teufel zur Not auch Fliegen frisst", in diesem
Band einen Essay über den "armen Teufel" (dazu Ph. Forget).
Das komplementäre Sprichwort dazu, dass man nämlich einen
langen Löffel brauche, um mit dem Teufel zu frühstücken,
wusste Bert Brecht in der Zürcher Uraufführung seiner Mutter
Courage im Jahre 1941 gegen die Kollaborateure ins Feld zu
führen. Ebenso vielfältig wie die Wechselfälle der proverbia
diabolica, so facettenreich ist auch die wissenschaftliche Per-
spektivierung des "Teuflischen" in diesem Band.

Es zeigt sich im Überblick, dass der Teufel weder als
literarische noch als dramatische Figur kohärente Konturen
gewinnt, nicht einmal hinsichtlich der typisierenden Epitheta
vom "Klumpfüssigen" und "Gehörnten". Des ungeachtet kann
er als eine der zählebigsten narrativen Figuren des Okzidents
gelten. Immerhin tritt der Teufel in der Faust-Tradition seinerseits

als Körperbildner in Erscheinung, indem er wiederholt
als Garant künstlerischer Schaffenskraft dient, wobei die aus
solcher Quelle inspirierten Schöpfungen durchweg im Ruch
der Dekadenz stehen (dazu S. Doering). Sein geradezu topos-
haftes Renommee als unermüdlicher Förderer der Leibeslust
lässt den Teufel wiederum geeignet erscheinen, als allegorische

Figur der Verführung aufzutreten. Wie diese diabolische
Verführungskraft sogar zur narzisstischen Verblendung führt,
zeichnet J.-M. Wissmer im Werk der Mexikanerin Sor Juana
Inès de la Cruz (1648-1695) nach. - Und auch die Philosophen

reitet gelegentlich der Teufel: Am Beispiel der
theologisch interessierten Philosophen Franz von Bader und
Wilhelm Michel erläutert Ch. Weder in diesem Band, inwiefern

das Teuflische in sexuellen Konzeptionen der Ästhetik
eine gewisse Schlüsselrolle spielt.

Am Teufel scheiden sich zweifellos die Geister. Nicht nur,
dass das Teuflische als dunkle Kehrseite von Priestern und
Ärzten hervortritt (dazu V. Kaufmann), ja selbst die Begegnung

mit dem Teufel scheint gleichsam eine ideologische
Lackmusprobe in religiöser (dazu B. Sändig) wie auch in
profaner Hinsicht zu sein (dazu A. Guski). Doch offenbar sucht
sich der reine Geist fast zwangsläufig seinen Konterpart, denn
hartnäckig hält sich der Teufelspakt als zeitübergreifendes
Motiv vom Mittelalter über die Renaissance bis hin zur
Moderne (dazu A. Darmstädter).



Vorwort 13

Ein wiederkehrendes Phänomen ist überdies die "Verteufe-
lung" etwa des "boshaften Weibes" oder des "homme
révolté", insofern das Teuflische mit dem Weiblichen, der
Neugier, der Begierde und dem Aufruhr, dem Anspruch auf
Wissen und Macht identifiziert wird (dazu J. Söring). Neben
solchen stigmatisierenden Zuschreibungen stehen die zahlreichen

Inszenierungen des jeweils zeitgenössischen "Bösen",
die, wie E.A. Kunz in ihrem Beitrag nachweist, eine palim-
psestartige Struktur aufweisen können.

Insbesondere die Gestalt des Mephistopheles ist in den
zahlreichen Varianten seiner Inszenierung zur Projektionsfläche

zeitgenössischer Ideologeme geworden. Das mephistophelische

Prinzip der Verwirrung hat auf der Bühne immerzu
neue Formen der Regie provoziert, die mit wechselnden Masken

operieren, um das Zeigen und Verbergen des Bösen zu
inszenieren. Der zwiespältige Mephisto erweist sich dabei
durchweg als Meister sowohl der Ironie als auch des Zynismus;

sein Part ist der eines intellektuellen Verführers, dem der

pure Schalk im Nacken sitzt, noch wenn er sich selbst ins
Lächerliche zieht und den Kotau macht mit den Worten: "Ich
bin keiner von den Grossen" (Goethe, Faust, V 1641). Er ist
einer unter vielen Bösewichtern und deren primus inter pares
- aber auszutreiben ist er nur mit seinesgleichen. Derweil
bleibt Mephisto ein Widerspenstiger, wohl und gerade weil er
ein sich Widersprechender ist, eine Figur im fingierten
Dilemma, die "stets das Böse will und stets das Gute schafft"
(Goethe, Faust, V 1335).

Es erstaunt daher nicht, dass die Verkörperungen des Teufels

entsprechend häufig die intelligentesten Figuren unter
den dramatis personae stellen, jene queren Gestalten also, die
mit abgründigem Wissen den Knoten zur Intrige schürzen.
Trist oder komisch und nicht selten tragikomisch geben sie
sich hinreissend ambivalent. Das reicht bis in die Geschlechterrolle.

Man denke dabei nur an Don Juan (dazu F. Pennone)
oder an die weiblichen Verkörperungen des Teuflischen, etwa
die Mephistophela, die dämonische Überfrau oder an den
Vamp, Letztere allesamt Variationen der "femme fatale" (dazu
R. Bollhaider Mayer).

Wo der Teufel indes keine konkrete Gestalt besitzt, birgt er
sich auch im Formlosen und hält sich in der Ambiguität un-
fasslicher Metamorphosen präsent: Dies ein Zusammenhang,



14 Roger W. Müller Farguell

den F. Mossière anhand des russischen Symbolismus diskutiert.

Als chimärenhafte Gestalt kann sich der Teufel
entsprechend als Funktion jenes architektonischen Raumes
darstellen, dem er sich jeweils anverwandelt; somit überall
heimisch, ist der Teufel zuweilen ein Quidproquo der Szenerie,

die ihn behaust, dies sowohl im Kloster, im Schloss als
auch im industriellen Komplex der bürgerlichen Modernität
(dazu D. Spurr).

Das Teuflische am Teufel, so Hesse sich sagen, ist, dass er
eine Gestalt des Gestaltenwandels repräsentiert. Er ist das

Heterogene und Heteronome: Einmal vernebelt - dann wieder
grotesk karikiert, hier zum Dämon geschrumpft - dort ins
Monströse überhöht, unscheinbar und farblos oder
sinnlichübersinnlich gezeichnet, bleibt er stets eine "Gestaltung,
Umgestaltung, des ewigen Sinnes ewige Unterhaltung" (Goethe,
Faust, V 6286f.). So fungiert der Teufel allemal als "Trickster"

- dies eine diskutable These —, und zwar im Sinne einer
auslösenden Textfigur, die, wie R. Simon in seinem Aufsatz
erhellt, in eins Auslöser ist für ein Movens des Textes und für
dessen Interpretation.

In alphabetischer Ordnung präsentieren die zahlreichen
Beiträge dieses Bandes die eng verschlungene Vielfalt der
"Variationen über das Teuflische". Es handelt sich dabei um
überarbeitete Referate, die sowohl anlässlich der Jahrestagung
der Schweizerischen Gesellschaft für allgemeine und
vergleichende Literaturwissenschaft vom 27./28. Mai 2005 in
Basel gehalten wurden als auch um ausgewählte Beiträge aus
dem Kreis der Interuniversitären Arbeitsgruppe der SGAVL,
die sich vorbereitend mit diesem Schwerpunkt befasst hat. Mit
dem vorliegenden Band zu den Variationen über das
Teuflische wird auch ein Themenkreis dieser Buchreihe
abgerundet, der sich vom "Fantastischen" (2002) über das
"Groteske" (2004) bis hin zum "Biblischen" (Nach der Bibel -
Après la Bible: Approaches to the Scriptures, 2003) erstreckt
und somit auch über die Jahre hinweg einen Spannungs-
bogen wissenschaftlicher Interessen zusammenhielt. Allen, die
mit ihrem inhaltlichen und organisatorischen Engagement
zum Gelingen dieser Projekte beigetragen haben, sei an
dieser Stelle ein herzlicher Dank ausgesprochen. Die
Beschäftigung mit diesem spannungsreichen Themenkreis hat



Vorwort 15

gezeigt, wie konstruktiv sich irritierende Fragen und thematische

Konstellationen im wissenschaftlichen Dialog auswirken.
Sie zeigt aber auch, dass es oft leichter scheint, über die Existenz

des Teufels zu rätseln und zu schreiben als über
diejenige Gottes. Das müsste eigentlich zu denken geben. -
Vor allem aber: zu lesen.

Roger W. Müller Farguell




	Vorwort

