Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2005)
Heft: 36: Variationen Uber das Teuflische = Variations sur le diabolique =

Variations on the diabolic

Vorwort: Vorwort
Autor: Muller Farguell, Roger W.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vorwort

Und eine Kinderfrage dazu ist: Was zum Teufel er dort

zu suchen hat. Dariiber lidsst sich auch wissenschaft-

lich figlich debattieren. Doch selbst dieser Band zu
den Variationen tiber das Teuflische wird — dies sei hier vor-
bemerkt — nicht restlos alle Teufels-Fragen en detail
bereinigen konnen. Gewiss ist nur so viel, dass sich alles
Teuflische vom Ganzen abtrennt, alles Ganze und Wahre ne-
giert. Dennoch gilt der Teufel notwendig als ein Teil von
diesem Ganzen — bleibt nur zu fragen, ob als treibende Kraft.
Im Detail steckt er stets als eine Tlcke des Objekts, die sich
der Kontrolle entzieht. Als das grosse Ubel im Kleinen hat er
seine Hand Uberall im Spiel, so sieht es aus, indes wirklich
habhaft wird man seiner so wenig wie des gewieften Meister-
diebes Arsen Lupin. Diabolisch ist, das wissen die
Etymologen, all jenes, was — im Sinne des dia-badllein — ent-
zweit und die Dinge Gottes durcheinander wirft: verworfen
zum unentwirrbaren Kniduel des Verfeindeten. Offen oder
verdeckt scheint das Diabolische die Wurzel allen Ubels zu
sein, das Trennende und in sich Gespaltene, das den klaren
Verstand verwirrt und alle frommen Absichten zum Scheitern
verurteilt. Der Verdacht liegt formlich auf der Hand, der Teu-
fel sei allgegenwirtig, das Diabolische in allen Details zu
finden — sofern man nur irgend danach trachtet.

Verwirrend ist zunichst die ungeheure Artenvielfalt der
Teufel und des Teuflischen, das prismatische Schimmern sei-
ner Varianten, die weder von der Epoche noch von den
Intentionen der Aufklirung jemals ernsthaft bedroht wurden.
Als Indiz dafiir mag gelten, dass kaum ein anderes Phinomen
den Volksmund so nachhaltig beschiftigt und bereichert hat
wie der Teufel und seinesgleichen. Die oftmals verschroben
anmutenden Spruch-Weisheiten aus dem phraseologischen
Begriffsfeld “Teufel”, zumal in den europdischen Sprachen,
sind denn auch eine Fundgrube fiir die interdisziplinire
Komparatistik. Nicht zufillig bewegt daher das Sprichwort,

Der sprichwortliche Teufel steckt bekanntlich im Detail.

Colloquium Helveticum 36/2005



12 Roger W. Miiller Farguell

wonach der “Teufel zur Not auch Fliegen frisst”, in diesem
Band einen Essay liber den “armen Teufel” (dazu Ph. Forget).
Das komplementire Sprichwort dazu, dass man nimlich einen
langen Loffel brauche, um mit dem Teufel zu frihstiicken,
wusste Bert Brecht in der Ziircher Urauffihrung seiner Mutter
Courage im Jahre 1941 gegen die Kollaborateure ins Feld zu
fiihren. Ebenso vielfiltig wie die Wechselfille der proverbia
diabolica, so facettenreich ist auch die wissenschaftliche Per-
spektivierung des “Teuflischen” in diesem Band.

Es zeigt sich im Uberblick, dass der Teufel weder als litera-
rische noch als dramatische Figur kohirente Konturen
gewinnt, nicht einmal hinsichtlich der typisierenden Epitheta
vom “Klumpfiissigen” und “Gehornten”. Des ungeachtet kann
er als eine der zihlebigsten narrativen Figuren des Okzidents
gelten. Immerhin tritt der Teufel in der Faust-Tradition seiner-
seits als Korperbildner in Erscheinung, indem er wiederholt
als Garant kinstlerischer Schaffenskraft dient, wobei die aus
solcher Quelle inspirierten Schopfungen durchweg im Ruch
der Dekadenz stehen (dazu S. Doering). Sein geradezu topos-
haftes Renommee als unermidlicher Forderer der Leibeslust
lasst den Teufel wiederum geeignet erscheinen, als allegori-
sche Figur der Verfiihrung aufzutreten. Wie diese diabolische
Verfiihrungskraft sogar zur narzisstischen Verblendung fiihrt,
zeichnet J.-M. Wissmer im Werk der Mexikanerin Sor Juana
Inés de la Cruz (1648-1695) nach. — Und auch die Philoso-
phen reitet gelegentlich der Teufel: Am Beispiel der
theologisch interessierten Philosophen Franz von Bader und
Wilhelm Michel erliutert Ch. Weder in diesem Band, inwie-
fern das Teuflische in sexuellen Konzeptionen der Asthetik
eine gewisse Schlisselrolle spielt.

Am Teufel scheiden sich zweifellos die Geister. Nicht nur,
dass das Teuflische als dunkle Kehrseite von Priestern und
Arzten hervortritt (dazu V. Kaufmann), ja selbst die Begeg-
nung mit dem Teufel scheint gleichsam eine ideologische
Lackmusprobe in religioser (dazu B. Sindig) wie auch in pro-
faner Hinsicht zu sein (dazu A. Guski). Doch offenbar sucht
sich der reine Geist fast zwangsldufig seinen Konterpart, denn
hartnickig hilt sich der Teufelspakt als zeitiibergreifendes
Motiv vom Mittelalter tiber die Renaissance bis hin zur Mo-
derne (dazu A. Darmstidter).



Vorwort 13

Ein wiederkehrendes Phinomen ist iberdies die “Verteufe-
lung” etwa des “boshaften Weibes” oder des “homme
révolté”, insofern das Teuflische mit dem Weiblichen, der
Neugier, der Begierde und dem Aufruhr, dem Anspruch auf
Wissen und Macht identifiziert wird (dazu J. Soring). Neben
solchen stigmatisierenden Zuschreibungen stehen die zahlrei-
chen Inszenierungen des jeweils zeitgenotssischen “Bosen”,
die, wie E.A. Kunz in ihrem Beitrag nachweist, eine palim-
psestartige Struktur aufweisen kdnnen.

Insbesondere die Gestalt des Mephistopheles ist in den
zahlreichen Varianten seiner Inszenierung zur Projektionsfli-
che zeitgenossischer Ideologeme geworden. Das mephisto-
phelische Prinzip der Verwirrung hat auf der Bithne immerzu
neue Formen der Regie provoziert, die mit wechselnden Mas-
ken operieren, um das Zeigen und Verbergen des Bosen zu
inszenieren. Der zwiespdltige Mephisto erweist sich dabei
durchweg als Meister sowohl der Ironie als auch des Zynis-
mus; sein Part ist der eines intellektuellen Verfiihrers, dem der
pure Schalk im Nacken sitzt, noch wenn er sich selbst ins Li-
cherliche zieht und den Kotau macht mit den Worten: “Ich
bin keiner von den Grossen” (Goethe, Faust, V. 1641). Er ist
einer unter vielen Bosewichtern und deren primus inter pares
— aber auszutreiben ist er nur mit seinesgleichen. Derweil
bleibt Mephisto ein Widerspenstiger, wohl und gerade weil er
ein sich Widersprechender ist, eine Figur im fingierten Di-
lemma, die “stets das Bose will und stets das Gute schafft”
(Goethe, Faust, V 1335).

Es erstaunt daher nicht, dass die Verkdrperungen des Teu-
fels entsprechend hidufig die intelligentesten Figuren unter
den dramatis personae stellen, jene queren Gestalten also, die
mit abgriindigem Wissen den Knoten zur Intrige schirzen.
Trist oder komisch und nicht selten tragikomisch geben sie
sich hinreissend ambivalent. Das reicht bis in die Geschlech-
terrolle. Man denke dabei nur an Don Juan (dazu F. Pennone)
oder an die weiblichen Verkdrperungen des Teuflischen, etwa
die Mephistophela, die dimonische Uberfrau oder an den
Vamp, Letztere allesamt Variationen der “femme fatale” (dazu
R. Bollhalder Mayer).

Wo der Teufel indes keine konkrete Gestalt besitzt, birgt er
sich auch im Formlosen und hilt sich in der Ambiguitit un-
fasslicher Metamorphosen prisent: Dies ein Zusammenhang,



14 Roger W. Miiller Farguell

den F. Mossiere anhand des russischen Symbolismus disku-
tiert. Als chimidrenhafte Gestalt kann sich der Teufel ent-
sprechend als Funktion jenes architektonischen Raumes dar-
stellen, dem er sich jeweils anverwandelt; somit Uberall
heimisch, ist der Teufel zuweilen ein Quidproquo der Szene-
rie, die ihn behaust, dies sowohl im Kloster, im Schloss als
auch im industriellen Komplex der burgerlichen Modernitiit
(dazu D. Spurr).

Das Teuflische am Teufel, so liesse sich sagen, ist, dass er
eine Gestalt des Gestaltenwandels reprisentiert. Er ist das He-
terogene und Heteronome: Einmal vernebelt — dann wieder
grotesk karikiert, hier zum Dimon geschrumpft — dort ins
Monstrose iberhoht, unscheinbar und farblos oder sinnlich-
tubersinnlich gezeichnet, bleibt er stets eine “Gestaltung, Um-
gestaltung, des ewigen Sinnes ewige Unterhaltung” (Goethe,
Faust, V 62806f.). So fungiert der Teufel allemal als “Trickster”
— dies eine diskutable These —, und zwar im Sinne einer aus-
losenden Textfigur, die, wie R. Simon in seinem Aufsatz
erhellt, in eins Ausloser ist fiir ein Movens des Textes und fur
dessen Interpretation.

In alphabetischer Ordnung prisentieren die zahlreichen Bei-
trige dieses Bandes die eng verschlungene Vielfalt der
“Variationen tber das Teuflische”. Es handelt sich dabei um
tUberarbeitete Referate, die sowohl anlisslich der Jahrestagung
der Schweizerischen Gesellschaft fir allgemeine und
vergleichende Literaturwissenschaft vom 27./28. Mai 2005 in
Basel gehalten wurden als auch um ausgewihlte Beitrige aus
dem Kreis der Interuniversitiren Arbeitsgruppe der SGAVL,
die sich vorbereitend mit diesem Schwerpunkt befasst hat. Mit
dem vorliegenden Band zu den Variationen tiber das
Teuflische wird auch ein Themenkreis dieser Buchreihe
abgerundet, der sich vom “Fantastischen” (2002) uber das
“Groteske” (2004) bis hin zum “Biblischen” (Nach der Bibel —
Apres la Bible: Approaches to the Scriptures, 2003) erstreckt
und somit auch Uber die Jahre hinweg einen Spannungs-
bogen wissenschaftlicher Interessen zusammenhielt. Allen, die
mit ihrem inhaltlichen und organisatorischen Engagement
zum Gelingen dieser Projekte beigetragen haben, sei an
dieser Stelle ein herzlicher Dank ausgesprochen. Die
Beschiftigung mit diesem spannungsreichen Themenkreis hat



Vorwort 15

gezeigt, wie konstruktiv sich irritierende Fragen und themati-
sche Konstellationen im wissenschaftlichen Dialog auswirken.
Sie zeigt aber auch, dass es oft leichter scheint, Giber die Exis-
tenz des Teufels zu ritseln und zu schreiben als tber
diejenige Gottes. Das misste eigentlich zu denken geben. —
Vor allem aber: zu lesen.

Roger W. Miiller Farguell






	Vorwort

