Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2004)
Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque
Artikel: Am Leitfaden des Grotesken : zur Einleitung
Autor: Hedinger, Martin / Muller Farguell, Roger W. / Sorg, Reto
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Hedinger
Roger W. Mdiller Farguell
Reto Sorg

Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung

Ich schreibe das ganz bestimmt aus
Verzweiflung tiber meinen Korper und
uber die Zukunft mit diesem Korper.

Franz Kafka

kirliche Mischung heterogener Elemente. Parade-
beispiel dafiir ist das monstrose Mischwesen am

Eingang von Horaz' Ars Poetica, das seine Leser zu nach-
denklichem Gelidchter provozieren soll.

Noch fiir Friedrich Schlegel “spielt das Groteske mit wun-
derlichen Versetzungen von Form und Materie, liebt den
Schein des Zufilligen und Seltsamen und kokettiert gleich-
sam mit unbedingter Willkiir.”1

Als Inbegriff einer aus den Fugen geratenen Kunst repri-
sentiert das Groteske, lange bevor es zum Begriff wird, das
Andere der geregelten Norm. Es wird als beklagenswerte
Fehlleistung verteufelt, als anarchisch-rebellische Widerrede
verherrlicht oder als raffiniert indirekte Darstellung des
Schonen kultiviert, das nach seiner dsthetischen Verfremdung
von einer Aura des Kultischen umgeben ist.

A- Is das konstruktive Prinzip des Grotesken gilt die will-

Uberblickt man die Literatur und ihre Geschichte, so zeigt
sich, dass am Leitfaden des Grotesken stets neue Ausdrucks-
formen entstanden sind. Was eben noch selbstverstindlich,
vorbildlich und unantastbar erschien, wird — mittels Karikatur
oder Dekonstruktion — ‘dimonisch’ verzerrt. Zunidchst meist
verfemt, markieren die neuen Formen unter Umstinden
schon bald neue Standards, wie etwa die Schauerromantik,
die sowohl Belebtes und Unbelebtes vermengt als auch die
Elemente unterschiedlicher Gattungen, oder wie der Kubis-

1 Friedrich Schlegel, Schriften zur Literatur, hrsg. von Wolfdietrich Rasch,
2. Aufl,, Minchen, 1985, S. 59 (Athendums-Fragmente).

Colloguium Helveticum 35/2004



12 Martin Hedinger / Roger W. Miiller Farguell / Reto Sorg

mus, der mit den linearen Raum-Zeit-Dimensionen die kon-
ventionellen  Konturen  auflost und in  simultane
Anschauungen Uberfiihrt.

Groteske Kunst verletzt nicht nur Regeln, sondern rihrt
auch an Tabus. In dieser Hinsicht ist sie immer extreme
Kunst. Vielleicht ist das mit der Grund daftir, dass man ihr oft
ambivalent begegnet. Carl Einstein zum Beispiel, der in sei-
nem frihen Roman Bebuqguin oder Die Dilettanten des
Wunders (1907/1912) dem Grotesken viel Raum gibt und
die hergebrachten Formen des Erzihlens tiber den Haufen
wirft2, hat sich spiter von der Groteske-Euphorie der klassi-
schen Moderne radikal distanziert und ihr gleichsam
unlautere Motive unterstellt. Groteske Kunst enthalte entwe-
der “ein idealisierendes Moment” oder zeige lediglich, dass
“man nicht d’accord” sei; jede Groteske enthalte “ein Stiick
Sadismus, eine Rache, eine Feindschaft [und viel Angst]”.3

Einsteins Kritik an den modernen “Monstres™ lduft auf ei-
ne Fundamentalkritik hinaus, die reprisentativ ist fiir den
Vorbehalt, mit der die groteske Kunst regelmissig konfron-
tiert ist: Sie sei abhidngig von dem, was sie deformiere,
verflige Uber keinen Eigenwert und konne somit nicht als
schopferisch gelten. Eine Position, die ebenso Uberspannt er-
scheint wie das Fantasma einer ‘absoluten’” Kunst.

Heutzutage befinden wir uns in der denkwitrdigen Situa-
tion, dass Groteskes allgegenwirtig ist und ob seiner
Omniprisenz kaum mehr wahr-, geschweige denn ernst ge-
nommen wird: sei es im Film, wo die digitale Bildanimation
mit stufenloser Gestaltverinderung (das so genannte
Morphing) spektakulidre special effects erlaubt, sei es in der
Fantasy-Literatur, wo die Mischwesen Legion sind, sei es in

2 Vgl. Reto Sorg, “Aus den Girten der Zeichen”. Zu Carl Einsteins “Bebu-
quin”, Miinchen 1997.
3 Alle Zitate: Carl Finstein, Die Fabrikation der Fiktionen, hrsg. von Si-

bylle Penkert, Reinbek, 1973 (Gesammelte Werke in Einzelausgaben;
dnb; 17), S. 130.

4 Vgl ebenda, S. 149-181, das Kapitel: “Buch II: Die Monstres. Das Bild
vom Menschen. Der Konflikt vom ultravisuell dynamischen Individuum
und der Gestalt”.



Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung 13

der Welt der Mode und des Pop, wo Stil-Ikonen wie Paul
Gauthier und Gothic-Artisten vom Schlage eines Marylin
Manson mit den Ton angeben, oder sei es in der bildenden
Kunst, wo Meister der Irritation wie Dieter Roth oder Mat-
thew Barney die Aufmerksamkeit auf sich ziehen.

Bei aller Gegenwirtigkeit des Grotesken gilt: Von seiner
Popularitit in Antike, Renaissance und Romantik, von seiner
Eleganz im Fin de Siécle, von seiner existenziellen Emphase
bei Autoren wie Franz Kafka, Friedrich Diirrenmatt oder Eli-
as Canetti und von der Euphorie, mit der sich Post-
strukturalisten wie Deleuze/Guattari seiner annahmen,5 hat
es viel verloren. Als hitte man sich mit Flaubert daran ge-
wohnt, tber die Monster nonchalant zu reden: “On n’en
voit plus”, und auch dem Metamorphotischen nicht anders als
cool zu begegnen: “Rire du temps ou en y croyait. Ovide en
est I'inventeur.”6

Was uns tiglich an Groteskem vor Augen liegt, bedarf
von Zeit zu Zeit eines Skandalons, um wieder als Phinomen
ins Bewusstsein zu gelangen. Ein solches ‘Erweckungs-
erlebnis’ bot im Jahre 2003 die von der amerikanischen
Kunsthistorikerin Pamela Kort konzipierte Miinchner Aus-
stellung Grotesk! 130 Jahre Kunst der Frechheit” In aller
Anschaulichkeit erinnert sie daran, dass die grotesk-komische
Bildtradition nie abgebrochen ist und von der Renaissance
tiber die ‘andere Moderne’ Arnold Bocklins bis hin zu Cindy
Sherman und dem Comic Strip eines Raymond Pettitbon
reicht.

Vgl. Gilles Deleuze u. Félix Guattari, Katka. Fir eine kleine Literatur
[1975], aus dem Franz. von Burkhart Kroeber, Frankfurt, 19706; Nach-
wirkungen davon noch bei Peter Fufd, Das Groteske. Ein Medium des
kulturellen Wandels, Koln u. a., 2001.

6 Gustave Flaubert, Dictionnaire des Idées recues suivi du Catalogue des
Idées chic, Paris, 1978, p. 120 et p. 119.

7 Grotesk! 130 jahre Kunst der Frechbeit, Schirn Kunsthalle Frankfurt, 27.
Mirz bis 9. Juni u. Haus der Kunst, Minchen, 27. Juni bis 14. Sept.
2003, hrsg. von Pamela Kort, Miinchen u. a., 2003.

)]



14 Martin Hedinger / Roger W. Miiller Farguell / Reto Sorg

War es jahrelang die bildende Kunst, die das Sujet des
Grotesken weiter entwickelte 8 greift in jlingster Zeit auch
die Literatur das Thema wieder auf. Hier zeichnet sich — ge-
genliufig zur inflationdren Entwertung des Grotesken in der
Populdarkultur — eine ‘fundamentalistische’ Wendung ab, eine
eigentliche und bemerkenswerte Renaissance des Grotesken.
Am Leitfaden des Grotesken gelangt man da zu jener alten
Grundfrage der Kultur zurtick, die die Anthropologen eben-
so beschiftigt wie die Kinstler: Was unterscheidet den
Menschen vom Tier? Im Labor virtueller Heterogenititen
stellt das Groteske auch vor die Frage der Reversibilitit an-
thropologischer Primissen.

Giorgio Agambens Essay Das Offene. Der Mensch und das
Tier (2002) etwa, der uber “Anthropogenese”® und das
menschliche Selbstverstindnis in der spiten Moderne speku-
liert, geht von spitmittelalterlichen Bibel-Illustrationen aus,
die den Menschen als einen grotesken Tier-Menschen dar-
stellen.11  Inspiriert von Rilkes Achter Elegie mit ihrer
poetischen ‘“Wendung’, der zur Selbstreflexion verdammte
Mensch erkenne das Offene nur gespiegelt im Auge des
Tiers,12 greift Agamben die von Alexandre Kojeve entworfe-
ne Vorstellung auf, der moderne Mensch sei am Ende der
Geschichte angelangt und insofern im Begriff zu ‘verschwin-

8 Vgl Ich ist etwas Anderes. Kunst am Ende des 20. Jabrbunderts, Kunst-
sammlung Nordrhein-Westfalen, Disseldorf, 19. Feb. bis 18. Juni 2000,
hrsg. von Armin Zweite, Doris Krystof u. Reinhard Spieler, Koln, 2000.
Bemerkenswert sind in diesem Zusammenhang Margaretha Dubachs
und Jirg Willis groteske Humanplastiken im “muséé bizarre”, Dauer-
ausstellung, Rieden bei Baden (www.musee-bizarre.ch).

9 Vgl. dazu den Essay von Rudolf Altrichter, Zuriick zur Seinsfrage. Uber
den Humanismus der Virtualitdt, Minchen, 2003.

10 Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier [2002], aus dem
Italien. von David Giuriato, Frankfurt, 2003 (es; 2441), S. 87.

11 Vgl ebd., S. 4f. u. 11ff.

12 Vgl. Rainer Maria Rilke, “Die achte Elegie”, in: ders., Sdmtliche Werke,
hrsg. vom Rilke-Archiv, in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt
durch Ernst Zinn, Bd. 2, Frankfurt, 1976 (Insel-Werkausgabe), S. 714-
716, und Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, a.a.0., S. 65-
71.



Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung 15

den’, als er “wieder Tier wird”.13 Das ungeklirte Verhiltnis
von Menschheit und Tierheit, das durch die Jahrhunderte
hindurch die grotesken Darstellungen befligelt hat, spitzt
Agamben zu einer der dringenden politischen Frage unserer
Zeit zu.

Dartiber hinaus verkehrt J. M. Cotzee in seiner provokan-
ten Abhandlung tiber das Leben der Tiere die eingebirgerte
Vorstellung, die Nationalsozialisten hitten ihre Opfer wie
Vieh behandelt, wodurch die Grenze zwischen menschli-
chem und tierischem Verhalten verschwimme: “Sie waren
Vieh, nicht ihre Opfer. Weil sie Mitmenschen, nach dem Bild
Gottes geschaffene Wesen, wie Vieh behandelten, waren sie
selbst zum Vieh geworden.”14

Auch Botho Strauf, in dessen Werk das Groteske eine
unverzichtbare Referenz markiert,’5 fokussiert die Tatsache,
dass die ‘grotesken Mischwesen’, die mittels Cloning, Trans-
plantation und Bioplastik moglich werden, nicht mehr linger
nur als Signifikanten, sondern realiter existieren. Die Grenze
zwischen Maschine, Mensch und Tier, von der wir gewdhnt
sind, dass die Dichtung sie tbertritt, ist zu einer realen Naht-
stelle geworden. Es zeichnet sich ab, dass die “poetologische
Karikatur”,16 die am Anfang von Horaz Poetik steht, buch-
stiblich zum Lebewesen wird.

Der vorliegende Band steht im Zeichen solch neuer Ak-
tualitit des Grotesken. Er enthilt Uiberarbeitete Beitrdge der
Referate, die am 7. und 8. Mai 2004 in Bern anlisslich der
Jahrestagung der Schweizerischen Gesellschaft fiir allgemei-
ne und vergleichende Literaturwissenschaft gehalten wurden,
sowie ausgewihlte Beitrdge aus dem Kreise der Interuniver-
sitiren Arbeitsgruppe der SGAVL, die sich ebenfalls mit

13 Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, a.2.0., S. 15.

14 J. M. Coetzee, Elizabeth Costello. Acht Lehrstiicke [2003], aus dem Engl.
von Reinhild Bohnke, Frankfurt, 2004, S. 85.

15 Vgl. dazu den Beitrag von Reto Sorg in diesem Band.

16 Hubert Gersch, Literarisches Monstrum und Buch der Welt. Grimmels-
hausen Titelbild zum “Simplicissimus Teutsch”, Tibingen, 2004
(Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte; 119), S. 51.



16 Martin Hedinger / Roger W. Miller Farguell / Reto Sorg

diesem Schwerpunkt befasst haben. Die Betrachtungen des
hier verhandelten Schlisselphinomens europdischer Kultur-
geschichte reichen von zeitgenossischen Autoren, die sich in
ganz unterschiedlicher Weise auf das Groteske beziehen,
wie Giorgio Agamben, J. M. Coetzee, Botho Strauf3, Philip
Roth und Michel del Castillo, zuvor auch Friedrich Dirren-
matt, Else Lasker-Schiller oder Ramon Maria del Valle-Inclan
und Miguel de Unamunos, tiber die Epoche machenden
Ausprigungen des Phidnomens im 19. und 18. Jahrhundert
(etwa bei Nikolai Gogol, Charles Baudelaire, Jean Potocki,
E. T. A. Hoffmann oder Heinrich von Kleist) bis zuriick zum
Meister des Grotesken, Rabelais. Selbst die dichterische Um-
setzung  psychiatrischer Konzepte findet hier ihren
thematischen Ort. Einige Beitrige sprengen indes den rein
textwissenschaftlichen Rahmen und richten ihr Augenmerk
auch auf Bilddarstellungen (Johann Heinrich Fussli, J. M. W.
Turner, Chaim Soutine) sowie die Wechselwirkungen der Li-
teratur mit anderen Kinsten, namentlich der Musik (Hector
Berlioz), wihrend zwei Beitrige uberdies das Groteske in
der Mode behandeln.

Trotz dieser thematischen und methodischen Streuungs-
breite bestitigt sich aber bei eingehender Lektiire der Ein-
druck einer inneren Kohirenz in den vielfiltigen Aspekten
des Grotesken. Tatsichlich orientiert sich die Mehrzahl der
Forschenden an einem offenen Spannungsfeld, dessen Pole
zwei Standard-Theorien des Grotesken bilden: Es handelt
sich zum einen um M. Bachtins “grotesken Realismus”,17
demgemiss sich im unabgeschlossenen Korper das stindige
Werden und Vergehen und im Gelichter, das er hervorruft,
die Befuirwortung dieser Naturgegebenheit spiegelt, und
zum andern um W. Kaysers “sich entfremdende Welt”,18 in
welcher sich das Subjekt letztlich einer tragischen Orien-
tierungslosigkeit ausgesetzt sieht. Neuere theoretische Re-

17 Vgl. M. Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur,
Frankfurt/M., 1995.

18 Vgl. W. Kayser: Das Groteske. Seine Gestalt in Malerei und Dichtung, Ol-
denburg u. a., Gerhard Stalling, 1957.



Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung 17

flexionen werden gelegentlich beigezogen; sie haben aber
spurbar weniger Einfluss als ihre gewichtigen Vorginger, die
sie synthetisieren und systematisieren.! Hat dieses Span-
nungsfeld zwar weiterhin eine allgemein anerkannte Giiltig-
keit, so begnigen sich viele Autoren jedoch nicht mit der
Einordnung des einen oder des anderen Werkes in diesen
vorgegebenen Rahmen. Vielmehr zeichnet sich die Tendenz
ab, den Rahmen durch Detailanalysen und durch die Unter-
suchung von Grenzfillen auf die Probe zu stellen und weiter
auszudifferenzieren.

Als solcher Grenzfall wird hier insbesondere die Mode
angesprochen. Mode mag bisweilen befremden oder amiisie-
ren, selten jedoch ruft sie spontan die Reaktionen des
Grauens oder unwiderstehlichen Gelidchters — also die Cha-
rakteristika des Grotesken — hervor. Dennoch werden
strukturelle Ubereinstimmungen zwischen Mode und Grotes-
ke flagrant: Der Korper wird nicht nur durch die Uber-
betonung einzelner Glieder deformiert (man denke an die
berihmten “braguettes”, deren sich die Figuren Rabelais’
rihmen), sondern er verwandelt sich zugleich in ein Kom-
positum aus lebender und toter Materie, aus menschlichen
und tierischen, organischen und anorganischen Elementen.
Thr groteskes Potential entfaltet die Mode aber erst voll-
stindig in der Inszenierung als Kunstwerk: So bei Johann
Heinrich Fusslis beingstigenden Modezeichnungen, aber
auch in der theatralischen Gestaltung des Kostlims, wie es
der karnevaleske Einschlag in Hoffmanns Prinzessin Brambil-
la beweist, und nicht zuletzt in der Designer-Mode, wo die
fiktionalen Uberformungen des anatomisch-prothesenhaften
Groteskleibes zur Karikatur des Mainstreams gesteigert sind.

Im Lichte der modischen Groteske erhellen sich Hinweise
aus anderen Beitrigen, wonach etwa die anonym erschiene-

19 Die drei am hdufigsten zitierten neueren Studien sind: P. Fuf: Das Gro-
teske. Ein Medium des kulturellen Wandels, Koln u. a., 2001; D. Iehl: Le
grotesque, Paris, P.UF., 1997, E. Rosen: Sur le grotesque: l'ancien et le
nouveau dans la réflexion esthétique, Saint-Denis, P.U. de Vincennes,
1991.



18 Martin Hedinger / Roger W. Miiller Farguell / Reto Sorg

nen Songes drolatiques de Pantagruel einem Pariser Kunst-
handwerker und Sticker zugeschrieben werden, und dass sie
moglicherweise als Vorlagen nicht nur Malern, sondern auch
Modemachern gedient haben. Was auf den ersten Blick als
Grenzfall im Rahmen des Grotesken erscheinen konnte, er-
weist sich demnach im Quervergleich der Texte und
Kontexte als ein Phinomen, das ins Zentrum des Grotesken
fuhrt. Zu dhnlichen komparativen Entdeckungen laden zahl-
reiche weitere Themenkomplexe ein, wie diejenigen der
Personlichkeitsspaltung, des Zerrspiegels oder des Abgrin-
dig-Erhabenen. Sie mogen der komparatistischen Lektiire im
Folgenden als thematischer Leitfaden im Labyrinth des Gro-
tesken dienen.



	Am Leitfaden des Grotesken : zur Einleitung

