
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Am Leitfaden des Grotesken : zur Einleitung

Autor: Hedinger, Martin / Müller Farguell, Roger W. / Sorg, Reto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Hedinger
Roger W. Müller Farguell
Reto Sorg

Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung

Is das konstruktive Prinzip des Grotesken gilt die
willkürliche Mischung heterogener Elemente.
Paradebeispiel dafür ist das monströse Mischwesen am

Eingang von Horaz' Ars Poetica, das seine Leser zu
nachdenklichem Gelächter provozieren soll.

Noch für Friedrich Schlegel "spielt das Groteske mit
wunderlichen Versetzungen von Form und Materie, liebt den
Schein des Zufälligen und Seltsamen und kokettiert gleichsam

mit unbedingter Willkür."1
Als Inbegriff einer aus den Fugen geratenen Kunst

repräsentiert das Groteske, lange bevor es zum Begriff wird, das
Andere der geregelten Norm. Es wird als beklagenswerte
Fehlleistung verteufelt, als anarchisch-rebellische Widerrede
verherrlicht oder als raffiniert indirekte Darstellung des
Schönen kultiviert, das nach seiner ästhetischen Verfremdung
von einer Aura des Kultischen umgeben ist.

Überblickt man die Literatur und ihre Geschichte, so zeigt
sich, dass am Leitfaden des Grotesken stets neue Ausdrucksformen

entstanden sind. Was eben noch selbstverständlich,
vorbildlich und unantastbar erschien, wird - mittels Karikatur
oder Dekonstruktion - 'dämonisch' verzerrt. Zunächst meist
verfemt, markieren die neuen Formen unter Umständen
schon bald neue Standards, wie etwa die Schauerromantik,
die sowohl Belebtes und Unbelebtes vermengt als auch die
Elemente unterschiedlicher Gattungen, oder wie der Kubis-

l Friedrich Schlegel, Schriften zur Literatur, hrsg. von Wolfdietrich Rasch,
2. Aufl., München, 1985, S. 59 (Athenäums-Fragmente).

Colloquium Helveticum 35/2004

Ich schreibe das ganz bestimmt aus
Verzweiflung über meinen Körper und
über die Zukunft mit diesem Körper.
Franz Kafka



12 Martin Hedinger / Roger W. Müller Farguell / Reto Sorg

mus, der mit den linearen Raum-Zeit-Dimensionen die
konventionellen Konturen auflöst und in simultane
Anschauungen überführt.

Groteske Kunst verletzt nicht nur Regeln, sondern rührt
auch an Tabus. In dieser Hinsicht ist sie immer extreme
Kunst. Vielleicht ist das mit der Grund dafür, dass man ihr oft
ambivalent begegnet. Carl Einstein zum Beispiel, der in
seinem frühen Roman Bebuquin oder Die Dilettanten des
Wunders (1907/1912) dem Grotesken viel Raum gibt und
die hergebrachten Formen des Erzählens über den Haufen
wirft2, hat sich später von der Groteske-Euphorie der klassischen

Moderne radikal distanziert und ihr gleichsam
unlautere Motive unterstellt. Groteske Kunst enthalte entweder

"ein idealisierendes Moment" oder zeige lediglich, dass

"man nicht d'accord" sei; jede Groteske enthalte "ein Stück
Sadismus, eine Rache, eine Feindschaft [und viel Angst]".?

Einsteins Kritik an den modernen "Monstres"4 läuft auf eine

Fundamentalkritik hinaus, die repräsentativ ist für den
Vorbehalt, mit der die groteske Kunst regelmässig konfrontiert

ist: Sie sei abhängig von dem, was sie deformiere,
verfüge über keinen Eigenwert und könne somit nicht als

schöpferisch gelten. Eine Position, die ebenso überspannt
erscheint wie das Fantasma einer 'absoluten' Kunst.

Heutzutage befinden wir uns in der denkwürdigen Situation,

dass Groteskes allgegenwärtig ist und ob seiner
Omnipräsenz kaum mehr wahr-, geschweige denn ernst
genommen wird: sei es im Film, wo die digitale Bildanimation
mit stufenloser Gestaltveränderung (das so genannte
Morphing) spektakuläre special effects erlaubt, sei es in der
Fantasy-Literatur, wo die Mischwesen Legion sind, sei es in

2 Vgl. Reto Sorg, "Aus den Gärten der Zeichen". Zu Carl Einsteins "Bebu¬

quin", München 1997.

3 Alle Zitate: Carl Einstein, Die Fabrikation der Fiktionen, hrsg. von Si¬

bylle Penkert, Reinbek, 1973 (Gesammelte Werke in Einzelausgaben;
dnb; 17), S. 130.

4 Vgl. ebenda, S. 149-181, das Kapitel: "Buch II: Die Monstres. Das Bild
vom Menschen. Der Konflikt vom ultravisuell dynamischen Individuum
und der Gestalt".



Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung 13

der Welt der Mode und des Pop, wo Stil-Ikonen wie Paul
Gauthier und Gothic-Artisten vom Schlage eines Marylin
Manson mit den Ton angeben, oder sei es in der bildenden
Kunst, wo Meister der Irritation wie Dieter Roth oder
Matthew Barney die Aufmerksamkeit auf sich ziehen.

Bei aller Gegenwärtigkeit des Grotesken gilt: Von seiner
Popularität in Antike, Renaissance und Romantik, von seiner
Eleganz im Fin de Siècle, von seiner existenziellen Emphase
bei Autoren wie Franz Kafka, Friedrich Dürrenmatt oder Elias

Canetti und von der Euphorie, mit der sich Post-
strukturalisten wie Deleuze/Guattari seiner annahmen,? hat
es viel verloren. Als hätte man sich mit Flaubert daran
gewöhnt, über die Monster nonchalant zu reden: "On n'en
voit plus", und auch dem Metamorphotischen nicht anders als
cool zu begegnen: "Rire du temps où en y croyait. Ovide en
est l'inventeur."6

Was uns täglich an Groteskem vor Augen liegt, bedarf
von Zeit zu Zeit eines Skandalons, um wieder als Phänomen
ins Bewusstsein zu gelangen. Ein solches 'Erweckungs-
erlebnis' bot im Jahre 2003 die von der amerikanischen
Kunsthistorikerin Pamela Kort konzipierte Münchner
Ausstellung Grotesk! 130 Jahre Kunst der Frechheit.'' In aller
Anschaulichkeit erinnert sie daran, dass die grotesk-komische
Bildtradition nie abgebrochen ist und von der Renaissance
über die 'andere Moderne' Arnold Böcklins bis hin zu Cindy
Sherman und dem Comic Strip eines Raymond Pettitbon
reicht.

5 Vgl. Gilles Deleuze u. Félix Guattari, Kafka. Für eine kleine Literatur
[19751, aus dem Franz. von Burkhart Kroeber, Frankfurt, 1976;
Nachwirkungen davon noch bei Peter Fuß, Das Groteske. Ein Medium des

kulturellen Wandels, Köln u. a., 2001.

6 Gustave Flaubert, Dictionnaire des Idées reçues suivi du Catalogue des
Idées chic, Paris, 1978, p. 120 et p. 119.

7 Grotesk! 130Jahre Kunst der Frechheit, Schirn Kunsthalle Frankfurt, 27.
März bis 9. Juni u. Haus der Kunst, München, 27. Juni bis 14. Sept.
2003, hrsg. von Pamela Kort, München u. a., 2003.



14 Martin Hedinger / Roger W. Müller Farguell / Reto Sorg

War es jahrelang die bildende Kunst, die das Sujet des
Grotesken weiter entwickelte,8 greift in jüngster Zeit auch
die Literatur das Thema wieder auf. Hier zeichnet sich -
gegenläufig zur inflationären Entwertung des Grotesken in der
Populärkultur - eine 'fundamentalistische' Wendung ab, eine
eigentliche und bemerkenswerte Renaissance des Grotesken.
Am Leitfaden des Grotesken gelangt man da zu jener alten
Grundfrage der Kultur zurück,9 die die Anthropologen ebenso

beschäftigt wie die Künstler: Was unterscheidet den
Menschen vom Tier? Im Labor virtueller Heterogenitäten
stellt das Groteske auch vor die Frage der Reversibilität
anthropologischer Prämissen.

Giorgio Agambens Essay Das Offene. Der Mensch und das
Tier (2002) etwa, der über "Anthropogenese"10 und das
menschliche Selbstverständnis in der späten Moderne spekuliert,

geht von spätmittelalterlichen Bibel-Illustrationen aus,
die den Menschen als einen grotesken Tier-Menschen
darstellen.11 Inspiriert von Rilkes Achter Elegie mit ihrer
poetischen 'Wendung', der zur Selbstreflexion verdammte
Mensch erkenne das Offene nur gespiegelt im Auge des
Tiers,12 greift Agamben die von Alexandre Kojève entworfene

Vorstellung auf, der moderne Mensch sei am Ende der
Geschichte angelangt und insofern im Begriff zu 'verschwin-

8 Vgl. Ich ist etwas Anderes. Kunst am Ende des 20. Jahrhunderts, Kunst¬
sammlung Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf, 19. Feb. bis 18. Juni 2000,
hrsg. von Armin Zweite, Doris Krystof u. Reinhard Spieler, Köln, 2000.
Bemerkenswert sind in diesem Zusammenhang Margaretha Dubachs
und Jürg Willis groteske Humanplastiken im "muséé bizarre",
Dauerausstellung, Rieden bei Baden (www.musee-bizarre.ch).

9 Vgl. dazu den Essay von Rudolf Altrichter, Zurück zur Seinsfrage. Über
den Humanismus der Virtualität, München, 2003.

10 Giorgio Agamben, Das Offene. DerMensch und das Tier [2002], aus dem
Italien, von David Giuriato, Frankfurt, 2003 (es; 2441), S. 87.

n Vgl. ebd., S. 4f. u. 1 Iff.
12 Vgl. Rainer Maria Rilke, "Die achte Elegie", in: ders., Sämtliche Werke,

hrsg. vom Rilke-Archiv, in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt
durch Ernst Zinn, Bd. 2, Frankfurt, 1976 (Insel-Werkausgabe), S. 714-
716, und Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, a.a.O., S. 65-
71.



Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung 15

den', als er "wieder Tier wird". *3 Das ungeklärte Verhältnis
von Menschheit und Tierheit, das durch die Jahrhunderte
hindurch die grotesken Darstellungen beflügelt hat, spitzt
Agamben zu einer der drängenden politischen Frage unserer
Zeit zu.

Darüber hinaus verkehrt J. M. Cotzee in seiner provokanten

Abhandlung über das Leben der Tiere die eingebürgerte
Vorstellung, die Nationalsozialisten hätten ihre Opfer wie
Vieh behandelt, wodurch die Grenze zwischen menschlichem

und tierischem Verhalten verschwimme: "Sie waren
Vieh, nicht ihre Opfer. Weil sie Mitmenschen, nach dem Bild
Gottes geschaffene Wesen, wie Vieh behandelten, waren sie
selbst zum Vieh geworden."u

Auch Botho Strauß, in dessen Werk das Groteske eine
unverzichtbare Referenz markiert,1? fokussiert die Tatsache,
dass die 'grotesken Mischwesen', die mittels Cloning,
Transplantation und Bioplastik möglich werden, nicht mehr länger
nur als Signifikanten, sondern realiter existieren. Die Grenze
zwischen Maschine, Mensch und Tier, von der wir gewöhnt
sind, dass die Dichtung sie übertritt, ist zu einer realen Nahtstelle

geworden. Es zeichnet sich ab, dass die "poetologische
Karikatur",die am Anfang von Horaz' Poetik steht,
buchstäblich zum Lebewesen wird.

Der vorliegende Band steht im Zeichen solch neuer
Aktualität des Grotesken. Er enthält überarbeitete Beiträge der
Referate, die am 7. und 8. Mai 2004 in Bern anlässlich der
Jahrestagung der Schweizerischen Gesellschaft für allgemeine

und vergleichende Literaturwissenschaft gehalten wurden,
sowie ausgewählte Beiträge aus dem Kreise der Interuniversitären

Arbeitsgruppe der SGAVL, die sich ebenfalls mit

13 Agamben, Das Offene. DerMensch und das Tier; a.a.O., S. 15.

14 J. M. Coetzee, Elizabeth Costello. Acht Lehrstücke [20031, aus dem Engl,
von Reinhild Böhnke, Frankfurt, 2004, S. 85.

15 Vgl. dazu den Beitrag von Reto Sorg in diesem Band.

16 Hubert Gersch, Literarisches Monstrum und Bitch der Welt. Grimmels¬
hausen Titelbild zum "Simplicissimus Teutsch", Tübingen, 2004
(Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte; 119), S. 51.



16 Martin Hedinger / Roger W. Müller Farguell / Reto Sorg

diesem Schwerpunkt befasst haben. Die Betrachtungen des
hier verhandelten Schlüsselphänomens europäischer
Kulturgeschichte reichen von zeitgenössischen Autoren, die sich in
ganz unterschiedlicher Weise auf das Groteske beziehen,
wie Giorgio Agamben, J. M. Coetzee, Botho Strauß, Philip
Roth und Michel del Castillo, zuvor auch Friedrich Dürrenmatt,

Else Lasker-Schüler oder Ramön Maria del Valle-Inclân
und Miguel de Unamunos, über die Epoche machenden
Ausprägungen des Phänomens im 19- und 18. Jahrhundert
(etwa bei Nikolai Gogol, Charles Baudelaire, Jean Potocki,
E. T. A. Hoffmann oder Heinrich von Kleist) bis zurück zum
Meister des Grotesken, Rabelais. Selbst die dichterische
Umsetzung psychiatrischer Konzepte findet hier ihren
thematischen Ort. Einige Beiträge sprengen indes den rein
textwissenschaftlichen Rahmen und richten ihr Augenmerk
auch auf Bilddarstellungen (Johann Heinrich Füssli, J. M. W.
Turner, Chaim Soutine) sowie die Wechselwirkungen der
Literatur mit anderen Künsten, namentlich der Musik (Hector
Berlioz), während zwei Beiträge überdies das Groteske in
der Mode behandeln.

Trotz dieser thematischen und methodischen Streuungsbreite

bestätigt sich aber bei eingehender Lektüre der
Eindruck einer inneren Kohärenz in den vielfältigen Aspekten
des Grotesken. Tatsächlich orientiert sich die Mehrzahl der
Forschenden an einem offenen Spannungsfeld, dessen Pole
zwei Standard-Theorien des Grotesken bilden: Es handelt
sich zum einen um M. Bachtins "grotesken Realismus",17
demgemäss sich im unabgeschlossenen Körper das ständige
Werden und Vergehen und im Gelächter, das er hervorruft,
die Befürwortung dieser Naturgegebenheit spiegelt, und
zum andern um W. Kaysers "sich entfremdende Welt",18 in
welcher sich das Subjekt letztlich einer tragischen
Orientierungslosigkeit ausgesetzt sieht. Neuere theoretische Re-

17 Vgl. M. Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur,
Frankfurt/M., 1995.

18 Vgl. W. Kayser: Das Groteske. Seine Gestalt in Malerei und Dichtung, Ol¬

denburg u. a., Gerhard Stalling, 1957.



Am Leitfaden des Grotesken. Zur Einleitung 17

flexionen werden gelegentlich beigezogen; sie haben aber
spürbar weniger Einfluss als ihre gewichtigen Vorgänger, die
sie synthetisieren und systematisieren.'9 Hat dieses
Spannungsfeld zwar weiterhin eine allgemein anerkannte Gültigkeit,

so begnügen sich viele Autoren jedoch nicht mit der
Einordnung des einen oder des anderen Werkes in diesen
vorgegebenen Rahmen. Vielmehr zeichnet sich die Tendenz
ab, den Rahmen durch Detailanalysen und durch die
Untersuchung von Grenzfällen auf die Probe zu stellen und weiter
auszudifferenzieren.

Als solcher Grenzfall wird hier insbesondere die Mode
angesprochen. Mode mag bisweilen befremden oder amüsieren,

selten jedoch ruft sie spontan die Reaktionen des
Grauens oder unwiderstehlichen Gelächters - also die
Charakteristika des Grotesken - hervor. Dennoch werden
strukturelle Übereinstimmungen zwischen Mode und Groteske

flagrant: Der Körper wird nicht nur durch die
Überbetonung einzelner Glieder deformiert (man denke an die
berühmten "braguettes", deren sich die Figuren Rabelais'
rühmen), sondern er verwandelt sich zugleich in ein
Kompositum aus lebender und toter Materie, aus menschlichen
und tierischen, organischen und anorganischen Elementen.
Ihr groteskes Potential entfaltet die Mode aber erst
vollständig in der Inszenierung als Kunstwerk: So bei Johann
Heinrich Füsslis beängstigenden Modezeichnungen, aber
auch in der theatralischen Gestaltung des Kostüms, wie es
der karnevaleske Einschlag in Hoffmanns Prinzessin Brambil-
la beweist, und nicht zuletzt in der Designer-Mode, wo die
fiktionalen Überformungen des anatomisch-prothesenhaften
Groteskleibes zur Karikatur des Mainstreams gesteigert sind.

Im Lichte der modischen Groteske erhellen sich Hinweise
aus anderen Beiträgen, wonach etwa die anonym erschiene-

19 Die drei am häufigsten zitierten neueren Studien sind: P. Fuß: Das Gro¬
teske. Ein Medium des kulturellen Wandels, Köln u. a., 2001; D. Iehl: Le

grotesque, Paris, P.U.F., 1997; E. Rosen: Sur le grotesque: l'ancien et le
nouveau dans la réflexion esthétique, Saint-Denis, P.U. de Vincennes,
1991.



18 Martin Hedinger / Roger W. Müller Farguell / Reto Sorg

nen Songes drolatiques de Pantagruel einem Pariser
Kunsthandwerker und Sticker zugeschrieben werden, und dass sie
möglicherweise als Vorlagen nicht nur Malern, sondern auch
Modemachern gedient haben. Was auf den ersten Blick als

Grenzfall im Rahmen des Grotesken erscheinen konnte,
erweist sich demnach im Quervergleich der Texte und
Kontexte als ein Phänomen, das ins Zentrum des Grotesken
führt. Zu ähnlichen komparativen Entdeckungen laden
zahlreiche weitere Themenkomplexe ein, wie diejenigen der
Persönlichkeitsspaltung, des Zerrspiegels oder des
Abgründig-Erhabenen. Sie mögen der komparatistischen Lektüre im
Folgenden als thematischer Leitfaden im Labyrinth des
Grotesken dienen.


	Am Leitfaden des Grotesken : zur Einleitung

