
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser

Autor: Spicker, Friedemann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedemann Spicker

Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht
Moser

Gegenüber der auffälligen Beziehung der österreichi¬
schen Literatur zum Aphorismus scheint die Aphoristik
der Schweiz wie nicht vorhanden. So lässt sich

beispielsweise den österreichischen Gattungsanthologien1 auf
Schweizer Seite nichts entgegensetzen.2 Dabei hat die
Schweiz seit den dreissiger Jahren mit Hans Albrecht Moser
und Ludwig Hohl zwei höchst bemerkenswerte, dabei sehr
unterschiedliche Aphoristiker hervorgebracht, um von dem
Philosophen Hans F. Geyer und von weniger unbedingten,
aber respektablen Gattungsautoren wie Charles Tschopp und
Erich Brock zu schweigen; und sie weist auch in der jüngeren

Vergangenheit nicht unbedeutende Vertreter für die
verschiedenen Abwandlungen der Gattung von Kurt Marti
bis Dieter Fringeli und Felix Philipp Ingold auf. Bei Moser
harrt ein wahrlich umfangreiches Werk zumindest im Sinne
der Gattungsgeschichte noch der Entdeckung.3

1 Hans-Horst Skupy (Hg.), Österreich-Brevier. Aphorismen und Zitate
von Altenberg bis Zweig, Wien, München, Amalthea, 1983. - Stefan H.

Kaszy ski (Hg.), Die Stimme des Intellekts ist leise. Österreichische
Aphorismen, Poznan, ars nova, 2000.

2 Die im Züricher Manesse-Verlag erschienene Anthologie deutscher
Aphorismen (Federico Hindermann; Bernhard Heinser (Hg.), Deutsche
Aphorismen, 2. Auflage. Zürich, Manesse, 1987) setzt allerdings mit
Hohl, Brock, Tschopp, Moser, Burckhardt deutlich einen Schweizer
Akzent.

3 Ich verweise auf meine jüngst erschienene Gattungsgeschichte: Frie¬
demann Spicker, Der deutsche Aphorismus im 20. Jahrhundert. Spiel,
Bild, Erkenntnis. Tübingen, Niemeyer, 2004. Der vorliegende Aufsatz
ist die veränderte und erweiterte Fassung des Abschnittes über Moser.

Colloquium Helveticum 35/2004



306 Friedemann Spicker

1

Die Biographie des Berner Schriftstellers und Klavierlehrers
Hans Albrecht Moser (1892-1978) ist äusserlich unscheinbar;
die eigenen, insbesondere die späten Bücher geben
Auskünfte, die freilich im Einzelfall noch der kritischen
Überprüfung bedürfen. Als Randfigur des literarischen Lebens
der Schweiz ist er nicht ganz unbekannt.4 Emil Staiger hat
zwar in einem grösseren Zeitungsartikel erklärt, seine
Aphorismen nähmen es "im Gehalt mit den besten der deutschen
Sprache auf'.? Dennoch ist er als Aphoristiker kaum ins
literarische Bewusstsein gelangt, weil er keine
Aphorismen bände veröffentlicht hat, sondern Erzählungen,
Romane, Tagebücher mit oft komplizierten Strukturen, in die
fiktionale Aphorismen eingelagert sind. Der Aphorismus steht
formal dennoch unzweifelhaft im Zentrum dieses ebenso
konsequenten wie eigenwilligen umfangreichen Werkes, das
über einen Zeitraum von mehr als fünfzig Jahren entstanden
ist, und das mit weit über 1000 Seiten nicht nur quantitativ.
Umgekehrt proportional dazu stehen die Bemühungen der
Literaturwissenschaft, die sich im wesentlichen auf einige
wenige Zürcher Dissertationen (Steiner 1966,6 angenehm
differenziert und kritisch Zeiter 1975, Strassmann-Stöckli
1977) beschränken und, die kurze Studie von Manz-Kunz
von 1992 ausgenommen, mit ihren Interessen wie Struktur,
Utopie, Menschenbild den wesentlichen oder sogar
entscheidenden Anteil der Gattung nur streifen. Strassmann-
Stöcklis Untersuchung seines Menschenbildes etwa mündet

4 Kindlers Literaturgeschichte der Gegenwart, Band 7: Die zeitgenössi¬
schen Literaturen der Schweiz I, hg. von Manfred Gsteiger,
Frankfurt a. M„ Fischer, 1980, S. 248-250.

5 Emil Staiger, "Hans Albrecht Moser. Zum 80. Geburtstag", in: Neue Zür¬
cher Zeitung Nr. 3312 v. 2.9.1962.

6 Anmerkungen aus der am Schluss verzeichneten Literatur in Kurzform
im Text.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 307

in den Aphorismus als die adäquate Form (179f.)- So scheint
zunächst ein kurzer Überblick über das Werk angezeigt.?

Den konventionellen Aphorismenband vermeidet Moser
auf mehrfache Weise. Immer zielt er dabei auf eine Verbindung

mit narrativen Strukturen. Zum einen schöpft er die
Möglichkeiten zur Rollenaphoristik aus. Eine Geschichte der
fiktionalen deutschen Aphoristik wird im 20. Jahrhundert
neben Ernst Bertram in Moser ihren bedeutendsten Zeugen
finden. So setzt der fiktive Herausgeber schon in Die Komödie

des Lebens (1926) Tagebuchaufzeichnungen des Helden
zwischen Fragmente aus dem Denken und Leben und Ergebnisse.

Zudem werden die Aphorismen noch vereinzelt drei
allegorischen Figuren in den Mund gelegt und dadurch
zusätzlich gebrochen. Die Fragmente nähern sich innerhalb
dieser Konstruktion weitgehend einer konventionellen
Sammlung von Aphorismen zu verschiedenen Themen; die
Ergebnisse zielen als "Heimkehr aus dem darstellenden
Leben ins wirkliche Leben" (351) und als Schluss der Kömodie
des Lebens stärker ins Zentrum des ganzen Werkes. Sie
gehen vom "Selbstbehauptungstrieb der Persönlichkeit" (216-
245) und vom "Kampf um den Rang" (285-298) aus und
denken von dem axiomatischen Vorstellungskreis Komödie,
Selbstbehauptung, Rolle her. Auch Das Gästebuch (1935;
zweite Auflage 1962) relativiert seine Aphorismen dadurch,
dass es sie verschiedenen Figuren in die Feder diktiert. Das
universale Gästebuch, das in diesem phantastischen Haus der
Musse, einem Ort der Abseitigkeit, aufliegt, beginnt mit
einigen literarhistorisch bezeugten Aphorismen von La
Rochefoucauld bis Wilde und läuft in die (fiktiven)
Eintragungen verschiedener Unbekannter aus. Aufgrund
graphologischer Untersuchung werden sie nach Schrifttypus

Er konzentriert sich auf den - so gut wie immer vorhandenen -
aphoristischen Anteil daran, ohne auch nur ihn ausschöpfen zu können.
Es fehlt insbesondere der Bezug der jeweiligen Aphorismengruppe auf
das vorangehend Erzählte; dieses narrativ-reflektive Geflecht jeweils
zu analysieren muss detaillierten Einzelanalysen überlassen bleiben.
Für die Werkbeschreibung im einzelnen verweise ich auf meine
Gattungsgeschichte, S. 573-577.



308 Friedemann Spicker

und "Seelenraum" geordnet und als Aufzeichnungen von
Politikern, Tatmenschen, Pessimisten usw. charakterisiert. Die
Lektüre beginnt mit (bewusst) platten Sprüchen und steigert
sich zu denen der gläubigen Moralisten. Zuweilen sind sie
Anlass zum Gespräch des Gastes und Ich-Erzählers mit dem
Hausherrn und dessen Frau - vielleicht ist er hier bei Gott
und Welt zu Gast (Staiger) -, sind also auf ganz eigene Art in
das Ganze eingebunden und werden auf diese Weise per-
spektiviert und weitergeführt.8 Zuweilen werden sie
kommentiert, meist - auch wiederum in Aphorismen - vom
Hausherrn; er will den Gast (ähnlich wie am Schluss der
Komödie) zu der Neuen Gemeinschaft eines dritten Reiches
führen, das das Reich des tätigen Lebens und das der Musse
himmlisch überwölbt. Dessen zentrale Kriterien sind zum
wiederholten Male Aufrichtigkeit, Überwindung des Willens
zur Persönlichkeit, Realität statt Rolle. Alleingänger (1943)
sammelt neben einem Tagebuch aus "Zehn Tagen Spital" und
fiktionaler Prosa (u. a. der gerühmte Kleiderhändler)
Aphorismen Aus den letzten Notizbüchern eines ausgewanderten
Dichters. Wieder assistiert dem fiktiven Aphoristiker ein
Herausgeber, der das "Durcheinander" (137) aus Aufzeichnung,
Gedankensplitter, Erzählung auswählt und ordnet; wenn er
dessen Arbeitsweise erläutert, spricht der Autor über die
eigene. Sie ist gekennzeichnet von produktiven Schüben aus
einem gemeinsamen Anregungszentrum heraus, "zum
Beispiel die Stimmung oder der Gegenstand" (138). Ein tiefer
Pessimismus angesichts der "Nichtigkeit des Daseins" (193)
und der Falschheit all unserer Verhältnisse (195) verbindet
sich mit einem "vertikalen Heiligungsstreben", das dem
"horizontalen Machtstreben" entgegengesetzt ist (190): "Wer
ohne Gott lebt, verdirbt [...]" (192).

8 Als Beispiel: "Internationalität ist der lange Schatten des aufgehenden
Christentums. 'Warum nicht des untergehenden?' fragte ich. 'Weil er
kürzer wird', antwortete der Hausherr" (187). Der Kommentar reicht
bis zu einem lapidaren "Das verstehe ich nicht" zu einer dunklen Stelle,
und dabei - Höhepunkt des selbstironischen Spiels - bleibt es!



Der Schweizer Aphoristlker Hans Albrecht Moser 309

Umfangsmässig relativ klein ist der aphoristische Anteil in
Mosers Hauptwerk, dem "Gegenwartsroman aus künftiger
Sicht" Vineta (1955), mit dem er sich seit 1906/07 trägt
(Steiner 23). Die vinetische Welt des 20. Jahrhunderts hat
sich selbst vernichtet; ihre Quellen werden aus der Perspektive

Utopias ausgebreitet. Der Journalist Saremo - die
Selbstprojektion in diesem Palindrom zu Moser ist durchsichtig

- erzählt dem Dichter Praetorius im ersten Teil Das Leben
eines Ungläubigen und erbittet und bekommt als Gegengabe
dafür dessen Papierkörbe mit Hobelspänen, Versuchen,
Entwürfen zur Übung, um daraus ein Buch zu formen. Diese 21

Papierkörbe, bei denen der Herausgeber, wie er anmerkt,
redigiert: gestrichen und aus Gesprächspartien hinzugefügt
habe, sind zwischen den Kapiteln eingeschoben. Der zweite
Teil ist der Romanentwurf, den der Dichter dem Journalisten
hinterlassen hat, Entwicklungsroman um seinen Helden
Oswald und Lehrdichtung zugleich, ein umgekehrter Don
Quijote, in dem aber das Didaktische das Epische zurückdrängt,

während der dritte in Anmerkungen die Begriffe
alphabetisch erläutert, die den Utopiern fremd (geworden)
sein dürften: "Es bleibt mir noch zu bemerken, dass ich zu
einigen Begriffen die zugehörigen Anmerkungen in loser
aphoristischer Form, also ohne äußeren Zusammenhang
gegeben habe" (879).

Auch in Regenbogen der Liebe (1959) liest ein Erzähler-Ich
jeweils einige von den "Zetteln" des Dichters, den er
besucht, während im Vordergrund eine Liebes- und
Kriminalgeschichte zwischen dem Dichter, seiner Ehefrau
Beatrice und dem Diener Toni abläuft, Anlass und Vorwand
dazu, "das weite Spektrum ('Regenbogen') des Phänomens
Liebe in extenso zu beleuchten" (Zeiter 28). Moser lässt das

Modell, das er in verschiedenen Varianten zeitlebens beibehält,

von seinem Stellvertreter rechtfertigen. Der Dichter, so
eine seiner Aufzeichnungen, umgebe seine Aphorismen mit
einer Rahmenerzählung, denn: "Einfälle seien Gäste, Gäste
blieben aber aus, wenn man sie in keinem wohnlichen
Raum empfangen kann" (67). In der Erzählung Thomas Zweifel

(1968) ist ein Schriftsteller auf der Suche nach der
Titelfigur; schon ihr Name erweist sie hinlänglich deutlich als
Gedankenkonstrukt. Abends versucht er seine Gedanken "zu



310 Friedemann Spicker

sammeln und in eine gefällige Form zu bringen" (28); auf
diese durchsichtige Weise fiktionalisiert der Autor hier seine
Aphorismen. Sie führen ihn von Erkenntnisskeptizismus und
Zeitkritik zur Prophezeiung einer mystisch fundierten neuen
Religiosität.

In seinem Alterswerk bevorzugt Moser durchweg
epischaphoristische Mischformen, die sich locker an das Tagebuch
anlehnen und eindeutiger autobiographisch grundiert sind. Es

lebt vielfach aus der Substanz des Früheren und variiert es.
Auch diese Wiederholung entgeht der reflektierenden
Selbstbeobachtung indes nicht. Ihm falle auf, dass er sich oft
wiederhole, heisst es da, aber wie Schopenhauer oder gar
Nietzsche (Erinnerungen 128). Mit der Frage "Schon
wieder?" reflektiert er die etwaigen Befürchtungen des Lesers
vor "einer ermüdenden Wiederholung" vorweg (Nachlass 7).
Auch hier werden narrative Stützen konstruiert; Selbstspiegelung

und Selbstreferenz dominieren. Thematisch (Politisches)
oder formal (Kurze Sprüche) geordnete Aphorismen Aus dem
Tagebuch eines Weltungläubigen stellt er 1954 neben kurze
Erzählungen und Episoden. Im Vorwort reflektiert er die
Verbindung von Tagebuch und Aphorismus: "Aphorismen
sind auch Tagebuchnotizen, nur anders erzählt und ins
Allgemeine gedeutet" (11); selbstreferentielle Leitgedanken
wie der von der Ich-Figur im Tagebuch finden sich später
ausgeführt.

Im Tagebuch Ich und der andere (1962) werden Aphorismen,

Maximen, Definitionen, Diaristisches, dazu einige kurze
Erzählungen durch regelmässige Selbstgespräche des Ich mit
dem "anderen"9 zusammengehalten, der "unter allen
Umständen eine Phantasiefigur" (150) sei. Das Tagebuch ist
durchkomponiert; sein Verfasser erläutert dem Leser
eingangs die innere Gliederung des Buches genau, das viererlei
zum Thema habe: das Ich, den anderen, Ich und den anderen,

die andern unter sich; "von mehr kann man in dieser
Welt nicht sprechen" (11). Der andere betont das aphoristische

Element des Tagebuchs und dringt auf Zusammenhang.

9 Vgl. Ich 5, 22, 34, 110, 184, 210, 273, 349, 362.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser

Der eine verteidigt sein Vorgehen mit der Unmittelbarkeit
des sich ausdrückenden Geistes: "Das Tagebuch drückt direkt
aus, was der Roman auf Umwegen auszudrücken sucht" (19).
Als Schriftsteller stelle er bewusster "sprunghafte Betrachtungen"

an, "mehr, genauer, vielleicht auch besser ausgeführt".
Ihm gehe es darum zu zeigen, "wie es in unsern Köpfen
zugeht" (58). Die Texte sind mit der Reflexion über ihr
Verfertigen aufs engste verknüpft; der Schreibprozess ist
scheinbar ganz nah an das Produkt herangeführt.10 Gegenüber

diesem attraktiven ironischen und selbstironischen Spiel
fallen die Inhalte ab. Sie wiederholen, indem sie Älteres
wiederholen, bekannte kulturpessimistische Positionen.

Das ist in dem Tagebuch eines aphoristischen Lebens Der
Fremde (1973) nicht anders. Hier ist ihr Träger ein "weltferner

Mann" (37), der Fremde eben, der das alte Erzähler-Ich
zum Führer wünscht, aber später eher selber zum Führer
wird. Diese Aufspaltung des Autors in zwei Figuren ist das
feste Muster des Alterswerkes. Ist sie hier erzählerisch nur so
eben motiviert, so bieten die Erinnerungen eines Reaktionärs
(1965) und Aus meinem Nachlass und anderes (1971) unverstellt

im Selbstdialog eigene Aphorismen, wenn auch durch
das Druckbild verschleiert. Die Erinnerungen erzählen von
der Erinnerungswanderung des von "Lebensungläubigkeit"
durchdrungenen Achtzigjährigen, wieder im Gespräch mit
"dem andern", durch verschiedene "Bewußtseinsräume", oft
einfach mit Aphorismen bezeichnet, dann aber auch thematisch

spezifiziert als Politisches oder Zur Kunst überschrieben.

10 In der Nr. 34 fragt ihn der andere wieder einmal aus. In der Nummerie-
rung, so die Antwort, habe er einen Ersatz für die alles
zusammenhaltende Idee, die hier fehle. "Jetzt passen Sie auf, was
geschieht, wenn ich die Nummer, die kommt, setze:" (24) Und es folgt:
"35. Ideen haben es wie der Bart: sie kommen immer wieder. Da hilft
alles Wegrasieren nichts." Der Text fährt berichtend fort: "Ich schaute
den andern an. [...]" und gesteht ein, er habe dem andern damit etwas
'aufgebunden', bevor er mit einer abermaligen Wende schliesst: "Wäre
es also nicht etwas Wunderbares, Unerklärliches, dass ein Schriftsteller
augenblicklich von einem Einfall begnadet wird, sobald er vorn an der
Zeile eine Zahl hinsetzt? Die reinste Zauberei" (25).



312 Friedemann Spicker

Aus meinem Nachlass konfrontiert den Greis mit dem Mitt-
dreissiger. Beide erinnern sich vergleichend und
reflektierend an die Jugendjahre, bis es endlich heisst: "Wir
waren eins" (214). Die autobiographische Schicht ist ergiebiger

als in den anderen Büchern Mosers. Entscheidende
biographische Motive wie die frühe homosexuelle Angstliebe,

das Scheitern als Pianist und Komponist und die Antriebe
und Anlagen, aus denen sich dieses in seiner Konsequenz
einmalige aphoristische Leben entwickelt, werden erkennbar.

"Das Zeug mußte heraus" (176; so auch 35), heisst es
burschikos. Moser gewählt Einblick in die Stufen seiner
Entwicklung zum Schriftsteller bis zur Komödie des Lebens, bei
der er beobachtet, "dass sich die Abreißliteratur seiner
bediente" (179). Der ironische Selbstkommentar ist das
vorherrschende Element. Moser erweist sich einmal mehr als
ein Meister in der Kunst, ein Buch aus dem Reden über die
Schwierigkeiten, eines zu verfassen, entstehen zu lassen,
indem er eine Zirkelstruktur der Selbsteinholung entwickelt.11
Sie wird hier ebenso deutlich wie in dem letzten selbst
veröffentlichten Buch Auf der Suche (1975), in dem er für den
Efeu seiner Aphorismen so lange nach einem haltgebenden
Baum sucht, bis die Suche selbst dieser Baum geworden ist.

2

Dass Moser primär aus einer auf authentischem Selbstdenken
beruhenden Introspektion heraus zu verstehen ist, bedeutet
nicht, dass sich nicht verschiedene Anknüpfungspunkte an
die Tradition der Gattung herstellen Hessen. "Prüfe deine
Einfälle gut. Zuweilen sind Einfälle bloß zu Dir gekommene

il Nur zwei Belege dazu: Kaum, dass etwas "ledern" oder "altmodisch"
scheinen könnte, ist es schon durch diese Qualifizierungen des jungen
Mannes (die ja der alte Mann erfindet) ironisch gebrochen. Und wenn
er mit seinem jüngeren alter ego ein Gespräch über Kritik und über
literarische Wahrheit versus Wirklichkeit führt und dem andern erklärt,
dass er auch das in das Buch aufnehmen wolle, hat er es mit diesem
Satz schon getan.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 313

Kinder anderer, die ihre Herkunft vergessen haben" (Komödie

136). Vor allem führt er teilweise eine Moralistik im
Sinne des französischen 17. und 18. Jahrhunderts fort, die
sich des aphoristischen Konflikts zwischen Sein und Sollen
wohl bewusst ist und beide Bedeutungen des Begriffs "Moralist"

ineinander wirkt. In der Figur des Schriftstellers Andreas
Fischer drückt er es so aus: "Mir ging es immer ums Menschliche,

nicht um Kunst. Also bin ich vielleicht ein Moralist,
bestimmt kein Künstler" (Zweifel 122). Der unverrückbar
religiös situierte Moralist und Fachmann für das Allgemeine als
das Entscheidende analysiert nicht (nur), er "empfiehlt": "Der
Seher zeigt den Weg; der Philosoph untersucht den Weg;
der Künstler beschreibt den Weg; der Moralist empfiehlt den
Weg; der übrige Mensch geht den Weg" (Gästebuch 28).
Dem entspricht die Maxime in ihrer ungebrochensten Form:

Sei treu und nimm alle Folgen deiner Treue auf dich, sogar die Dummheit

aus Treue (Gästebuch 181).

Fälle über nichts, das lebt, ein vernichtendes Urteil; denn es widerlegt
dich, indem es weiterlebt (Gästebuch 183; vgl. "Einige Ratschläge";
Tagebuch 86-88).

Sie mag sich auf das nur Gutgemeinte, Naive, ja ausgesprochen
Banale beziehen; dann aber ist sie immer wieder

einmal von einer überraschenden Perspektive: "Die Meinung
eines andern mit einer Gebärde zudecken" (Komödie 59).

Von dem prinzipiell moralistischen Ansatz abgesehen,
lassen sich mancherlei konkrete Bezüge herstellen, zu Graciän
etwa oder zu Lichtenberg. Auf Goethe und Ebner-
Eschenbach weist Steiner als Moser nahe stehend hin (20).
Deutlicher ist die Nähe zu Schopenhauers Aphoristikd2
Schopenhauer und Nietzsche erörtert Zeiter, interessanterweise
im Rahmen der Lebensphilosophie, die schon im Expressio-

12 Auch wenn es hier an direkten Hinweisen nicht fehlt, scheint sie mir
Steiner etwas überpointiert zu formulieren (Steiner 30).



314 Friedemann Spicker

nismus dem Aphorismus einen Bezugsrahmen bietet:« "Es
kann nicht übersehen werden, dass bereits der Begriff .Er¬

lebnis' signifikant genug ist, um dieses Denken als dem
Programm der Lebensphilosophie verwandt zu erkennen"
(Zeiter 65). Dass Moser "immer wieder" Bezug auf Nietzsche
nähme, wie Manz-Kunz meint (40), scheint mir übertrieben.
Der Einfluss ist gleichwohl deutlich etwa im Primat des Willens

(Gästebuch 174; so auch Komödie 76) - im dritten Teil
von Vineta gibt Moser seine Antwort auf den Willen zur
Macht (Vineta 1049) -, in der Gedankenfigur des ewigen
Wandels oder im Perspektivismus. Nietzsche sei "wohl kein
großer Geist, aber einer der geistreichsten, die je gelebt
haben" (Erinnerungen 169), und mit ähnlicher Reserve heisst
es schon 1943: "Ich kenne Nietzsche nicht gut, sein artistischer

Stil erfüllte mich immer mit Mißtrauen und seine gar
zu durchsichtige Erregtheit nimmt seinen Worten alle suggestive

Kraft" (Alleingänger 27). Die Assoziationen von Kraus
her zeugen für das Janusgesicht dieses eben nicht einschichtig

gütigen Aphoristikers. Die Hinweise auf Wagner Vineta
200; Komödie 190, so auch Steiner 30) und Spengler (Steiner

30, Zeiter 65), so verheissungsvoll sie sind - "Spengler
hatte recht" (Fremde 102) - und so wünschenswert Spezial-
studien hier wären, führen ebenso aus dem aphoristischen
Kontext hinaus wie die stilistisch-weltanschauliche Verbindung

zu Robert Walser. Es ist hier nicht das Abseitige,
Zurückgezogene ("Dem Handelnden gehört die Welt. Die
Frage ist bloß, ob uns die Welt gehören soll?"; Komödie 76),
nicht das aufs Innere Beschränkte allein, das ins Auge fällt:

Äußere Beschränkung als Hilfsmittel zu innerer Erhöhung (Komödie
65).

Äußere Beschränkung unserer Freiheit erleichtert es uns, innerlich frei
zu werden (Ich 82).

13 Vgl. Friedemann Spicker, Studien zum deutschen Aphorismus im
20. Jahrhundert, Tübingen, Niemeyer, 2000, S. 48-50.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 315

Neben einer Walser verwandten Selbstironie und eigenen
Naivität, die auf konservativen oder für konservativ geltenden

Tugenden besteht, bezeugen Mosers "weltantippende
Sprüche" (Ich 43) auch eine ganz besondere "Durchschnittlichkeit":

Ich bin ein Durchschnittsmensch und schreibe für Durchschnittsmenschen.

Die müssen auch eine Literatur haben, oder nicht?
Merkwürdigerweise mache ich die Erfahrung, dass auch Nicht-
Durchschnittliche an meinen Büchern Gefallen finden. Daraus schließe
ich, dass ich kein durchschnittlicher Durchschnittsmensch bin.
{Suche 54)

Diese Haltung scheint explizit wie auch implizit so stark
durch, dass sie als eine Art stilles Programm gelten darf: "Mit
der Weite des Gesichtskreises nimmt die Zuverlässigkeit der
Gesinnung ab und die Fraglichkeit von allem zu" (Ich 86).
Ein Dialogpartner beginnt einen der gewöhnlichen Einschü-
be: "Ich glaube, es ist Zeit, dass Sie gehaltvollere
Bemerkungen eintragen" (60). Der Autor kommentiert: "Er
hatte recht". Und Moser hat Recht; weit reizvoller als die
wenig gehaltvollen Bemerkungen dieser Passage ist dieses
selbstironische Spiel auf mehreren Ebenen. Mit einer Pointe
wie der folgenden, die einen Aphorismus zum Vergleich
von Artischocken- und "Liebesgenuß" krönt, steht der "Sä-
chelchenschreiber" (Nachlass 178) wahrhaft einzig da: "So
viel über die Artischocke" (Ich 98).14

3

Diese Hinweise auf mögliche Einflüsse können indessen nur
marginal von der Tatsache ablenken, dass Moser ein
eigenständiges aphoristisches Lebensprogramm gestaltet. Es ist zum
einen bestimmt durch Autobiographie und Selbstreferenz,

14 Der altfränkische Stil oder das stilisiert Altfränkische, vor allem in den
narrativen Partien des Werkes, wären über eine solche erste
Anmutungsbeschreibung hinaus noch zu analysieren.



316 Friedemann Spicker

zum andern von Politik, vor allem aber von Psychologie und
Philosophie; in der Mystik ist beides verknüpft.

Die Bedeutung der Selbstreferenz in Mosers Werk ist auf
das Aphoristisch-Diaristische bezogen schon bei der
Beschreibung von Ich und der andere angeklungen. Das Tagebuch

wird als "Roman ohne durchgeführte Handlung" (Ich
156) verstanden: "Nur Tagebücher, die ehrlich für die
Öffentlichkeit geschrieben werden, sind echt" (Ich 102). Die
weitere Konsequenz ist in der Tagebuchtheorie, ohne dass
sie auf Moser Bezug nähme, bestens bekannt: "Man kann
kein Tagebuch schreiben, ohne aus sich eine Figur zu
machen" (Ich 156). Manz-Kunz bleibt dabei stehen, den
Aphorismus als "den eigentlichen Baustein von Mosers Denken
und Schreiben" (17) zu bezeichnen, beschreibt diesen
"eigentlichen Baustein" vielleicht noch nebenhin "als Synkope
im Ablauf des Denkens" (13); im übrigen hat die Arbeit aber
trotz ihres Titels Gedanken zur Aphoristik von Hans Alhrecht
Moser andere Erkenntnisinteressen. Die Generallizenz, die
sich Moser selbst erteilt, sollte - nicht nur für den
selbstreferentiellen Aspekt — obenan stehen: "Der Aphoristiker
gleicht einem guten Ballspieler. Beiden geht der Ball einmal
daneben" (Komödie 142). "Daneben" geht gewiss seine
Gattungsdefinition, die nur das mediokre Normalmass erklärt
und zum eigenen Werk nichts beizutragen hat: "Aphorismen
sind oft verspätet eingetroffene Schlagfertigkeiten" (Komödie
138). Im Bekannten und vielfach Repetierten bleibt auch die
Definition des Aphoristikers, die darauf hinausläuft, der
Angerufene, der Rezipient, müsse sich selbst etwas "zurechtlegen".

Sie (be-)träfe uns mehr, wenn sie selbst zu diesem
Zurechtlegen inspirierte:

Der Aphoristiker ist zu vergleichen mit einem Menschen, der ein Fenster

aufreißt, den Vorübergehenden etwas zuruft, und, bevor diese
eingehend verstanden haben, wie es gemeint war, das Fenster wieder
zuschlägt. Mögen sie es sich selbst zurechtlegen (Komödie 136).

Ex negativo ist da klarere Auskunft zu erhalten. Der
Aphorismus "Wenn ein Geist zerbricht, dann gibt's
Gedankensplitter" (Komödie 142) ist zwar Hans Wurst in den
Mund gelegt, aber dieser Clown ist tiefsinnig genug, um die
Position seines Schöpfers, eines .heilen': unzerbrochenen



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 317

Geistes gegen die heillos üblichen Gedankensplitter
durchblicken zu lassen. Wenn Moser im Gästebuch auch einem
solchen Witzbold Platz einräumt: "Der Fallschirm ist das
einzige Beförderungsmittel, mit dem du bombensicher dein Ziel
erreichst" (58), dann nur, um sich davon zu distanzieren: Die
anschliessende Kritik des Hausherrn ist als Kritik an dem
ganzen Wortspieltypus zu verstehen.

Nicht nur in der Abgrenzung legt sich Moser Rechenschaft
ab über die lebenslang bevorzugte Form zu denken und zu
schreiben. Schon in der Komödie des Lebens denkt er über
den "Vorzug der aphoristischen Form" nach: "1. Man
ist darin [,] was man sagt, nicht so sehr dadurch gebunden,
was man gesagt hat. 2. Man braucht nicht mehr zu sagen, als

man sagen will und sagen kann" (144). *5 Das mag sich naiv
anhören — nicht das einzige Mal, dass man bei Moser auf das

Paradoxon raffinierter Naivität verfällt -, es steht aber in
einem genuin aphoristischen Kontext, der ein philosophisches
System zu errichten für "unsinnig" (Komödie 317) hält: "Wie
schön ist ein guter Gedanke! Frei schwebt er über der Welt,
bald hier, bald dort Licht verbreitend. Aber wie greulich
wird der Gedanke, sobald er zum System entartet. Nun verliert

er alle Geschmeidigkeit, wird stur und vergewaltigt
alles" (Vineta 535). Für jedes solche denkerische System gilt:
"Alles ist Interpretation von einer Idee aus" (Komödie 334).
Und von dieser "Idee", als das systematische Zentrum, nicht
als der einzelne Einfall verstanden, heisst es schliesslich: "Alle

Tragik beruht auf unserer Besessenheit von Ideen"
(335).16 Es ist der Lebensbegriff, der hier antithetisch ins
(Denk-)Spiel gebracht wird: "Allzu konsequentes Denken
führt vom Leben weg. Unsere Konsequenz ist nicht die Kon-

15 Vgl. ebd., S. 319: "Der Vorzug einer aphoristisch vorgetragenen Philo¬
sophie besteht darin, dass der Vortragende nur zu sagen braucht, was
er zu sagen hat [,] und nicht in der Verknüpfung seiner Gedanken
Dinge sagen muss, die er nicht sagen kann."

16 Vgl. Tagebuch, S. 26: "Alle Gedankengebäude sind künstlich und ver¬
gänglich; die Natur unseres Geistes bringt nur Gedankensplitter
hervor. Nur sie bleiben, nur ihnen vertraue."



318 Friedemann Spicker

sequenz des Lebens" (Gästebuch 29).17 Und er ist implizit
mit dem Aphorismus verbunden. "Das Leben ist ein Element.
Du hast es im Kleinsten wie im Größten - die Menge tut es
nicht" (Gästebuch 50). Das formuliert nur den ersten Teil
einer Einsicht, die Bekenntnischarakter hat und deren
Fortsetzung, mag sie auch an ganz anderer Stelle stehen,
entschiedener in der der Gattung eigenen Metaphorik lautet:
"Wer den Wert der Dinge erkennen soll, dem müssen sie in
kleinsten Dosen verabreicht werden" (Gästebuch 27). Seine
emphatische Parteinahme in Regenbogen der Liebe läuft auf
den Gegensatz von Wahrheit und Lüge hinaus: "Aphorismen!
Ich liebe diese kleinen Dinger. Fix und fertig springen sie
aus dem Kopf und kümmern sich um keinen Zusammenhang.

Erst im Gedankenzusammenhang werden die
Gedanken zurechtgebogen, zurechtgelogen. Aphoristiker
waren von jeher besonders ehrliche Leute" (67). Es tritt ein
religiöser Aspekt hinzu, der nach 1 Kor 13, 9 vom "Stückwerk"

her argumentiert, nicht anders als Hamann
zweihundert Jahre vorher: "'Unser Wissen ist Stückwerk', also

ist der Aphorismus die der Erkenntnis des Menschen
allein angemessene Form der Aussage" (Tagebuch 24).18

Moser denkt in fliessender Dialektik, sucht die Stellen auf,
wo das eine ins andere umschlagen kann: "Jedem Gedanken
folgt seine Negation auf dem Fuß" (Erinnerungen 101). Die
entscheidenden Elemente der Lebendigkeit sind Fliessen,
Verändern, Werden: "Erst auf Anruf des Lebens kristallisiert
sich unser Denken zu einem Gedanken. Sonst fließt es" (Re¬

il Vgl. Erinnerungen, S. 23: "Gedanken, die nicht im Leben wurzeln, ha¬

ben es wie die Schnittblumen: zuweilen prächtig anzuschauen, welken
aber rasch."

18 Vgl. Johann Georg Hamann, Sämtliche Werke, hist.-krit. Ausgabe von
Josef Nadler. Band I, Wien, Herder, 1949, S. 299- Er ist fester Bestandteil

der Begriffsgeschichte von Aphorismus wie Fragment. Vgl.
Friedemann Spicker, DerAphorismus. Begriffund Gattung von der Mitte
des 18. Jahrhunderts bis 1912, Berlin, de Gruyter, 1997 (Quellen und
Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 11), S. 342f.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 319

genbogen 53).19 Ihnen gegenüber wirkt jede begriffliche
Fixierung verfälschend: "Jeder Einbruch des Begriffs ins Leben
fälscht das Leben" (Ich 98). Denn: "Wir denken 'zwischenbegrifflich',

das Leben verlangt aber klare Begriffe. Indem wir
dieser Forderung des Lebens nachgeben, legen wir den
Grund zu allen Irrtümern und Mißverständnissen" (Regenbogen

54).20 Indem Moser gegen die Abstraktion des Begriffs
denkt, gegen Subsumption und Kategorisierung, votiert er
andererseits für die Konkretion des Einzelnen: "Alle Einreihung

ist ein Unrecht am einzelnen" (Vineta 51). Schon in
der Komödie des Lebens denkt und formuliert er konsequent
in den Kategorien von Perspektivismus und Relativismus
(wobei man auch hier den intellektuell reizenden Gegengedanken

nicht unterschlagen darf, dass er alle Ismen nur für
"Gleichgewichtsbewegungen" (Komödie 342) hält): "Die
Herrschaft eines Gedankens bedeutet, dass der ihn aufhebende

Gedanke noch nicht gefunden worden ist" (316). Der
Widerspruch ist diesem Denken inhärent: "Widerspruchsloses
Denken ist ein Zeichen von Borniertheit" (Suche 86). In
Vineta heisst es: "Es ist ein Aberglaube, einen Gedanken für
richtig zu halten, weil er nicht widerlegt werden kann"
(533). Das tangiert den Wahrheitsbegriff nicht nur, es be-trifft
ihn und damit einen Kernpunkt von Mosers Philosophie:
"Gedanken, die noch nicht widerlegt worden sind, heißen
wir Wahrheiten" (Komödie 333).21 In Thomas Zweifel heisst
es: "Erkenntnisse belasten das Leben, ihre Widerlegung

19 Für Zeitler ist Heraklits panta rhei "eines der grundlegendsten Axiome,
die Mosers Denken bestimmen" (17).

20 Vgl. ebd., S. 176f. Vgl. Erinnerungen, S. 171: "Begriffe kanalisieren das
Leben." Es ist nur konsequent, dass auch diesem Gedanken sein
Widerpart gegenübersteht: "Um sich begreiflich zu machen, muß man sich
ins Begriffliche übersetzen." Vineta 399-

21 Diese Einsicht wird vielfach variiert: „Ein Gedanke ist solange wahr, als
er der brauchbarste ist" (Komödie 337); oder: "Wahr ist, was sich
vorläufig nicht anders denken läßt" (ebd.). In Nacblass 166 heisst es: "Ewige

Wahrheiten sind Wahrheiten, deren Zeitlichkeit wir nicht
überblicken können."



320 Friedemann Spicker

macht das Leben wieder leicht und frei vom Druck des Es-
ist-so" (50).

Wenn diese oder ähnliche Vorstellungen sich in der
Gattungsgeschichte immer wieder verfolgen lassen, so kommt
bei Moser noch etwas Spezifisches hinzu. Er besteht in
einem besonderen Sinne auf der "Kunst" des Aphorismus:
"Unterscheide inspirierte Gedanken von erdachten Gedanken.

Es kommt nur auf die inspirierten an. Sie sind in der
Welt des Geistes die Natur" (Gästebuch 26). Durch das
"Schöne" ist für ihn die Trennung von Philosophie und
Literatur im Aphorismus hinfällig: "Einen Gedanken denken,
weil er sich so schön ausdrücken läßt" (Komödie 341).
"Kunst" des Aphorismus: das bedeutet nicht Primat der Form
und Eleganz des Ausdrucks, das bedeutet vor allem nicht die
Eingliederung in eine literarische Strömung oder eine
Denkrichtung: "Mein Ehrgeiz ist: so wenig Kunst wie möglich,
sorgfältig jedem Ismus aus dem Wege gehen" (Ich 182). Es

ist ein anderer "Ehrgeiz", der ihn dabei treibt, ein ethischer
Impuls, der auch und zunächst im Sinne von Authentizität auf
die eigene Person gerichtet ist. Dem entspricht die Philosophie

eines gewöhnlichen Menschen, die der Heinrich Volker
der Komödie verfolgt: "Ich kann nur im kleinsten Format
schreiben" (207). In dieser Figur, die von sich sagt: "Ich
gehöre nirgendwohin" (203) und: "Meine Philosophie ist die
Philosophie des Menschen, der sich zu keiner Form
entschieden hat" (197), spiegelt sich der Autor selbst. In dessen
Tagebuch heisst es am Schluss: "Laßt uns in unsere Tiefe
steigen. Nur dort finden wir, was ist und für alle Zeiten
bleibt" (209). Selbstbewusst fragt der Greis, der sein gesamtes

diaristisch-aphoristisches Werk überblickt: "Die Idee ist
der Tagebuchschreiber. Genügt das nicht?" (Erinnerungen
91), und er stellt in fortwährender Selbstreflexion fest: "Der
Tagebuchschreiber. Wozu eine Idee? Die Idee bin ich".22

In diesem spezifischen Sinne der Introspektion ist Moser
Selbstdenker, ein gewissermassen bedenkenloser Selbstden-

22 Erinnerungen, S. 111. Vgl. ebd., S. 113 und Nachlciss, S. 60: "Das Ich
birgt den Schlüssel zum Weltgeheimnis, nicht die Wissenschaft."



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 321

ker, der vor allem im Alter, aber auch schon in den frühen
Büchern mitunter geradezu bedingungslos notiert: "Von den
kleinen Übeln dieser Welt ist Frühaufstehenmüssen das
Größte" (Komödie 76). Vieles ist furchtbar schwach, von so
geradezu unbegreiflicher Naivität ("Wer die Frauen wechselt
wie das Hemd, in dessen Leben hat die Liebe bestimmt keine

große Rolle gespielt"; leb 96), dass der Kritiker im
zweiten Ansatz zu fragen versucht ist, ob diese etwa zu Mosers

aphoristischem Lebensprogramm gehört, das ich mit
Authentizität zu umschreiben versuchte und das mit
Wirklichkeit, 'wirklichem Denken', aber auch mit Risiko zu tun
hat: "Neben Gedanken, die man denkt, hat man Gedanken,
die zu denken man sich nicht getraut" (Fremde 16). Die
Maxime "Heimlich beobachtet, wird auch das Alltägliche
unheimlich" Vineta 200) mag bestechend sein, tatsächlich ist
das Beobachtete sehr oft ohne neuen Erkenntniswert. Es

kommt hinzu, dass er vieles noch einmal denkt, vielfach
Bekanntes nur wiederholt. So schlägt er mit seiner Philosophie
des Willens durchaus keine neuen Wege ein: "Die Macht des
andern - das ist unser Anders-müssen, als wir wollen, infolge

des andern stärkeren, unsern Willen einbiegenden
Willens" (Komödie 260). Und wenn es heisst: "Lieben und
nicht Liebe fordern" (Komödie 152; vgl. 153), gesellt er sich
damit den vielen gütigen Aphoristikern in der plattesten
Weise zu. Er ist der gutherzige Ethiker, der nicht aufhört,
Liebe und Vertrauen herauf-, aber damit nicht hervorzurufen
("Das köstlichste Gut auf dieser Welt: ein Mensch, dem man
ganz vertrauen kann"; Vineta 553), er ist genau der zeitlose
Herzensaphoristiker (vgl. Spicker 66-69):

Es gibt so viel gescheite Menschen! - Wenn es nur mit der
Gescheitheit getan wäre! - Womit wäre es denn getan? - Mit dem Herzen
(Fremde 7).

Alle Weisheit taugt nichts, wenn die Weisheit des Herzens fehlt (Suche

6).

Aber er ist es eben nicht nur nicht ganz, er ist es auch im
Wesentlichen nicht. So überrascht er unvermittelt durch Sätze
schärfster Kritik, die alles andere als verinnerlicht wirken:



322 Friedemann Spicker

Das Bekömmlichste an den Medikamenten sind die Dividenden der
chemischen Industrie (Ich 56).

Reklame ist dann am widerlichsten, wenn sie so gefaßt ist, als ginge es
ihr um unser Wohl (Fremde 33).

4

Auch den politischen Denker wird man nicht ohne kritischen
Abstand betrachten. Man kann das nackte Ressentiment des
Reaktionären nicht verkennen, dem Fortschritt ein verhasstes
Wort, dem jedes "Profitdenken" widerlich ist (Fremde 72)
und dem die "Automobilerei" als Zeichen der "Verrohung
unserer Zeit" (Ich 41) gilt. Das ist pauschale Verurteilung; da
ist nichts mehr vermittelt oder differenziert: "[...] Die Technik
frißt den Menschen auf' (Fremde 65). Auch der gelegentlich
erstaunliche Weitblick täuscht darüber nicht hinweg: "Durch
den exzessiven Tourismus werden die Völker schließlich
dahin kommen, keine Sitten mehr zu 'haben', sondern nur
noch Sitten, die sie gehabt haben, vorzuführen [...]" (Regenbogen

l42f.). Aber dem steht nicht nur die existentielle
Konsequenz dieses Werkes gegenüber, sondern auch, auf
das Ganze gesehen, sein Gehalt. Was Moser gegenüber den
durchschnittlichen Konservativen auszeichnet, benennt er
selbst in einem Aphorismus am besten, der allgemein formuliert

ist, den wir aber auf ihn selbst beziehen dürfen: "Nur
gegen Gedanken, die einer hat, läßt sich etwas ausrichten,
nicht gegen Gedanken, die einen haben" (Erinnerungen
145). Dem Klischee von dem abgewandt-introvertiert -
transzendenzorientierten Verkannten ist von vorneherein die
scharfe Weltbeobachtung und -beurteilung, auch die politische

Gefährdung des Autors gegenüberzustellen.
Zur Zeit der Weimarer Republik findet man ihn gedanklich

an der Seite der antidemokratischen Rechten.
Demokratie gilt ihm als "Interregnum des Volkes, das in
Ermangelung eines Führers oder einer führenden Klasse
aufgerichtet werden muß" (Komödie 114). Das Gästebuch
von 1935 hat bei seiner Neuauflage 1962 ein erklärendes
Vorwort nötig, so sehr ist es politisch seiner Zeit verhaftet.
Es attackiert Versailles ("Deutschland ist es der Welt schuldig,



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 323

sich gegen das Unrecht, das sie ihm angetan hat, zu wehren";

44, vgl. 133) und hält sogar den "Rassenstandpunkt" für
immerhin diskutabel (47). Einerseits argumentiert es gegen
jeden Internationalismus, andererseits für die Verbindung
von Religion und Nation: "[...] Die großen religiösen
Persönlichkeiten waren immer völkische Menschen" (174). Die
geistige Heimat dieses Gedankengebäudes muss nicht weiter
erläutert werden. Auch die späteren politischen Aphorismen,
in denen er bisweilen erstaunlich konkret wird, sind
überdurchschnittlich schwach und überzeugen gedanklich wenig.
Von einem 'natürlichen' Darwinismus als alles durchwirkendem

Prinzip gehen sie aus: "Es gilt immer das Recht in der
Deutung des Stärkeren" (Komödie 113);23 das erledigt mit
dem Problem der Gleichheit jede Art von Sozialismus gleich
mit: "Die Untenseienden sind für die Gleichheit, die
Obenseienden für die Ungleichheit" (Komödie 113). Politische
ultima ratio ist ein rein erfolgsorientierter Pragmatismus: "Jede

vergangene Politik einem allmählich mächtiger
gewordenen Gegner gegenüber war verfehlt" (Gästebuch
42). Dieser Aphorismus gehört nicht von ungefähr "zu den
besten Stücken der ganzen Sammlung", wie der Hausherr im
Gästebuch erklärt. Zumal das Alterswerk ist von jemandem
verfasst, der sich nicht unzutreffend als "Reaktionär"
einschätzt: "Der anständige Mensch ist heute reaktionär. Nur
rückschreitend haben wir Aussicht auf wahren Fortschritt"
(.Erinnerungen 72). Das schliesst eine traditionell 'linke' Kritik

gelegentlich nicht aus: "Jede Regierungsform lebt von der
Illusion, dass die Gewalt von dem ausgeübt wird, dem sie
der Regierungsform nach zugesprochen ist" (Erinnerungen
43). Man sollte Moser nicht vorschnell mit dem fatalen
reaktionären Verdikt abtun, ohne seine eigene Erläuterung zur
Kenntnis zu nehmen, die das Reaktionäre mit "unserm Weg
nach innen" (Erinnerungen 183) und also mit seinem mystischen

Konzept verknüpft.

23 Vgl. Vineta, S. 18, Papierkorb S. 460-462. Noch im letzten Buch heisst
es: "Das normale Verhältnis zwischen Menschen ist Feindschaft.!...]" (Suche

34).



324 Friedemann Spicker

5

Es ist nämlich nicht die Politik, die im Brennpunkt seines
Werkes steht.24 Die Hauptrolle spielen "Fälle" (was er "gesehen"

hat) und "Glossen" (was er "gedacht" hat), wie es in
der fiktiven Einleitung des Herrn von X in der Komödie des
Lebens (13) heisst. "Im Leben ist es wie im Zirkus: die einen
produzieren sich, die andern schauen zu" (Vineta 268). Zu
diesen "andern" gehört der Autor, der sich als Zuschauer
seinerseits mit diesem Sehen produziert. Das System, das sich
in der Menschenbeobachtung dann doch deutlich abzeichnet,
ist von relativ geringerem Belang, nicht nur deshalb, weil es

nur sattsam bekannte Elemente kompiliert. Die zahlreichen
aphoristischen Lebens-Definitionen kommen über das Nor-
malmass metaphorisch leidlich erträglicher Partialität selten
hinaus: "Das Leben ist wie eine spannende Lektüre. Vor lauter

Spannung wird das Wichtige übersehen" (Fremde 8).
Kaum, dass sich der Leser einmal rätselhaft Neuem konfrontiert

sähe: "Das Leben ist die Kontur einer unendlichen
Innerlichkeit" (Vineta 268). Rang und Kampf sind im Leben
der intelligenten Bestie Mensch die zentralen Kategorien;
der "Selbstbehauptungstrieb der Persönlichkeit" (Komödie
216) ist die Konstante, aus der sich dem Autor alles erklärt:
"Uns interessiert ein Mensch nur so lange, als er für unsere
Selbstbehauptung von Belang ist" (Komödie 240). Ihn
umkreist er von vielen Seiten her; bis zum mimischen Ausdruck
eines Rangverhältnisses wird alles beobachtet, alles beschrieben

(Komödie 292). Denkbar düster ist sein Menschenbild:
"Der Mensch ist dasjenige im Leben, wovor du dich am
meisten in acht nehmen mußt, mehr als vor Giftpflanzen,
reißenden Tieren, Abgründen" (Tagebuch 141).

Auch das andere Axiom, das des Lebens als Darstellung,
verlässt den Rahmen aphoristischer Konvention noch nicht;
dennoch hat es spezifischere Bedeutung: Da heisst es kür-

24 Zu Recht spricht Moser im Vorwort zur Wiederauflage des Gästebuchs
von der "Nebenrolle" (5), die das Politische einnehme (und ändert deshalb

an seinen politischen Aussagen nichts).



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 325

zestmöglich: "Leben ist Darstellung in der Selbstidee"
(Komödie 307; vgl. Komödie 299). Das Selbstbild schreibt die
Rolle ("Unsere Beziehungen sind bedingt durch die Rollen,
in denen wir uns wollen"; Komödie 265);25 die sich zwingend

ergebende (Selbst-)Illusion ("Unsere Lebenslüge
besteht darin, uns vorzumachen, das zu sein, was wir sein
wollen"; Komödie 250) berührt das aphoristische Kernthema
von Sein und Schein (auch zentral Sein vs. Sein-Wollen)
unmittelbar.

Was eigentlich von Gewicht ist, nimmt wohl hier seinen
Ausgangspunkt, sei es der Blick für die subtilsten
Kampfformen ("Je näher wir einander stehen, desto subtiler
kämpfen wir gegeneinander"; Komödie 103), sei es die nach
redensartlich bekanntem Beginn unerwartete Wendung zur
Selbstidee: "Sage mir, mit wem Du umgehst, und ich will Dir
sagen, ob Du noch an Dich glaubst" (Komödie 65). Es ist
aber auf einer weniger allgemeinen Ebene angesiedelt, in
den zahlreichen unbestechlich genauen Einzelbeobachtungen
und -beurteilungen nämlich, die in ihrer Dialektik
frappierend überzeugen:

Jemand alles zu leide tun, aus Angst, er könnte glauben, man mache
ihm was zu liebe (Komödie 274).

Sich bloßstellen, um nicht bloßgestellt werden zu können (Komödie
236).

Jemand freiwillig dienen, um ihm zu zeigen, wie wenig man fürchtet,
von ihm beherrscht zu werden (Komödie 278).

Sie basieren auf der Analyse des eigenen Lebens: "Auf den
Erniedrigungen, die wir in unserer Jugend erlitten, bauen
wir unsere Persönlichkeit auf' (Erinnerungen 111). Wie oft
seit den Zeiten Senecas haben wir nicht den guten Rat erhalten,

unser Leben nicht an blosse Dinge zu hängen? Moser
kompliziert das um eine Spur: "Hänge nicht länger an den

25 Vgl. Gästebuch, S. 68: "Das Verhältnis der Menschen wird bestimmt
durch das, was sie sein wollen."



326 Friedemann Spicker

Dingen, als sie dich halten können" (Gästebuch 93). Die
Maxime wird individualisiert, der Maximengläubige auf sich
selbst zurückgeworfen; die Frage, was ihn wie lange "hält",
kann nur er selbst beantworten, kein aphoristischer Ratgeber.
Was haben wir nicht alles über den Wert der Armut gelernt?
Moser führt uns durch die doppelte Verneinung (entblössen,
verbergen) zu einem völlig überraschenden Bejahungsaspekt:

"Armut entblößt uns von den Mitteln, unsern Charakter
zu verbergen" (Gästebuch 53). In den besten Fällen treibt er
den moralistischen Ansatz weiter, indem er bis auf die
Schicht der — tragischen — Ambivalenz in den menschlichen
Beziehungen dringt:

Unter der Überlegenheit, die man über andere hat, leiden
(Komödie 73).

Bist du von einem Menschen abhängig, so erleichterst du dir deine
Abhängigkeit, indem du ihn verehrst (Vineta 157).

Davor schmelzen alle Liebe und Güte ab, in der Maxime
("Wenn Du Dir einen Menschen erhalten willst, dann mache
ihn Deiner nicht zu sicher"; Komödie 26) wie in der Analyse:

Krankheit und Schwäche machen treu (Komödie 55).

Mit absprechenden Urteilen schaffen wir uns Platz im Leben (Ich 163).

Um unser Glück mit ruhigem Gewissen genießen zu können, machen
wir aus dem Unglück anderer ihre Schuld (Gästebuch 104).

Wie unvermittelt bei Moser illusionäre und vertraute Einsichten

sowie ungeschminkte klärte aufeinanderprallen, dafür
bietet das weite Gebiet der Erotik die besten Beispiele. Da
ergeht einerseits die Selbstaufforderung: "An den Menschen
durch Liebe zu ihnen genesen" (Komödie 153); da erfahren
wir wahrlich nicht zum ersten Mal, dass "erotische Lektüre
als Ersatz für erotische Erlebnisse" (Komödie 157) gelten
kann und werden in Kenntnis gesetzt Von der
Menschenfeindlichkeit der Liebespaare {Komödie 157). Andererseits ist
das denkbar Unillusionäre: Bordell, Huren, Onanie nicht
ausgeschlossen aus diesem Denken. Die Aufzeichnungen ei-



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 327

nes Weiberfeindes (Komödie 159-172) in der Komödie des
Lebens bezeugen nicht nur die übliche Misogynie der
Aphoristiker, hier geschickt durch die Rolle relativiert26: "Die
Weiber halten es immer mit dem, mit dem sie sich am besten

amüsieren" (Komödie 159). Der Rollentrick erlaubt es
dem Autor, auch das bösartigst Decouvrierende und Desillu-
sionierende zu formulieren, das äussersten Zynismus nicht
scheut:

Wer in einem Liebesverhältnis zum ersten mal nicht liebt, übernimmt
die Führung des Verhältnisses (Komödie 161).

Man liebt den andern doch eigentlich nur, weil der, den man mehr
lieben könnte, nicht da ist (Komödie 162).

Treulosigkeit ist ein Zeichen von Erfolg (Komödie 162).

Wer den Autor ganz hinter seiner Figur verschwinden sehen
wollte: in Vineta heisst es unverstellt: "Wer den andern
erotisch beherrscht, beherrscht ihn überhaupt. Dagegen hilft
kein Geist" (156). Auch an diesem gänzlich unerwarteten
Ort sind es keine anderen Mittel als Paradoxic und Dialektik,
die den Aphoristiker herausheben aus der Menge derer, die
guten Willens schreiben, was sein soll, wie auch derer, die
im Glauben, zu schreiben, was ist, nur schreiben, was schon
geschrieben ist:

Was begrenzt wird, gewinnt Form. Das ist die einzige Rechtfertigung
von Verboten Vineta 150).

Manche sündigen nur darum nicht, weil sie sich der Sünde nicht
gewachsen fühlen (Komödie 53).

26 Sie sind von einem Sonderling mit dem sprechenden Namen Poltereck
geschrieben.



328 Friedemann Spicker

6

Die psychologische Selbst- und Menschenbeobachtung ist
dort mit der Philosophie, "einer nicht zu umgehenden
Überflüssigkeit" (Fremde 66), verknüpft, wo "Erkenntnis" der
Überwindung der "Darstellung" dient: "Die Erkenntnis des
Lebens als Darstellung erlöst uns und unsere Beziehungen
aus den Banden der Darstellung" (Komödie 309)- Ein
Erkenntnisskeptizismus ("Unsere Auffassung von den Dingen
steht wie eine Wand vor den Dingen"; Ich 66), der sich von
sich nicht ausnimmt ("Skeptizismus ist ein Glaube wie ein
anderer"; Komödie 329), gewinnt den Charakter einer
individuellen Weltanschauung: "Unsere Weltanschauung ist
unsere Weltwertung zu unsern Gunsten" (Gästebuch 121).
Die Gedanken haben idealerweise, durchaus im materialistischen

Sinne, eine Basis: "Gegen Gedanken, die zu denken
den Menschen ein Bedürfnis ist, ist schwer etwas auszurichten"

{Vineta 499). Höchster existentieller Ernst kennzeichnet
diese "Weltanschauung"; sie ist denkbar weit nicht nur von
jedem aphoristischen Wort-"Spiel" entfernt: "Wer das Leben
nicht ernst nehmen kann, ist unfähig, letzte Konsequenzen
zu ziehen. Er ist der geborene Nicht-Tragiker" (Vineta 240).
Sie dringt nicht nur über das Sprechen hinaus auf das
Handeln, sie dringt konkret auf die extreme Krisensituation:
"Was in höchster Gefahr an einem Menschen bleibt, das gilt";
Vineta 426). Das zielt letzten Endes und ohne redensartliche
Verwässerung "auf Leben und Tod": "An den Menschen ist
nur ernst zu nehmen, was bleibt, wenn es auf Leben und
Tod geht" (Gästebuch 59). Der höchste ethische Anspruch,
der damit verbunden ist, gewinnt Klarheit nur in der
Paradoxic, hier der Paradoxic freiwilliger Gebundenheit: "Einen
Lebenszweck haben heißt, mit Bewußtsein leben wollen,
wie man leben muß" (Komödie 18).

Mosers Philosophie ist von dorther aufzuschlüsseln, wo es

um Wahrheit und Erkenntnis geht: "Die Wahrheit ist die
vorderste Linie unserer Erkenntnis" (Komödie 324). Von der
Gattung her gesehen hängen sie mit dem
lebendigkonkreten Jeweiligen und in einer ständigen Wahrheitsbewegung

zu Überwindenden zusammen ("Ewige Wahrheiten
sind Wahrheiten, deren Zeitlichkeit wir nicht überblicken



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 329

können"; Nachlass 166), vom Autor her gesehen sind der
alles durchwirkende Selbstbehauptungs- und Machttrieb ("Ideen

sind die Handlanger unseres Machttriebes"; Vineta 534)
sowie die utopische Überwindung der Darstellung
ausschlaggebend. In Mosers eigener Konzeption hat Wahrheit

wie die Realität (statt der Rolle), wie die Aufrichtigkeit
einen utopischen Aspekt; sie muss dereinst erinnert werden:
"Schlimmer als Irrtum ist, dass man die Wahrheit vergißt"
(Gästebuch 31). Im Gästebuch denkt er sich an die Schwelle
des dritten Reiches als des Lebens aus der Wahrheit (124).
So wie bei ihm alles mit allem zusammenhängt, treten unter
selbstreferentiellem Aspekt hinzu - der Perspektivismus:
"Wahrheiten sind perspektivische Zuspitzungen von einem
Standpunkte aus. [...]" (126), - der Skeptizismus: "Tiefer als
die Erklärung reicht der Zweifel. Alle Erklärung der Dinge
wird mit der Zeit trivial" (Vineta 398), vor allem aber die
fliessende Dialektik:

Ewige Wahrheiten? Mein Gott, für wen sollen sie denn ewig sein, wo
wir uns ewig wandeln? (Gästebuch 126)

Stillstehende Seelen verlieren ihr Aroma. Sie stinken wie stillstehendes
Wasser Vineta 101).

Insbesondere ist konkret an den Lebensbegriff zu erinnern,
der Begriff und System aushöhlt:

Die Wahrheit ist noch nirgends gefunden - denn noch rauscht das
Leben weiter (Komödie 39).

Eine Ansicht ist richtig nur bis zur nächsten Erweiterung des Lebens
(Komödie 330).

Die "schräge" Perspektive mag zunächst überraschen, aus der
heraus der klare Gedanke als der wahrheitsferne erscheint:
"[...] In den unklaren fällt immerhin noch schräges Licht der
Wahrheit und macht ihn gerade darum unklar. Der klare
Gedanke kapselt sich von der Wahrheit ab" (Ich 35). Am Ende

steht auch hier eine "klare" Paradoxie: "Schreibe
möglichst klar, damit dem Leser möglichst klar wird, wie
unklar alles ist" (Ich 73).



330 Friedemann Spicker

Mosers Aphoristik ist von Antimodernismus wie Lebensferne,

ja -Verachtung geprägt: "Nur wen dies Leben nichts
mehr angeht, kann es sachlich betrachten [...]" (Regenbogen
34).27 Weltenthaltsamkeit gilt ihr als künstlerisches Stimulans
(.Komödie 150), Weltungläubigkeit als Programm: "Der Amo-
ralist wirkt immer modern" (Komödie 25). Im Strom der
Meinungen ist dieser Moralist der Mann am Ufer, der davon
unberührt bleibt (Ich I4f.), unberührt auch davon, veraltet zu
sein: "Alles vergeht, und alles kommt wieder, also ist alles
einmal veraltet und nimmt zugleich Künftiges vorweg" (Ich
26). Erfolg erscheint nur als "der große Verführer" (Vineta
552; Fremde 16), das "Fernhalten" von den Mitmenschen
(Gästebuch 111) ist dieser kontemplativen Rückzugs- und
Beobachterposition unabdingbar: "Man muß dieses Leben
mitmachen, wie man etwas nicht zu Umgehendes erledigt,
bevor man sich wieder wesentlicheren Dingen zuwenden
kann" (Vineta 368). Das Zweifelhafte und Reaktionäre daran,
das bis zum ressentimenthaft Undifferenzierten gegen
Innovation fast grundsätzlich immunisiert, haben wir schon
gesehen. Von den "wesentlicheren Dingen" bleibt indessen
noch zu sprechen; sie sind das in mehrfachem Sinne für Moser

Wesentliche.

7

Mosers weltferne Aphoristik gipfelt im Utopisch-Religiösen:
"Wer sich aus dieser Welt zurücknimmt, dem kommt die
andere Welt entgegen" (Vineta 101). Am Ende seines Lebens
definiert er es so: "Wenn wir fallen lassen, was von festen
Begriffen eingeklemmt ist, so haben wir Religion" (Suche
75). In der Komödie des Lebens entspricht dem die Gründung

einer wahren Gemeinschaft derer, die durch ihr
"Bekenntnis" zum Ganzen zurückkehren und damit den Weg
zum wahren Frieden eingeschlagen haben (388). Im Gäste-

27 Ebd., S. 165: „Man gebe sich mit dieser Welt nicht mehr ab, als unerläß¬
lich ist, in ihr existieren zu können."



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 331

buch, in dem der Hausherr für das dritte Reich und sein
Leben aus der Wahrheit - ohne Verehrung, ohne Verachtung -
wirbt, artikuliert es sich in dem zentralen Gedanken: "Wir
sterben am Verfall der Kräfte unseres Werdens; wir werden
geboren am Verfall der Kräfte unseres Seins" (152). In Vine-
ta ist es ein zukünftiges Land, in dem es den Utopiern nur
noch um die Erfüllung der grossen Lehre geht, im Fremden
ist eben diese Figur sein Träger.

Wenn es bei Moser heisst: "Ohne Glauben wird das
Leben schwer, so wie es auch schwer ist, zu essen ohne
Appetit" (Ich 18), so zielt das nicht - nicht in voller
Kongruenz - auf den christlichen Glauben. Mit einer dergestalt
besetzten Transzendenz allein lässt sich Religion als metaphysisches

Gedächtnis (Komödie 350) hier nicht erläutern:
"Religion ist Verantwortungsbewußtsein unserm Sinn gegenüber"

(Gästebuch 187). Es ist durchaus ein diesseitig
Utopisches mitgemeint; impliziert ist die Trauer darüber, dass

wir uns "nie erreichten": "Mit dem Tod, der Auflösung der
Form, in der wir uns wollten, vergeht auch alle Qual, die
wir litten, weil wir uns nie erreichten" (Komödie 31). So
heisst es denn auch: "Wir werden solange vom Jenseits
nichts wissen, als wir es anderswo suchen als im Diesseits"
(Ich 211).

Wir sehen bei Moser Aphoristik und Mystik in besonderer
Disposition für- und miteinander. Die Zusammenhänge sind
so unübersehbar und bestimmend, dass sie den wenigen
Interpreten seines Werkes nicht verborgen geblieben sind. Am
intensivsten hat sich Strassmann-Stöckli damit beschäftigt
(40ff., auch Steiner 57ff). Sie kommt zu dem Schluss: "Trotz
der auffallenden Parallelen kann man Moser nicht als Mystiker

bezeichnen" (S. 43f.), er gelange nur zu Ahnung und
Anfang, einer "Unterbrechung" als religiöser Erfahrung. Sie
konstatiert statt ekstatischer Hingabe Reflexion als Schutz vor
dem Selbstverlust (50). Das zugrunde liegende Mystik-
Verständnis ist freilich zu eng.

In zwei seiner spätesten Bücher lässt sich der Bezug zur
Mystik am deutlichsten erkennen. In Aus meinem Nachlass
und anderes ist er geradezu der rote Faden. Heisst es in der
aphoristischen Schicht zunächst allgemein, aber in einer
Vergleichsweise, die auf den persönlichen Erlebnisgrund



332 Friedemann Spicker

schliessen lässt: "Es gibt nur zwei Ereignisse, die im Leben
alles in Frage stellen: ein Erdbeben und das mystische
Erlebnis. Das eine von unten, das andere von oben. [...]" (10),
so erinnert sich Moser in den autobiographisch gefärbten
Teilen des Buches alsbald in einer Form, die wie selbstverständlich

auf eine lange Reihe solcher Erfahrungen schliessen
lässt: "Nach langer Zeit erlebte ich wieder das 'ES'" (93). Er
beschreibt es als "etwas durchaus Jenseitiges, das ohne mein
Zutun über mich kam" (135). Später wird er genauer und
ausführlicher:

Gibt es etwas, was nicht zum Achselzucken ist? Ich weiß nur eines:
das, was seinerzeit beim Anblick eines blauen Himmelsfleckes über
mich kam. Es ist jetzt schon eine gute Weile her, und das Erlebnis ist
seither etwas verblaßt, fast wirkungslos geworden, aber ich habe täglich

daran gedacht. Was war geschehen? Ein Vorhang ging auf, ich
starrte hin, aber ehe ich etwas begriffen hatte, ging der Vorhang wieder

nieder. Geblieben ist mir nur die Gewißheit einer andern Welt, der
Welt hinter dem Vorhang (191).

Und weiter heisst es:

Nur die andere Welt, die mich berührt hat, nutzt sich nicht ab, denn sie
liegt außerhalb der Zeit, ist ewig (192).

Ich weiß nur, class sie ist, nicht was sie ist, wie sie ist (195).

Zweierlei lässt sich von hier aus zurückverfolgen: der Topos
von der 'anderen Welt' und die Schwierigkeit, davon zu
sprechen.

Auf der Suche hat resümierenden Charakter. Moser blickt
zurück auf "gewisse Erlebnisse, die mich für Augenblicke aas
diesem Leben hinausgehoben haben und für die das Wort
,Mystik' geprägt worden ist" (22). Die terminologische
Distanzierung ist ein bemerkenswertes Signal, wenn man die
Authentizität dieser "gewissen Erlebnisse" beurteilen will.
Die begrifflich klare Einordnung ist das letzte, woran ihm
liegt; immerhin sucht er eine Andeutung zu geben und zieht
sich deshalb hinter das unpersönliche Passiv zurück. "Sie sind
Mystiker? - Nein. - Aber man hält sie dafür. - Mag sein. A-
ber was verstehen Sie unter Mystik? - Die Erfahrung dessen,
was wir eigentlich sind. Sie haben diese Erfahrung gemacht.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 333

- Ein Blättchen ist noch kein Wald" (40). Es ist der Auskunftgebende,

der in diesem fiktiven Dialog zurückfragt und der
sich auf den erneuten Frageimpuls hin mit einem einfachen
Bild bescheidet, statt weitschweifig-imponierende Erläuterungen

zu geben. Und noch einmal deutlicher für den, der
es denn nötig hätte, heisst es, auch in der Abgrenzung:
"Mystische Erlebnisse können nur erlebt, nie beschrieben
oder erklärt werden. Sie haben mit Okkultismus - nichts zu
tun. Okkulte Erlebnisse bleiben im Rahmen des Diesseits"
(73). Erklärungen greifen in jedem Falle nicht: "Erklärungen
erklären im Grunde nichts, zerstören nur den erlebten Tiefsinn

der Welt" (Erinnerungen 143).

Dieses konkrete mystische Erlebnis ist es, das Moser
immer wieder umschreibt; so persönlich wie selten sonst zieht
es sich durch seine fiktionalen Aphorismenbücher. Heisst es
in der Komödie des Lebens zunächst noch in
klassischaphoristischer Definitionsmanier: "Der Humorist ist ein
diesseitsgewandter Mystiker" (143), so endet ihr dritter Teil
Ergebnisse, der auf eine Beendigung dieser Komödie zielt,
mit Gedanken Über Religion und Über das Bekenntnis aus
persönlichem Erleben: "Das Bekenntnis ist die Heimkehr aus
dem darstellenden Leben ins wirkliche Leben" (351). Schon
hier - fast fünfzig Jahre früher — nimmt er ein Selbstgespräch
auf, das auf "die andere Welt" gerichtet ist und bis zu seinem
Tode nicht mehr abreisst. Das immanente Grundproblem dabei

formuliert der "schriftstellernde Mystiker" gleichfalls
schon: "Du kannst die andere Welt erst finden, wenn du
aufgehört hast, dich um diese Welt zu bemühen. Wie soll ich
dir also, schriftstellernder Mystiker, glauben?" (346) Aus der
mystischen Religiosität als "dem jenseitigen Rest in uns" (350)
entspringt die schlichte Umkehrung: "Ich glaube an kein
Diesseits" (345); und: "Das Jenseits ist die andere Seite im
Diesseits" (347). Auf diesem Grunde ruhen die Gottesreflexionen:

"Alles, was ist, ist Gott. Gott ist Eines, ein Wesen, das
sich im Grunde überall meint, wo ein Mensch 'Ich' sagt, sich
will" (349), aus diesem Grunde folgt das "Bekenntnis" zu
dem, was "wirklich" ist.

Im Gästebuch stehen am Ende Gottes-Aphorismen eines
Bürgers aus dem dritten Reich: "Erst wenn du alles ablegst,
was du anlegtest, um dich zu wehren, kann dich Gott errei-



334 Friedemann Spicker

chen" (193). Auch das Tagebuch eines Weltungläubigen
unterscheidet Welt-Ich und eigentliches Ich (194) und nimmt
Aphorismen Zur Religion auf: "Statt sich zu wollen, Gott zu
wollen, das ist die große Wende in einem Menschenleben.
[...]" (168), und " Vinetä' durchwirkt der Bezug auf "die
andere Welt": "Wer sich aus dieser Welt zurücknimmt, dem
kommt die andere Welt entgegen" (101). Es ist allgemein
das urchristliche Lebensverständnis, das sich hier artikuliert:
"Man muß dieses Leben mitmachen, wie man etwas nicht zu
Umgehendes erledigt, bevor man sich wieder wesentlicheren

Dingen zuwenden kann" (368). Die religiösen Erlebnisse
und die Unmöglichkeit ihrer Mitteilbarkeit zugleich sind in
den aus Praetorius' Papierkörben zusammengestellten
Aufzeichnungen thematisiert. Nicht nur auf das Jenseits, sondern
immer auch auf das Jenseits im Diesseits ist das Bewusstsein
für die Türen, "die in andere Räume führen" (172), gerichtet.

Spezifischer ist das mystische Element in den Tagebüchern
Ich und der Andere und Der Fremde ausgeprägt. Aphoristik
und Mystik erweisen hier verstärkt ihre besondere Disposition

für- und miteinander: "Das Leben läuft in einer Linie ab,
in der sich das eine aus dem andern ergibt. Aus dieser Linie
herausgehoben werden, heißen wir Mystik" (Ich 91). Der
"Fremde" steht für das "Erfüllt- und Umgebensein von der
andern Welt" (81) und zeugt von ihr mehr, als dass er von
ihr berichten könnte: "Ich weiß, dass die andere Welt ist,
denn ich habe ihr Sein erlebt" (80).

Unverstellt durchzieht das mystische Erlebnis die Erinnerungen

eines Reaktionärs (1965). Moser antwortet auf die
Frage, woran er glaube: "An die andere Welt in dieser Welt"
(152). Von einer Naturempfindung her schildert er "es":
"Sehr schwach, aber immerhin so, dass ich das Vorhandensein

der andern Welt, die mit unserer Welt außer dem
Sinnengegebenen nichts gemein hat, fühle" (81). Das sich
erinnernde Ich glaubt "an die andere Welt in dieser Welt"
(150) so unverbrüchlich, dass er auch hier in der Umkehrung

sagen kann: "Der Mystiker ist der einzige Realist"
178). Diese Versicherung ist ebenso stark wie die Beteuerung,

allen Versuchen zum Trotz über die höchste
Allgemeinheit hinaus ("es", das Andere) nichts Wesentliches
sagen zu können: "Ich kann darüber nicht mehr sagen"



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 335

(178). Speziell für diesen Fall gilt seine generelle aphoristische

Behauptung an anderer Stelle: "Alles Verstehen ist
wortlos" (Fremde 15). Die Introspektion stösst an ihre
paradoxen Grenzen: "Was geht in uns vor, wenn nichts in uns
vorgeht?" (Ich 43)

Dass alle Aphoristik revolutionär sei, ist ein Mythos, der
sich entsprechend hartnäckig hält. Und er wird ja empirisch
auch immer wieder in grossen Beispielen bestätigt, so in
dem herausragenden Erfolg des Polen Stanislaw Jerzy Lee,
vor allem auch in Übersetzung hierzulande, samt dem seiner
deutschsprachigen Epigonen und Nachfolger. Aber immer
wird hier ein Teil für das Ganze genommen. Die Gegenbeispiele

in Deutschland sind quantitativ und qualitativ in
erdrückender Überzahl. Im Überblick über ein Jahrhundert
Gattungsgeschichte leuchten dabei die meisten ihrer grossen
Namen auf, so unterschiedlich sie ansonsten sein mögen:
Morgenstern so gut wie Kraus und Hofmannsthal, Hans Kuds-
zus und Heimito von Doderer, Ernst Jünger und Elias

Canetti, Erwin Chargaff und Peter Handke; in der ausser-
deutschsprachigen Gegenwart genügt ein Blick auf das Werk
des Kolumbianers Nicolas Gomez Dävila. In diese Reihe fügt
sich Mosers Werk. Zwei ältere Gattungsautoren stehen bei
ihnen gewöhnlich im Hintergrund, bei ihm ist es weniger
Goethe, dafür um so deutlicher Schopenhauer. Die besondere

Verbindung zu ihm teilt er zwischen Arno Nadel zu
Anfang des Jahrhunderts und Heimito von Doderer in der
zweiten Jahrhunderthälfte mit einer ganzen Reihe von Apho-
ristikern, unter anderem mit Rudolf Alexander Schröder,
Richard Benz, Ferdinand Ebner und Otto Flake, die ihn in
vergleichbarer Weise christlich eindeuten.

Seine Aphoristik ist nicht nur antirevolutionär, sondern
auch betont religiös. Und auch damit steht er nicht allein.
Religiöse Aphoristik hat von Pascal und Kierkegaard her die
grössten Vorbilder und bildet im deutschsprachigen Raum im
20. Jahrhundert aller Säkularisierungstendenzen ungeachtet
einen bedeutenden Strang der Gattungsgeschichte. Damit ist

weniger die oft konfessionell gebundene und vielfach von
Frauen vertretene Erbauungsaphoristik gemeint, die zu allen
Zeiten ihre Autoren und vor allem ihr Publikum findet, als
vielmehr die Kurzprosa von Autoren wie Rudolf Alexander



336 Friedemann Spicker

Schröder, Ernst Wilhelm Eschmann oder Joachim Günther bis
zu Elazar Benyoëtz in der Gegenwart.

Und Mosers Werk ist nicht nur allgemein religiös geprägt,
sondern von einer spezifisch mystischen Variante. Damit
bestätigt sie einmal mehr eine zunächst absonderlich
anmutende, aber bei näherem Hinsehen konsequente
Disposition, die sich als breite Spur durch die Gattungsgeschichte

des Aphorismus zumal des 20. Jahrhunderts zieht
(vgl. Spicker 203-206, 419-422 et pass.). Innerhalb der
traditionellen Gottesmystik in ihrer christlichen Variante ist sie
ausser bei ihm vor allem bei Peter Hille, Christian Morgenstern

und Franz Werfel zu beobachten, darüber hinaus in
verschiedenartiger Ausprägung bei Autoren wie Franz Kafka,
Franz Marc, Ludwig Wittgenstein, Robert Musil, Rudolf Kassner,

Ludwig Strauß und Ernst Bertram bis zu Peter Handke
und Elazar Benyoëtz in der Gegenwart.

Die eigene Bedeutung seiner Aphoristik aber besteht darin,

dass sich ihr Autor, derart mehrfach in die Geschichte der
Gattung eingeflochten, dennoch ein individuelles Gepräge
bewahrt und unbeirrt daran festhält, weniger Schreiber von
Aphorismen als genuiner Aphoristiker. Ausser Wiederholung,
reaktionärem Ausfall und moralistischer Belehrung hinterlässt
er so auch eine Fülle von Texten, für die die Bezeichnung
Lebenswerk nicht zu hoch gegriffen ist.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 337

Literatur

Hans Albrecht Moser, Die Komödie des Lebens, Zürich, Leip¬
zig, Wien, Amalthea, 1926 (Komödie).

- Das Gästebuch, 2. Auflage, Frauenfeld, Huber, 1962. (Erst¬
auflage 1935) (Gästebuch).

- Alleingänger, Frauenfeld, Leipzig, Huber, 1943 (Alleingänger).

- Aus dem Tagebuch eines Weltungläubigen, St. Gallen,
Tschudy, 1954 (Tagebuch).

- Vineta. Ein Gegenwartsroman aus künftiger Sicht, Stuttgart,
Zürich, Artemis, 1955 (Vineta).

- Regenbogen der Liebe. Erzählung. Zürich, Stuttgart, Artemis,
1959 (Regenbogen).

- Lch und der Andere. Ein Tagebuch, Zürich, Stuttgart, Arte¬
mis, 1962 (Ich).

- Erinnerungen eines Reaktionärs, Zürich, Stuttgart, Artemis,
1965 (Erinnerungen).

- Thomas Zweifel. Erzählung, Zürich, Stuttgart, Artemis, 1968
(Zweifel).

- Aus meinem Nachlass und anderes. Zürich, Stuttgart: Arte¬
mis, 1971 (Nachlass).

- Der Fremde. Tagebuch eines aphoristischen Lebens, Zürich,
München, Artemis, 1973 (Fremde).

- Auf der Suche. Betrachtungen und Erinnerungen, Zürich,
München, Artemis, 1975 (Suche).

Böschenstein, Hermann, "Neubesinnung auf Humanität nach
1945- Die Anfänge: Max Brod - Die Heimkehrer - Hans
Albrecht Moser", in: Hermann Böschenstein: Zur
deutschen Literatur und Philosophie. Ausgewählte Aufsätze.
(Kanadische Studien zur deutschen Sprache und Literatur
35), S. 223-245.

Manz-Kunz, Marie-Antoinette, Gedanken zur Aphoristik von
Hans Albrecht Moser (1882-1978), Aachen, Fischer, 1992.

Matt, Beatrice von, "Faszination des Fragmentarischen. Zum
Erzähler und Aphoristiker Hans Albrecht Moser", in: Beatrice

von Matt, Lesarten. Zur Schweizer Literatur von
Walser bis Muschg, Zürich, Artemis, 1985, S. 30-33.



338 Friedemann Spicker

Spicker, Friedemann, Der deutsche Aphorismus im 20. Jahr¬
hundert. Spiel, Bild, Erkenntnis, Tübingen, Niemeyer,
2004.

Staiger, Emil, "Hans Albrecht Moser. Zum 80. Geburtstag", in:
Neue Zürcher Zeitung Nr. 3312 v. 2. 9- 1962.

Steiner, Jürg, Hans Albrecht Moser. Zur Struktur seines dichte¬
rischen Werks, Phil. Diss., Zürich, 1966.

Strassmann-Stöckli, Ruth, Das Bild des Menschen im Schajfen
Hans Albrecht Mosers, Phil. Diss., Zürich, 1977.

Zeiter, Erich, Ziel und Methode des Utopischen im Werk Hans
Albrecht Mosers, Phil. Diss., Zürich, 1975.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 339

Abstract

The essay presents the widely forgotten aphorist Hans Albrecht Moser
(1892-1978). After an overview of his works with regard to aphorisms (1)
the relevant traditions of the genre are analysed (2). The importance of
self reference is combined with the discussion of Moser's idea of aphorism
(3). Then the topics of politics (4), psychology (5) und philosophy (6) are
examined. Mysticism is revealed as the focus of Moser's work (7).




	Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser

