Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2004)
Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque
Artikel: Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser
Autor: Spicker, Friedemann
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006386

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friedemann Spicker

Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht
Moser

egeniber der auffilligen Beziehung der Osterreichi-
schen Literatur zum Aphorismus scheint die Aphoristik
der Schweiz wie nicht vorhanden. So lidsst sich bei-

spielsweise den Osterreichischen Gattungsanthologien! auf
Schweizer Seite nichts entgegensetzen.2 Dabei hat die
Schweiz seit den dreissiger Jahren mit Hans Albrecht Moser
und Ludwig Hohl zwei hodchst bemerkenswerte, dabei sehr
unterschiedliche Aphoristiker hervorgebracht, um von dem
Philosophen Hans F. Geyer und von weniger unbedingten,
aber respektablen Gattungsautoren wie Charles Tschopp und
Erich Brock zu schweigen; und sie weist auch in der jlinge-
ren Vergangenheit nicht unbedeutende Vertreter fir die
verschiedenen Abwandlungen der Gattung von Kurt Marti
bis Dieter Fringeli und Felix Philipp Ingold auf. Bei Moser
harrt ein wahrlich umfangreiches Werk zumindest im Sinne
der Gattungsgeschichte noch der Entdeckung.3

1 Hans-Horst Skupy (Hg.), Osterreich-Brevier. Aphorismen und Zitate
von Altenberg bis Zweig, Wien, Mlinchen, Amalthea, 1983. — Stefan H.
Kaszy ski (Hg.), Die Stimme des Intellekts ist leise. Osterreichische Apho-
rismen, Poznan, ars nova, 2000.

o

Die im Ziricher Manesse-Verlag erschienene Anthologie deutscher
Aphorismen (Federico Hindermann; Bernhard Heinser (Hg.), Deutsche
Aphorismen, 2. Auflage. Zirich, Manesse, 1987) setzt allerdings mit
Hohl, Brock, Tschopp, Moser, Burckhardt deutlich einen Schweizer Ak-
zent.

3 Ich verweise auf meine jlingst erschienene Gattungsgeschichte: Frie-
demann Spicker, Der deutsche Aphorismus im 20. Jabrbundert. Spiel,
Bild, Erkenntnis. Tibingen, Niemeyer, 2004. Der vorliegende Aufsatz
ist die verinderte und erweiterte Fassung des Abschnittes iber Moser.

Colloguium Helveticum 35/2004



306 Friedemann Spicker

Die Biographie des Berner Schriftstellers und Klavierlehrers
Hans Albrecht Moser (1892-1978) ist dusserlich unscheinbar;
die eigenen, insbesondere die spiten Bicher geben Aus-
kunfte, die freilich im Einzelfall noch der kritischen
Uberpriiffung bediirfen. Als Randfigur des literarischen Lebens
der Schweiz ist er nicht ganz unbekannt.4 Emil Staiger hat
zwar in einem grosseren Zeitungsartikel erklirt, seine Apho-
rismen nihmen es “im Gehalt mit den besten der deutschen
Sprache auf”.5 Dennoch ist er als Aphoristiker kaum ins lite-
rarische Bewusstsein gelangt, weil ar keine
Aphorismenbdnde verodffentlicht hat, sondern Erzihlungen,
Romane, Tageblicher mit oft komplizierten Strukturen, in die
fiktionale Aphorismen eingelagert sind. Der Aphorismus steht
formal dennoch unzweifelhaft im Zentrum dieses ebenso
konsequenten wie eigenwilligen umfangreichen Werkes, das
Uber einen Zeitraum von mehr als fiinfzig Jahren entstanden
ist, und das mit weit iiber 1000 Seiten nicht nur quantitativ.
Umgekehrt proportional dazu stehen die Bemiihungen der
Literaturwissenschaft, die sich im wesentlichen auf einige
wenige Zurcher Dissertationen (Steiner 1966,6 angenehm
differenziert und kritisch Zeiter 1975, Strassmann-Stockli
1977) beschrinken und, die kurze Studie von Manz-Kunz
von 1992 ausgenommen, mit ihren Interessen wie Struktur,
Utopie, Menschenbild den wesentlichen oder sogar ent-
scheidenden Anteil der Gattung nur streifen. Strassmann-
Stocklis Untersuchung seines Menschenbildes etwa mindet

4  Kindlers Literaturgeschichte der Gegenwart, Band 7: Die zeitgendssi-
schen Literaturen der Schweiz 1, hg. von Manfred Gsteiger,
Frankfurt a. M., Fischer, 1980, S. 248-250.

5 Emil Staiger, “Hans Albrecht Moser. Zum 80. Geburtstag”, in: Neue Ztir-
cher Zeitung Nr. 3312 v. 2.9.1962.

6 Anmerkungen aus der am Schluss verzeichneten Literatur in Kurzform
im Text.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 307

in den Aphorismus als die adiquate Form (179f.). So scheint
zunichst ein kurzer Uberblick iber das Werk angezeigt.”

Den konventionellen Aphorismenband vermeidet Moser
auf mehrfache Weise. Immer zielt er dabei auf eine Verbin-
dung mit narrativen Strukturen. Zum einen schopft er die
Moglichkeiten zur Rollenaphoristik aus. Eine Geschichte der
fiktionalen deutschen Aphoristik wird im 20. Jahrhundert ne-
ben Ernst Bertram in Moser ihren bedeutendsten Zeugen
finden. So setzt der fiktive Herausgeber schon in Die Komd-
die des Lebens (1926) Tagebuchaufzeichnungen des Helden
zwischen Fragmente aus dem Denken und Leben und Ergeb-
nisse. Zudem werden die Aphorismen noch vereinzelt drei
allegorischen Figuren in den Mund gelegt und dadurch zu-
sitzlich gebrochen. Die Fragmente nihern sich innerhalb
dieser Konstruktion weitgehend einer konventionellen
Sammlung von Aphorismen zu verschiedenen Themen; die
Ergebnisse zielen als “Heimkehr aus dem darstellenden Le-
ben ins wirkliche Leben” (351) und als Schluss der Kdmodie
des Lebens stirker ins Zentrum des ganzen Werkes. Sie ge-
hen vom “Selbstbehauptungstrieb der Personlichkeit” (216-
245) und vom “Kampf um den Rang” (285-298) aus und
denken von dem axiomatischen Vorstellungskreis Komodie,
Selbstbehauptung, Rolle her. Auch Das Gdstebuch (1935;
zweite Auflage 1962) relativiert seine Aphorismen dadurch,
dass es sie verschiedenen Figuren in die Feder diktiert. Das
universale Gdstebuch, das in diesem phantastischen Haus der
Musse, einem Ort der Abseitigkeit, aufliegt, beginnt mit ei-
nigen literarhistorisch bezeugten Aphorismen von La
Rochefoucauld bis Wilde und liduft in die (fiktiven) Eintra-
gungen  verschiedener  Unbekannter aus.  Aufgrund
graphologischer Untersuchung werden sie nach Schrifttypus

7 Er konzentriert sich auf den - so gut wie immer vorhandenen -
aphoristischen Anteil daran, ohne auch nur ihn ausschopfen zu kénnen.
Es fehlt insbesondere der Bezug der jeweiligen Aphorismengruppe auf
das vorangehend Erzihlte; dieses narrativ-reflektive Geflecht jeweils
zu analysieren muss detaillierten Einzelanalysen iiberlassen bleiben.
Fir die Werkbeschreibung im einzelnen verweise ich auf meine Gat-
tungsgeschichte, S. 573-577.



308 Friedemann Spicker

und “Seelenraum” geordnet und als Aufzeichnungen von Po-
litikern, Tatmenschen, Pessimisten usw. charakterisiert. Die
Lektiire beginnt mit (bewusst) platten Spriichen und steigert
sich zu denen der gliubigen Moralisten. Zuweilen sind sie
Anlass zum Gesprich des Gastes und Ich-Erzihlers mit dem
Hausherrn und dessen Frau — vielleicht ist er hier bei Gott
und Welt zu Gast (Staiger) —, sind also auf ganz eigene Art in
das Ganze eingebunden und werden auf diese Weise per-
spektiviert und weitergefihrt.8 Zuweilen werden sie
kommentiert, meist — auch wiederum in Aphorismen — vom
Hausherrn; er will den Gast (ihnlich wie am Schluss der
Komddie) zu der Neuen Gemeinschaft eines dritten Reiches
fihren, das das Reich des titigen Lebens und das der Musse
himmlisch tiberwolbt. Dessen zentrale Kriterien sind zum
wiederholten Male Aufrichtigkeit, Uberwindung des Willens
zur Personlichkeit, Realitit statt Rolle. Alleingdnger (1943)
sammelt neben einem Tagebuch aus “Zehn Tagen Spital” und
fiktionaler Prosa (u. a. der gerihmte Kleiderhcindler) Apho-
rismen Aus den letzten Notizbiichern eines ausgewanderten
Dichters. Wieder assistiert dem fiktiven Aphoristiker ein Her-
ausgeber, der das “Durcheinander” (137) aus Aufzeichnung,
Gedankensplitter, Erzdhlung auswihlt und ordnet; wenn er
dessen Arbeitsweise erldutert, spricht der Autor Uber die
eigene. Sie ist gekennzeichnet von produktiven Schiiben aus
einem gemeinsamen Anregungszentrum heraus, “zum Bei-
spiel die Stimmung oder der Gegenstand” (138). Ein tiefer
Pessimismus angesichts der “Nichtigkeit des Daseins” (193)
und der Falschheit all unserer Verhiltnisse (195) verbindet
sich mit einem “vertikalen Heiligungsstreben”, das dem “ho-
rizontalen Machtstreben” entgegengesetzt ist (190): “Wer
ohne Gott lebt, verdirbt [...]” (192).

8 Als Beispiel: “Internationalitit ist der lange Schatten des aufgehenden
Christentums. ‘Warum nicht des untergehenden?’ fragte ich. ‘Weil er
kirzer wird’, antwortete der Hausherr” (187). Der Kommentar reicht
bis zu einem lapidaren “Das verstehe ich nicht” zu einer dunklen Stelle,
und dabei — H6hepunkt des selbstironischen Spiels — bleibt es!



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 309

Umfangsmissig relativ klein ist der aphoristische Anteil in
Mosers Hauptwerk, dem “Gegenwartsroman aus kunftiger
Sicht” Vineta (1955), mit dem er sich seit 1906/07 trigt
(Steiner 23). Die vinetische Welt des 20. Jahrhunderts hat
sich selbst vernichtet; ihre Quellen werden aus der Perspek-
tive Utopias ausgebreitet. Der Journalist Saremo - die
Selbstprojektion in diesem Palindrom zu Moser ist durchsich-
tig — erzdhlt dem Dichter Praetorius im ersten Teil Das Leben
eines Ungldubigen und erbittet und bekommt als Gegengabe
daftr dessen Papierkérbe mit Hobelspinen, Versuchen, Ent-
wiirfen zur Ubung, um daraus ein Buch zu formen. Diese 21
Papierkorbe, bei denen der Herausgeber, wie er anmerkt,
redigiert: gestrichen und aus Gesprichspartien hinzugefiigt
habe, sind zwischen den Kapiteln eingeschoben. Der zweite
Teil ist der Romanentwurf, den der Dichter dem Journalisten
hinterlassen hat, Entwicklungsroman um seinen Helden Os-
wald und Lehrdichtung zugleich, ein umgekehrter Don
Quijote, in dem aber das Didaktische das Epische zurtick-
dringt, wihrend der dritte in Amnmerkungen die Begriffe
alphabetisch erldutert, die den Utopiern fremd (geworden)
sein dirften: “Es bleibt mir noch zu bemerken, dass ich zu
einigen Begriffen die zugehorigen Anmerkungen in loser
aphoristischer Form, also ohne duferen Zusammenhang ge-
geben habe” (879).

Auch in Regenbogen der Liebe (1959) liest ein Erzihler-Ich
jeweils einige von den “Zetteln” des Dichters, den er be-
sucht, wihrend im Vordergrund eine Liebes- und
Kriminalgeschichte zwischen dem Dichter, seiner Ehefrau
Beatrice und dem Diener Toni abliuft, Anlass und Vorwand
dazu, “das weite Spektrum (‘Regenbogen’) des Phinomens
Liebe in extenso zu beleuchten” (Zeiter 28). Moser lisst das
Modell, das er in verschiedenen Varianten zeitlebens beibe-
hilt, von seinem Stellvertreter rechtfertigen. Der Dichter, so
eine seiner Aufzeichnungen, umgebe seine Aphorismen mit
einer Rahmenerzihlung, denn: “Einfille seien Giste, Giste
blieben aber aus, wenn man sie in keinem wohnlichen
Raum empfangen kann” (67). In der Erzihlung Thomas Zwei-
fel (1968) ist ein Schriftsteller auf der Suche nach der
Titelfigur; schon ihr Name erweist sie hinlinglich deutlich als
Gedankenkonstrukt. Abends versucht er seine Gedanken “zu



310 Friedemann Spicker

sammeln und in eine gefillige Form zu bringen” (28); auf
diese durchsichtige Weise fiktionalisiert der Autor hier seine
Aphorismen. Sie fiihren ihn von Erkenntnisskeptizismus und
Zeitkritik zur Prophezeiung einer mystisch fundierten neuen
Religiositit.

In seinem Alterswerk bevorzugt Moser durchweg episch-
aphoristische Mischformen, die sich locker an das Tagebuch
anlehnen und eindeutiger autobiographisch grundiert sind. Es
lebt vielfach aus der Substanz des Fritheren und variiert es.
Auch diese Wiederholung entgeht der reflektierenden
Selbstbeobachtung indes nicht. IThm falle auf, dass er sich oft
wiederhole, heisst es da, aber wie Schopenhauer oder gar
Nietzsche (Erinnerungen 128). Mit der Frage “Schon wie-
der?” reflektiert er die etwaigen Befliirchtungen des Lesers
vor “einer ermidenden Wiederholung” vorweg (Nachlass 7).
Auch hier werden narrative Stiitzen konstruiert; Selbstspiege-
lung und Selbstreferenz dominieren. Thematisch (Politisches)
oder formal (Kurze Spriiche) geordnete Aphorismen Aus dem
Tagebuch eines Weltungldubigen stellt er 1954 neben kurze
Erzihlungen und Episoden. Im Vorwort reflektiert er die
Verbindung von Tagebuch und Aphorismus: “Aphorismen
sind auch Tagebuchnotizen, nur anders erzihlt und ins All-
gemeine gedeutet” (11); selbstreferentielle Leitgedanken
wie der von der Ich-Figur im Tagebuch finden sich spiter
ausgefiihrt.

Im Tagebuch Ich und der andere (1962) werden Aphoris-
men, Maximen, Definitionen, Diaristisches, dazu einige kurze
Erzihlungen durch regelmissige Selbstgespriche des Ich mit
dem “anderen” zusammengehalten, der “unter allen Um-
stinden eine Phantasiefigur” (150) sei. Das Tagebuch ist
durchkomponiert; sein Verfasser erliutert dem Leser ein-
gangs die innere Gliederung des Buches genau, das viererlei
zum Thema habe: das Ich, den anderen, Ich und den ande-
ren, die andern unter sich; “von mehr kann man in dieser
Welt nicht sprechen” (11). Der andere betont das aphoristi-
sche Element des Tagebuchs und dringt auf Zusammenhang.

9 Vgl Ich 5, 22, 34, 110, 184, 210, 273, 349, 362.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 3

Der eine verteidigt sein Vorgehen mit der Unmittelbarkeit
des sich ausdriickenden Geistes: “Das Tagebuch driickt direkt
aus, was der Roman auf Umwegen auszudriicken sucht” (19).
Als Schriftsteller stelle er bewusster “sprunghafte Betrachtun-
gen” an, “mehr, genauer, vielleicht auch besser ausgefiihrt”.
[hm gehe es darum zu zeigen, “wie es in unsern Kopfen zu-
geht” (58). Die Texte sind mit der Reflexion uber ihr
Verfertigen aufs engste verkntiipft; der Schreibprozess ist
scheinbar ganz nah an das Produkt herangefiihrt.10 Gegen-
iber diesem attraktiven ironischen und selbstironischen Spiel
fallen die Inhalte ab. Sie wiederholen, indem sie Alteres
wiederholen, bekannte kulturpessimistische Positionen.

Das ist in dem 7agebuch eines aphoristischen Lebens Der
Fremde (1973) nicht anders. Hier ist ihr Triger ein “weltfer-
ner Mann” (37), der Fremde eben, der das alte Erzidhler-Ich
zum Fihrer winscht, aber spiter eher selber zum Fihrer
wird. Diese Aufspaltung des Autors in zwei Figuren ist das
feste Muster des Alterswerkes. Ist sie hier erzdhlerisch nur so
eben motiviert, so bieten die Erinnerungen eines Reaktiondrs
(1965) und Aus meinem Nachlass und anderes (1971) unver-
stellt im Selbstdialog eigene Aphorismen, wenn auch durch
das Druckbild verschleiert. Die Erinnerungen erzihlen von
der Erinnerungswanderung des von “Lebensungliubigkeit”
durchdrungenen Achtzigjihrigen, wieder im Gesprich mit
“dem andern”, durch verschiedene “Bewufltseinsrdume”, oft
einfach mit Aphorismen bezeichnet, dann aber auch thema-
tisch spezifiziert als Politisches oder Zur Kunst iberschrieben.

10 In der Nr. 34 fragt ihn der andere wieder einmal aus. In der Nummerie-
rung, so die Antwort, habe er einen Ersatz fir die alles
zusammenhaltende Idee, die hier fehle. “Jetzt passen Sie auf, was ge-
schieht, wenn ich die Nummer, die kommt, setze:” (24) Und es folgt:
“35. Ideen haben es wie der Bart: sie kommen immer wieder. Da hilft
alles Wegrasieren nichts.” Der Text fihrt berichtend fort: “Ich schaute
den andern an. [..]” und gesteht ein, er habe dem andern damit etwas
‘aufgebunden’, bevor er mit einer abermaligen Wende schliesst: “Wire
es also nicht etwas Wunderbares, Unerklirliches, dass ein Schriftsteller
augenblicklich von einem Einfall begnadet wird, sobald er vorn an der
Zeile eine Zahl hinsetzt? Die reinste Zauberei” (25).



312 Friedemann Spicker

Aus meinem Nachlass konfrontiert den Greis mit dem Mitt-
dreissiger. Beide erinnern sich  vergleichend und
reflektierend an die Jugendjahre, bis es endlich heisst: “Wir
waren eins” (214). Die autobiographische Schicht ist ergiebi-
ger als in den anderen Bichern Mosers. Entscheidende
biographische Motive wie die frihe homosexuelle Angstlie-
be, das Scheitern als Pianist und Komponist und die Antriebe
und Anlagen, aus denen sich dieses in seiner Konsequenz
einmalige aphoristische Leben entwickelt, werden erkenn-
bar. “Das Zeug muflte heraus” (176; so auch 35), heisst es
burschikos. Moser gewidhrt Einblick in die Stufen seiner Ent-
wicklung zum Schriftsteller bis zur Komddie des Lebens, bei
der er beobachtet, “dass sich die AbreiRliteratur seiner be-
diente” (179). Der ironische Selbstkommentar ist das
vorherrschende Element. Moser erweist sich einmal mehr als
ein Meister in der Kunst, ein Buch aus dem Reden uber die
Schwierigkeiten, eines zu verfassen, entstehen zu lassen, in-
dem er eine Zirkelstruktur der Selbsteinholung entwickelt. 11
Sie wird hier ebenso deutlich wie in dem letzten selbst ver-
offentlichten Buch Auf der Suche (1975), in dem er fir den
Efeu seiner Aphorismen so lange nach einem haltgebenden
Baum sucht, bis die Suche selbst dieser Baum geworden ist.

Dass Moser primir aus einer auf authentischem Selbstdenken
beruhenden Introspektion heraus zu verstehen ist, bedeutet
nicht, dass sich nicht verschiedene AnknlUpfungspunkte an
die Tradition der Gattung herstellen liessen. “Priife deine
Einfille gut. Zuweilen sind Einfille blo3 zu Dir gekommene

11 Nur zwei Belege dazu: Kaum, dass etwas “ledern” oder “altmodisch”
scheinen konnte, ist es schon durch diese Qualifizierungen des jungen
Mannes (die ja der alte Mann erfindet) ironisch gebrochen. Und wenn
er mit seinem jiingeren alter ego ein Gesprich tiber Kritik und tiber li-
terarische Wahrheit versus Wirklichkeit fiihrt und dem andern erklirt,
dass er auch das in das Buch aufnehmen wolle, hat er es mit diesem
Satz schon getan.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 313

Kinder anderer, die ihre Herkunft vergessen haben” (Komd-
die 136). Vor allem fiihrt er teilweise eine Moralistik im
Sinne des franzosischen 17. und 18. Jahrhunderts fort, die
sich des aphoristischen Konflikts zwischen Sein und Sollen
wohl bewusst ist und beide Bedeutungen des Begriffs “Mora-
list” ineinander wirkt. In der Figur des Schriftstellers Andreas
Fischer driickt er es so aus: “Mir ging es immer ums Mensch-
liche, nicht um Kunst. Also bin ich vielleicht ein Moralist,
bestimmt kein Kunstler” (Zweifel 122). Der unverriickbar re-
ligios situierte Moralist und Fachmann fir das Allgemeine als
das Entscheidende analysiert nicht (nur), er “empfiehlt”: “Der
Seher zeigt den Weg; der Philosoph untersucht den Weg;
der Kinstler beschreibt den Weg; der Moralist empfiehlt den
Weg; der tbrige Mensch geht den Weg” (Gdstebuch 28).
Dem entspricht die Maxime in ihrer ungebrochensten Form:

Sei treu und nimm alle Folgen deiner Treue auf dich, sogar die Dumm-
heit aus Treue (Gdéistebuch 181).

Fille tiber nichts, das lebt, ein vernichtendes Urteil; denn es widerlegt
dich, indem es weiterlebt (Gdistebuch 183; vgl. “Einige Ratschlige”; 7a-
gebuch 86—88).

Sie mag sich auf das nur Gutgemeinte, Naive, ja ausgespro-
chen Banale beziehen; dann aber ist sie immer wieder
einmal von einer tberraschenden Perspektive: “Die Meinung
cines andern mit einer Gebidrde zudecken” (Komddie 59).

Von dem prinzipiell moralistischen Ansatz abgesehen, las-
sen sich mancherlei konkrete Beziige herstellen, zu Graciin
etwa oder zu Lichtenberg. Auf Goethe und Ebner-
Eschenbach weist Steiner als Moser nahe stehend hin (20).
Deutlicher ist die Nihe zu Schopenhauers Aphoristik.12 Scho-
penhauer und Nietzsche erortert Zeiter, interessanterweise
im Rahmen der Lebensphilosophie, die schon im Expressio-

12 Auch wenn es hier an direkten Hinweisen nicht fehlt, scheint sie mir
Steiner etwas Uberpointiert zu formulieren (Steiner 30).



314 Friedemann Spicker

nismus dem Aphorismus einen Bezugsrahmen bietet:13 “Es
kann nicht Gbersehen werden, dass bereits der Begriff Er-
lebnis‘ signifikant genug ist, um dieses Denken als dem
Programm der Lebensphilosophie verwandt zu erkennen”
(Zeiter 65). Dass Moser “immer wieder” Bezug auf Nietzsche
nihme, wie Manz-Kunz meint (40), scheint mir Ubertrieben.
Der Einfluss ist gleichwohl deutlich etwa im Primat des Wil-
lens (Gdstebuch 174; so auch Komddie 76) — im dritten Teil
von Vineta gibt Moser seine Antwort auf den Willen zur
Macht (Vineta 1049) —, in der Gedankenfigur des ewigen
Wandels oder im Perspektivismus. Nietzsche sei “wohl kein
groRBer Geist, aber einer der geistreichsten, die je gelebt ha-
ben” (Erinnerungen 169), und mit dhnlicher Reserve heisst
es schon 1943: “Ich kenne Nietzsche nicht gut, sein artisti-
scher Stil erfillte mich immer mit MifStrauen und seine gar
zu durchsichtige Erregtheit nimmt seinen Worten alle sugges-
tive Kraft” (Alleingdnger 27). Die Assoziationen von Kraus
her zeugen fiir das Janusgesicht dieses eben nicht einschich-
tig glitigen Aphoristikers. Die Hinweise auf Wagner (Vineta
200; Komddie 190, so auch Steiner 30) und Spengler (Stei-
ner 30, Zeiter 65), so verheissungsvoll sie sind — “Spengler
hatte recht” (Fremde 102) — und so wiinschenswert Spezial-
studien hier wiren, fihren ebenso aus dem aphoristischen
Kontext hinaus wie die stilistisch-weltanschauliche Verbin-
dung zu Robert Walser. Es ist hier nicht das Abseitige,
Zurickgezogene (“Dem Handelnden gehort die Welt. Die
Frage ist blof, ob uns die Welt gehoren soll?”; Komddie 76),
nicht das aufs Innere Beschrinkte allein, das ins Auge fillt:

AuRere Beschrinkung als Hilfsmittel zu innerer Erhohung (Komddie

65).

AuBere Beschrinkung unserer Freiheit erleichtert es uns, innerlich frei
zu werden (Ich 82).

13 Vgl. Friedemann Spicker, Studien zum deutschen Apborismus im
20. Jabrbundert, Tibingen, Niemeyer, 2000, S. 48-50.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 315

Neben einer Walser verwandten Selbstironie und eigenen
Naivitit, die auf konservativen oder fiir konservativ gelten-
den Tugenden besteht, bezeugen Mosers “weltantippende

Spriche” (Ich 43) auch eine ganz besondere “Durchschnitt-
lichkeit™:

Ich bin ein Durchschnittsmensch und schreibe fiir Durchschnittsmen-
schen. Die miissen auch eine Literatur haben, oder nicht? Merk-
wirdigerweise mache ich die Erfahrung, dass auch Nicht-
Durchschnittliche an meinen Bilichern Gefallen finden. Daraus schliefse
ich, dass ich kein durchschnittlicher Durchschnittsmensch bin.

(Suche 54)

Diese Haltung scheint explizit wie auch implizit so stark
durch, dass sie als eine Art stilles Programm gelten darf: “Mit
der Weite des Gesichtskreises nimmt die Zuverlidssigkeit der
Gesinnung ab und die Fraglichkeit von allem zu” (Ich 86).
Ein Dialogpartner beginnt einen der gewohnlichen Einschi-
be: “Ich glaube, es ist Zeit, dass Sie gehaltvollere
Bemerkungen eintragen” (60). Der Autor kommentiert: “Er
hatte recht”. Und Moser hat Recht; weit reizvoller als die
wenig gehaltvollen Bemerkungen dieser Passage ist dieses
selbstironische Spiel auf mehreren Ebenen. Mit einer Pointe
wie der folgenden, die einen Aphorismus zum Vergleich
von Artischocken- und “Liebesgenu” kront, steht der “Si-
chelchenschreiber” (Nachlass 178) wahrhaft einzig da: “So
viel tiber die Artischocke” (Ich 98).14

Diese Hinweise auf mogliche Einfliisse konnen indessen nur
marginal von der Tatsache ablenken, dass Moser ein eigen-
stindiges aphoristisches Lebensprogramm gestaltet. Es ist zum
einen bestimmt durch Autobiographie und Selbstreferenz,

14 Der altfrinkische Stil oder das stilisiert Altfrinkische, vor allem in den
narrativen Partien des Werkes, wiren (iber eine solche erste Anmu-
tungsbeschreibung hinaus noch zu analysieren.



316 Friedemann Spicker

zum andern von Politik, vor allem aber von Psychologie und
Philosophie; in der Mystik ist beides verkntipft.

Die Bedeutung der Selbstreferenz in Mosers Werk ist auf
das Aphoristisch-Diaristische bezogen schon bei der Be-
schreibung von Ich und der andere angeklungen. Das Tage-
buch wird als “Roman ohne durchgefiihrte Handlung” (Ich
156) verstanden: “Nur Tagebiicher, die ehrlich fiir die Of-
fentlichkeit geschrieben werden, sind echt” (/ch 102). Die
weitere Konsequenz ist in der Tagebuchtheorie, ohne dass
sie auf Moser Bezug nihme, bestens bekannt: “Man kann
kein Tagebuch schreiben, ohne aus sich eine Figur zu ma-
chen” (Ich 156). Manz-Kunz bleibt dabei stehen, den Apho-
rismus als “den eigentlichen Baustein von Mosers Denken
und Schreiben” (17) zu bezeichnen, beschreibt diesen “ei-
gentlichen Baustein” vielleicht noch nebenhin “als Synkope
im Ablauf des Denkens” (13); im {ibrigen hat die Arbeit aber
trotz ihres Titels Gedanken zur Aphoristik von Hans Albrecht
Moser andere Erkenntnisinteressen. Die Generallizenz, die
sich Moser selbst erteilt, sollte — nicht nur fir den selbst-
referentiellen Aspekt — obenan stehen: “Der Aphoristiker
gleicht einem guten Ballspieler. Beiden geht der Ball einmal
daneben” (Komddie 142). “Daneben” geht gewiss seine Gat-
tungsdefinition, die nur das mediokre Normalmass erklirt
und zum eigenen Werk nichts beizutragen hat: “Aphorismen
sind oft verspitet eingetroffene Schlagfertigkeiten” (Komodie
138). Im Bekannten und vielfach Repetierten bleibt auch die
Definition des Aphoristikers, die darauf hinausliuft, der An-
gerufene, der Rezipient, misse sich selbst etwas “zurecht-
legen”. Sie (be-)trife uns mehr, wenn sie selbst zu diesem
Zurechtlegen inspirierte:

Der Aphoristiker ist zu vergleichen mit einem Menschen, der ein Fens-
ter aufreifft, den Voribergehenden etwas zuruft, und, bevor diese
eingehend verstanden haben, wie es gemeint war, das Fenster wieder
zuschligt. Mogen sie es sich selbst zurechtlegen (Komddie 130).

Ex negativo ist da klarere Auskunft zu erhalten. Der Apho-
rismus  “Wenn ein  Geist zerbricht, dann  gibt’s
Gedankensplitter” (Komddie 142) ist zwar Hans Wurst in den
Mund gelegt, aber dieser Clown ist tiefsinnig genug, um die
Position seines Schopfers, eines  heilen: unzerbrochenen



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 37

Geistes gegen die heillos Ublichen Gedankensplitter durch-
blicken zu lassen. Wenn Moser im Gidstebuch auch einem
solchen Witzbold Platz einrdumt: “Der Fallschirm ist das ein-
zige Beforderungsmittel, mit dem du bombensicher dein Ziel
erreichst” (58), dann nur, um sich davon zu distanzieren: Die
anschliessende Kritik des Hausherrn ist als Kritik an dem
ganzen Wortspieltypus zu verstehen.

Nicht nur in der Abgrenzung legt sich Moser Rechenschaft
ab tber die lebenslang bevorzugte Form zu denken und zu
schreiben. Schon in der Komddie des Lebens denkt er iiber
den “Vorzug der aphoristischen Form” nach: “1. Man
ist darin [,] was man sagt, nicht so sehr dadurch gebunden,
was man gesagt hat. 2. Man braucht nicht mehr zu sagen, als
man sagen will und sagen kann” (144).15 Das mag sich naiv
anhoren — nicht das einzige Mal, dass man bei Moser auf das
Paradoxon raffinierter Naivitit verfillt — es steht aber in ei-
nem genuin aphoristischen Kontext, der ein philosophisches
System zu errichten fir “unsinnig” (Komddie 317) hilt: “Wie
schon ist ein guter Gedanke! Frei schwebt er Giber der Welt,
bald hier, bald dort Licht verbreitend. Aber wie greulich
wird der Gedanke, sobald er zum System entartet. Nun ver-
liert er alle Geschmeidigkeit, wird stur und vergewaltigt
alles” (Vineta 535). Fur jedes solche denkerische System gilt:
“Alles ist Interpretation von einer Idee aus” (Komddie 334).
Und von dieser “Idee”, als das systematische Zentrum, nicht
als der einzelne Einfall verstanden, heisst es schliesslich: “Al-
le Tragik beruht auf unserer Besessenheit von Ideen”
(335).16 Es ist der Lebensbegriff, der hier antithetisch ins
(Denk-)Spiel gebracht wird: “Allzu konsequentes Denken
fiihrt vom Leben weg. Unsere Konsequenz ist nicht die Kon-

15 Vgl ebd., S. 319: “Der Vorzug einer aphoristisch vorgetragenen Philo-
sophie besteht darin, dass der Vortragende nur zu sagen braucht, was
er zu sagen hat [] und nicht in der Verknipfung seiner Gedanken
Dinge sagen muss, die er nicht sagen kann.”

16 Vgl. Tagebuch, S. 26: “Alle Gedankengebiiude sind kiinstlich und ver-
ginglich; die Natur unseres Geistes bringt nur Gedankensplitter
hervor. Nur sie bleiben, nur ihnen vertraue.”



318 Friedemann Spicker

sequenz des Lebens” (Gdstebuch 29).77 Und er ist implizit
mit dem Aphorismus verbunden. “Das Leben ist ein Element.
Du hast es im Kleinsten wie im Groften — die Menge tut es
nicht” (Gdstebuch 50). Das formuliert nur den ersten Teil ei-
ner Einsicht, die Bekenntnischarakter hat und deren
Fortsetzung, mag sie auch an ganz anderer Stelle stehen,
entschiedener in der der Gattung eigenen Metaphorik lautet:
“Wer den Wert der Dinge erkennen soll, dem missen sie in
kleinsten Dosen verabreicht werden” (Gdstebuch 27). Seine
emphatische Parteinahme in Regenbogen der Liebe liuft auf
den Gegensatz von Wahrheit und Lige hinaus: “Aphorismen!
Ich liebe diese kleinen Dinger. Fix und fertig springen sie
aus dem Kopf und kimmern sich um keinen Zusammen-
hang. Erst im Gedankenzusammenhang werden die
Gedanken zurechtgebogen, zurechtgelogen. Aphoristiker
waren von jeher besonders ehrliche Leute” (67). Es tritt ein
religidser Aspekt hinzu, der nach 1 Kor 13, 9 vom “Stiick-
werk” her argumentiert, nicht anders als Hamann
zweihundert Jahre vorher: “Unser Wissen ist Stiickwerk’, al-
so ist der Aphorismus die der Erkenntnis des Menschen
allein angemessene Form der Aussage” (Tagebuch 24).18

Moser denkt in fliessender Dialektik, sucht die Stellen auf,
wo das eine ins andere umschlagen kann: “Jedem Gedanken
folgt seine Negation auf dem Fufl” (Erinnerungen 101). Die
entscheidenden Elemente der Lebendigkeit sind Fliessen,
Verindern, Werden: “Erst auf Anruf des Lebens kristallisiert
sich unser Denken zu einem Gedanken. Sonst fliet es” (Re-

17 Vgl Erinnerungen, S. 23: “Gedanken, die nicht im Leben wurzeln, ha-
ben es wie die Schnittblumen: zuweilen prichtig anzuschauen, welken
aber rasch.”

18 Vgl. Johann Georg Hamann, Sdmtliche Werke, hist.-krit. Ausgabe von
Josef Nadler. Band 1, Wien, Herder, 1949, S. 299. Er ist fester Bestand-
teil der Begriffsgeschichte von Aphorismus wie Fragment. Vgl
Friedemann Spicker, Der Apbhorismus. Begriff und Gattung von der Mitte
des 18. Jabrbunderts bis 1912, Berlin, de Gruyter, 1997 (Quellen und
Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 11), S. 342f.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 319

genbogen 53).19 Thnen gegentber wirkt jede begriffliche Fi-
xierung verfilschend: “Jeder Einbruch des Begriffs ins Leben
filscht das Leben” (Ich 98). Denn: “Wir denken ‘zwischenbe-
grifflich’, das Leben verlangt aber klare Begriffe. Indem wir
dieser Forderung des Lebens nachgeben, legen wir den
Grund zu allen Irrtimern und MiSverstindnissen” (Regenbo-
gen 54).20 Indem Moser gegen die Abstraktion des Begriffs
denkt, gegen Subsumption und Kategorisierung, votiert er
andererseits fir die Konkretion des Einzelnen: “Alle Einrei-
hung ist ein Unrecht am einzelnen” (Vineta 51). Schon in
der Komddie des Lebens denkt und formuliert er konsequent
in den Kategorien von Perspektivismus und Relativismus
(wobei man auch hier den intellektuell reizenden Gegenge-
danken nicht unterschlagen darf, dass er alle Ismen nur fir
“Gleichgewichtsbewegungen” (Komddie 342) hilt): “Die
Herrschaft eines Gedankens bedeutet, dass der ihn aufhe-
bende Gedanke noch nicht gefunden worden ist” (316). Der
Widerspruch ist diesem Denken inhdrent: “Widerspruchsloses
Denken ist ein Zeichen von Borniertheit” (Suche 86). In Vi-
neta heisst es: “Es ist ein Aberglaube, einen Gedanken flr
richtig zu halten, weil er nicht widerlegt werden kann”
(533). Das tangiert den Wahrheitsbegriff nicht nur, es be-trifft
ihn und damit einen Kernpunkt von Mosers Philosophie:
“Gedanken, die noch nicht widerlegt worden sind, heifden
wir Wahrheiten” (Komddie 333).21 In Thomas Zweifel heisst
es: “Erkenntnisse belasten das Leben, ihre Widerlegung

19 Fir Zeitder ist Heraklits panta rhei “eines der grundlegendsten Axiome,
die Mosers Denken bestimmen” (17).

20 Vgl ebd., S. 176f. Vgl. Erinnerungen, S. 171: “Begriffe kanalisieren das
Leben.” Es ist nur konsequent, dass auch diesem Gedanken sein Wi-
derpart gegeniibersteht: “Um sich begreiflich zu machen, muf3 man sich
ins Begriffliche Gibersetzen.” Vineta 399.

21 Diese Einsicht wird vielfach variiert: ,Ein Gedanke ist solange wahr, als
er der brauchbarste ist” (Komddie 337); oder: “Wahr ist, was sich vor-
laufig nicht anders denken Lit” (ebd.). In Nachlass 166 heisst es: “Ewi-
ge Wahrheiten sind Wahrheiten, deren Zeitlichkeit wir nicht
tiberblicken kénnen.”



320 Friedemann Spicker

macht das Leben wieder leicht und frei vom Druck des Es-
ist-so” (50).

Wenn diese oder dhnliche Vorstellungen sich in der Gat-
tungsgeschichte immer wieder verfolgen lassen, so kommt
bei Moser noch etwas Spezifisches hinzu. Er besteht in ei-
nem besonderen Sinne auf der “Kunst” des Aphorismus:
“Unterscheide inspirierte Gedanken von erdachten Gedan-
ken. Es kommt nur auf die inspirierten an. Sie sind in der
Welt des Geistes die Natur” (Gdstebuch 26). Durch das
“Schone” ist fir ihn die Trennung von Philosophie und Lite-
ratur im Aphorismus hinfillig: “Einen Gedanken denken,
weil er sich so schon ausdricken ldRt” (Komddie 341).
“Kunst” des Aphorismus: das bedeutet nicht Primat der Form
und Eleganz des Ausdrucks, das bedeutet vor allem nicht die
Eingliederung in eine literarische Strémung oder eine Denk-
richtung: “Mein Ehrgeiz ist: so wenig Kunst wie moglich,
sorgfiltig jedem Ismus aus dem Wege gehen” (Ich 182). Es
ist ein anderer “Ehrgeiz”, der ihn dabei treibt, ein ethischer
Impuls, der auch und zunichst im Sinne von Authentizitit auf
die eigene Person gerichtet ist. Dem entspricht die Philoso-
phie eines gewdhnlichen Menschen, die der Heinrich Volker
der Komodie verfolgt: “Ich kann nur im kleinsten Format
schreiben” (207). In dieser Figur, die von sich sagt: “Ich ge-
hore nirgendwohin” (203) und: “Meine Philosophie ist die
Philosophie des Menschen, der sich zu keiner Form ent-
schieden hat” (197), spiegelt sich der Autor selbst. In dessen
Tagebuch heisst es am Schluss: “Laft uns in unsere Tiefe
steigen. Nur dort finden wir, was ist und fir alle Zeiten
bleibt” (209). Selbstbewusst fragt der Greis, der sein gesam-
tes diaristisch-aphoristisches Werk tberblickt: “Die Idee ist
der Tagebuchschreiber. Genligt das nicht?” (Erinnerungen
91), und er stellt in fortwihrender Selbstreflexion fest: “Der
Tagebuchschreiber. Wozu eine Idee? Die Idee bin ich”.22

In diesem spezifischen Sinne der Introspektion ist Moser
Selbstdenker, ein gewissermassen bedenkenloser Selbstden-

22 Erinnerungen, S. 111. Vgl. ebd., S. 113 und Nachlass, S. 60: “Das Ich
birgt den Schliissel zum Weltgeheimnis, nicht die Wissenschaft.”



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 321

ker, der vor allem im Alter, aber auch schon in den frihen
Bichern mitunter geradezu bedingungslos notiert: “Von den
kleinen Ubeln dieser Welt ist Friihaufstehenmiissen das
GroRte” (Komddie 76). Vieles ist furchtbar schwach, von so
geradezu unbegreiflicher Naivitit (“Wer die Frauen wechselt
wie das Hemd, in dessen Leben hat die Liebe bestimmt kei-
ne grofe Rolle gespielt”; Ich 96), dass der Kritiker im
zweiten Ansatz zu fragen versucht ist, ob diese etwa zu Mo-
sers aphoristischem Lebensprogramm gehort, das ich mit
Authentizitit zu umschreiben versuchte und das mit Wirk-
lichkeit, ‘wirklichem Denken’, aber auch mit Risiko zu tun
hat: “Neben Gedanken, die man denkt, hat man Gedanken,
die zu denken man sich nicht getraut” (Fremde 16). Die Ma-
xime “Heimlich beobachtet, wird auch das Alltigliche
unheimlich” (Vineta 200) mag bestechend sein, tatsidchlich ist
das Beobachtete sehr oft ohne neuen Erkenntniswert. Es
kommt hinzu, dass er vieles noch einmal denkt, vielfach Be-
kanntes nur wiederholt. So schligt er mit seiner Philosophie
des Willens durchaus keine neuen Wege ein: “Die Macht des
andern — das ist unser Anders-miussen, als wir wollen, infol-
ge des andern stirkeren, unsern Willen einbiegenden
Willens” (Komddie 260). Und wenn es heisst: “Lieben und
nicht Liebe fordern” (Komddie 152; vgl. 153), gesellt er sich
damit den vielen giitigen Aphoristikern in der plattesten
Weise zu. Er ist der gutherzige Ethiker, der nicht aufhort,
Liebe und Vertrauen herauf-, aber damit nicht hervorzurufen
(“Das kostlichste Gut auf dieser Welt: ein Mensch, dem man
ganz vertrauen kann”; Vineta 553), er ist genau der zeitlose
Herzensaphoristiker (vgl. Spicker 66-69):

Es gibt so viel gescheite Menschen! — Wenn es nur mit der Ge-
scheitheit getan wire! — Womit wire es denn getan? — Mit dem Herzen
(Fremde 7).

Alle Weisheit taugt nichts, wenn die Weisheit des Herzens fehlt (Su-
che 0).

Aber er ist es eben nicht nur nicht ganz, er ist es auch im
Wesentlichen nicht. So tiberrascht er unvermittelt durch Sitze
schirfster Kritik, die alles andere als verinnerlicht wirken:



322 Friedemann Spicker

Das Bekommlichste an den Medikamenten sind die Dividenden der
chemischen Industrie (Ich 56).

Reklame ist dann am widerlichsten, wenn sie so gefaf3t ist, als ginge es
ihr um unser Wohl (Fremde 33).

.

Auch den politischen Denker wird man nicht ohne kritischen
Abstand betrachten. Man kann das nackte Ressentiment des
Reaktioniren nicht verkennen, dem Fortschritt ein verhasstes
Wort, dem jedes “Profitdenken” widerlich ist (Fremde 72)
und dem die “Automobilerei” als Zeichen der “Verrohung
unserer Zeit” (Ich 41) gilt. Das ist pauschale Verurteilung; da
ist nichts mehr vermittelt oder differenziert: “[...] Die Technik
friRt den Menschen auf” (Fremde 65). Auch der gelegentlich
erstaunliche Weitblick tduscht dariiber nicht hinweg: “Durch
den exzessiven Tourismus werden die Volker schlie8lich da-
hin kommen, keine Sitten mehr zu ‘haben’, sondern nur
noch Sitten, die sie gehabt haben, vorzufiihren [...]” (Regen-
bogen 142f). Aber dem steht nicht nur die existentielle
Konsequenz dieses Werkes gegentiber, sondern auch, auf
das Ganze gesehen, sein Gehalt. Was Moser gegentiiber den
durchschnittlichen Konservativen auszeichnet, benennt er
selbst in einem Aphorismus am besten, der allgemein formu-
liert ist, den wir aber auf ihn selbst beziehen diirfen: “Nur
gegen Gedanken, die einer hat, 14t sich etwas ausrichten,
nicht gegen Gedanken, die einen haben” (Erinnerungen
145). Dem Klischee von dem abgewandt-introvertiert-
transzendenzorientierten Verkannten ist von vorneherein die
scharfe Weltbeobachtung und -beurteilung, auch die politi-
sche Gefihrdung des Autors gegentberzustellen.

Zur Zeit der Weimarer Republik findet man ihn gedank-
lich an der Seite der antidemokratischen Rechten.
Demokratie gilt ihm als “Interregnum des Volkes, das in Er-
mangelung eines Fihrers oder einer fiihrenden Klasse
aufgerichtet werden muR” (Komddie 114). Das Gdstebuch
von 1935 hat bei seiner Neuauflage 1962 ein erklirendes
Vorwort ndtig, so sehr ist es politisch seiner Zeit verhaftet.
Es attackiert Versailles (“Deutschland ist es der Welt schuldig,



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 323

sich gegen das Unrecht, das sie ihm angetan hat, zu weh-
ren”; 44, vgl. 133) und hilt sogar den “Rassenstandpunkt” fiir
immerhin diskutabel (47). Einerseits argumentiert es gegen
jeden Internationalismus, andererseits frir die Verbindung
von Religion und Nation: “[...] Die grofden religidsen Person-
lichkeiten waren immer volkische Menschen” (174). Die
geistige Heimat dieses Gedankengebidudes muss nicht weiter
erldutert werden. Auch die spiteren politischen Aphorismen,
in denen er bisweilen erstaunlich konkret wird, sind iber-
durchschnittlich schwach und tberzeugen gedanklich wenig.
Von einem ‘natlrlichen’ Darwinismus als alles durchwirken-
dem Prinzip gehen sie aus: “Es gilt immer das Recht in der
Deutung des Stirkeren” (Komddie 113);23 das erledigt mit
dem Problem der Gleichheit jede Art von Sozialismus gleich
mit: “Die Untenseienden sind fir die Gleichheit, die Oben-
seienden fiir die Ungleichheit” (Komddie 113). Politische
ultima ratio ist ein rein erfolgsorientierter Pragmatismus: “Je-
de vergangene Politik einem allmidhlich michtiger
gewordenen Gegner gegeniliber war verfehlt” (Gdstebuch
42). Dieser Aphorismus gehort nicht von ungefihr “zu den
besten Sticken der ganzen Sammlung”, wie der Hausherr im
Gdstebuch erklirt. Zumal das Alterswerk ist von jemandem
verfasst, der sich nicht unzutreffend als “Reaktionir” ein-
schitzt: “Der anstindige Mensch ist heute reaktiondr. Nur
rickschreitend haben wir Aussicht auf wahren Fortschritt”
(Erinnerungen 72). Das schliesst eine traditionell ‘linke’ Kri-
tik gelegentlich nicht aus: “Jede Regierungsform lebt von der
[llusion, dass die Gewalt von dem ausgelibt wird, dem sie
der Regierungsform nach zugesprochen ist” (Erinnerungen
43). Man sollte Moser nicht vorschnell mit dem fatalen reak-
tiondren Verdikt abtun, ohne seine eigene Erliuterung zur
Kenntnis zu nehmen, die das Reaktionire mit “unserm Weg
nach innen” (Erinnerungen 183) und also mit seinem mysti-
schen Konzept verkntipft.

23 Vgl Vineta,S. 18, Papierkorb , S. 460-462. Noch im letzten Buch heisst
es: “Das normale Verhiltnis zwischen Menschen ist Feindschaft.[...]” (Su-
che 34).



324 Friedemann Spicker

Es ist nimlich nicht die Politik, die im Brennpunkt seines
Werkes steht.24 Die Hauptrolle spielen “Fille” (was er “gese-
hen” hat) und “Glossen” (was er “gedacht” hat), wie es in
der fiktiven Einleitung des Herrn von X in der Komddie des
Lebens (13) heisst. “Im Leben ist es wie im Zirkus: die einen
produzieren sich, die andern schauen zu” (Vineta 268). Zu
diesen “andern” gehort der Autor, der sich als Zuschauer
seinerseits mit diesem Sehen produziert. Das System, das sich
in der Menschenbeobachtung dann doch deutlich abzeichnet,
ist von relativ geringerem Belang, nicht nur deshalb, weil es
nur sattsam bekannte Elemente kompiliert. Die zahlreichen
aphoristischen Lebens-Definitionen kommen tber das Nor-
malmass metaphorisch leidlich ertriglicher Partialitit selten
hinaus: “Das Leben ist wie eine spannende Lektiire. Vor lau-
ter Spannung wird das Wichtige Ubersehen” (Fremde 8).
Kaum, dass sich der Leser einmal ritselhaft Neuem konfron-
tiert sihe: “Das Leben ist die Kontur einer unendlichen
Innerlichkeit” (Vineta 268). Rang und Kampf sind im Leben
der intelligenten Bestie Mensch die zentralen Kategorien;
der “Selbstbehauptungstrieb der Personlichkeit” (Komodie
216) ist die Konstante, aus der sich dem Autor alles erklirt:
“Uns interessiert ein Mensch nur so lange, als er fiir unsere
Selbstbehauptung von Belang ist” (Komddie 240). Thn um-
kreist er von vielen Seiten her; bis zum mimischen Ausdruck
eines Rangverhiltnisses wird alles beobachtet, alles beschrie-
ben (Komodie 292). Denkbar duster ist sein Menschenbild:
“Der Mensch ist dasjenige im Leben, wovor du dich am
meisten in acht nehmen mufdt, mehr als vor Giftpflanzen,
reifenden Tieren, Abgriinden” (Tagebuch 141).

Auch das andere Axiom, das des Lebens als Darstellung,
verldsst den Rahmen aphoristischer Konvention noch nicht;
dennoch hat es spezifischere Bedeutung: Da heisst es kiir-

24 Zu Recht spricht Moser im Vorwort zur Wiederauflage des Gdistebuchs
von der “Nebenrolle” (5), die das Politische einnehme (und indert des-
halb an seinen politischen Aussagen nichts).



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 325

zestmoglich: “Leben ist Darstellung in der Selbstidee” (Ko-
maodie 307; vgl. Komddie 299). Das Selbstbild schreibt die
Rolle (“Unsere Beziehungen sind bedingt durch die Rollen,
in denen wir uns wollen”; Komddie 265);25 die sich zwin-
gend ergebende (Selbst-)Illusion (“Unsere Lebenslige
besteht darin, uns vorzumachen, das zu sein, was wir sein
wollen”; Komddie 250) berthrt das aphoristische Kernthema
von Sein und Schein (auch zentral Sein vs. Sein-Wollen) un-
mittelbar.

Was eigentlich von Gewicht ist, nimmt wohl hier seinen
Ausgangspunkt, sei es der Blick fir die subtilsten Kampf-
formen (“Je nidher wir einander stehen, desto subtiler
kimpfen wir gegeneinander”; Komddie 103), sei es die nach
redensartlich bekanntem Beginn unerwartete Wendung zur
Selbstidee: “Sage mir, mit wem Du umgehst, und ich will Dir
sagen, ob Du noch an Dich glaubst” (Komddie 65). Es ist
aber auf einer weniger allgemeinen Ebene angesiedelt, in
den zahlreichen unbestechlich genauen Einzelbeobachtungen
und -beurteilungen nidmlich, die in ihrer Dialektik frap-
pierend tiberzeugen:

Jemand alles zu leide tun, aus Angst, er konnte glauben, man mache
ihm was zu liebe (Komddie 274).

Sich blof3stellen, um nicht bloRgestellt werden zu konnen (Komddie
236).

Jemand freiwillig dienen, um ihm zu zeigen, wie wenig man fiirchtet,
von ihm beherrscht zu werden (Komddie 278).

Sie basieren auf der Analyse des eigenen Lebens: “Auf den
Erniedrigungen, die wir in unserer Jugend erlitten, bauen
wir unsere Personlichkeit auf” (Erinnerungen 111). Wie oft
seit den Zeiten Senecas haben wir nicht den guten Rat erhal-
ten, unser Leben nicht an blosse Dinge zu hingen? Moser
kompliziert das um eine Spur: “Hidnge nicht linger an den

25 Vgl. Gdstebuch, S. 68: “Das Verhiltnis der Menschen wird bestimmt
durch das, was sie sein wollen.”



326 Friedemann Spicker

Dingen, als sie dich halten kénnen” (Gdstebuch 93). Die
Maxime wird individualisiert, der Maximengldubige auf sich
selbst zurlickgeworfen; die Frage, was ihn wie lange “hilt”,
kann nur er selbst beantworten, kein aphoristischer Ratgeber.
Was haben wir nicht alles iber den Wert der Armut gelernt?
Moser fihrt uns durch die doppelte Verneinung (entblossen,
verbergen) zu einem vollig tiberraschenden Bejahungsas-
pekt: “Armut entbl6f3t uns von den Mitteln, unsern Charakter
zu verbergen” (Gdstebuch 53). In den besten Fillen treibt er
den moralistischen Ansatz weiter, indem er bis auf die
Schicht der — tragischen — Ambivalenz in den menschlichen
Beziehungen dringt:

Unter der Uberlegenheit, die man (iber andere hat, leiden
(Komddie 73).

Bist du von einem Menschen abhingig, so erleichterst du dir deine
Abhingigkeit, indem du ihn verehrst (Vineta 157).

Davor schmelzen alle Liebe und Gite ab, in der Maxime
(“Wenn Du Dir einen Menschen erhalten willst, dann mache
ihn Deiner nicht zu sicher”; Komddie 26) wie in der Analy-
se:

Krankheit und Schwiche machen treu (Komddie 55).
Mit absprechenden Urteilen schaffen wir uns Platz im Leben (Jch 163).

Um unser Glick mit ruhigem Gewissen genieffen zu konnen, machen
wir aus dem Ungliick anderer ihre Schuld (Gdstebuch 104).

Wie unvermittelt bei Moser illusiondre und vertraute Einsich-
ten sowie ungeschminkte Hirte aufeinanderprallen, dafir
bietet das weite Gebiet der Erotik die besten Beispiele. Da
ergeht einerseits die Selbstaufforderung: “An den Menschen
durch Liebe zu ihnen genesen” (Komddie 153); da erfahren
wir wahrlich nicht zum ersten Mal, dass “erotische Lektiire
als Ersatz fur erotische Erlebnisse” (Komddie 157) gelten
kann und werden in Kenntnis gesetzt Von der Menschen-
Seindlichkeit der Liebespaare (Komddie 157). Andererseits ist
das denkbar Unillusionidre: Bordell, Huren, Onanie nicht
ausgeschlossen aus diesem Denken. Die Aufzeichnungen ei-



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 327

nes Weiberfeindes (Komddie 159-172) in der Komddie des
Lebens bezeugen nicht nur die ibliche Misogynie der Apho-
ristiker, hier geschickt durch die Rolle relativiert26: “Die
Weiber halten es immer mit dem, mit dem sie sich am bes-
ten amisieren” (Komddie 159). Der Rollentrick erlaubt es
dem Autor, auch das bosartigst Decouvrierende und Desillu-
sionierende zu formulieren, das dussersten Zynismus nicht
scheut:

Wer in einem Liebesverhiltnis zum ersten mal nicht liebt, ibernimmt
die Fithrung des Verhiltnisses (Komodie 161).

Man liebt den andern doch eigentlich nur, weil der, den man mehr lie-
ben kénnte, nicht da ist (Komddie 162).

Treulosigkeit ist ein Zeichen von Erfolg (Komodie 162).

Wer den Autor ganz hinter seiner Figur verschwinden sehen
wollte: in Vineta heisst es unverstellt: “Wer den andern ero-
tisch beherrscht, beherrscht ihn Uberhaupt. Dagegen hilft
kein Geist” (156). Auch an diesem ginzlich unerwarteten
Ort sind es keine anderen Mittel als Paradoxie und Dialektik,
die den Aphoristiker herausheben aus der Menge derer, die
guten Willens schreiben, was sein soll, wie auch derer, die
im Glauben, zu schreiben, was ist, nur schreiben, was schon
geschrieben ist:

Was begrenzt wird, gewinnt Form. Das ist die einzige Rechtfertigung
von Verboten (Vineta 150).

Manche siindigen nur darum nicht, weil sie sich der Siinde nicht ge-
wachsen fiihlen (Komddie 53).

26 Sie sind von einem Sonderling mit dem sprechenden Namen Poltereck
geschrieben.



328 Friedemann Spicker

Die psychologische Selbst- und Menschenbeobachtung ist
dort mit der Philosophie, “einer nicht zu umgehenden Uber-
flissigkeit” (Fremde 66), verknipft, wo “Erkenntnis” der
Uberwindung der “Darstellung” dient: “Die Erkenntnis des
Lebens als Darstellung erldst uns und unsere Beziehungen
aus den Banden der Darstellung” (Komddie 309). Ein Er-
kenntnisskeptizismus (“Unsere Auffassung von den Dingen
steht wie eine Wand vor den Dingen”; Ich 606), der sich von
sich nicht ausnimmt (“Skeptizismus ist ein Glaube wie ein
anderer”; Komddie 329), gewinnt den Charakter einer indi-
viduellen Weltanschauung: “Unsere Weltanschauung ist
unsere Weltwertung zu unsern Gunsten” (Gdstebuch 121).
Die Gedanken haben idealerweise, durchaus im materialisti-
schen Sinne, eine Basis: “Gegen Gedanken, die zu denken
den Menschen ein Bedirfnis ist, ist schwer etwas auszurich-
ten” (Vineta 499). Hochster existentieller Ernst kennzeichnet
diese “Weltanschauung”; sie ist denkbar weit nicht nur von
jedem aphoristischen Wort-“Spiel” entfernt: “Wer das Leben
nicht ernst nehmen kann, ist unfihig, letzte Konsequenzen
zu ziehen. Er ist der geborene Nicht-Tragiker” ( Vineta 240).
Sie dringt nicht nur Uiber das Sprechen hinaus auf das Han-
deln, sie dringt konkret auf die extreme Krisensituation:
“Was in hochster Gefahr an einem Menschen bleibt, das gilt”;
Vineta 426). Das zielt letzten Endes und ohne redensartliche
Verwidsserung “auf Leben und Tod”: “An den Menschen ist
nur ernst zu nehmen, was bleibt, wenn es auf Leben und
Tod geht” (Gdstebuch 59). Der hochste ethische Anspruch,
der damit verbunden ist, gewinnt Klarheit nur in der Para-
doxie, hier der Paradoxie freiwilliger Gebundenheit: “Einen
Lebenszweck haben heifdt, mit Bewufitsein leben wollen,
wie man leben muf3” (Komddie 18).

Mosers Philosophie ist von dorther aufzuschlisseln, wo es
um Wahrheit und Erkenntnis geht: “Die Wahrheit ist die vor-
derste Linie unserer Erkenntnis” (Komddie 324). Von der
Gattung her gesehen hingen sie mit dem lebendig-
konkreten Jeweiligen und in einer stindigen Wahrheitsbe-
wegung zu Uberwindenden zusammen (“Ewige Wahrheiten
sind Wahrheiten, deren Zeitlichkeit wir nicht Uberblicken



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 329

konnen”; Nachlass 166), vom Autor her gesehen sind der al-
les durchwirkende Selbstbehauptungs- und Machttrieb (“Ide-
en sind die Handlanger unseres Machttriebes”; Vineta 534)
sowie die utopische Uberwindung der Darstellung
ausschlaggebend. In Mosers eigener Konzeption hat Wahr-
heit wie die Realitit (statt der Rolle), wie die Aufrichtigkeit
einen utopischen Aspekt; sie muss dereinst erinnert werden:
“Schlimmer als Irrtum ist, dass man die Wahrheit vergif3t”
(Gdstebuch 31). Im Gdstebuch denkt er sich an die Schwelle
des dritten Reiches als des Lebens aus der Wahrheit (124).
So wie bei ihm alles mit allem zusammenhingt, treten unter
selbstreferentiellem Aspekt hinzu — der Perspektivismus:
“Wahrheiten sind perspektivische Zuspitzungen von einem
Standpunkte aus. [...]” (126), — der Skeptizismus: “Tiefer als
die Erklirung reicht der Zweifel. Alle Erklirung der Dinge
wird mit der Zeit trivial” (Vineta 398), vor allem aber die
fliessende Dialektik:

Ewige Wahrheiten? Mein Gott, fiir wen sollen sie denn ewig sein, wo
wir uns ewig wandeln? (Gdstebuch 120)

Stillstehende Seelen verlieren ihr Aroma. Sie stinken wie stillstehendes
Wasser (Vineta 101).

Insbesondere ist konkret an den Lebensbegriff zu erinnern,
der Begriff und System aushohlt:

Die Wahrheit ist noch nirgends gefunden — denn noch rauscht das Le-
ben weiter (Komddie 39).

Eine Ansicht ist richtig nur bis zur nichsten Erweiterung des Lebens
(Komddie 330).

Die “schrige” Perspektive mag zunichst iberraschen, aus der
heraus der klare Gedanke als der wahrheitsferne erscheint:
“[...] In den unklaren fillt immerhin noch schriges Licht der
Wahrheit und macht ihn gerade darum unklar. Der klare
Gedanke kapselt sich von der Wahrheit ab” (Ich 35). Am En-
de steht auch hier eine “klare” Paradoxie: “Schreibe
moglichst klar, damit dem Leser moglichst klar wird, wie
unklar alles ist” (Ich 73).



330 Friedemann Spicker

Mosers Aphoristik ist von Antimodernismus wie Lebens-
ferne, ja -verachtung geprigt: “Nur wen dies Leben nichts
mehr angeht, kann es sachlich betrachten [...]” (Regenbogen
34).27 Weltenthaltsamkeit gilt ihr als kiinstlerisches Stimulans
(Komddie 150), Weltungldubigkeit als Programm: “Der Amo-
ralist wirkt immer modern” (Komoddie 25). Im Strom der
Meinungen ist dieser Moralist der Mann am Ufer, der davon
unberihrt bleibt (Jch 14f.), unbertihrt auch davon, veraltet zu
sein: “Alles vergeht, und alles kommt wieder, also ist alles
einmal veraltet und nimmt zugleich Kiinftiges vorweg” (Ich
26). Erfolg erscheint nur als “der grofle Verfihrer” (Vineta
552; Fremde 16), das “Fernhalten” von den Mitmenschen
(Gdstebuch 111) ist dieser kontemplativen Rickzugs- und
Beobachterposition unabdingbar: “Man mufd dieses Leben
mitmachen, wie man etwas nicht zu Umgehendes erledigt,
bevor man sich wieder wesentlicheren Dingen zuwenden
kann” (Vineta 368). Das Zweifelhafte und Reaktionire daran,
das bis zum ressentimenthaft Undifferenzierten gegen Inno-
vation fast grundsitzlich immunisiert, haben wir schon
gesehen. Von den “wesentlicheren Dingen” bleibt indessen
noch zu sprechen; sie sind das in mehrfachem Sinne fiir Mo-
ser Wesentliche.

Mosers weltferne Aphoristik gipfelt im Utopisch-Religiosen:
“Wer sich aus dieser Welt zuriicknimmt, dem kommt die an-
dere Welt entgegen” (Vineta 101). Am Ende seines Lebens
definiert er es so: “Wenn wir fallen lassen, was von festen
Begriffen eingeklemmt ist, so haben wir Religion” (Suche
75). In der Komddie des Lebens entspricht dem die Griin-
dung einer wahren Gemeinschaft derer, die durch ihr
“Bekenntnis” zum Ganzen zuriickkehren und damit den Weg
zum wahren Frieden eingeschlagen haben (388). Im Gldiste-

27 Ebd., S. 165: Man gebe sich mit dieser Welt nicht mehr ab, als unerlii-
lich ist, in ihr existieren zu konnen.”



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 331

buch, in dem der Hausherr fir das dritte Reich und sein Le-
ben aus der Wahrheit — ohne Verehrung, ohne Verachtung —
wirbt, artikuliert es sich in dem zentralen Gedanken: “Wir
sterben am Verfall der Krifte unseres Werdens; wir werden
geboren am Verfall der Krifte unseres Seins” (152). In Vine-
ta ist es ein zuklnftiges Land, in dem es den Utopiern nur
noch um die Erfillung der grossen Lehre geht, im Fremden
ist eben diese Figur sein Triger.

Wenn es bei Moser heisst: “Ohne Glauben wird das Le-
ben schwer, so wie es auch schwer ist; zu essen ohne
Appetit” (Ich 18), so zielt das nicht — nicht in voller Kon-
gruenz — auf den christlichen Glauben. Mit einer dergestalt
besetzten Transzendenz allein ldsst sich Religion als metaphy-
sisches Gedichtnis (Komddie 350) hier nicht erldutern:
“Religion ist Verantwortungsbewufitsein unserm Sinn gegen-
tiber” (Gdstebuch 187). Es ist durchaus ein diesseitig
Utopisches mitgemeint; impliziert ist die Trauer dariber, dass
wir uns “nie erreichten”: “Mit dem Tod, der Aufldésung der
Form, in der wir uns wollten, vergeht auch alle Qual, die
wir litten, weil wir uns nie erreichten” (Komddie 31). So
heisst es denn auch: “Wir werden solange vom Jenseits
nichts wissen, als wir es anderswo suchen als im Diesseits”
(Ich 211).

Wir sehen bei Moser Aphoristik und Mystik in besonderer
Disposition fiir- und miteinander. Die Zusammenhinge sind
so uniibersehbar und bestimmend, dass sie den wenigen In-
terpreten seines Werkes nicht verborgen geblieben sind. Am
intensivsten hat sich Strassmann-Stockli damit beschiftigt
(40ff., auch Steiner 57ff). Sie kommt zu dem Schluss: “Trotz
der auffallenden Parallelen kann man Moser nicht als Mysti-
ker bezeichnen” (S. 43f), er gelange nur zu Ahnung und
Anfang, einer “Unterbrechung” als religioser Erfahrung. Sie
konstatiert statt ekstatischer Hingabe Reflexion als Schutz vor
dem Selbstverlust (50). Das zugrunde liegende Mystik-
Verstindnis ist freilich zu eng.

In zwei seiner spitesten Blcher ldsst sich der Bezug zur
Mystik am deutlichsten erkennen. In Aus meinem Nachlass
und anderes ist er geradezu der rote Faden. Heisst es in der
aphoristischen Schicht zunichst allgemein, aber in einer Ver-
gleichsweise, die auf den personlichen Erlebnisgrund



332 Friedemann Spicker

schliessen ldsst: “Es gibt nur zwei Ereignisse, die im Leben
alles in Frage stellen: ein Erdbeben und das mystische Er-
lebnis. Das eine von unten, das andere von oben. [...]” (10),
so erinnert sich Moser in den autobiographisch gefirbten
Teilen des Buches alsbald in einer Form, die wie selbstver-
stindlich auf eine lange Reihe solcher Erfahrungen schliessen
lasst: “Nach langer Zeit erlebte ich wieder das ‘ES™ (93). Er
beschreibt es als “etwas durchaus Jenseitiges, das ohne mein
Zutun Uber mich kam” (135). Spiter wird er genauer und
ausftihrlicher:

Gibt es etwas, was nicht zum Achselzucken ist? Ich wei nur eines:
das, was seinerzeit beim Anblick eines blauen Himmelsfleckes tber
mich kam. Es ist jetzt schon eine gute Weile her, und das Erlebnis ist
seither etwas verblaft, fast wirkungslos geworden, aber ich habe tig-
lich daran gedacht. Was war geschehen? Ein Vorhang ging auf, ich
starrte hin, aber ehe ich etwas begriffen hatte, ging der Vorhang wie-
der nieder. Geblieben ist mir nur die Gewifsheit einer andern Welt, der
Welt hinter dem Vorhang (191).

Und weiter heisst es:

Nur die andere Welt, die mich beriihrt hat, nutzt sich nicht ab, denn sie
liegt auRerhalb der Zeit, ist ewig (192).

Ich weif3 nur, dass sie ist, nicht was sie ist, wie sie ist (195).

Zweierlei ldsst sich von hier aus zuriickverfolgen: der Topos
von der ‘anderen Welt' und die Schwierigkeit, davon zu
sprechen.

Auf der Suche hat resimierenden Charakter. Moser blickt
zurlick auf “gewisse Erlebnisse, die mich fiir Augenblicke aus
diesem Leben hinausgehoben haben und fiir die das Wort
Mystik’ geprigt worden ist” (22). Die terminologische Dis-
tanzierung ist ein bemerkenswertes Signal, wenn man die
Authentizitit dieser “gewissen Erlebnisse” beurteilen will.
Die begrifflich klare Einordnung ist das letzte, woran ihm
liegt; immerhin sucht er eine Andeutung zu geben und zieht
sich deshalb hinter das unpersodnliche Passiv zurlick. “Sie sind
Mystiker? — Nein. — Aber man hilt sie dafir. — Mag sein. A-
ber was verstehen Sie unter Mystik? — Die Erfahrung dessen,
was wir eigentlich sind. Sie haben diese Erfahrung gemacht.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 333

— Ein Blittchen ist noch kein Wald” (40). Es ist der Auskunft-
gebende, der in diesem fiktiven Dialog zuritickfragt und der
sich auf den erneuten Frageimpuls hin mit einem einfachen
Bild bescheidet, statt weitschweifig-imponierende Erldute-
rungen zu geben. Und noch einmal deutlicher fiir den, der
es denn notig hitte, heisst es, auch in der Abgrenzung:
“Mystische Erlebnisse konnen nur erlebt, nie beschrieben
oder erklirt werden. Sie haben mit Okkultismus — nichts zu
tun. Okkulte Erlebnisse bleiben im Rahmen des Diesseits”
(73). Erklirungen greifen in jedem Falle nicht: “Erklirungen
erkliren im Grunde nichts, zerstoren nur den erlebten Tief-
sinn der Welt” (Erinnerungen 143).

Dieses konkrete mystische Erlebnis ist es, das Moser im-
mer wieder umschreibt; so personlich wie selten sonst zieht
es sich durch seine fiktionalen Aphorismenbiicher. Heisst es
in der Komddie des Lebens zunichst noch in klassisch-
aphoristischer Definitionsmanier: “Der Humorist ist ein dies-
seitsgewandter Mystiker” (143), so endet ihr dritter Teil
Ergebnisse, der auf eine Beendigung dieser Komodie zielt,
mit Gedanken Uber Religion und Uber das Bekenntnis aus
personlichem Erleben: “Das Bekenntnis ist die Heimkehr aus
dem darstellenden Leben ins wirkliche Leben” (351). Schon
hier — fast fiinfzig Jahre friher — nimmt er ein Selbstgesprich
auf, das auf “die andere Welt” gerichtet ist und bis zu seinem
Tode nicht mehr abreisst. Das immanente Grundproblem da-
bei formuliert der “schriftstellernde Mystiker” gleichfalls
schon: “Du kannst die andere Welt erst finden, wenn du auf-
gehort hast, dich um diese Welt zu bemithen. Wie soll ich
dir also, schriftstellernder Mystiker, glauben?” (346) Aus der
mystischen Religiositit als “dem jenseitigen Rest in uns” (350)
entspringt die schlichte Umkehrung: “Ich glaube an kein
Diesseits” (345); und: “Das Jenseits ist die andere Seite im
Diesseits” (347). Auf diesem Grunde ruhen die Gottesrefle-
xionen: “Alles, was ist, ist Gott. Gott ist Eines, ein Wesen, das
sich im Grunde uberall meint, wo ein Mensch ‘Ich’ sagt, sich
will” (349), aus diesem Grunde folgt das “Bekenntnis” zu
dem, was “wirklich” ist.

Im Gdstebuch stehen am Ende Gottes-Aphorismen eines
Birgers aus dem dritten Reich: “Erst wenn du alles ablegst,
was du anlegtest, um dich zu wehren, kann dich Gott errei-



334 Friedemann Spicker

chen” (193). Auch das Tagebuch eines Weltungldiubigen un-
terscheidet Welt-Ich und eigentliches Ich (194) und nimmt
Aphorismen Zur Religion auf: “Statt sich zu wollen, Gott zu
wollen, das ist die groBe Wende in einem Menschenleben.
[...]" (168), und “Vineta’ durchwirkt der Bezug auf “die an-
dere Welt”: “Wer sich aus dieser Welt zuricknimmt, dem
kommt die andere Welt entgegen” (101). Es ist allgemein
das urchristliche Lebensverstindnis, das sich hier artikuliert:
“Man mufl dieses Leben mitmachen, wie man etwas nicht zu
Umgehendes erledigt, bevor man sich wieder wesentliche-
ren Dingen zuwenden kann” (368). Die religidsen Erlebnisse
und die Unmoglichkeit ihrer Mitteilbarkeit zugleich sind in
den aus Praetorius’ Papierkérben zusammengestellten Auf-
zeichnungen thematisiert. Nicht nur auf das Jenseits, sondern
immer auch auf das Jenseits im Diesseits ist das Bewusstsein
fir die Tiren, “die in andere Riume fiilhren” (172), gerichtet.

Spezifischer ist das mystische Element in den Tagebiichern
Ich und der Andere und Der Fremde ausgeprigt. Aphoristik
und Mystik erweisen hier verstidrkt ihre besondere Dispositi-
on fir- und miteinander: “Das Leben liuft in einer Linie ab,
in der sich das eine aus dem andern ergibt. Aus dieser Linie
herausgehoben werden, heien wir Mystik” (Ich 91). Der
“Fremde” steht fir das “Erfullt- und Umgebensein von der
andern Welt” (81) und zeugt von ihr mehr, als dass er von
ihr berichten konnte: “Ich wei, dass die andere Welt ist,
denn ich habe ihr Sein erlebt” (80).

Unverstellt durchzieht das mystische Erlebnis die Erinne-
rungen eines Reaktiondrs (1965). Moser antwortet auf die
Frage, woran er glaube: “An die andere Welt in dieser Welt”
(152). Von einer Naturempfindung her schildert er “es”
“Sehr schwach, aber immerhin so, dass ich das Vorhanden-
sein der andern Welt, die mit unserer Welt auRer dem
Sinnengegebenen nichts gemein hat, fiihle” (81). Das sich
erinnernde Ich glaubt “an die andere Welt in dieser Welt”
(150) so unverbriichlich, dass er auch hier in der Umkeh-
rung sagen kann: “Der Mystiker ist der einzige Realist”
(178). Diese Versicherung ist ebenso stark wie die Beteue-
rung, allen Versuchen zum Trotz Uber die hochste
Allgemeinheit hinaus (“es”, das Andere) nichts Wesentliches
sagen zu konnen: “Ich kann dariber nicht mehr sagen”



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 335

(178). Speziell fir diesen Fall gilt seine generelle aphoristi-
sche Behauptung an anderer Stelle: “Alles Verstehen ist
wortlos” (Fremde 15). Die Introspektion stosst an ihre para-
doxen Grenzen: “Was geht in uns vor, wenn nichts in uns
vorgeht?” (Ich 43)

Dass alle Aphoristik revolutionir sei, ist ein Mythos, der
sich entsprechend hartnidckig hilt. Und er wird ja empirisch
auch immer wieder in grossen Beispielen bestitigt, so in
dem herausragenden Erfolg des Polen Stanislaw Jerzy Lec,
vor allem auch in Ubersetzung hierzulande, samt dem seiner
deutschsprachigen Epigonen und Nachfolger. Aber immer
wird hier ein Teil fiir das Ganze genommen. Die Gegenbei-
spiele in Deutschland sind quantitativ und qualitativ in
erdriickender Uberzahl. Im Uberblick iiber ein Jahrhundert
Gattungsgeschichte leuchten dabei die meisten ihrer grossen
Namen auf, so unterschiedlich sie ansonsten sein mogen:
Morgenstern so gut wie Kraus und Hofmannsthal, Hans Kuds-
zus und Heimito von Doderer, Ernst Jinger und Elias
Canetti, Erwin Chargaff und Peter Handke; in der ausser-
deutschsprachigen Gegenwart geniigt ein Blick auf das Werk
des Kolumbianers Nicolds Gomez Davila. In diese Reihe fiigt
sich Mosers Werk. Zwei dltere Gattungsautoren stehen bei
ihnen gewohnlich im Hintergrund, bei ihm ist es weniger
Goethe, dafir um so deutlicher Schopenhauer. Die besonde-
re Verbindung zu ihm teilt er zwischen Arno Nadel zu
Anfang des Jahrhunderts und Heimito von Doderer in der
zweiten Jahrhunderthilfte mit einer ganzen Reihe von Apho-
ristikern, unter anderem mit Rudolf Alexander Schroder,
Richard Benz, Ferdinand Ebner und Otto Flake, die ihn in
vergleichbarer Weise christlich eindeuten.

Seine Aphoristik ist nicht nur antirevolutionidr, sondern
auch betont religits. Und auch damit steht er nicht allein.
Religiose Aphoristik hat von Pascal und Kierkegaard her die
grossten Vorbilder und bildet im deutschsprachigen Raum im
20. Jahrhundert aller Sikularisierungstendenzen ungeachtet
einen bedeutenden Strang der Gattungsgeschichte. Damit ist
weniger die oft konfessionell gebundene und vielfach von
Frauen vertretene Erbauungsaphoristik gemeint, die zu allen
Zeiten ihre Autoren und vor allem ihr Publikum findet, als
vielmehr die Kurzprosa von Autoren wie Rudolf Alexander



336 Friedemann Spicker

Schroder, Ernst Wilhelm Eschmann oder Joachim Gunther bis
zu Elazar Benyoétz in der Gegenwart.

Und Mosers Werk ist nicht nur allgemein religids geprigt,
sondern von einer spezifisch mystischen Variante. Damit be-
stitigt sie einmal mehr eine zunidchst absonderlich an-
mutende, aber bei niherem Hinsehen konsequente
Disposition, die sich als breite Spur durch die Gattungsge-
schichte des Aphorismus zumal des 20. Jahrhunderts zieht
(vgl. Spicker 203-206, 419-422 et pass.). Innerhalb der tradi-
tionellen Gottesmystik in ihrer christlichen Variante ist sie
ausser bei ihm vor allem bei Peter Hille, Christian Morgens-
tern und Franz Werfel zu beobachten, dariiber hinaus in
verschiedenartiger Ausprigung bei Autoren wie Franz Kafka,
Franz Marc, Ludwig Wittgenstein, Robert Musil, Rudolf Kass-
ner, Ludwig Straul und Ernst Bertram bis zu Peter Handke
und Elazar Benyoétz in der Gegenwart.

Die eigene Bedeutung seiner Aphoristik aber besteht dar-
in, dass sich ihr Autor, derart mehrfach in die Geschichte der
Gattung eingeflochten, dennoch ein individuelles Geprige
bewahrt und unbeirrt daran festhilt, weniger Schreiber von
Aphorismen als genuiner Aphoristiker. Ausser Wiederholung,
reaktionirem Ausfall und moralistischer Belehrung hinterldsst
er so auch eine Fille von Texten, fiir die die Bezeichnung
Lebenswerk nicht zu hoch gegriffen ist.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 337

Literatur

Hans Albrecht Moser, Die Komddie des Lebens, Zirich, Leip-
zig, Wien, Amalthea, 1926 (Komddie).

— Das Gdstebuch, 2. Auflage, Frauenfeld, Huber, 1962. (Erst-
auflage 1935) (Gdstebuch).

— Alleingcinger, Frauenfeld, Leipzig, Huber, 1943 (Alleingdin-
ger).

— Aus dem Tagebuch eines Weltungldubigen, St. Gallen,
Tschudy, 1954 (Tagebuch).

— Vineta. Ein Gegenwarisroman aus kivinfltiger Sicht, Stuttgart,
Zurich, Artemis, 1955 (Vineta).

— Regenbogen der Liebe. Erzdblung. Zurich, Stuttgart, Artemis,
1959 (Regenbogen).

— Ich und der Andere. Ein Tagebuch, Zurich, Stuttgart, Arte-
mis, 1962 (Ich).

— Erinnerungen eines Reaktiondrs, Zurich, Stuttgart, Artemis,
1965 (Erinnerungen).

— Thomas Zweifel. Erzdhlung, Zirich, Stuttgart, Artemis, 1968
(Zweifel).

— Aus meinem Nachlass und anderes. Ziirich, Stuttgart: Arte-
mis, 1971 (Nachlass).

— Der Fremde. Tagebuch eines aphoristischen Lebens, Zirich,
Minchen, Artemis, 1973 (Fremde).

— Auf der Suche. Betrachtungen und Erinnerungen, Zirich,
Minchen, Artemis, 1975 (Suche).

Boschenstein, Hermann, “Neubesinnung auf Humanitit nach
1945. Die Anfinge: Max Brod — Die Heimkehrer — Hans
Albrecht Moser”, in: Hermann BoOschenstein: Zur deut-
schen Literatur und Philosophie. Ausgewdbhblte Aufsditze.
(Kanadische Studien zur deutschen Sprache und Literatur
35), S. 223-245.

Manz-Kunz, Marie-Antoinette, Gedanken zur Aphoristik von
Hans Albrecht Moser (1852-1978), Aachen, Fischer, 1992.

Matt, Beatrice von, “Faszination des Fragmentarischen. Zum
Erzihler und Aphoristiker Hans Albrecht Moser”, in: Bea-
trice von Matt, Lesarten. Zur Schweizer Literatur von
Walser bis Muschg, Zirich, Artemis, 1985, S. 30-33.



338 Friedemann Spicker

Spicker, Friedemann, Der deutsche Aphorismus im 20. Jabr-
bhundert. Spiel, Bild, Erkenntnis, Tubingen, Niemeyer,
2004.

Staiger, Emil, “Hans Albrecht Moser. Zum 80. Geburtstag”, in:
Neue Ziircher Zeitung Nr. 3312 v. 2. 9. 1962.

Steiner, JUrg, Hans Albrecht Moser. Zur Struktur seines dichte-
rischen Werks, Phil. Diss., Ziirich, 1966.

Strassmann-Stockli, Ruth, Das Bild des Menschen im Schaffen
Hans Albrecht Mosers, Phil. Diss., Zirich, 1977.

Zeiter, Erich, Ziel und Methode des Utopischen im Werk Hans
Albrecht Mosers, Phil. Diss., Zurich, 1975.



Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser 339

Abstract

The essay presents the widely forgotten aphorist Hans Albrecht Moser
(1892-1978). After an overview of his works with regard to aphorisms (1)
the relevant traditions of the genre are analysed (2). The importance of
self reference is combined with the discussion of Moser’s idea of aphorism
(3). Then the topics of politics (4), psychology (5) und philosophy (6) are
examined. Mysticism is revealed as the focus of Moser’s work (7).






	Der Schweizer Aphoristiker Hans Albrecht Moser

