Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2004)
Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque
Artikel: Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne
Autor: Amrein, Ursula
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ursula Amrein

Das Groteske als Existenzchiffre der
Moderne

as Groteske lisst sich als Modus einer Darstellung be-
schreiben, die auf die Dissonanz, das Exzentrische
und Bizarre setzt. Mit den Mitteln der Verzerrung

und der Verfremdung, der Mischung heterogener Stilformen
und Ausdrucksweisen erzeugt es Effekte des Skurrilen und
Komischen, aber auch des Unheimlichen und Dimonischen.
In wechselnden Konstellationen markiert es dabei die Ge-
genposition zu einer Macht, die ihrerseits unterschiedliche
Erscheinungsformen aufweisen kann. Das Groteske ist dar-
tiber hinaus durch eine Reihe typisierter Bilder und Vor-
stellungen definiert.! Auf sie haben die Kinste im 20.
Jahrhundert vielfach zuriickgegriffen und Konflikte gestaltet,
denen beispielhaft die Signatur der Moderne eingeschrieben
ist. Vom Expressionismus bis hin zu den Theoriedebatten der
Dekonstruktion haben Figuren des Grotesken hier Konjunk-
tur im Kontext einer Reflexion, die ihren Fokus auf Grund-
fragen der menschlichen Existenz richtet. Als Medium einer
solchen Reflexion erscheint die Groteske insbesondere des-
halb geeignet, weil sie der Literatur mit der Abkehr vom mi-
metischen Darstellungsprinzip einen Imaginationsraum oOffnet
und so die Entfaltung einer Phantasie erlaubt, die nicht durch

1 Zur Genese, Typologie und Modalitit der Groteske sowie zum aktuel-
len Forschungsstand vgl. Grotesk! 130 Jahre Kunst der Frechheit, hrsg.
von Pamela Kort, Minchen et al., Prestel, 2003 (Ausstellungskatalog
Kunsthalle Schirn, Frankfurt am Main), den Sammelband Das Groteske in
der Dichtung, hrsg. von Otto F. Best, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1980, sowie die einschligigen Lexikonartikel “Gro-
tesk”, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben
Bdinden, hrsg. von Karlheinz Barck et al, Bd. 2, Stuttgart, Metzler,
2001, pp. 876-900, “Groteske”, in: Reallexikon der deutschen Literatur,
hrsg. von Harald Fricke et al,, Bd. 1, Berlin und New York, de Gruyter
1997, pp. 748-751, und “Groteske”, in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter, Bd. 3, Darmstadt, Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, 1974, pp. 899-900.

Colloquium Helveticum 35/2004



244 Ursula Amrein

das Gebot der direkten referentiellen Bezugnahme auf die
ausserliterarische Wirklichkeit eingeschrinkt ist. An ausge-
wihlten Beispielen ist dieser Verfahrensweise im Folgenden
genauer nachzugehen. Angestrebt ist kein Uberblick iiber
die literarische Groteske in der Moderne. Vielmehr soll das
Auftauchen grotesker Figuren und Darstellungsformen in sei-
ner Ereignishaftigkeit erfasst und in seinen spezifischen
poetischen Leistungen diskutiert werden. Zur Diskussion ste-
hen Inszenierungen grotesker Korper, denen die Differenz-
erfahrungen der Moderne eingeschrieben sind (Else Lasker-
Schiler), der Gegensatz von monstrosem Leib und gestihl-
tem Korper im nationalsozialistischen Kunstdiskurs, die Dar-
stellbarkeit des Zweiten Weltkriegs auf der Bihne (Friedrich
Dirrenmatt) sowie die Verwendung grotesker Elemente fir
das Bildhaftmachen von Theoremen der Dekonstruktion
(Jacques Lacan und Jacques Derrida).

Der groteske Korper als Verkdrperung des Nicht-Identischen
im Feld von Kunst, Macht und Geschlecht.
Else Lasker-Schiilers Der Prinz von Theben (1914)

Mit Else Lasker-Schiler steht am Beginn meiner Ausfihrun-
gen eine Autorin, deren Name sich bestenfalls als Marginalie
in den einschligigen Registern zur Groteske verzeichnet fin-
det.2 Die Literaturgeschichte kennt sie vor allem als
Lyrikerin, genauer als Verfasserin von Liebesgedichten sowie
von Gedichten, die ihre Erfahrungen im Exil zum Gegens-
tand haben. Erinnert sei an Texte wie Der Tibetteppich
(1910), Die Verscheuchte (1934) oder Mein blaues Klavier
(1937). Diese Festlegung auf das Genre der Lyrik ist das Re-
sultat einer vorwiegend biographisch ausgerichteten Lektiire,
die sich in erster Linie fiir die faktische Authentizitit des Dar-

2 FEinzig der Artikel im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft
(wie Anm. 1) verweist auf Lasker-Schiler, beschrinkt sich indes darauf,
als Beispiel fur ihren Beitrag zur Groteske den Titel des Gedichts Gro-
teske, 1905 veroffentlicht im Zyklus Der siebente Tag, zu zitieren.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 245

gestellten interessiert und dabei von sentimentalen und iden-
tifikatorischen Zigen nicht frei ist. Eine solche Lektiire
vermag den hochartifiziellen Strategien ihrer Texte kaum ge-
recht zu werden. Sie Ubergeht insbesondere die produktive
Auseinandersetzung der Autorin mit der literarischen Traditi-
on, wozu auch ihr Rekurs auf die Modalitit und Typologie
der Groteske gehort.

Es kann nicht das Ziel meiner Ausfihrungen sein, Lasker-
Schilers Poetik der Groteske umfassend zu rekonstruieren.
Hingegen soll an einem ausgewihlten Beispiel das Verfahren
dieser Poetik erhellt und zugleich exemplarisch Einblick in
die spezifische Modernitit der Lasker-Schiilerschen Prosa
gewonnen werden, die erst in jingster Zeit in den Blick-
punkt der Forschung gertickt ist.3 Ich beziehe mich dabei auf
den 1914 veroffentlichten Erzdhlband Der Prinz von Theben.
Ein Geschichtenbuch. Uber die im Titel genannte Figur ver-
bindet das Buch in assoziativer Form eine Reihe anek-
dotischer Begebenheiten, die thematisch wenig
Gemeinsamkeiten aufweisen und die untereinander oft nur
insofern in Beziehung stehen, als sie die nihere oder weite-
re Verwandtschaft des Prinzen betreffen. Folie der Erzihlung
ist die imaginierte Welt des Orients, markiert durch exoti-
sche Schauplitze und Namen. Zu den zentralen Passagen in
Der Prinz von Theben gehort das Buch der drei Abigails, aus

3 Zu nennen sind hier insbesondere die Arbeiten von Marianne Schuller,
“Literatur im Ubergang. Zur Prosa Lasker-Schiilers”, in: Von einer Welt in
die andere. Jiidinnen im 19. und 20. Jabrbundert, hrsg. von Jutta Dick
und Barbara Hahn, Wien, Verlag Christian Brandstitter, 1993, pp. 232-
242, dies., “Ich bin Wasser darum bin ich keine Frau’. Zu Else Lasker-
Schiilers melancholischer Prosa”, in: Fragmente. Schriftenreibe fiir Kul-
tur-, Medien- und Psychoanalyse, Bd. 44/45, Juli 1994, pp. 11-24, sowie
Doerte Bischoff, Ausgesetzte Schopfung. Figuren der Souverdnitdt und
Ethik der Differenz in der Prosa Else Lasker-Schiilers, Tibingen, Nie-
meyer, 2002. Die genannten Arbeiten, die sich im Umfeld poststruk-
turalistischer Theoriebildung bewegen und spezifisch die Poetik der
Prosatexte in den Blick gewinnen, weisen verschiedentlich auf grotes-
ke Elemente bei Lasker-Schiler hin, ohne dass der typologische
Zusammenhang indes genauer erliutert oder die genretypischen Ei-
genschaften herausgearbeitet wirden.



246 Ursula Amrein

dem hier die erste Episode genauer betrachtet werden soll.
Sie handelt von Abigail dem Ersten, dem zum Herrscher,
zum “Melech” Auserwihlten, den die Erzihlung buchstiblich
als “Spitgeborenen” inszeniert:

Er wurde Melech, als er noch im Mutterleibe war. Die Melechmutter
klagte, denn Abigail weigerte sich zur Welt zu kommen. Der lag in sei-
ner Mutter Prachtleib wohl geborgen und schnarchte so laut, dass man
seinen Schlummer vom Palaste aus bis Gber den Fluss, im Osten der
Stadt vernahm. Der junge Melech wollte nicht zur Welt kommen. Und
Diwagitme, seine Mutter, gewann einen Umfang, der iiber das Konigs-
kissen hinauswuchs, und man polsterte fir ihren hohen Leib ein
Gemach des Palastes aus, darin sie sich ausdehnte von Tag zu Tag. Der
junge Melech lebte nun in ihrem Leibe zwanzig Jahre und weigerte
sich zur Welt zu kommen. [...] Und der Marktplatz wurde ausgehohlt
und mit weichen Schafsfellhaaren ausgestopft, denn Diwagitme, die
Mutter des eigensinnigen Abigail, konnte ihres Leibes wegen nicht
mehr im Palast bleiben, und also geschah auf Raten ihres irztlichen
Beistands, dass sie behutsam trugen eines Mittags unzihlige
Sklavenhinde, begleitet von der Musik der Dudelsackpfeifer und
Schellen und Trommeln auf ihren neuen Sitz mitten auf dem Marktplatz
in Theben.5

Das Groteske dieser Darstellung beruht auf der Inszenierung
eines monstrosen Leibes, der jegliche Grenzen von Raum
und Zeit sprengt. Diwagitme wichst mit ihrer Schwanger-
schaft iber das Bett, die Kammer und den Palast hinaus. Auf
dem Marktplatz bereiten ihr die Thebaner daraufhin ein La-
ger, das der rdumlichen Ausdehnung ihres Leibes Rechnung
tragt. Zugleich aber wird ihr Korper in einer Weise zur
Schau gestellt, die das Intime nach aussen kehrt und den
miitterlichen Leib zum Pilgerort fir ihre Untertanen werden
lasst. Sie muss sich “betasten lassen von dem kleinen Staate,
der sich um ihren Leib wie um eine Insel bildete, Umschau
hielt und Messungen veranstaltete”.¢ Insofern als die Formu-

4 FElse Lasker-Schiiler, “Der Prinz von Theben” (1914), in: dies., Werke
und Briefe, Kritische Ausgabe, Bd. 3.1: Prosa 1903-1920, Frankfurt am
Main, Jidischer Verlag, 1998, pp. 375-408, hier p. 393. Im Folgenden
zitiert als KA 3.1.

5 KA 3.1, p. 391f.

6 KA 3.1, p. 392,



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 247

lierung ‘Messungen veranstalten’ nicht nur eine medizinische
Handlung, sondern auch das religiose Messeritual anklingen
ldsst, vermischt die Beschreibung hier die Ebenen des Profa-
nen und des Sakralen. Sie bringt das Alltigliche und das
Erhabene zusammen, lisst dieses unentschieden nebeneinan-
der stehen und verweist darin zugleich auf das Inkommen-
surable in der Beschreibung des aussergewohnlichen Ereig-
nisses. Der groteske Modus der Darstellung ubertrigt sich
mit diesem Verfahren auf den Duktus der poetischen Sprache
selbst.7

Lasker-Schilers verzerrte Darstellung zweier Korper, die
auf Schwangerschaft und Geburt einerseits, auf Essen und
Schlafen andererseits reduziert sind und die in dieser Form
als Teil einer Inszenierung figurieren, die die Grenzen von
Intimitit und Offentlichkeit, von Norm und Abweichung, von
Leben und Tod exponiert, trifft sich exemplarisch mit Michail
Bachtins Beschreibung des grotesken Korpers.8 Gelesen mit
Bachtin erhellen und bestitigen sich die grotesken Ziige in
Lasker-Schiilers Werk, doch sind diese in ihrer spezifischen
Bedeutung damit noch nicht hinlinglich erfasst. Eine Inter-
pretation, die nicht bei Bachtins Phinomenologie des grotes-

7 Die Effekte des Komischen erzeugende Vermengung von Sakralem
und Profanem gehort zu den zentralen stilistischen Strategien der Gro-
teske. Die Konfrontation dieser beiden Sphiren als poetische Ver-
fahrensweise Lasker-Schiilers diskutiert Sabine Graf, “Das Abendmahl
auf der Kaffeehausbihne. Transformation und Poetik in Else Lasker-
Schiilers Prosaschrift ‘Das heilige Abendmahl™, in: Colloquium Helveti-
cum 34/2003 (Cahiers suisse de littérature générale et comparée), pp.
251-264.

8 Vgl. Michail Bachtin, “Der groteske Leib”, in: ders., Literatur und Kar-
neval. Zur Romantheorie und Lachkultur, ibers. aus dem Russischen
von Alexander Kimpfe, Frankfurt am Main et al., Ullstein, 1985, pp. 15-
23. — Zur Entstehungsgeschichte von Bachtins Theorie der Groteske
und der Moglichkeit, diese Theorie fiir das Verstindnis der literarischen
Moderne fruchtbar zu machen, vgl. Peter Jelavich, “Grotesk und karne-
valesk: Negation und Erneuerung um 19007, in: Grotesk/ (wie Anm. 1),
pp. 79-89. Jelavich diagnostiziert: “Es ist geradezu verbliffend, wie vie-
le Vorformen und Analogien zu Bachtins Theorie um die
Jahrhundertwende zu finden sind”, als “Kronzeugen” seiner These fiihrt
er Oskar Panizza an; ibid., p. 81.



248 Ursula Amrein

ken Leibes stehen bleiben oder Lasker-Schiiler gar enthistori-
sierend als Musterbeispiel flir seine Theoriebildung
instrumentalisieren will, hat insofern priziser nach den ein-
zelnen Elementen ihrer poetischen Gestaltung zu fragen.

Uber die Figur Abigails problematisiert die Autorin das
Verhiltnis von Herrschaft und genuin poetischer Existenz. Sie
inszeniert dieses Verhiltnis als unmogliches und verbindet es
zugleich mit einer spezifischen Dramaturgie der Geschlech-
ter:

Aber einmal horte ihn seine Mutter eine himmlische Melodie sagen und
sie dachte an das hohe Lied Salomos, doch sie verschwieg der Stadt
und sogar den Nichsten ihrer Umgebung das neue Geheimnis ihres
Leibes. Abigail, ihr Sohn war ein Dichter und kein Regent; ihr sein Be-
harren in der dunklen, sorglosen Nacht wohl verstindlich, den anderen
ein immermehr zunehmendes Ritsel. Von dem Bewahren des Geheim-
nisses wurde Diwagitme krank; Schatten bedeckten ihre strahlenden
Augen, und stumm wurde sie vor Furcht, doch einmal einzuflechten
den Dichtgeist ihres Sohnes in ein gleichgiiltiges Gesprich, zumal sie
keine andere Freude empfand als die beim Vernehmen des hohen Lie-
des ihres Sohnes. [...] Der beharrende Melech aber lebte weiter vom
Fleisch und Blut seiner Mutter, und sie fitihlte ganz genau, dass er eine
Vorliebe fiir einige Gerichte hatte; dass er nur dichtete beim Genusse
sussen Blutes, wenn seine Mutter verzuckerte Rosen verzehrte. Aber
immer, wenn sich die ungeduldigen Biirger der Stadt seiner Mutter ni-
herten, verkroch er sich ganz tief in seiner einsamen, pochenden
Heimat, bis er eines Tages das Herz seiner Mutter gewaltig mit seinem
Fuss in die Rippen stiess und Diwagitme totete. Da weigerte sich der
Muttermorder nicht mehr — zur Welt zu kommen, aus der erstarrten
Nacht.?

Diwagiatmes Sohn wird auf den Thron gesetzt, nackt und mit
“unberihrt” schoner Haut sitzt er da und firchtet sich “in der
offenen Welt”.10 Die Birger indes feiern ihren “Wunderme-
lech”.11 Thm gehoren die “Tochter Thebens”, “mit offenem
Kelch fir den Schmetterling” erwarten sie ihn und “er kroch
in jeder Jungfrau Leib und er sehnte sich nur noch nach dem

9 KA 3.1, p. 392.
10 KA 3.1, pp. 392f.
ii K4 3.1 m 395



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 249

Mond, wenn er rund und weich am Himmel pochte”.12 Als
“verwohnter Konig” stirbt er schliesslich beim Brand seines
Palastes. Ohnmichtig an einer Sdule seines Palastes zusam-
mengebrochen, wird er “von einer Karawane, die im Mor-
gendunkel noch triumte, iberritten”.13

Wihrend sich Abigail, beheimatet im Korper seiner Mut-
ter, als Dichter zeigt, der Uber den Vergleich mit dem
Hohelied als Liebesdichter in hdchster Vollendung ausgewie-
sen ist, erscheint er nach der Geburt als satter, fauler, aber
auch beliebter Herrscher. Als Dichter hingegen ist er bedeu-
tungslos. Indem Lasker-Schiller die Spaltung Abigails in den
Dichter einerseits, den Herrscher andererseits iber die Be-
ziehung zum Korper der Mutter entwirft und als Zidsur die
Geburt setzt, verortet sie das genuin Dichterische in einem
Raum, der der Ordnung von Sprache und Gesetz vorausliegt.
Dieser Raum liesse sich im Sinne Julia Kristevas als “semioti-
sche Chora”14 fassen. Mit der Geburt, inszeniert als Toétung
der Mutter, gelangt Abigail in eine Welt, die der Modalitit
des Dichterischen abweisend, wenn nicht feindlich gegen-
Ubersteht. Es ist hier allenfalls noch in der Form einer
Entstellung prisent, fassbar in der makellosen Schonheit des
spiatgeborenen Melech. Mit der kontrastierenden Gegentiiber-
stellung der beiden Sphiren verbindet sich indes keine
eindeutige Wertung, denn auch der Zustand vorgeburtlicher
Geborgenheit in der Nacht des mitterlichen Korpers er-
scheint durchaus ambivalent. Als Liebesdichter ist Abigail
inzestuos an seine Mutter gebunden, und er nimmt, wenn er
ihr stisses Blut aufsaugt, tiberdies die Ziige eines Vampirs an,
der sich vom Leben anderer nihrt.

Lasker-Schiiler entwirft hier ein geschlechtsspezifisch
strukturiertes Konzept von Autorschaft. Sie zeigt den Dichter
abhingig von einem weiblichen Prinzip, das sich in der ndh-

12 Ibid.
13 Ibid.

14 Julia Kristeva, Die Revolution der poetischen Sprache, Uibers. aus dem
Franzosischen von Reinhold Werner, Frankfurt am Main, Suhrkamp,

1978, p. 32.



250 Ursula Amrein

renden Funktion erschopft und in der Totung Uberwunden
wird. Abigail 16st sich mit diesem Akt vom miitterlichen Kor-
per, tritt als Dichter fortan aber nicht mehr in Erscheinung
und sehnt sich vergeblich zurtick in die nichtliche Heimat
eines Korpers, fir den der “Mond, wenn er rund und weich
am Himmel pochte”’s ein unzulingliches Substitut darstellt.
Dieser Substitutscharakter ist sprachlich markiert durch die
Formulierung die “pochende[n] Heimat”,16 mit der der Text
Abigails Geborgenheit im mitterlichen Leib umschreibt. In-
nerhalb dieser Konstellation fungiert das Weibliche als Vor-
aussetzung der Autorschaft, als Subjekt hingegen ist die Frau
vom Zugang zu dieser Position ausgeschlossen. Der Text
kennzeichnet Autorschaft deutlich als minnliche Funktion,
verfihrt aber auch hier mehrdeutig, wenn er dieser Funktion
die Spuren des iiberwundenen Weiblichen einzeichnet. Als
Sohn Diwagitmes ist Abigail fraglos eine minnliche Figur,
steht aber dadurch, dass er den Namen einer der mit Konig
David verheirateten Frauen trigt, zugleich in einem weibli-
chen Zusammenhang.? Uber den Namen Abigail hilt die
Erzihlung die ausgeldschten weiblichen Elemente in der Fi-
gur des Dichters prisent, und sie integriert den Sohn
Diwagatmes Uberdies in die weitliufige Verwandtschaft jenes
sagenhaften biblischen Konigs, der sich Ruhm nicht nur als
Herrscher, sondern auch als Singer und Psalmendichter er-
worben hat.18 Der Verweis auf das Hohelied unterstreicht
diese Genealogie. Die “himmlische Melodie” ihres Sohnes
liasst Diwagdtme “an das hohe Lied Salomos™? denken. Ihr
Vergleich identifiziert Abigail mit dem Sohn Davids aus des-
sen Verbindung mit Bathseba. Wie sein Vater hat auch
Salomo an den Sphiren von Kunst und Macht teil, vermag
indes die Grosse und Einheit seines Reiches nicht zu bewah-

15 KA 3.1, p. 393.
16 KA 3.1, p. 392.
17 1 Sam 25,2-42.

18 Vgl. den Artikel “David”, in: Lexikon der christlichichen Tkonographie,
hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 1, Rom et al., Herder, 1994, pp.
478-490.

19 KA 3.1, p. 392.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 251

ren.20 Indem Lasker-Schiiler den Dichter Abigail auf Salomo
bezieht, zeichnet sie ihre Figur einerseits aus, unterliuft an-
dererseits deren Position, denn Salomo versagt letztlich in
seiner Rolle als Herrscher. Die Anspielungen auf die Bibel
konstituieren in diesem Sinne ein Motivgeflecht, das Abigails
fragile Position implizit kommentiert.2!

Festzuhalten ist, dass Lasker-Schiler im Modus der
Groteske den dichterischen Schopfungsakt in seinen ver-
borgenen Implikationen nachzeichnet. Sie diagnostiziert die
Unmoglichkeit einer Autorschaft, die die Identitit des
Dichters im Feld von Kunst, Macht und Geschlecht garantie-
ren konnte. Kunst und Macht sind in Der Prinz von Theben
als gegensitzliche Sphiren ausgewiesen und der Zugang zur
Autorschaft nur unter Verleugnung und Abtdtung der weibli-
chen Anteile moglich. Lasker-Schilers Arbeit an dieser
Konstellation beschrinkt sich nicht auf das zitierte Buch. Mo-
tive aus dem Prinzen von Theben werden spiter im Roman
Der Malik (1919) aufgenommen, wobei die Autorin hier vor
allem die Unmoglichkeit einer weiblichen Autorposition
akzentuiert. Anders als im Falle des Melech ist die
geschlechtliche Identitit des Malik (arabisch fir Konig) nicht
eindeutig festgelegt. Erst nach seiner Kronung zum Dichter-
firsten prisentiert sich der Malik als midnnliche Figur. Dieser
Vereindeutigung liegt eine Verdringung zugrunde, die im
Text mehrfach zur Darstellung gelangt. Am deutlichsten ge-
schieht dies in der Schlussszene des Romans, wenn der Malik
unmittelbar vor seinem Tod der schlummernden Seele seiner
Mutter in den Zweigen eines Birkenbaums begegnet. Er fillt
in einen tiefen Schlaf und “triumte, es wire eine abend-
lindische Dichterin in einem kleinen Kimmerlein hoch in
einem Turme und spiele mit dem Mond und seinen Sternen

20 Vgl. den Artikel “Salomo”, in: Lexikon der christlichen Ikonographie,
(wie Anm. 18), Bd. 4, pp. 15-23.

21 Auch die Tatsache, dass das Alte Testament Salomo filschlicherweise
als Schopfer des Hohelieds ausweist, konnte in diesem Kontext be-
deutsam sein.



252 Ursula Amrein

Zickzack”22. Der Malik, dem dieses Traumbild das unerreich-
bare Ideal seiner ureigensten Existenz vor Augen hilt, ist im
Text auch umschrieben als der “arme Spielprinz” aus Theben,
als “Abigail der Erste von Theben”, “Jussuf Abigail von The-
ben” oder “Kaiser Abigail Jussuf”.23 Er trigt darin Zige des
Melech, der seinerseits eine Variation des Prinzen von
Theben, der Hauptfigur in der gleichnamigen Erzihlung, dar-
stellt. Dieses Spiel mit den Namen sprengt nicht nur die
textuellen Grenzen, sondern Uberschreitet auch die Grenzen
von Fiktion und Realitit. Lasker-Schiler selbst benutzte die
genannten Namen, indem sie mit diesen ihre Briefe und
Zeichnungen signierte. Die Verwendung erfolgt dabei nicht
im Sinne eines Pseudonyms, das die wahre Identitit der
Autorin verdecken sollte. Sie steht vielmehr im Zeichen
einer Identititsbildung, die Kunst- und Lebenswelt in-
einander tberfiihrt. Der Melech und der Malik sind in
diesem Sinne als artifizielle Figuren und zugleich als
Figurationen der Autorin selbst lesbar.

Der monstréose Korper und die entartete Kunst

Lasker-Schulers spezifische Modernitit zeigt sich besonders
deutlich in der Konfrontation mit dsthetischen Positionen, die
nach 1933 die Vorstellung von der ‘richtigen’ Kunst bestim-
men. Thre Inszenierungen des grotesken Korpers figurieren
in diesem Kontext als Paradebeispiele entarteter Kunst. Ex-
emplarisch flir diese Wahrnehmung steht der Kommentar des
Vélkischen Beobachters zur Verleihung des Kleistpreises, den
Lasker-Schiler 1932 zusammen mit dem volkischen Autor
Richard Billinger bekommen hatte. Der Vélkische Beobachter
berichtete Gber dieses Ereignis unter dem Titel Die Tochter

22 Else Lasker-Schiiler, “Der Malik. Eine Kaisergeschichte mit Bildern und
Zeichnungen”, in: KA 3.1 (wie Anm. 4), pp. 431-521, hier p. 518.

23 Vgl. KA 3.1, pp. 451, 454, 474, 487.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 253

eines Beduinenscheichs erbdilt den Kleistpreis?t und spielte in
seiner Beschreibung der Preistriger die “urtiimliche, aus bo-
denstindigem niederosterreichischem Blutserbe quellende
Gestaltungskraft” Billingers gegen die “rein hebridische Poe-
sie” der “knabenhaft dirren Jidin Else Lasker-Schiiler”2s aus.
Im Kontext einer solchen Wertung, die die Problematisie-
rung des Geschlechterverhiltnisses in den Texten Lasker-
Schiilers in pervertierter Form gegen die Autorin selbst kehrt
und die dartber hinaus den literaturkritisch verfestigten Ge-
gensatz von ‘wahrer deutscher Dichtung’ und ‘entartetem
judischem Literatentum’ aufnimmt, verkehren sich Lasker-
Schiilers groteske literarische Gestalten zu bosartigen Karika-
turen der Autorin selbst. Sie dienen beispielhaft der
Verkorperung eines feindlichen Prinzips, das es zur Erhal-
tung der deutschen Kultur auszumerzen gilt. 1933 sieht sich
Lasker-Schiler zur Flucht aus Deutschland gezwungen, 1936
verliert sie die deutsche Staatsbiirgerschaft, nachdem die
Nirnberger Rassengesetze schon ein Jahr zuvor die Unver-
einbarkeit von ‘deutsch’ und fudisch® rechtlich fest-
geschrieben hatten. 1939 emigriert sie nach Paldstina, wo sie
im Januar 1945 stirbt. Verkldrt zur “grossten Lyrikerin, die
Deutschland je hatte”,26 kehrt sie nach dem Zweiten Welt-
krieg schliesslich postum in die deutsche Literatur zurtick
und wird zur Ikone deutsch-judischer Versohnung; sie stellt,
so Gottfried Benn, “das Judische und das Deutsche in einer
lyrischen Inkarnation”? dar. Die rassische Ausgrenzung im
Zeichen des ‘Judischen’ war damit aufgehoben und hatte ei-
ner nachtriglichen Aneignung Platz gemacht, die uber die

o
N

“Volkischer Beobachter”, 18. November 1932, in: Else Lasker-Schiiler
1869-1945, hrsg. von Erika Kliisener und Friedrich Pfiftlin, Marbach am
Neckar, Deutsche Schillergesellschaft, 1995 (Marbacher Magazin
71/1995), pp. 226-228.

25 Ibid., p. 227.

26 Gottfried Benn, “Erinnerungen an Else Lasker-Schiler”, in: ders., Ge-
sammelte Werke in der Fassung der Erstdrucke, hrsg. von Bruno
Hillebrand, Bd. 3: Essays und Reden, Frankfurt am Main, Fischer Ta-
schenbuch Verlag, 1989, pp. 541-543, hier p. 542.

27 Ibid.



254 Ursula Amrein

Identifikation mit dem Pathos der Opfer die Geschichte der
Titer in den Hintergrund rickte.28 Zugleich war die Autorin
mit dieser Rezeption wiederum einem normativen Diskurs
unterworfen, der die schonungslose Radikalitit, mit der sie
ihrerseits die Erfahrung des Nicht-Identischen tber die In-
szenierung monstroser Korper problematisiert hatte, erneut
negierte und die Bedeutung, die das Groteske vor allem in
ihren Prosatexten spielt, als wunderliche Phantasien nachhal-
tig zu verharmlosen vermochte.29

In der Art und Weise ihres Umgangs mit der Groteske ar-
tikulieren Lasker-Schiilers Texte ein eminent modernes Le-
bensgefiihl. Sie spiegeln die epochalen Verinderungen um
1900, die das zeitgendssische Vokabular als Verlust von
Ganzheit fasst und fir die es Begriffe wie Auflosung, Riss,
Zersplitterung und Nivellierung bereit hilt. Die Soziologie
hat diesen Vorgang spiter als Ausdifferenzierung der Wert-
sphiren und als Pluralisierung der Lebensstile umschrieben.
Wihrend die Moderne diesen Ausdifferenzierungsprozess als
nicht hintergehbar problematisiert, geht die Antimoderne
den genau umgekehrten Weg. Sie reagiert auf den Verlust
der Ganzheit, indem sie, wie Peter Sloterdijk formuliert, ei-
nen “Jahrmarkt der Synthesen”30 veranstaltet und nach einer

28 Zu den Topoi in der Rezeption Lasker-Schiilers sowie zur Problematik
der nachtriglichen Verortung innerhalb der deutschen Literatur vgl. Ja-
kob Hessing, Die Heimkebr einer jiidischen Emigrantin. Else Lasker-
Schiiles mythisierende Rezeption 1945-1971, Tubingen, Niemeyer, 1993
(conditio judaica, Bd. 3). — Im Falle Benns erscheint die Vereinnahmung
vor allem aus dem Grund skandalos, weil sich Benn 1933 als kommis-
sarischer Leiter der Sektion Dichtkunst an der preussischen Akademie
der Kiinste in Berlin in den Dienst der nationalsozialistischen Kulturpo-
litik gestellt und sich aktiv an der Ausgrenzung judischer und linker
Autorinnen und Autoren beteiligt hatte.

29 Der Klappentext zu Der Prinz von Theben in der Ausgabe des Suhr-
kamp Verlags 1996 beispielsweise preist das genannte Buch als ein
“hdchst anmutigels] und phantastischels] kleine[s] Geschichtenbuch” an.

30 Peter Sloterdijk, “Weltanschauungsessayistik und Zeitdiagnostik”, in: Li-
teratur der Weimarer Republik 1918-1933, hrsg. von Bernhard
Weyergraf, Miinchen und Wien, Hanser Verlag, 1995, pp. 309-339, hier
p. 322. '



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 255

Verschmelzung der getrennten Wertsphdren sucht, in der die
Widerspriiche aufgehoben und die Ambivalenzen der Mo-
derne gewaltsam beseitigt sind.

Der groteske Korper muss aus dieser Position zwingend
bekidmpft werden. Er erscheint als Symptom einer verweich-
lichten Lebensweise und als Zerrbild jener Norm, fir die in
den dreissiger Jahren der arische Minnerkorper einsteht.
Bildhauer wie Arno Breker gaben diesem Korper seine mo-
numentale Gestalt, und auch Leni Riefenstahl trug mit ihrer
filmischen Inszenierung der Olympiade von 1936 entschei-
dend zu dessen zeichenhafter Prisenz bei. Nicht das Un-
entschiedene, das Ambivalente und Paradoxe, das Zwei-
felnde, das, was sich im Werden befindet oder schon wieder
in Auflosung begriffen ist, wird hier inszeniert, sondern ein
Korper, der gespannter Wille, Kraft und Anstrengung ist. Je-
de Spur von  Zweideutigkeit ist  geldscht, die
gesellschaftlichen Widerspriiche sind einer Willenskraft un-
terworfen, die sich zugleich bedingungslos in den Dienst des
nationalsozialistischen Regimes stellt. Aufgeladen mit dem
ganzen Pathos des Nationalsozialismus verkorpert sich im
Bild des gestihlten und gehirteten Korpers dabei das, was
Autoren wie Paul Ernst oder Hanns Johst, der spitere Prisi-
dent der Reichsschrifttumskammer, dramaturgisch als
tragischen Konflikt modellieren. Tragisch bezeichnet hier ei-
ne Haltung, die vom Gegensatz zwischen den Anspriichen
des Einzelnen und der tbergeordneten Volksgemeinschaft
ausgeht. Im Rekurs auf die Ideale von Opferbereitschaft und
heroischer Lebenshaltung wird dieser Gegensatz dadurch be-
seitigt, dass der tragische Held die Gultigkeit der
tberindividuellen Ordnung von Volk und Staat anerkennt
und mit seinem Untergang dem von ihm verkdrperten Ge-
meinschaftswillen zum Durchbruch verhilft.31 Im Untergang
des Helden wird Individualitit in dieser Weise symbolisch

31 Zur Konzeptualisierung des Tragischen im nationalsozialistischen Drama
vgl. Tragodientheorien. Texte und Kommentare. Vom Barock bis zur
Gegenwart, hrsg. von Ulrich Profitlich, Hamburg, Rowohlt, 1999, pp.
205-213.



256 Ursula Amrein

geopfert und die Opferung zugleich zur heroischen Helden-
tat verklirt. Das Begehren, Differenz auszuldschen, musste
sich im Bereich der Kiinste insofern zwingend gegen Dar-
stellungen richten, die wie die Groteske die Ambivalenzen,
das Differente und Heterogene der Moderne sichtbar vor
Augen halten. Mit der gewaltsamen Ausloschung von Diffe-
renz nimmt der Kampf gegen die kiinstlerische Moderne
dabei eine Vernichtung vorweg, die auch vor der Umset-
zung in die Realitdt und der Vernichtung von Menschen-
leben nicht zuriickschreckte.

Friedrich Durrenmatts Rekurs auf die Groteske nach 1945

“Ich konnte mir [...] wohl eine schauerliche Groteske des
Zweiten Weltkriegs denken, aber noch nicht eine Tragodie,
da wir nicht die Distanz dazu haben konnen.”32 Mit diesen
Worten umreisst Friedrich Diirrenmatt 1952 seine Position als
Theaterautor in der Nachgeschichte des Nationalsozialismus.
Seiner Verortung liegt insofern eine gattungstypologische Ka-
tegorisierung zugrunde, als er die Groteske als spezifische
Form der Komodie fasst. Konstitutiv fiir die Komodie ist nach
Durrenmatt das Moment der Distanz. Setze die Tragddie auf
das grosse Gefiihl, auf die Einfiihlung und das Mitleid, so
wolle die Komodie darstellen. Thr Ziel sei es nicht, die
Wirklichkeit mimetisch abzubilden, sondern auf dem Theater
die Moglichkeiten dieser Wirklichkeit auszustellen. Zur Il-
lustration dieser These entwirft Dirrenmatt eine Genealogie
der Groteske, die von Aristophanes tiber Rabelais, Swift und
Cervantes, die Possen von Nestroy und Raimund bis hin zum
absurden Theater von Ionesco und Beckett fiihrt.33 Den Au-

32 Friedrich Durrenmatt, “Anmerkungen zur Komodie” (1952), in: ders.,
Theater. Essays, Gedichte, Reden, Zurich, Diogenes, 1998 (Werkausgabe,
Bd. 30), pp. 20-25, hier p. 25.

33 Vgl. Friedrich Dirrenmatt, “Anmerkungen zur Komodie”, (wie Anm. 32),
pp. 23ff., sowie “Aspekte des dramaturgischen Denkens” (1964/65), in:
ders., Theater. Essays, Gedichte, Reden, (wie Anm. 32), pp. 104-123, hier
pp. 113ff.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 257

toren dieser Reihe gemeinsam ist nach Dirrenmatt, dass sie
einer Dramaturgie des Einfalls folgten. Prizisierend fihrt er
dazu aus: “Es sind Einfille, die in die Welt wie Geschosse
einfallen (um ein Bild zu brauchen), welche, indem sie ei-
nen Trichter aufwerfen, die Gegenwart ins Komische um-
gestalten.”34 Effekt dieses Verfahrens sei:

Wie bei ihm [Aristophanes, U. A.] wird durch einen Einfall die Wirklich-
keit verindert, ins Groteske gehoben. [...] Die Tragodien stellen uns
eine Vergangenheit als gegenwirtig vor, Gberwinden Distanz, um uns
zu erschittern. [...] Aristophanes geht den umgekehrten Weg. Da sich
seine Komodien in der Gegenwart abspielen, schafft er Distanz, und
ich glaube, dass das fiir eine Komodie wesentlich ist. Daraus wire zu
schliessen, dass ein Zeitstiick nur eine Komodie im Sinne des Aristo-
phanes sein kann: der Distanz zuliebe, die nun einmal in ihm zu
schaffen ist, denn einen anderen Sinn als diesen kann ich mir fiir ein
Zeitstick gar nicht denken.35

Dirrenmatt kann insofern festhalten: “Das Groteske ist die
dusserste Stilisierung, ein plotzliches Bildhaftmachen und
gerade darin fihig, Zeitfragen, mehr noch, die Gegenwart
aufzunehmen, ohne Tendenz oder Reportage zu sein.”36 Als
die der Auseinandersetzung mit der eigenen Gegenwart ein-
zig adiquate Form des Theaters beruht die Dirrenmattsche
Groteske auf einem Verfahren, das auch Bertolt Brecht fir
sein parabelhaftes Theater nutzte. Was Durrenmatt als dis-
tanzschaffenden Einfall beschreibt, verhilt sich ndmlich
strukturanalog zu dem, was Brecht in seiner Schrift Kleines
Organon fiir das Theater als Verfremdungseffekt theoretisch
begriindet hatte.3” 1949 veroffentlicht, ist diese Schrift im Gb-
rigen wie die zitierten Texte Dirrenmatts aus der prak-
tischen Arbeit des Autors am Zircher Schauspielhaus
hervorgegangen. Die Tatsache, dass zwischen der Verfah-

34 Friedrich Dirrenmatt, “Anmerkungen zur Komdédie”, (wie Anm. 32),
p. 21.

35 Ibid., p. 24.
36 Ibid., p. 24f.

37 Dirrenmatt problematisiert diesen Zusammenhang in “Aspekte des dra-
maturgischen Denkens”, (wie Anm. 33), pp. 109ff.



258 Ursula Amrein

rensweise der grotesken Verzerrung einerseits, der Ver-
fremdung andererseits  strukturelle Ubereinstimmungen
bestehen, lisst neben den Gemeinsamkeiten aber auch die
Unterschiede zwischen den beiden Autoren deutlicher her-
vortreten. Denn wihrend sich Brechts Modellstiick an der
Vorstellung der richtigen Welt orientiert, erweist sich Ditr-
renmatts Groteske als philosophisches Denkspiel. Sie kennt
keinen Fixpunkt, von dem aus sich die Welt vermessen lies-
se. Das Ausserhalb der menschlichen Existenz denkt sie als
Nicht-Existenz, als Chaos, wobei sich ihr Interesse darauf
richtet, genau dieses Ausserhalb in den Blick zu gewinnen.
Sie sucht die Setzungen der Gegenwart in einer Gegenset-
zung aufzuldésen und denkt dieses Spiel insofern als un-
endliches, als jede Setzung ihre Gegensetzung provoziert.
Dass es keinen Ort der Wahrheit gibt, wo diese Bewegung
zum Stillstand kommt, deutet Diirrenmatt nicht als Verlust,
sondern gerade umgekehrt als Voraussetzung fiir die Freiheit
des Menschen Uberhaupt. Insofern als die Groteske diesem
Chaos, dem Unfassbaren, auf der Biihne einen sinnlichen
Ausdruck geben will, wird sie fiir Diirrenmatt zu einer para-
doxen Figur, zur “Gestalt [...] einer Ungestalt”3s.

Jenseits der symbolischen Ordnung. Figuren des Grotesken
bei Jacques Lacan und Jacques Derrida

Im Zeichen von ‘1968 verlieren Figuren des Grotesken, wie
sie Diirrenmatt beschrieben hatte, an intellektueller Spreng-
kraft. Die literarischen Verfahrensweisen der Enthistori-
sierung werden von einer Literatur abgeldst, der es um
Nahaufnahmen der gesellschaftlichen und politischen Ver-
hiltnisse geht. Mit der Dokumentarliteratur, der Reportage
und der Autobiographie gewinnen jene Schreibweisen an
Bedeutung, die Dirrenmatt aufgrund ihrer Distanzlosigkeit
zum Dargestellten als naturalistisch abgelehnt hatte. Die Gro-

38 Friedrich Dirrenmatt, “Theaterprobleme” (1954), in: ders., Theater. Es-
says, Gedichte, Reden, (wie Anm. 32), pp. 31-77, hier p. 62.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 259

teske, die ihm dazu dienen konnte, “Gleichnisse der
menschlichen Situation”® zu schaffen, gerit an den Rand der
literarischen Praxis, vermag indes gerade angesichts dieser
Marginalisierung erneut ihre subversiven Qualititen zu ent-
falten. Sie tradiert sich in den siebziger und achtziger Jahren
in den clownesken und pantomimischen Spielformen der
Kleintheaterbiihnen und manifestiert sich im neuen Tanz-
theater von Pina Bausch und Hans Kressnik. Spitestens mit
Christoph Marthaler ist die Groteske erneut auf die grosse
Bihne zurtickgekehrt. Marthalers Figuren sind Nachfahren
von Becketts Wartenden, von Sartres Eingeschlossenen, sie
sind der Fliehkraft und damit dem Schwindel ausgesetzt, den
die beschleunigte Temporalisierung der Moderne erzeugt,
und ihre monstrose Korperlichkeit ist Symptom eines verbor-
genen und zugleich entstellten Begehrens, ohne dass dieses
denunziatorisch der Licherlichkeit preisgegeben wiirde.

Inszeniert die Bithne den grotesken Korper in seiner
Leiblichkeit, so erscheint dieser Korper in der Literatur und
in der Philosophie zwangsliufig an die entmaterialisierende
Form der Schrift gebunden. Diese Entmaterialisierung ihrer-
seits bildet die Voraussetzung fiir die Verwendung grotesker
Figuren als Metaphern beziehungsweise als Bilder, die fur
etwas anderes als das Dargestellte selbst einzustehen haben.
An zwei Beispielen aus der Theoriedebatte der Dekonstruk-
tion ist zu zeigen, wie der groteske Korper in dieser
Konstellation zur Verkdrperung von Vorstellungen wird, die
sich dem Zugriff der Sprache entziehen. Er figuriert dabei als
Metapher innerhalb einer Theoriebildung, der es fundamen-
tal um die Abgrenzung von Positionen der Metaphysik sowie
der Verabschiedung der Vorstellung vom autonomen Subjekt
geht. Mit Jacques Lacan und Jacques Derrida stammen diese
Beispiele von zwei Autoren, deren Arbeiten sich sowohl der
produktiven Auseinandersetzung mit Ferdinand de Saussures
strukturaler Sprachanalyse als auch kanonrelevanten Autoren

39 Friedrich Durrenmatt, “Anmerkungen zur Komodie”, (wie Anm. 32),
P 23,



260 Ursula Amrein

der Moderne wie Sigmund Freud und Friedrich Nietzsche
verdanken.

Am Internationalen Kongress fiir Psychoanalyse trug
Jacques Lacan im Sommer 1949 in Zirich die Thesen zur
Genese des Ich vor, die ihn beriihmt gemacht haben. Sie
sind festgehalten im Vortrag Le stade du miroir comme forma-
teur de la fonction du Je4 Lacan geht hier von der
Feststellung aus, dass das Kleinkind im Alter von etwa sechs
Monaten jubilatorisch auf sein eigenes Spiegelbild reagiere.
Diese Reaktion deutet er als Zeichen dafiir, dass sich das
Kind im Spiegel erkenne, genauer, dass es sich mit dem Bild
identifiziere, das ihm der Spiegel zeige. Im Akt der Identifi-
kation vollziehe es dabei einen entscheidenden Ent-
wicklungsschritt. Abhidngig von der Pflege anderer und
motorisch ohnmichtig, antizipiere es im Spiegelbild die Vor-
stellung einer Kontrolle tiber seinen Korper, die es faktisch
nicht besitze, die fiir die Reifung seiner korperlichen Macht
und die Herausbildung seiner Identitit aber unabdingbar sei.
Insofern im Spiegelstadium die Unzulinglichkeit der effekti-
ven Entwicklung ubersprungen werde, sei der in diesem
Stadium gebildeten Identitit, die als “matrice” der kinftigen
Erfahrungen fungiere, zwingend ein Akt der Verkennung
eingeschrieben. Das im Spiegelstadium gebildete Ich erweist
sich infolgedessen als fiktiv, es besitze, so Lacan, eine “struc-
ture comme paranoiaque”¥?, die nicht pathologisch als indi-
viduelles Versagen, sondern viel grundsitzlicher als Effekt
der Ichkonstitution tUberhaupt verstanden wird. Das Wissen
um diese fiktive Struktur macht die Identitit fragil und ldsst
sie phasenweise einbrechen. Der Einbruch artikuliert sich
dabei insofern tiber Symptome des Korpers, als im Spiegel-
stadium dessen mangelnde Fihigkeit zur Selbstkontrolle
tibergangen wurde. Nach Lacan sind es hysterische Zwangs-
vorstellungen sowie Alptriume vom zerstickelten Korper,

40 Jacques Lacan, “Le stade du miroir comme formateur de la fonction du
Je”, in: ders., Ecrits, Paris, Editions du Seuil, 1966, pp. 89-97.

41 Ibid., p. 90.
42 Ibid., p. 93.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 261

die den Mangel und damit die fiktive Struktur des Ichs zur
Darstellung bringen. Dadurch, dass Lacan den Traum vom
zerstiickelten Korper explizit an Darstellungen von Hiero-
nymus Bosch bindet, vermittelt er diesen Mangel beispielhaft
tber die Modalitit der Groteske:

Ce corps morcelé [...] se montre régulierement dans les réves, quand
la motion de l'analyse touche a un certain niveau de désintégration
agressive de l'individu. Il apparait alors sous la forme de membres dis-
joints et de ces organes figurés en exoscopie, qui s'ailent et s’arment
pour les persécutions intestines, qu’a jamais a fixées par la peinture le
visionnaire Jérdme Bosch, dans leur montée au siécle quinzieme au zé-
nith imaginaire de I'homme moderne. Mais cette forme se révele
tangible sur le plan organique lui-méme dans les lignes de fragilisation
qui définissent 'anatomie fantasmatique, manifeste dans les symptomes
de schize ou de spasme, de I'hystérie. 43

Individuelle und menschheitsgeschichtliche Entwicklung
werden hier iberblendet und in der Form eines Dramas in-
szeniert, das sich der Benennung durch die Sprache und das
Denken der symbolischen Ordnung entzieht.

Taucht der groteske Korper bei Lacan als Bild fir die
existentielle Erfahrung von Nicht-Identitit auf, die vor allem
am Korper festgemacht wird und jene Elemente erfasst, die
sich nicht in das Register des Imaginiren und des Sym-
bolischen einschreiben lassen, so greift Derrida in seiner

43 Ibid., p. 94. — “Dieser zerstlickelte Korper [...] zeigt sich regelmissig in
den Triumen, wenn die fortschreitende Analyse auf eine bestimmte
Ebene aggressiver Desintegration des Individuums stosst. Er erscheint
dann in der Form losgeloster Glieder und exoskopisch dargestellter,
gefligelter und bewaffneter Organe, die jene inneren Verfolgungen
aufnehmen, die der Visionidr Hieronymus Bosch in seiner Malerei fir
immer festgehalten hat, als sie im fiinfzehnten Jahrhundert zum imagi-
nidren Zenit des modernen Menschen heraufstieg. Aber diese Form
erweist sich als greifbar im Organischen selbst, an den Bruchlinien
nidmlich, welche die fantasmatische Anatomie umreissen und die offen-
bar werden in Spaltungs- und Krampfsymptomen, in hysterischen
Symptomen.” Ubersetzung zitiert in: Texte zur Literaturtheorie der Ge-
genwart, hrsg. von Dorothee Kimmich, Rolf Glinter Renner und Bernd
Stiegler, Stuttgart, Reclam, 1996, p. 183.



262 Ursula Amrein

1967 veroffentlichten Schrift La structure, le signe et le jeu
dans le discours des sciences humaines® auf die Figur des
Grotesken an jener Stelle in seiner Argumentation zuriick,
die im Kern die Verfahrensweise der Dekonstruktion betrifft.
Auch hier geht es um eine Grenziberschreitung, das heisst
um eine transzendierende Bewegung, die sich einen durch
das Groteske bezeichneten Raum erschliessen will. Anders
als Lacan beschreibt Derrida diesen Raum aber nicht in
psychoanalytischen Kategorien, sondern fasst ihn als das
Aussen der sprachlichen Ordnung, als das Andere des abend-
lindischen Logozentrismus. Gewinnt die Groteske bei Lacan
dabei Bedeutung im Rekurs auf Arthur Rimbauds
Feststellung: “Je est un autre”s, so steht sie bei Derrida in
Beziehung zu der ebenfalls lapidar formulierten Quintessenz
seiner theoretischen Schriften, die lautet: “Le centre n’est pas
le centre.”46

Derrida bezieht sich in der genannten Schrift kritisch auf
den Strukturalismus, indem er die Struktur, genauer, die
Strukturalitit der Struktur zu denken sucht. Er weist darauf
hin, dass die Struktur nur als geordnetes, auf ein Zentrum
hin ausgerichtetes Ganzes funktionieren konne. Dieses Zent-
rum verortet Derrida in doppelter Weise sowohl innerhalb
als auch ausserhalb der Struktur. Als kohirenzstiftender Mit-
telpunkt im Inneren der Struktur organisiert es deren
Aufbau. Diese Operation ihrerseits wird garantiert durch die
Referenz auf eine Ubergeordnete Instanz, auf ein externes
Zentrum, das Derrida im Begriff des “signifié transcendan-
tal’7 fasst. Am Strukturalismus nun kritisiert Derrida die

44 Jacques Derrida, “Ia structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines”, in: L'écriture et la différence, Paris, Editions du
Seuil, 1967, pp. 409-428.

45 Jacques Lacan, “L’agressivité en psychanalyse”, Rapport théorique
présenté au XIe congres des psychanalystes de langue francaise, réuni
a Bruxelles a la mi-mai 1948, in: Ecrits, Paris, Editions du Seuil, 1966,
pp. 101-124, hier p. 118.

46 Jacques Derrida, “la structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines”, (wie Anm. 44), p. 410.

47 Ibid., p. 411.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 263

Neutralisierung und Reduktion eines Ereignisses “par un ges-
te qui consistait a lui donner un centre, a la rapporter a un
point de présence, a une origine fixe”.48 Er verwirft diesen
Gestus als nostalgische Haltung und hilt dem Strukturalismus
eine Denkrichtung entgegen, die auf den Verlust der Trans-
zendenz nicht negativ, sondern affirmativ reagiere, sich der
“affirmation joyeuse du jeu du monde et de l'innocence du
devenir” offne, “I'affirmation d'un monde de signes sans fau-
te, sans vérité, sans origine, offert a une interprétation
active”.49 Als Reprisentanten dieser Richtung nennt Derrida
Friedrich Nietzsche. Zuzurechnen wire ihr mit seiner Kon-
zeptualisierung der Groteske aber auch ein Autor wie
Friedrich Dirrenmatt.

Indem diese beiden Denkrichtungen, der Strukturalismus
einerseits, Nietzsches frohliche Wissenschaft andererseits, je
verschieden den Verlust der Transzendenz problematisieren,
erweisen sie sich genuin der Moderne zugehdrig. Fir Derri-
da indes stellen sie keine annehmbaren Alternativen dar.
Kreise die eine um das verlorene Zentrum, so setze die an-
dere auf das Nicht-Zentrum. Beide zeigten sich darin aber
unausgesprochen der Idee eines Zentrums verhaftet, das
auch als verlorenes prisent bleibe. Gegen diese Fixierung
nun wendet sich Derrida, indem er noch einen Schritt weiter
geht und nach der Bewegung fragt, die dem Prozess der
Sinngebung vorausliegt und die Differenz als Effekt tiber-
haupt erst zu erzeugen vermag. Um diese Bewegung zu
fassen, fiihrt Derrida das Kunstwort “différance”s® ein, das mit
den Konnotationen von Aufschieben und Differieren arbeitet.
Im Zeichen dieser différance versucht Derrida einem Typus
von Fragen Raum zu geben, die den Blick nicht verschlies-
sen:

[...] devant I'encore innommable, qui s’annonce et qui ne peut le faire,
comme c'est nécessaire chaque fois qu'une naissance est a l'oeuvre,

48 Ibid., p. 409.
49 Ibid., p. 427.
50 Ibid., p. 428.



264 Ursula Amrein

que sous l'espéce de la nonespéce, sous la forme informe muette, in-
fante et terrifiante de la monstruosité.5!

Erneut ist es hier ein monstroser Korper, der als Bild, als
Verkorperung dessen aufgerufen wird, was sich der logo-
zentrischen Ordnung entzieht. Dass er seine Worte bedacht
mit Blick auf den Vorgang der Geburt gewihlt habe — “et je
dis ces mots les yeux tournés, certes, vers les opérations de
I'enfantement”? —, betont Derrida im tbrigen ausdricklich.
Wie bei Bachtin ist es der werdende, der in seiner Nacktheit
ausgestellte Leib, der in der zitierten Passage fiir das
transgressive Moment einzustehen hat, wobei die schrecken-
erregende Form der Monstrositit von Derrida an dieser
Stelle weit eher behauptet als effektiv erzeugt wird. Indem
Derrida an jener Stelle auf den Darstellungsmodus und auf
die Bildlichkeit des Grotesken zurickgreift, wo es um das
Problem der Reprisentation und damit auch um den Topos
der Unsagbarkeit geht, zeigt er sich Denkmustern einer Tra-
dition verhaftet, die ihrerseits einer dekonstruktivistischen
Revision zu unterziehen wire.?3 Auf der anderen Seite aber

51 Ibid., p. 428. — Derrida problematisiert an dieser Stelle Vorginge des
“noch nicht Benennbaren, das sich erst ankiindigt und dies nur tun
kann — so, wie dies jedesmal bei einer Geburt der Fall ist — in der Ge-
stalt der Nicht-Gestalt, in der unférmigen, stummen, embryonalen und
schreckenerregenden Form der Monstrositit”. Ubersetzung zitiert in:
Texte zur Literaturtheorie der Gegenwart, (wie Anm. 43), p. 313.

sz Ibid., p. 428.

53 Eine vergleichbare Kritik an Derrida formuliert Sigrid Weigel, wenn sie
dessen Inanspruchnahme des “Weiblichen” als “Metapher des Metony-
mischen” innerhalb einer Theoriebildung problematisiert, die sich ihrem
eigenen Anspruch nach gegen ontologisierende Bestimmungen wen-
det. Strukturanalog zur Figur des grotesken Korpers fungiert Weib-
lichkeit in Derridas Texten als universelles “Bild fir das
Unentscheidbare” und die “Ambivalenz” schlechthin und wird, entge-
gen der explizit formulierten Intention der dekonstruktivistischen
Lektire, zugleich essentialistisch festgeschrieben. Vgl. Sigrid Weigel,
“Das Weibliche als Metapher des Metonymischen. Kritische Uberlegun-
gen zur Konstitution des Weiblichen als Verfahren oder Schreibweise”,
in: dies., Die Stimme der Medusa. Schreibweisen in der Gegenwartslite-



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 265

illustriert Derridas Verfahren auch das Bedeutungspotential
der Groteske, die sich in wechselnden historischen und
denkgeschichtlichen Konstellationen als Chiffre fir Grundfra-
gen der menschlichen Existenz anbietet, auf die Gefahr hin,
dass ihr subversiver Charakter dabei bisweilen auch in einer
konventionalisierten Geste zu erstarren droht.



266 Ursula Amrein

Abstract

A I'époque moderne les arts se réferent de maniere multiple a la tradition
du grotesque. Dans le contexte de la réflexion sur les questions fonda-
mentales de l'existence humaine les figures du grotesque figurent en
grand nombre. Cette thése est démontrée a partir des exemples suivants:
la mise en scéne du corps grotesque dans le texte Der Prinz von Theben
(1914) de Else Lasker-Schiiler, le corps monstrueux par opposition au
corps d’acier dans le discours de l'histoire de I'art national-socialiste, la re-
présentation de la deuxiéme guerre mondiale sur sceéne (Friedrich
Dirrenmatt) ainsi que l'usage que font Jacques Lacan et Jacques Derrida
d’éléments grotesques pour démontrer de théorémes de la décon-
struction.



	Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne

