
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne

Autor: Amrein, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursula Amrein

Das Groteske als Existenzchiffre der
Moderne

Das Groteske lässt sich als Modus einer Darstellung be¬

schreiben, die auf die Dissonanz, das Exzentrische
und Bizarre setzt. Mit den Mitteln der Verzerrung

und der Verfremdung, der Mischung heterogener Stilformen
und Ausdrucksweisen erzeugt es Effekte des Skurrilen und
Komischen, aber auch des Unheimlichen und Dämonischen.
In wechselnden Konstellationen markiert es dabei die
Gegenposition zu einer Macht, die ihrerseits unterschiedliche
Erscheinungsformen aufweisen kann. Das Groteske ist
darüber hinaus durch eine Reihe typisierter Bilder und
Vorstellungen definiert.1 Auf sie haben die Künste im 20.
Jahrhundert vielfach zurückgegriffen und Konflikte gestaltet,
denen beispielhaft die Signatur der Moderne eingeschrieben
ist. Vom Expressionismus bis hin zu den Theoriedebatten der
Dekonstruktion haben Figuren des Grotesken hier Konjunktur

im Kontext einer Reflexion, die ihren Fokus auf Grundfragen

der menschlichen Existenz richtet. Als Medium einer
solchen Reflexion erscheint die Groteske insbesondere
deshalb geeignet, weil sie der Literatur mit der Abkehr vom
mimetischen Darstellungsprinzip einen Imaginationsraum öffnet
und so die Entfaltung einer Phantasie erlaubt, die nicht durch

i Zur Genese, Typologie und Modalität der Groteske sowie zum aktuel¬
len Forschungsstand vgl. Grotesk' 130Jahre Kunst der Frechheit, hrsg.
von Pamela Kort, München et al., Prestel, 2003 (Ausstellungskatalog
Kunsthalle Schirn, Frankfurt am Main), den Sammelband Das Groteske in
der Dichtung, hrsg. von Otto F. Best, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1980, sowie die einschlägigen Lexikonartikel
"Grotesk", in: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben
Bänden, hrsg. von Karlheinz Barck et al., Bd. 2, Stuttgart, Metzler,
2001, pp. 876-900, "Groteske", in: Reallexikon der deutschen Literatur,
hrsg. von Harald Fricke et al., Bd. 1, Berlin und New York, de Gruyter
1997, pp. 748-751, und "Groteske", in: Historisches Wörterbuch der
Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter, Bd. 3, Darmstadt, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1974, pp. 899-900.

Colloquium Helveticum 35/2004



244 Ursula Amrein

das Gebot der direkten referentiellen Bezugnahme auf die
ausserliterarische Wirklichkeit eingeschränkt ist. An
ausgewählten Beispielen ist dieser Verfahrensweise im Folgenden
genauer nachzugehen. Angestrebt ist kein Überblick über
die literarische Groteske in der Moderne. Vielmehr soll das
Auftauchen grotesker Figuren und Darstellungsformen in seiner

Ereignishaftigkeit erfasst und in seinen spezifischen
poetischen Leistungen diskutiert werden. Zur Diskussion
stehen Inszenierungen grotesker Körper, denen die
Differenzerfahrungen der Moderne eingeschrieben sind (Else Lasker-
Schüler), der Gegensatz von monströsem Leib und gestähltem

Körper im nationalsozialistischen Kunstdiskurs, die
Darstellbarkeit des Zweiten Weltkriegs auf der Bühne (Friedrich
Dürrenmatt) sowie die Verwendung grotesker Elemente für
das Bildhaftmachen von Theoremen der Dekonstruktion
(Jacques Lacan und Jacques Derrida).

Der groteske Körper als Verkörperung des Nicht-Identischen
im Feld von Kunst, Macht und Geschlecht.
Else Lasker-Schülers Der Prinz von Theben (1914)

Mit Else Lasker-Schüler steht am Beginn meiner Ausführungen

eine Autorin, deren Name sich bestenfalls als Marginalie
in den einschlägigen Registern zur Groteske verzeichnet
findet.2 Die Literaturgeschichte kennt sie vor allem als

Lyrikerin, genauer als Verfasserin von Liebesgedichten sowie
von Gedichten, die ihre Erfahrungen im Exil zum Gegenstand

haben. Erinnert sei an Texte wie Der Tibetteppich
1910), Die Verscheuchte (1934) oder Mein blaues Klavier

(1937). Diese Festlegung auf das Genre der Lyrik ist das
Resultat einer vorwiegend biographisch ausgerichteten Lektüre,
die sich in erster Linie für die faktische Authentizität des Dar-

2 Einzig der Artikel im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft
(wie Anm. 1) verweist auf Lasker-Schüler, beschränkt sich indes darauf,
als Beispiel für ihren Beitrag zur Groteske den Titel des Gedichts
Groteske., 1905 veröffentlicht im Zyklus Der siebente Tag, zu zitieren.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 245

gestellten interessiert und dabei von sentimentalen und iden-
tifikatorischen Zügen nicht frei ist. Eine solche Lektüre
vermag den hochartifiziellen Strategien ihrer Texte kaum
gerecht zu werden. Sie übergeht insbesondere die produktive
Auseinandersetzung der Autorin mit der literarischen Tradition,

wozu auch ihr Rekurs auf die Modalität und Typologie
der Groteske gehört.

Es kann nicht das Ziel meiner Ausführungen sein, Lasker-
Schülers Poetik der Groteske umfassend zu rekonstruieren.
Hingegen soll an einem ausgewählten Beispiel das Verfahren
dieser Poetik erhellt und zugleich exemplarisch Einblick in
die spezifische Modernität der Lasker-Schülerschen Prosa

gewonnen werden, die erst in jüngster Zeit in den Blickpunkt

der Forschung gerückt ist.3 Ich beziehe mich dabei auf
den 1914 veröffentlichten Erzählband Der Prinz von Theben.
Ein Geschichtenbuch. Über die im Titel genannte Figur
verbindet das Buch in assoziativer Form eine Reihe
anekdotischer Begebenheiten, die thematisch wenig
Gemeinsamkeiten aufweisen und die untereinander oft nur
insofern in Beziehung stehen, als sie die nähere oder weitere

Verwandtschaft des Prinzen betreffen. Folie der Erzählung
ist die imaginierte Welt des Orients, markiert durch exotische

Schauplätze und Namen. Zu den zentralen Passagen in
Der Prinz von Theben gehört das Buch der drei Abigails, aus

3 Zu nennen sind hier insbesondere die Arbeiten von Marianne Schuller,
"Literatur im Übergang. Zur Prosa Lasker-Schülers", in: Von einer Welt in
die andere. Jüdinnen im 19. und 20. Jahrhundert, hrsg. von Jutta Dick
und Barbara Hahn, Wien, Verlag Christian Brandstätter, 1993, pp. 232-
242, dies., '"Ich bin Wasser darum bin ich keine Frau'. Zu Else Lasker-
Schülers melancholischer Prosa", in: Fragmente. Schriftenreihe für Kultur-,

Medien-und Psychoanalyse, Bd. 44/45, Juli 1994, pp. 11-24, sowie
Doerte Bischoff, Ausgesetzte Schöpfung. Figuren der Souveränität und
Ethik der Differenz in der Prosa Else Lasker-Schülers, Tübingen,
Niemeyer, 2002. Die genannten Arbeiten, die sich im Umfeld poststruk-
turalistischer Theoriebildung bewegen und spezifisch die Poetik der
Prosatexte in den Blick gewinnen, weisen verschiedentlich auf groteske

Elemente bei Lasker-Schüler hin, ohne dass der typologische
Zusammenhang indes genauer erläutert oder die genretypischen
Eigenschaften herausgearbeitet würden.



246 Ursula Amrein

dem hier die erste Episode genauer betrachtet werden soll.
Sie handelt von Abigail dem Ersten, dem zum Herrscher,
zum "Melech" Auserwählten, den die Erzählung buchstäblich
als "Spätgeborenen"4 inszeniert:

Er wurde Melech, als er noch im Mutterleibe war. Die Melechmutter
klagte, denn Abigail weigerte sich zur Welt zu kommen. Der lag in seiner

Mutter Prachtleib wohl geborgen und schnarchte so laut, dass man
seinen Schlummer vom Palaste aus bis über den Fluss, im Osten der
Stadt vernahm. Der junge Melech wollte nicht zur Welt kommen. Und
Diwagâtme, seine Mutter, gewann einen Umfang, der über das Königskissen

hinauswuchs, und man polsterte für ihren hohen Leib ein
Gemach des Palastes aus, darin sie sich ausdehnte von Tag zu Tag. Der
junge Melech lebte nun in ihrem Leibe zwanzig Jahre und weigerte
sich zur Welt zu kommen. [...] Und der Marktplatz wurde ausgehöhlt
und mit weichen Schafsfellhaaren ausgestopft, denn Diwagâtme, die
Mutter des eigensinnigen Abigail, konnte ihres Leibes wegen nicht
mehr im Palast bleiben, und also geschah auf Raten ihres ärztlichen
Beistands, dass sie behutsam trugen eines Mittags unzählige
Sklavenhände, begleitet von der Musik der Dudelsackpfeifer und
Schellen und Trommeln auf ihren neuen Sitz mitten auf dem Marktplatz
in Theben.5

Das Groteske dieser Darstellung beruht auf der Inszenierung
eines monströsen Leibes, der jegliche Grenzen von Raum
und Zeit sprengt. Diwagâtme wächst mit ihrer Schwangerschaft

über das Bett, die Kammer und den Palast hinaus. Auf
dem Marktplatz bereiten ihr die Thebaner daraufhin ein
Lager, das der räumlichen Ausdehnung ihres Leibes Rechnung
trägt. Zugleich aber wird ihr Körper in einer Weise zur
Schau gestellt, die das Intime nach aussen kehrt und den
mütterlichen Leib zum Pilgerort für ihre Untertanen werden
lässt. Sie muss sich "betasten lassen von dem kleinen Staate,
der sich um ihren Leib wie um eine Insel bildete, Umschau
hielt und Messungen veranstaltete".6 Insofern als die Formu-

4 Else Lasker-Schüler, "Der Prinz von Theben" (1914), in: dies., Werke
und Briefe, Kritische Ausgabe, Bd. 3.1: Prosa 1903-1920, Frankfurt am
Main, Jüdischer Verlag, 1998, pp. 375-408, hier p. 393- Im Folgenden
zitiert als KA 3.1.

5 KA 3.1, p. 391f.

6 KA 3.1, p. 392.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 247

lierung 'Messungen veranstalten' nicht nur eine medizinische
Handlung, sondern auch das religiöse Messeritual anklingen
lässt, vermischt die Beschreibung hier die Ebenen des Profanen

und des Sakralen. Sie bringt das Alltägliche und das
Erhabene zusammen, lässt dieses unentschieden nebeneinander

stehen und verweist darin zugleich auf das Inkommensurable

in der Beschreibung des aussergewöhnlichen
Ereignisses. Der groteske Modus der Darstellung überträgt sich
mit diesem Verfahren auf den Duktus der poetischen Sprache
selbstJ

Lasker-Schülers verzerrte Darstellung zweier Körper, die
auf Schwangerschaft und Geburt einerseits, auf Essen und
Schlafen andererseits reduziert sind und die in dieser Form
als Teil einer Inszenierung figurieren, die die Grenzen von
Intimität und Öffentlichkeit, von Norm und Abweichung, von
Leben und Tod exponiert, trifft sich exemplarisch mit Michail
Bachtins Beschreibung des grotesken Körpers.8 Gelesen mit
Bachtin erhellen und bestätigen sich die grotesken Züge in
Lasker-Schülers Werk, doch sind diese in ihrer spezifischen
Bedeutung damit noch nicht hinlänglich erfasst. Eine
Interpretation, die nicht bei Bachtins Phänomenologie des grotes-

7 Die Effekte des Komischen erzeugende Vermengung von Sakralem
und Profanem gehört zu den zentralen stilistischen Strategien der
Groteske. Die Konfrontation dieser beiden Sphären als poetische
Verfahrensweise Lasker-Schülers diskutiert Sabine Graf, "Das Abendmahl
auf der Kaffeehausbühne. Transformation und Poetik in Else Lasker-
Schülers Prosaschrift 'Das heilige Abendmahl"', in: Colloquium Helveti-
cum 34/2003 (Cahiers suisse de littérature générale et comparée), pp.
251-264.

8 Vgl. Michail Bachtin, "Der groteske Leib", in: ders., Literatur und Kar¬
neval. Zur Romantheorie und Lachkultur, übers, aus dem Russischen
von Alexander Kämpfe, Frankfurt am Main et al., Ullstein, 1985, pp. 15-
23. - Zur Entstehungsgeschichte von Bachtins Theorie der Groteske
und der Möglichkeit, diese Theorie für das Verständnis der literarischen
Moderne fruchtbar zu machen, vgl. Peter Jelavich, "Grotesk und
karnevalesk: Negation und Erneuerung um 1900", in: Grotesk! (wie Anm. 1),

pp. 79-89. Jelavich diagnostiziert: "Es ist geradezu verblüffend, wie viele

Vorformen und Analogien zu Bachtins Theorie um die
Jahrhundertwende zu finden sind", als "Kronzeugen" seiner These führt
er Oskar Panizza an; ibid., p. 81.



248 Ursula Amre in

ken Leibes stehen bleiben oder Lasker-Schüler gar enthistorisierend

als Musterbeispiel für seine Theoriebildung
instrumentalisieren will, hat insofern präziser nach den
einzelnen Elementen ihrer poetischen Gestaltung zu fragen.

Über die Figur Abigails problematisiert die Autorin das
Verhältnis von Herrschaft und genuin poetischer Existenz. Sie
inszeniert dieses Verhältnis als unmögliches und verbindet es

zugleich mit einer spezifischen Dramaturgie der Geschlechter:

Aber einmal hörte ihn seine Mutter eine himmlische Melodie sagen und
sie dachte an das hohe Lied Salomos, doch sie verschwieg der Stadt
und sogar den Nächsten ihrer Umgebung das neue Geheimnis ihres
Leibes. Abigail, ihr Sohn war ein Dichter und kein Regent; ihr sein
Beharren in der dunklen, sorglosen Nacht wohl verständlich, den anderen
ein immermehr zunehmendes Rätsel. Von dem Bewahren des Geheimnisses

wurde Diwagätme krank; Schatten bedeckten ihre strahlenden
Augen, und stumm wurde sie vor Furcht, doch einmal einzuflechten
den Dichtgeist ihres Sohnes in ein gleichgültiges Gespräch, zumal sie
keine andere Freude empfand als die beim Vernehmen des hohen Liedes

ihres Sohnes. [...] Der beharrende Melech aber lebte weiter vom
Fleisch und Blut seiner Mutter, und sie fühlte ganz genau, dass er eine
Vorliebe für einige Gerichte hatte; dass er nur dichtete beim Genüsse
süssen Blutes, wenn seine Mutter verzuckerte Rosen verzehrte. Aber
immer, wenn sich die ungeduldigen Bürger der Stadt seiner Mutter
näherten, verkroch er sich ganz tief in seiner einsamen, pochenden
Heimat, bis er eines Tages das Herz seiner Mutter gewaltig mit seinem
Fuss in die Rippen stiess und Diwagätme tötete. Da weigerte sich der
Muttermörder nicht mehr - zur Welt zu kommen, aus der erstarrten
Nacht.9

Diwagätmes Sohn wird auf den Thron gesetzt, nackt und mit
"unberührt" schöner Haut sitzt er da und fürchtet sich "in der
offenen Welt".10 Die Bürger indes feiern ihren "Wunderme-
lech".11 Ihm gehören die "Töchter Thebens", "mit offenem
Kelch für den Schmetterling" erwarten sie ihn und "er kroch
in jeder Jungfrau Leib und er sehnte sich nur noch nach dem

9 KA 3.1, p. 392.

10 KA 3.1, pp. 392f.

n KA 3.1, p. 393.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 249

Mond, wenn er rund und weich am Himmel pochte".12 Als
"verwöhnter König" stirbt er schliesslich beim Brand seines
Palastes. Ohnmächtig an einer Säule seines Palastes
zusammengebrochen, wird er "von einer Karawane, die im
Morgendunkel noch träumte, überritten". 13

Während sich Abigail, beheimatet im Körper seiner Mutter,

als Dichter zeigt, der über den Vergleich mit dem
Hohelied als Liebesdichter in höchster Vollendung ausgewiesen

ist, erscheint er nach der Geburt als satter, fauler, aber
auch beliebter Herrscher. Als Dichter hingegen ist er
bedeutungslos. Indem Lasker-Schüler die Spaltung Abigails in den
Dichter einerseits, den Herrscher andererseits über die
Beziehung zum Körper der Mutter entwirft und als Zäsur die
Geburt setzt, verortet sie das genuin Dichterische in einem
Raum, der der Ordnung von Sprache und Gesetz vorausliegt.
Dieser Raum Hesse sich im Sinne Julia Kristevas als "semioti-
sche Chora"14 fassen. Mit der Geburt, inszeniert als Tötung
der Mutter, gelangt Abigail in eine Welt, die der Modalität
des Dichterischen abweisend, wenn nicht feindlich
gegenübersteht. Es ist hier allenfalls noch in der Form einer
Entstellung präsent, fassbar in der makellosen Schönheit des
spätgeborenen Melech. Mit der kontrastierenden Gegenüberstellung

der beiden Sphären verbindet sich indes keine
eindeutige Wertung, denn auch der Zustand vorgeburtlicher
Geborgenheit in der Nacht des mütterlichen Körpers
erscheint durchaus ambivalent. Als Liebesdichter ist Abigail
inzestuös an seine Mutter gebunden, und er nimmt, wenn er
ihr süsses Blut aufsaugt, überdies die Züge eines Vampirs an,
der sich vom Leben anderer nährt.

Lasker-Schüler entwirft hier ein geschlechtsspezifisch
strukturiertes Konzept von Autorschaft. Sie zeigt den Dichter
abhängig von einem weiblichen Prinzip, das sich in der näh-

12 Ibid.
13 Ibid.
14 Julia Kristeva, Die Revolution der poetischen Sprache, übers, aus dem

Französischen von Reinhold Werner, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1978, p. 39.



250 Ursula Amrein

renden Funktion erschöpft und in der Tötung überwunden
wird. Abigail löst sich mit diesem Akt vom mütterlichen Körper,

tritt als Dichter fortan aber nicht mehr in Erscheinung
und sehnt sich vergeblich zurück in die nächtliche Heimat
eines Körpers, für den der "Mond, wenn er rund und weich
am Himmel pochte"1? ein unzulängliches Substitut darstellt.
Dieser Substitutscharakter ist sprachlich markiert durch die
Formulierung die "pochendetn] Heimat",16 mit der der Text
Abigails Geborgenheit im mütterlichen Leib umschreibt.
Innerhalb dieser Konstellation fungiert das Weibliche als

Voraussetzung der Autorschaft, als Subjekt hingegen ist die Frau
vom Zugang zu dieser Position ausgeschlossen. Der Text
kennzeichnet Autorschaft deutlich als männliche Funktion,
verfährt aber auch hier mehrdeutig, wenn er dieser Funktion
die Spuren des überwundenen Weiblichen einzeichnet. Als
Sohn Diwagâtmes ist Abigail fraglos eine männliche Figur,
steht aber dadurch, dass er den Namen einer der mit König
David verheirateten Frauen trägt, zugleich in einem weiblichen

Zusammenhang.117 Über den Namen Abigail hält die
Erzählung die ausgelöschten weiblichen Elemente in der
Figur des Dichters präsent, und sie integriert den Sohn
Diwagâtmes überdies in die weitläufige Verwandtschaft jenes
sagenhaften biblischen Königs, der sich Ruhm nicht nur als

Herrscher, sondern auch als Sänger und Psalmendichter
erworben hat.18 Der Verweis auf das Hohelied unterstreicht
diese Genealogie. Die "himmlische Melodie" ihres Sohnes
lässt Diwagätme "an das hohe Lied Salomos"1? denken. Ihr
Vergleich identifiziert Abigail mit clem Sohn Davids aus dessen

Verbindung mit Bathseba. Wie sein Vater hat auch
Salomo an den Sphären von Kunst und Macht teil, vermag
indes die Grösse und Einheit seines Reiches nicht zu bewah-

15 KA 3.1, p. 393.

16 KA 3.1, p. 392.

17 1 Sam 25,2-42.

18 Vgl. den Artikel "David", in: Lexikon der christlichichen Ikonographie,
hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 1, Rom et al., Herder, 1994, pp.
478-490.

19 KA 3.1, p. 392.



Das Groteske als Existenzchift're der Moderne 251

ren.20 Indem Lasker-Schüler den Dichter Abigail auf Salomo
bezieht, zeichnet sie ihre Figur einerseits aus, unterläuft
andererseits deren Position, denn Salomo versagt letztlich in
seiner Rolle als Herrscher. Die Anspielungen auf die Bibel
konstituieren in diesem Sinne ein Motivgeflecht, das Abigails
fragile Position implizit kommentiert.21

Festzuhalten ist, dass Lasker-Schüler im Modus der
Groteske den dichterischen Schöpfungsakt in seinen
verborgenen Implikationen nachzeichnet. Sie diagnostiziert die
Unmöglichkeit einer Autorschaft, die die Identität des
Dichters im Feld von Kunst, Macht und Geschlecht garantieren

könnte. Kunst und Macht sind in Der Prinz von Theben
als gegensätzliche Sphären ausgewiesen und der Zugang zur
Autorschaft nur unter Verleugnung und Abtötung der weiblichen

Anteile möglich. Lasker-Schülers Arbeit an dieser
Konstellation beschränkt sich nicht auf das zitierte Buch. Motive

aus dem Prinzen von Theben werden später im Roman
Der Malik (1919) aufgenommen, wobei die Autorin hier vor
allem die Unmöglichkeit einer weiblichen Autorposition
akzentuiert. Anders als im Falle des Melech ist die
geschlechtliche Identität des Malik (arabisch für König) nicht
eindeutig festgelegt. Erst nach seiner Krönung zum Dichterfürsten

präsentiert sich der Malik als männliche Figur. Dieser
Vereindeutigung liegt eine Verdrängung zugrunde, die im
Text mehrfach zur Darstellung gelangt. Am deutlichsten
geschieht dies in der Schlussszene des Romans, wenn der Malik
unmittelbar vor seinem Tod der schlummernden Seele seiner
Mutter in den Zweigen eines Birkenbaums begegnet. Er fällt
in einen tiefen Schlaf und "träumte, es wäre eine
abendländische Dichterin in einem kleinen Kämmerlein hoch in
einem Turme und spiele mit dem Mond und seinen Sternen

20 Vgl. den Artikel "Salomo", in: Lexikon der christlichen Ikonographie,
(wie Anm. 18), Bd. 4, pp. 15-23.

21 Auch die Tatsache, dass das Alte Testament Salomo fälschlicherweise
als Schöpfer des Hohelieds ausweist, könnte in diesem Kontext
bedeutsam sein.



252 Ursula Am re in

Zickzack"22. Der Malik, dem dieses Traumbild das unerreichbare

Ideal seiner ureigensten Existenz vor Augen hält, ist im
Text auch umschrieben als der "arme Spielprinz" aus Theben,
als "Abigail der Erste von Theben", "Jussuf Abigail von Theben"

oder "Kaiser Abigail Jussuf".23 Er trägt darin Züge des
Melech, der seinerseits eine Variation des Prinzen von
Theben, der Hauptfigur in der gleichnamigen Erzählung,
darstellt. Dieses Spiel mit den Namen sprengt nicht nur die
textuellen Grenzen, sondern überschreitet auch die Grenzen
von Fiktion und Realität. Lasker-Schüler selbst benutzte die
genannten Namen, indem sie mit diesen ihre Briefe und
Zeichnungen signierte. Die Verwendung erfolgt dabei nicht
im Sinne eines Pseudonyms, das die wahre Identität der
Autorin verdecken sollte. Sie steht vielmehr im Zeichen
einer Identitätsbildung, die Kunst- und Lebenswelt
ineinander überführt. Der Melech und der Malik sind in
diesem Sinne als artifizielle Figuren und zugleich als

Figurationen der Autorin selbst lesbar.

Der monströse Körper und die entartete Kunst

Lasker-Schülers spezifische Modernität zeigt sich besonders
deutlich in der Konfrontation mit ästhetischen Positionen, die
nach 1933 die Vorstellung von der 'richtigen' Kunst bestimmen.

Ihre Inszenierungen des grotesken Körpers figurieren
in diesem Kontext als Paradebeispiele entarteter Kunst.
Exemplarisch für diese Wahrnehmung steht der Kommentar des
Völkischen Beobachters zur Verleihung des Kleistpreises, den
Lasker-Schüler 1932 zusammen mit dem völkischen Autor
Richard Billinger bekommen hatte. Der Völkische Beobachter
berichtete über dieses Ereignis unter dem Titel Die Tochter

22 Else Lasker-Schüler, "Der Malik. Eine Kaisergeschichte mit Bildern und
Zeichnungen", in: KA 3.1 (wie Anm. 4), pp. 431-521, hier p. 518.

23 Vgl. KA 3.1, pp. 451, 454, 474, 487.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 253

eines Beduinenscheichs erhält den Kleistpreis,ß4 und spielte in
seiner Beschreibung der Preisträger die "urtümliche, aus
bodenständigem niederösterreichischem Blutserbe quellende
Gestaltungskraft" Billingers gegen die "rein hebräische Poesie"

der "knabenhaft dürren Jüdin Else Lasker-Schüler"26 aus.
Im Kontext einer solchen Wertung, die die Problematisie-
rung des Geschlechterverhältnisses in den Texten Lasker-
Schülers in pervertierter Form gegen die Autorin selbst kehrt
und die darüber hinaus den literaturkritisch verfestigten
Gegensatz von 'wahrer deutscher Dichtung' und 'entartetem
jüdischem Literatentum' aufnimmt, verkehren sich Lasker-
Schülers groteske literarische Gestalten zu bösartigen Karikaturen

der Autorin selbst. Sie dienen beispielhaft der
Verkörperung eines feindlichen Prinzips, das es zur Erhaltung

der deutschen Kultur auszumerzen gilt. 1933 sieht sich
Lasker-Schüler zur Flucht aus Deutschland gezwungen, 1936
verliert sie die deutsche Staatsbürgerschaft, nachdem die
Nürnberger Rassengesetze schon ein Jahr zuvor die
Unvereinbarkeit von 'deutsch' und 'jüdisch' rechtlich
festgeschrieben hatten. 1939 emigriert sie nach Palästina, wo sie
im Januar 1945 stirbt. Verklärt zur "grössten Lyrikerin, die
Deutschland je hatte",26 kehrt sie nach dem Zweiten Weltkrieg

schliesslich postum in die deutsche Literatur zurück
und wird zur Ikone deutsch-jüdischer Versöhnung; sie stellt,
so Gottfried Benn, "das Jüdische und das Deutsche in einer
lyrischen Inkarnation"2? dar. Die rassische Ausgrenzung im
Zeichen des 'Jüdischen' war damit aufgehoben und hatte
einer nachträglichen Aneignung Platz gemacht, die über die

24 "Völkischer Beobachter", 18. November 1932, in: Else Lasker-Schüler
1869-1945, hrsg. von Erika Klüsener und Friedrich Pfäfflin, Marbach am
Neckar, Deutsche Schillergesellschaft, 1995 (Marbacher Magazin
71/1995), pp. 226-228.

25 Ibid., p. 227.

26 Gottfried Benn, "Erinnerungen an Else Lasker-Schüler", in: ders., Ge¬

sammelte Werke in der Fassung der Erstdrucke, hrsg. von Bruno
Hillebrand, Bd. 3: Essays und Reden, Frankfurt am Main, Fischer
Taschenbuch Verlag, 1989, pp. 541-543, hier p. 542.

27 Ibid.



254 Ursula Amrein

Identifikation mit dem Pathos der Opfer die Geschichte der
Täter in den Hintergrund rückte.28 Zugleich war die Autorin
mit dieser Rezeption wiederum einem normativen Diskurs
unterworfen, der die schonungslose Radikalität, mit der sie
ihrerseits die Erfahrung des Nicht-Identischen über die
Inszenierung monströser Körper problematisiert hatte, erneut
negierte und die Bedeutung, die das Groteske vor allem in
ihren Prosatexten spielt, als wunderliche Phantasien nachhaltig

zu verharmlosen vermochte.2?

In der Art und Weise ihres Umgangs mit der Groteske
artikulieren Lasker-Schülers Texte ein eminent modernes
Lebensgefühl. Sie spiegeln die epochalen Veränderungen um
1900, die das zeitgenössische Vokabular als Verlust von
Ganzheit fasst und für die es Begriffe wie Auflösung, Riss,

Zersplitterung und Nivellierung bereit hält. Die Soziologie
hat diesen Vorgang später als Ausdilferenzierung der
Wertsphären und als Pluralisierung der Lebensstile umschrieben.
Während die Moderne diesen Ausdifferenzierungsprozess als

nicht hintergehbar problematisiert, geht die Antimoderne
den genau umgekehrten Weg. Sie reagiert auf den Verlust
der Ganzheit, indem sie, wie Peter Sloterdijk formuliert,
einen "Jahrmarkt der Synthesen"3Q veranstaltet und nach einer

28 Zu den Topoi in der Rezeption Lasker-Schülers sowie zur Problematik
der nachträglichen Verortung innerhalb der deutschen Literatur vgl.
Jakob Hessing, Die Heimkehr einer jüdischen Emigrantin. Else Lasker-
Schüles mythisierende Rezeption 1945-1971, Tübingen, Niemeyer, 1993
(conditio judaica, Bd. 3). - Im Falle Benns erscheint die Vereinnahmung
vor allem aus dem Grund skandalös, weil sich Benn 1933 als
kommissarischer Leiter der Sektion Dichtkunst an der preussischen Akademie
der Künste in Berlin in den Dienst der nationalsozialistischen Kulturpolitik

gestellt und sich aktiv an der Ausgrenzung jüdischer und linker
Autorinnen und Autoren beteiligt hatte.

29 Der Klappentext zu Der Prinz von Theben in der Ausgabe des Suhr-
kamp Verlags 1996 beispielsweise preist das genannte Buch als ein
"höchst anmutigeis] und phantastischeis] kleinels] Geschichtenbuch" an.

30 Peter Sloterdijk, "Weltanschauungsessayistik und Zeitdiagnostik", in: Li¬

teratur der Weimarer Republik 1918-1933, hrsg. von Bernhard
Weyergraf, München und Wien, Hanser Verlag, 1995, pp. 309-339, hier
p. 322.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 255

Verschmelzung der getrennten Wertsphären sucht, in der die
Widersprüche aufgehoben und die Ambivalenzen der
Moderne gewaltsam beseitigt sind.

Der groteske Körper muss aus dieser Position zwingend
bekämpft werden. Er erscheint als Symptom einer verweichlichten

Lebensweise und als Zerrbild jener Norm, für die in
den dreissiger Jahren der arische Männerkörper einsteht.
Bildhauer wie Arno Breker gaben diesem Körper seine
monumentale Gestalt, und auch Leni Riefenstahl trug mit ihrer
filmischen Inszenierung der Olympiade von 1936 entscheidend

zu dessen zeichenhafter Präsenz bei. Nicht das
Unentschiedene, das Ambivalente und Paradoxe, das
Zweifelnde, das, was sich im Werden befindet oder schon wieder
in Auflösung begriffen ist, wird hier inszeniert, sondern ein
Körper, der gespannter Wille, Kraft und Anstrengung ist. Jede

Spur von Zweideutigkeit ist gelöscht, die
gesellschaftlichen Widersprüche sind einer Willenskraft
unterworfen, die sich zugleich bedingungslos in den Dienst des
nationalsozialistischen Regimes stellt. Aufgeladen mit dem
ganzen Pathos des Nationalsozialismus verkörpert sich im
Bild des gestählten und gehärteten Körpers dabei das, was
Autoren wie Paul Ernst oder Hanns Johst, der spätere Präsident

der Reichsschrifttumskammer, dramaturgisch als

tragischen Konflikt modellieren. Tragisch bezeichnet hier eine

Haltung, die vom Gegensatz zwischen den Ansprächen
des Einzelnen und der übergeordneten Volksgemeinschaft
ausgeht. Im Rekurs auf die Ideale von Opferbereitschaft und
heroischer Lebenshaltung wird dieser Gegensatz dadurch
beseitigt, dass der tragische Held die Gültigkeit der
überindividuellen Ordnung von Volk und Staat anerkennt
und mit seinem Untergang dem von ihm verkörperten
Gemeinschaftswillen zum Durchbruch verhilfiO1 Im Untergang
des Helden wird Individualität in dieser Weise symbolisch

31 Zur Konzeptualisierung des Tragischen im nationalsozialistischen Drama
vgl. Tragödientheorien. Texte und Kommentare. Vom Barock bis zur
Gegenwart, hrsg. von Ulrich Profitlich, Hamburg, Rowohlt, 1999, pp.
205-213.



256 Ursula Amrein

geopfert und die Opferung zugleich zur heroischen Heldentat
verklärt. Das Begehren, Differenz auszulöschen, musste

sich im Bereich der Künste insofern zwingend gegen
Darstellungen richten, die wie die Groteske die Ambivalenzen,
das Différente und Heterogene der Moderne sichtbar vor
Augen halten. Mit der gewaltsamen Auslöschung von Differenz

nimmt der Kampf gegen die künstlerische Moderne
dabei eine Vernichtung vorweg, die auch vor der Umsetzung

in die Realität und der Vernichtung von Menschenleben

nicht zurückschreckte.

Friedrich Dürrenmatts Rekurs auf die Groteske nach 1945

"Ich könnte mir [...] wohl eine schauerliche Groteske des
Zweiten Weltkriegs denken, aber noch nicht eine Tragödie,
da wir nicht die Distanz dazu haben können."32 Mit diesen
Worten umreisst Friedrich Dürrenmatt 1952 seine Position als
Theaterautor in der Nachgeschichte des Nationalsozialismus.
Seiner Verortung liegt insofern eine gattungstypologische Ka-
tegorisierung zugrunde, als er die Groteske als spezifische
Form der Komödie fasst. Konstitutiv für die Komödie ist nach
Dürrenmatt das Moment der Distanz. Setze die Tragödie auf
das grosse Gefühl, auf die Einfühlung und das Mitleid, so
wolle die Komödie darstellen. Ihr Ziel sei es nicht, die
Wirklichkeit mimetisch abzubilden, sondern auf dem Theater
die Möglichkeiten dieser Wirklichkeit auszustellen. Zur
Illustration dieser These entwirft Dürrenmatt eine Genealogie
der Groteske, die von Aristophanes über Rabelais, Swift und
Cervantes, die Possen von Nestroy und Raimund bis hin zum
absurden Theater von Ionesco und Beckett führt.33 Den Au-

32 Friedrich Dürrenmatt, "Anmerkungen zur Komödie" (1952), in: ders.,
Theater. Essays, Gedichte, Reden, Zürich, Diogenes, 1998 (Werkausgabe,
Bd. 30), pp. 20-25, hier p. 25.

33 Vgl. Friedrich Dürrenmatt, "Anmerkungen zur Komödie", (wie Anm. 32),
pp. 23ff., sowie "Aspekte des dramaturgischen Denkens" (1964/65), in:
ders., Theater. Essays, Gedichte, Reden, (wie Anm. 32), pp. 104-123, hier
pp. 113ff.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 257

toren dieser Reihe gemeinsam ist nach Dürrenmatt, dass sie
einer Dramaturgie des Einfalls folgten. Präzisierend führt er
dazu aus: "Es sind Einfälle, die in die Welt wie Geschosse
einfallen (um ein Bild zu brauchen), welche, indem sie
einen Trichter aufwerfen, die Gegenwart ins Komische
umgestalten. "34 Effekt dieses Verfahrens sei:

Wie bei ihm [Aristophanes, U. A.] wird durch einen Einfall die Wirklichkeit

verändert, ins Groteske gehoben. [...] Die Tragödien stellen uns
eine Vergangenheit als gegenwärtig vor, überwinden Distanz, um uns
zu erschüttern. [...] Aristophanes geht den umgekehrten Weg. Da sich
seine Komödien in der Gegenwart abspielen, schafft er Distanz, und
ich glaube, dass das für eine Komödie wesentlich ist. Daraus wäre zu
schliessen, dass ein Zeitstück nur eine Komödie im Sinne des
Aristophanes sein kann: der Distanz zuliebe, die nun einmal in ihm zu
schaffen ist, denn einen anderen Sinn als diesen kann ich mir für ein
Zeitstück gar nicht denken.35

Dürrenmatt kann insofern festhalten: "Das Groteske ist die
äusserste Stilisierung, ein plötzliches Bildhaftmachen und
gerade darin fähig, Zeitfragen, mehr noch, die Gegenwart
aufzunehmen, ohne Tendenz oder Reportage zu sein."36 Als
die der Auseinandersetzung mit der eigenen Gegenwart einzig

adäquate Form des Theaters beruht die Dürrenmattsche
Groteske auf einem Verfahren, das auch Bertolt Brecht für
sein parabelhaftes Theater nutzte. Was Dürrenmatt als
distanzschaffenden Einfall beschreibt, verhält sich nämlich
stmkturanalog zu dem, was Brecht in seiner Schrift Kleines
Organon für das Theater als Verfremdungseffekt theoretisch
begründet hatte.3? 1949 veröffentlicht, ist diese Schrift im
übrigen wie die zitierten Texte Dürrenmatts aus der
praktischen Arbeit des Autors am Zürcher Schauspielhaus
hervorgegangen. Die Tatsache, dass zwischen der Verfah-

34 Friedrich Dürrenmatt, "Anmerkungen zur Komödie", (wie Anm. 32),
p. 21.

35 Ibid., p. 24.

36 Ibid., p. 24f.

37 Dürrenmatt problematisiert diesen Zusammenhang in "Aspekte des dra¬

maturgischen Denkens", (wie Anm. 33), pp. 109ff.



258 Ursula Amrein

rensweise der grotesken Verzerrung einerseits, der
Verfremdung andererseits strukturelle Übereinstimmungen
bestehen, lässt neben den Gemeinsamkeiten aber auch die
Unterschiede zwischen den beiden Autoren deutlicher
hervortreten. Denn während sich Brechts Modellstück an der
Vorstellung der richtigen Welt orientiert, erweist sich
Dürrenmatts Groteske als philosophisches Denkspiel. Sie kennt
keinen Fixpunkt, von dem aus sich die Welt vermessen liesse.

Das Ausserhalb der menschlichen Existenz denkt sie als

Nicht-Existenz, als Chaos, wobei sich ihr Interesse darauf
richtet, genau dieses Ausserhalb in den Blick zu gewinnen.
Sie sucht die Setzungen der Gegenwart in einer Gegensetzung

aufzulösen und denkt dieses Spiel insofern als
unendliches, als jede Setzung ihre Gegensetzung provoziert.
Dass es keinen Ort der Wahrheit gibt, wo diese Bewegung
zum Stillstand kommt, deutet Dürrenmatt nicht als Verlust,
sondern gerade umgekehrt als Voraussetzung für die Freiheit
des Menschen überhaupt. Insofern als die Groteske diesem
Chaos, dem Unfassbaren, auf der Bühne einen sinnlichen
Ausdruck geben will, wird sie für Dürrenmatt zu einer
paradoxen Figur, zur "Gestalt [...] einer Ungestalt"38.

Jenseits der symbolischen Ordnung. Figuren des Grotesken
bei Jacques Lacan und Jacques Derrida

Im Zeichen von '1968' verlieren Figuren des Grotesken, wie
sie Dürrenmatt beschrieben hatte, an intellektueller Sprengkraft.

Die literarischen Verfahrensweisen der Enthistori-
sierung werden von einer Literatur abgelöst, der es um
Nahaufnahmen der gesellschaftlichen und politischen
Verhältnisse geht. Mit der Dokumentarliteratur, der Reportage
und der Autobiographie gewinnen jene Schreibweisen an
Bedeutung, die Dürrenmatt aufgrund ihrer Distanzlosigkeit
zum Dargestellten als naturalistisch abgelehnt hatte. Die Gro-

38 Friedrich Dürrenmatt, "Theaterprobleme" (1954), in: ders., Theater. Es¬

says, Gedichte, Reden, (wie Anm. 32), pp. 31-77, hier p. 62.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 259

teske, die ihm dazu dienen konnte, "Gleichnisse der
menschlichen Situation'^ zu schaffen, gerät an den Rand der
literarischen Praxis, vermag indes gerade angesichts dieser
Marginalisierung erneut ihre subversiven Qualitäten zu
entfalten. Sie tradiert sich in den siebziger und achtziger Jahren
in den clownesken und pantomimischen Spielformen der
Kleintheaterbühnen und manifestiert sich im neuen
Tanztheater von Pina Bausch und Hans Kressnik. Spätestens mit
Christoph Marthaler ist die Groteske erneut auf die grosse
Bühne zurückgekehrt. Marthalers Figuren sind Nachfahren
von Becketts Wartenden, von Sartres Eingeschlossenen, sie
sind der Fliehkraft und damit dem Schwindel ausgesetzt, den
die beschleunigte Temporalisierung der Moderne erzeugt,
und ihre monströse Körperlichkeit ist Symptom eines verborgenen

und zugleich entstellten Begehrens, ohne dass dieses
denunziatorisch der Lächerlichkeit preisgegeben würde.

Inszeniert die Bühne den grotesken Körper in seiner
Leiblichkeit, so erscheint dieser Körper in der Literatur und
in der Philosophie zwangsläufig an die entmaterialisierende
Form der Schrift gebunden. Diese Entmaterialisierung ihrerseits

bildet die Voraussetzung für die Verwendung grotesker
Figuren als Metaphern beziehungsweise als Bilder, die für
etwas anderes als das Dargestellte selbst einzustehen haben.
An zwei Beispielen aus der Theoriedebatte der Dekonstruk-
tion ist zu zeigen, wie der groteske Körper in dieser
Konstellation zur Verkörperung von Vorstellungen wird, die
sich dem Zugriff der Sprache entziehen. Er figuriert dabei als

Metapher innerhalb einer Theoriebildung, der es fundamental

um die Abgrenzung von Positionen der Metaphysik sowie
der Verabschiedung der Vorstellung vom autonomen Subjekt
geht. Mit Jacques Lacan und Jacques Derrida stammen diese
Beispiele von zwei Autoren, deren Arbeiten sich sowohl der
produktiven Auseinandersetzung mit Ferdinand de Saussures
strukturaler Sprachanalyse als auch kanonrelevanten Autoren

39 Friedrich Dürrenmatt, "Anmerkungen zur Komödie", (wie Anm. 32),
p. 23.



260 Ursula Amreln

der Moderne wie Sigmund Freud und Friedrich Nietzsche
verdanken.

Am Internationalen Kongress für Psychoanalyse trug
Jacques Lacan im Sommer 1949 in Zürich die Thesen zur
Genese des Ich vor, die ihn berühmt gemacht haben. Sie
sind festgehalten im Vortrag Le stade du miroir comme formateur

de la fonction du Je.40 Lacan geht hier von der
Feststellung aus, dass das Kleinkind im Alter von etwa sechs
Monaten jubilatorisch auf sein eigenes Spiegelbild reagiere.
Diese Reaktion deutet er als Zeichen dafür, dass sich das

Kind im Spiegel erkenne, genauer, dass es sich mit dem Bild
identifiziere, das ihm der Spiegel zeige. Im Akt der Identifikation

vollziehe es dabei einen entscheidenden
Entwicklungsschritt. Abhängig von der Pflege anderer und
motorisch ohnmächtig, antizipiere es im Spiegelbild die
Vorstellung einer Kontrolle über seinen Körper, die es faktisch
nicht besitze, die für die Reifung seiner körperlichen Macht
und die Herausbildung seiner Identität aber unabdingbar sei.
Insofern im Spiegelstadium die Unzulänglichkeit der effektiven

Entwicklung übersprungen werde, sei der in diesem
Stadium gebildeten Identität, die als "matrice"4! der künftigen
Erfahrungen fungiere, zwingend ein Akt der Verkennung
eingeschrieben. Das im Spiegelstadium gebildete Ich erweist
sich infolgedessen als fiktiv, es besitze, so Lacan, eine "structure

comme paranoïaque"42, die nicht pathologisch als
individuelles Versagen, sondern viel grundsätzlicher als Effekt
der Ichkonstitution überhaupt verstanden wird. Das Wissen
um diese fiktive Struktur macht die Identität fragil und lässt
sie phasenweise einbrechen. Der Einbruch artikuliert sich
dabei insofern über Symptome des Körpers, als im Spiegelstadium

dessen mangelnde Fähigkeit zur Selbstkontrolle
übergangen wurde. Nach Lacan sind es hysterische
Zwangsvorstellungen sowie Alpträume vom zerstückelten Körper,

40 Jacques Lacan, "Le stade du miroir comme formateur de la fonction du
Je", in: ders., Écrits, Paris, Editions du Seuil, 1966, pp. 89-97.

41 Ibid., p. 90.

42 Ibid., p. 93.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 261

die den Mangel und damit die fiktive Struktur des Ichs zur
Darstellung bringen. Dadurch, dass Lacan den Traum vom
zerstückelten Körper explizit an Darstellungen von
Hieronymus Bosch bindet, vermittelt er diesen Mangel beispielhaft
über die Modalität der Groteske:

Ce corps morcelé [...] se montre régulièrement dans les rêves, quand
la motion de l'analyse touche à un certain niveau de désintégration
agressive de l'individu. Il apparaît alors sous la forme de membres
disjoints et de ces organes figurés en exoscopie, qui s'ailent et s'arment
pour les persécutions intestines, qu'à jamais a fixées par la peinture le
visionnaire Jérôme Bosch, dans leur montée au siècle quinzième au
zénith imaginaire de l'homme moderne. Mais cette forme se révèle
tangible sur le plan organique lui-même dans les lignes de fragilisation
qui définissent l'anatomie fantasmatique, manifeste dans les symptômes
de schize ou de spasme, de l'hystérie.^

Individuelle und menschheitsgeschichtliche Entwicklung
werden hier überblendet und in der Form eines Dramas
inszeniert, das sich der Benennung durch die Sprache und das
Denken der symbolischen Ordnung entzieht.

Taucht der groteske Körper bei Lacan als Bild für die
existentielle Erfahrung von Nicht-Identität auf, die vor allem
am Körper festgemacht wird und jene Elemente erfasst, die
sich nicht in das Register des Imaginären und des
Symbolischen einschreiben lassen, so greift Derrida in seiner

43 Ibid., p. 94. - "Dieser zerstückelte Körper [...] zeigt sich regelmässig in
den Träumen, wenn die fortschreitende Analyse auf eine bestimmte
Ebene aggressiver Desintegration des Individuums stösst. Er erscheint
dann in der Form losgelöster Glieder und exoskopisch dargestellter,
geflügelter und bewaffneter Organe, die jene inneren Verfolgungen
aufnehmen, die der Visionär Hieronymus Bosch in seiner Malerei für
immer festgehalten hat, als sie im fünfzehnten Jahrhundert zum imaginären

Zenit des modernen Menschen heraufstieg. Aber diese Form
erweist sich als greifbar im Organischen selbst, an den Bruchlinien
nämlich, welche die fantasmatische Anatomie umreissen und die offenbar

werden in Spaltungs- und Krampfsymptomen, in hysterischen
Symptomen." Übersetzung zitiert in: Texte zur Literaturtheorie der
Gegenwart, hrsg. von Dorothee Kimmich, Rolf Günter Renner und Bernd
Stiegler, Stuttgart, Reclam, 1996, p. 183-



262 Ursula Amrein

1967 veröffentlichten Schrift La structure, le signe et le jeu
dans le discours des sciences humaines44 auf die Figur des
Grotesken an jener Stelle in seiner Argumentation zurück,
die im Kern die Verfahrensweise der Dekonstruktion betrifft.
Auch hier geht es um eine Grenzüberschreitung, das heisst
um eine transzendierende Bewegung, die sich einen durch
das Groteske bezeichneten Raum erschliessen will. Anders
als Lacan beschreibt Derrida diesen Raum aber nicht in
psychoanalytischen Kategorien, sondern fasst ihn als das
Aussen der sprachlichen Ordnung, als das Andere des
abendländischen Logozentrismus. Gewinnt die Groteske bei Lacan
dabei Bedeutung im Rekurs auf Arthur Rimbauds
Feststellung: "Je est un autre"4?, so steht sie bei Derrida in
Beziehung zu der ebenfalls lapidar formulierten Quintessenz
seiner theoretischen Schriften, die lautet: "Le centre n'est pas
le centre."46

Derrida bezieht sich in der genannten Schrift kritisch auf
den Strukturalismus, indem er die Struktur, genauer, die
Strukturalität der Struktur zu denken sucht. Er weist darauf
hin, dass die Struktur nur als geordnetes, auf ein Zentrum
hin ausgerichtetes Ganzes funktionieren könne. Dieses Zentrum

verortet Derrida in doppelter Weise sowohl innerhalb
als auch ausserhalb der Struktur. Als kohärenzstiftender
Mittelpunkt im Inneren der Struktur organisiert es deren
Aufbau. Diese Operation ihrerseits wird garantiert durch die
Referenz auf eine übergeordnete Instanz, auf ein externes
Zentrum, das Derrida im Begriff des "signifié transcendan-
tal"4? fasst. Am Strukturalismus nun kritisiert Derrida die

44 Jacques Derrida, "ta structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines", in: L'écriture et la différence, Paris, Editions du
Seuil, 1967, pp. 409-428.

45 Jacques Lacan, "L'agressivité en psychanalyse", Rapport théorique
présenté au Xlè congrès des psychanalystes de langue française, réuni
à Bruxelles à la mi-mai 1948, in: Écrits, Paris, Editions du Seuil. 1966,

pp. 101-124, hier p. 118.

46 Jacques Derrida, "La structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines", (wie Anm. 44), p. 410.

47 Ibid., p. 411.



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 263

Neutralisierung und Reduktion eines Ereignisses "par un geste

qui consistait à lui donner un centre, à la rapporter à un
point de présence, à une origine fixe".48 Er verwirft diesen
Gestus als nostalgische Haltung und hält dem Strukturalismus
eine Denkrichtung entgegen, die auf den Verlust der
Transzendenz nicht negativ, sondern affirmativ reagiere, sich der
"affirmation joyeuse du jeu du monde et de l'innocence du
devenir" öffne, "l'affirmation d'un monde de signes sans faute,

sans vérité, sans origine, offert à une interprétation
active".49 Als Repräsentanten dieser Richtung nennt Derrida
Friedrich Nietzsche. Zuzurechnen wäre ihr mit seiner Kon-
zeptualisierung der Groteske aber auch ein Autor wie
Friedrich Dürrenmatt.

Indem diese beiden Denkrichtungen, der Strukturalismus
einerseits, Nietzsches fröhliche Wissenschaft andererseits, je
verschieden den Verlust der Transzendenz problematisieren,
erweisen sie sich genuin der Moderne zugehörig. Für Derrida

indes stellen sie keine annehmbaren Alternativen dar.
Kreise die eine um das verlorene Zentrum, so setze die
andere auf das Nicht-Zentrum. Beide zeigten sich darin aber
unausgesprochen der Idee eines Zentrums verhaftet, das
auch als verlorenes präsent bleibe. Gegen diese Fixierung
nun wendet sich Derrida, indem er noch einen Schritt weiter
geht und nach der Bewegung fragt, die dem Prozess der
Sinngebung vorausliegt und die Differenz als Effekt
überhaupt erst zu erzeugen vermag. Um diese Bewegung zu
fassen, führt Derrida das Kunstwort "différence"?8 ein, das mit
den Konnotationen von Aufschieben und Differieren arbeitet.
Im Zeichen dieser différance versucht Derrida einem Typus
von Fragen Raum zu geben, die den Blick nicht verschlies-
sen:

[...] devant l'encore innommable, qui s'annonce et qui ne peut le faire,
comme c'est nécessaire chaque fois qu'une naissance est à l'oeuvre,

48 Ibid., p. 409.

49 Ibid., p. 427.

50 Ibid., p. 428.



264 Ursula Amrein

que sous l'espèce de la nonespèce, sous la forme informe muette,
infante et terrifiante de la monstruosité.51

Erneut ist es hier ein monströser Körper, der als Bild, als

Verkörperung dessen aufgerufen wird, was sich der logo-
zentrischen Ordnung entzieht. Dass er seine Worte bedacht
mit Blick auf den Vorgang der Geburt gewählt habe - "et je
dis ces mots les yeux tournés, certes, vers les opérations de
l'enfantement"52 -, betont Derrida im übrigen ausdrücklich.
Wie bei Bachtin ist es der werdende, der in seiner Nacktheit
ausgestellte Leib, der in der zitierten Passage für das

transgressive Moment einzustehen hat, wobei die schreckenerregende

Form der Monstrosität von Derrida an dieser
Stelle weit eher behauptet als effektiv erzeugt wird. Indem
Derrida an jener Stelle auf den Darstellungsmodus und auf
die Bildlichkeit des Grotesken zurückgreift, wo es um das
Problem der Repräsentation und damit auch um den Topos
der Unsagbarkeit geht, zeigt er sich Denkmustern einer
Tradition verhaftet, die ihrerseits einer dekonstruktivistischen
Revision zu unterziehen wäre.55 Auf der anderen Seite aber

51 Ibid., p. 428. - Derrida problematisiert an dieser Stelle Vorgänge des
"noch nicht Benennbaren, das sich erst ankündigt und dies nur tun
kann - so, wie dies jedesmal bei einer Geburt der Fall ist - in der
Gestalt der Nicht-Gestalt, in der unförmigen, stummen, embryonalen und
schreckenerregenden Form der Monstrosität". Übersetzung zitiert in:
Texte zur Literaturtheorie der Gegenwart, (wie Anm. 43), p. 313.

52 Ibid., p. 428.
53 Eine vergleichbare Kritik an Derrida formuliert Sigrid Weigel, wenn sie

dessen Inanspruchnahme des "Weiblichen" als "Metapher des
Metonymischen" innerhalb einer Theoriebildung problematisiert, die sich ihrem
eigenen Anspruch nach gegen ontologisierende Bestimmungen wendet.

Strukturanalog zur Figur des grotesken Körpers fungiert
Weiblichkeit in Derridas Texten als universelles "Bild für das
Unentscheidbare" und die "Ambivalenz" schlechthin und wird, entgegen

der explizit formulierten Intention der dekonstruktivistischen
Lektüre, zugleich essentialistisch festgeschrieben. Vgl. Sigrid Weigel.
"Das Weibliche als Metapher des Metonymischen. Kritische Überlegungen

zur Konstitution des Weiblichen als Verfahren oder Schreibweise",
in: dies., Die Stimme der Medusa. Schreibweisen in der Gegenwartslite-



Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne 265

illustriert Derridas Verfahren auch das Bedeutungspotential
der Groteske, die sich in wechselnden historischen und
denkgeschichtlichen Konstellationen als Chiffre für Grundfragen

der menschlichen Existenz anbietet, auf die Gefahr hin,
dass ihr subversiver Charakter dabei bisweilen auch in einer
konventionalisierten Geste zu erstarren droht.



266 Ursula Amre In

Abstract

A l'époque moderne les arts se réfèrent de manière multiple à la tradition
du grotesque. Dans le contexte de la réflexion sur les questions
fondamentales de l'existence humaine les figures du grotesque figurent en
grand nombre. Cette thèse est démontrée à partir des exemples suivants:
la mise en scène du corps grotesque dans le texte Der Prinz von Theben
(1914) de Else Lasker-Schüler, le corps monstrueux par opposition au

corps d'acier dans le discours de l'histoire de l'art national-socialiste, la

représentation de la deuxième guerre mondiale sur scène (Friedrich
Dürrenmatt) ainsi que l'usage que font Jacques Lacan et Jacques Derrida
d'éléments grotesques pour démontrer de théorèmes de la
déconstruction.


	Das Groteske als Existenzchiffre der Moderne

