
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Zwischen Satire und Groteske : die Rolle der literarischen Phantastik in
Gogols Revisor und in den Toten Seelen

Autor: Peters, Jochen-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jochen-Ulrich Peters

Zwischen Satire und Groteske

Die Rolle der literarischen Phantastik in Gogols
Revisor und in den Toten Seelen

Vor allem das Spätwerk Gogols ist innerhalb und ausser¬
halb Russlands ausserordentlich kontrovers interpretiert
und beurteilt worden. Während sowohl im 19.

Jahrhundert als auch in der sowjetischen Literaturwissenschaft in
erster Linie der kritische Bezug zur zeitgenössischen
russischen Realität herausgestellt wurde, sind seit den Arbeiten
der russischen Symbolisten und Formalisten ungleich stärker
die grotesken und absurden Elemente in den Mittelpunkt
gerückt worden, durch die tatsächlich Gogols Texte bereits auf
die Prosa von Kafka bzw. das absurde Drama von Mrozek
oder Ionesco vorausweisen.1 Vor allem in Gogols vielleicht
berühmtester Erzählung Die Nase aus dem Jahr 1836 schien
sich die knappe Handlung so sehr in ein unüberschaubares
"Labyrinth von Verkettungen" aufzulösen,2 dass sich die
Erzählung am ehesten als Sujet-Groteske klassifizieren liess,
zumal Gogol selbst am Ende den komisch-ironischen Erzähler

die folgende Feststellung treffen lässt:

"Nein, das verstehe ich überhaupt nicht, ich verstehe es ganz und gar
nicht! [...] Und trotzdem, wenn man darüber nachdenkt, so ist an
alledem wahrhaftig etwas dran."3

1 Vgl. dazu vor allem Robert Maguire (Hrsg.), Gogol From the Twentieth
Century, Eleven Essays, Princeton, 1974.

2 Vgl. diese Formulierung bei Victor Erlich, Gogol, New Haven, 1969,
S. 57. Eine gute Übersicht über die verschiedenen Interpretationsansätze

bietet Dorothea Trottenberg in ihrem Nachwort zu der von ihr
herausgegebenen zweisprachigen Ausgabe: Nikolaj Gogol, Die Nase,
Stuttgart, 1997, Reclam Universal-Bibliothek Nr. 9628, S. 85-99.

3 Nikolaj Gogol, Die Nase, Stuttgart, 1997, S. 77.

Colloquium Helveticum 35/2004



186 ]ocheri-Ulrich Peters

Obgleich auch für die ebenfalls 1836 erschienene Komödie
Der Revisor und die sechs Jahre später erschienenen Toten
Seelen bis heute keine in sich schlüssigen Interpretationen
vorliegen, ist in beiden Fällen die komisch-groteske Darstellung

der Welt nicht so extrem auf die Spitze getrieben, dass
sie jede Deutung von vornherein ausschliesst oder problematisch

werden lässt. In beiden Texten scheint vielmehr das
Satirische und das Groteske auf so komplexe Weise miteinander

verknüpft zu sein, dass dem Leser bzw. Zuschauer ein
abschreckendes Bild einer sinnentleerten bzw. seelenlosen
Welt vermittelt wird. Dass es Gogol dabei sowohl in der
Komödie als auch im Roman gelingt, die "poslost' poslogo
celoveka", die Banalität des banalen Menschen",4 zu vermitteln,

erklärt sich m. E. daraus, dass in beiden Fällen eine
phantastische Welt entworfen wird, die zwar, wie die
Karikatur in der bildenden Kunst, immer wieder auf die
zeitgenössische russische Realität verweist, aber gleichzeitig
weit über diese hinausreicht und nicht mit dieser zu
verrechnen ist.

Im Anschluss an die Überlegungen von Marion Wünsch
zur Fantastischen Literatur derfrühen Moderne liesse sich
insofern schon für Gogols Texte behaupten: "Zwei
konkurrierende Erklärungsangebote, das eine vom
wissenskonformen, das andere vom nichtwissenskonformen Typus,
können im Text entweder in derselben Figur vereint oder
auf verschiedene Figuren verteilt, entweder simultan oder
sukzessiv angeboten auftreten. Im Regelfall sind beide wohl
kaum gleichwertige Erklärungsangebote, sondern eines wird
mehr oder weniger stark dominieren."? Der phantastische
Text vermittelt also in der Regel eine höchst ambivalente,
nicht genauer zu fixierende und rational zu begründende
ästhetische Erfahrung, wobei es nur zu oft dem Leser

4 Vgl. diese, ursprünglich von Puskin auf Gogols "Revizor" bezogene,
Formel in: Nikolaj Vasil'evi Gogol, Polnoe sobranie socinenij, Bd. 7,

Moskau 1952, S. 440.

5 Marianne Wünsch, Die Fantastische Literatur der Frühen Moderne
(1890-1930), München 1991, S. 49.



Zwischen Satire und Groteske 187

überlassen bleibt, wie er mit dieser Grenzüberschreitung der
Fiktion umgeht. Das, was dem einen Leser durchaus noch als

glaubwürdig und plausibel erscheinen mag, wird von dem
anderen bereits als nichtrealitätskompatibel, also als phantastisch

empfunden, sofern er der Kunst und Literatur nicht von
vornherein ein hohes Mass an Imagination und ästhetischer
Autonomie zugesteht, die das Phantastische zumindest
ansatzweise ja immer schon impliziert. In jedem Falle besteht
aber die Welt der Fiktion aus zwei miteinander konkurrierenden

Textwelten, deren erste als in der Realität mögliche,
deren zweite demgegenüber als nicht mögliche erscheint.
Denn nur unter dieser Bedingung lässt sich das Phantastische,
als eine höchst ambivalente Darstellung und Sichtweise der
Welt, vom Wunderbaren des Märchens und vom Unheimlichen

der Groteske abgrenzen.6

Im Hinblick auf Gogols Revisor und seine kontroverse
Rezeptionsgeschichte ist zunächst einmal festzuhalten, dass die
ersten Zuschauer, zu denen auch der Zar Nikolaj I persönlich

gehörte, die phantastische, über die Schilderung des
zeitgenössischen Russland hinausreichende Dimension des
Stücks noch kaum erfasst haben.7 Dies ist umso erstaunlicher,
als Zeit und Ort der Komödie nicht genauer zu fixieren sind
und die Monologe und Dialoge der Figuren so stark stilisiert
und komisch-absurd verfremdet sind, dass wir heute vor
allem das Automatenhafte bzw. Marionettenhafte ihrer Reden
und Handlungen empfinden und hervorheben.8 Diese, das

gesamte Stück prägende, surrealistische Tendenz hat den Re-

6 Die systematische Abgrenzung der literarischen Phantastik gegenüber
dem Märchen und der Groteske wird insb. von Tsvetan Todorov, Inte-
roduction à la littérature fantastique, Paris, 1970 vorgenommen. Eine
umfassende Konzeptualisierung phantastischer Texte bietet neuerdings
Renate Lachmann, Erzählte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und
Semantik, phantastischer Texte, FfM., 2002.

7 Eine gute Darstellung der höchst kontroversen Rezeptionsgeschichte
des "Revizor" bietet: Jurij Mann, Vpoiskach zivoj dusi. "Mertvye dusi". Pi-
satel', Kritika, Citatel', Moskau 1984.

8 Eine plausible Deutung des "Revizor" als komische Groteske bietet: Ju¬

rij Mann, Komedija Gogolja "Revizor", Moskau, 1966.



188 Jochen-UIrich Peters

gisseur Vsevolod Mejerchold so stark beeindruckt, dass er in
der sogenannten "Stummen Szene", mit der die Komödie ab-
schliesst, die Schauspieler durch leblose Puppen ersetzen
Hess. Auf diese Weise sollte dem Zuschauer das frühere
Lachen ausgetrieben werden, indem er endgültig mit einer
Welt der Erstarrung und des Schreckens konfrontiert wurde,
die weit über die begrenzte Welt der russischen Provinz
hinausweist. Denn der zweite, wahre Rewisor sollte ja längst
nicht nur die korrupten und unfähigen russischen Provinzbeamten

entlarven, sondern auch die scheinbar ganz
unschuldigen Zuschauer aus ihrer selbstzufriedenen Lethargie
reissen und sie zum Nachdenken über ihr eigenes verfehltes
Leben veranlassen.

Aber auch gleich zu Beginn des Stücks ist der Dialog der
Figuren auf so knappe Feststellungen, Fragen und Ausrufe
beschränkt, dass wir sie zumindest heute kaum mehr mit
tatsächlichen russischen Provinzbeamten verwechseln, auch
wenn wir sie deshalb durchaus nicht als grotesk überzeichnete

Typen betrachten müssen, wenn es heisst:

Stadthauptmann. Ich habe Sie hergebeten, meine Herren, um Ihnen ei¬

ne äusserst unerfreuliche Mitteilung zu machen: Ein
Revisor kommt in unsere Stadt.

Ammos Fjodorowitsch. Ein Revisor?

Artemij Fiupowitsch. Ein Revisor?

Stadthauptmann. Ja, ein Revisor aus Petersburg. Inkognito. Und in ge¬
heimer Mission.

Ammos Fjodorowitsch. Eine schöne Bescherung!

Artemij Fiupowitsch. Das hat uns gerade noch gefehlt!

Luka Lukitsch. Mein Gott! Und auch noch in geheimer Mission!

Stadthauptmann. Als ob ich es geahnt hätte: Die ganze Nacht habe ich
von zwei ungewöhnlichen Ratten geträumt. Solche Tiere
habe ich wahrhaftig noch nie gesehen: ganz schwarz und
riesig gross. Sie waren plötzlich da, schnupperten herum
und verschwanden wieder. Jetzt aber lese ich Ihnen den
Brief vor, den mir Andrej Iwanowitsch Tschmychow
geschickt hat. Sie kennen ihn doch, Artemij Filipowitsch. Er
schreibt: "Lieber Freund, Gevatter und Wohltäter (halblaut

vor sich hinmurmelnd, überfliegt er die Zeilen)
und Dich unterrichten". Ah, hier ist es: "Im übrigen be-



Zwischen Satire und Groteske 189

eile ich mich, Dich davon zu unterrichten, dass ein
Beamter mit dem Auftrag unterwegs ist, das ganze
Gouvernement und besonders unseren Kreis zu
inspizieren (hebt gewichtig den Zeigefinger). Ich habe das aus
sehr zuverlässiger Quelle."9

Vor allem durch den seltsamen Hinweis auf den Traum des
Stadthauptmanns von den beiden schwarzen und riesig grossen

Ratten, der später niemals wieder aufgegriffen wird,
wird schon in der ersten Szene die Hiobsbotschaft über die
Ankunft des vermeintlichen Revisors in ein
mysteriösgeheimnisvolles Licht getaucht und die allgemeine Angst vor
der Entlarvung und Bestrafung gesteigert. Denn eben
dadurch, dass alle Figuren von vornherein auf ihre Furcht vor
der Obrigkeit fixiert sind, kann es ja überhaupt passieren,
dass sie Chlestakov, einen ganz unbekannten und unbedeutenden

geschwätzigen jungen Mann, der in einem Gasthaus
schon zwei Wochen seine Rechnung schuldig geblieben ist,
für den vermeintlichen Revisor halten, der dem Stadthauptmann

von einem ebenfalls nicht näher konkretisierten
Bekannten angekündigt worden ist. Das eigentlich Reizvolle
und Originelle von Gogols Komödie besteht nun aber gerade

darin, dass dieser vermeintliche Revisor keineswegs als

gerissener Betrüger agiert, der die verängstigten Beamten
nach allen Regeln der Kunst einzuschüchtern und für seine
Zwecke auszunutzen versucht. Vielmehr soll er - wie Gogol
in einer längeren Bühnenanweisung ausdrücklich betont -
"zusammenhanglos" und "ohne jede Überlegung" sprechen,
da er gar nicht in der Lage sei, "seine Aufmerksamkeit
längere Zeit auf irgendeinen Gedanken zu konzentrieren."10 So
kommt es im 2. Akt zu dem folgenden ersten Dialog
zwischen dem verunsicherten Stadthauptmann und dem
mindestens ebenso verängstigten Pseudo-Revisor, nachdem
sich beide Figuren, wie es ausdrücklich heisst, "eine Zeitlang

9 Hier und im Folgenden zitiert nach: Nikolaj Gogol, Der Reuizor. Über¬

setzt und herausgegeben von Bodo Zelinsky, Reclam Universal
Bibliothek Nr. 837, Stuttgart, S. 8.

10 Gogol, DerRevizor, a.a.O., S. 8.



190 Jochen-Ulrich Peters

starr angesehen" haben, womit sich die spätere "Stumme
Szene" bereits ankündigt:

Chlestakow, Stadthauptmann und Dobtschinskij. Der Stadthauptmann
tritt ein und bleibt stehen. Die Augen weit aufgerissen,
blicken Chlestakow und der Stadthauptmann einander
eine Zeitlang starr an.

Stadthauptmann (hat sich etwas gefasst und legt die Hände an die Ho¬
sennaht). Ich wünsche einen guten Tag.

Chlestakow (verbeugt sich). Ich habe die Ehre

Stadthauptmann. Verzeihen sie.

Chlestakow. Keine Ursache
Stadthauptmann. Als Oberhaupt dieser Stadt halte ich es für meine

Pflicht, mich darum zu kümmern, dass die Durchreisenden

und alle Personen von Stand keinerlei
Unannehmlichkeiten

Chlestakow (zunächst stammelnd, dann aber immer lauter). Was soll ich
denn machen? Es ist nicht meine Schuld Ich werde
bestimmt bezahlen Man schickt mir Geld von unserem

Gut. (Bobtschinskij schaut durch die Tür.) Schuld hat
doch er. Er lässt mir Rindfleisch servieren, das so zäh ist
wie Leder, und die Suppe, weiss der Teufel, was er da

hineingekippt hat. Ich musste sie aus dem Fenster
schütten. Schon seit Tagen lässt er mich hungern. Und
dann der Tee: Er stinkt nach Fisch und nicht nach Tee.
Wofür soll ich Das wäre ja noch schöner!

Stadthauptmann (eingeschüchtert). Verzeihen Sie, ich kann wirklich
nichts dafür. Bei uns auf dem Markt ist das Rindfleisch
immer gut. Kaufleute aus Cholmogor bringen es, ehrliche,

anständige Leute. Ich habe keine Ahnung, woher er
solches Fleisch hat. Doch wenn etwas nicht so ist, wie

Erlauben Sie mir, Ihnen eine andere Unterkunft
vorzuschlagen.

Chlestakow. Nein, das will ich nicht. Ich weiss, was das heissen soll, ei¬

ne andere Unterkunft: das Gefängnis. Woher nehmen
Sie das Recht? Wie unterstehen Sie sich? Ich Ich
bin Beamter in Petersburg. (Stolz) Ich, ich, ich ...n

Obwohl auch in dieser Szene vor allem die Komik dazu
beiträgt, dass wir weder den Stadthauptmann noch den
mindestens ebenso ängstlichen und eingeschüchterten
Chlestakov mit realen Vorbildern aus der russischen Wirk-

n Ebd., S. 37f.



Zwischen Satire und Groteske 191

lichkeit verwechseln, sondern sie eher für reduzierte
Kunstfiguren halten, liegt auch über dieser Szene wieder eine
phantastische Aura. Selbst in der tiefsten russischen Provinz
würde sich wohl kaum ein so raffinierter, auf Betrügereien
und Bestechungen geradezu spezialisierter Stadthauptmann
von einem so naiven und unbedarften jungen Mann hinters
Licht führen lassen, auch wenn sich dieser auf einen namentlich

ausdrücklich nicht genannten Minister beruft. So wirken
auch in dieser Szene die Figuren zugleich realistisch und
surrealistisch, womit sich schon in ihr das tragikomische Ende
der fatalen Verwechslung ankündigt: Chlestakov gelingt es
gerade noch rechtzeitig, die Provinzstadt zu verlassen, während

der Stadthauptmann und seine Beamten wie vom
Donner gerührt auf der Bühne erstarren, als sie durch den
Postmeister aus einem aus reiner Neugier geöffneten Privatbrief

von Chlestakov dessen wahre Identität erfahren. So

werden schliesslich alle zu betrogenen Betrügern, obwohl
sich Chlestakov, der Pseudo-Revisor, seiner Rolle und der
mit ihr verbundenen Möglichkeiten in zunehmendem Masse
bewusst wird.

Die ersten Zuhörer und Zuschauer haben die phantastischen

Elemente der Komödie trotz der stereotypen Reden
und geradezu zwanghaften Gesten der Figuren noch kaum
erfasst. Die Literaturkritiker bemängelten im allgemeinen die
einseitig negative Darstellung der russischen Wirklichkeit
oder betrachteten, wie der Zar, die Komödie als ein nützliches

moralisches Lehrstück, in dem am Ende, durch die
Ankündigung eines weiteren Revisors, die bestechlichen
Beamten bestraft und die Gerechtigkeit wiederhergestellt
werde. Indessen greift eine solche moralisierende, ein "happy

end" unterstellende Deutung schon deshalb zu kurz, weil
sich der Gendarm, der wie ein dens ex machina die Bühne
betritt und einen weiteren Revisor ankündigt, auf die lakonische

Feststellung beschränkt: "Der auf höchsten Befehl aus
Petersburg eingetroffene Beamte bittet sie unverzüglich zu
sich. Er ist im Gasthof abgestiegen."12

12 Ebd., S. 113.



192 jochen-UIrich Peters

Auf diese Weise bleibt völlig offen, ob hier wirklich der
Vertreter des Zaren der Gerechtigkeit zum Siege verhelfen
wird oder ob nicht die Verwechslungskomödie von neuem
einsetzt. Eben durch diese völlig überraschende Ankündigung

des Beamten aus Petersburg gewinnt aber Gogols
Komödie am Ende doch noch eine groteske Dimension.
Denn sobald man mit Gerhard Mensching das Groteske als
"den völlig abrupten und unerwarteten Wechsel disparater
Darstellungsebenen" definiert,15 lässt sich erklären, wie erst
ganz am Schluss das Realistische und Phantastische ins
Groteske bzw. die Komik in Tragik umschlägt, zumal jetzt
ausdrücklich auch der Komödienautor und die Zuschauer in
das tragikomische Geschehen miteinbezogen werden, wenn
der Stadthauptmann voller Erbitterung ausruft:

Ach, ich Idiot! Einen Grünschnabel und Waschlappen habe ich für eine
wichtige Persönlichkeit gehalten! Jetzt fährt er vergnügt durchs ganze
Land und gibt die Geschichte überall zum besten. Nicht genug, dass ich
zum Gespött werde - es findet sich bestimmt ein Federfuchser unci
Tintenkleckser, der mich zum Helden einer Komödie macht. Was dabei
so kränkend ist: Auf Rang und Würden wird keine Rücksicht genommen,

und alle werden hämisch lachen und Beifall klatschen. Worüber
lacht ihr denn? Ihr lacht über euch selbst! Ach, ihr {Erstampft vor
Wut mit dem Fuss

Es ist aber eben diese berühmte Wendung an das Publikum,
an der sich der weitreichende satirische und moralische
Anspruch der Komödie vielleicht am deutlichsten ablesen lässt.
Die bestechlichen und pflichtvergessenen Beamten sollten
offenbar wie in einem Zerrspiegel das gesamte Russland
repräsentieren, worauf auch schon das der Komödie
vorangestellte Motto hindeutet: "Schimpf nicht auf den Spiegel,

wenn du in deine Fratze blickst."15 Deshalb wird aber
auch in der gesamten Komödie der Schrecken bzw. die
Angst zum beherrschenden Thema, von der der Stadthaupt-

13 Gerhard Mensching, Das Groteske im modernen Drama, Bonn 1961,
S. 24.

14 Gogol, Der Revisor, S. 111.

15 Ebd., S. 5.



Zwischen Satire und Groteske 193

mann und seine Beamten ebenso betroffen sind wie Chlesta-
kov, der Pseudo-Revisor, und die beiden Gutsbesitzer
Bobcinskij und Dobcinskij. Durch das Verfahren der Verdoppelung

bringen aber diese beiden Figuren zugleich das
Phantastische der Komödie am stärksten zur Geltung. Als die
Frau des Stadthauptmanns am Ende des Stücks Bobcinskij
fragt: "Was haben Sie denn zu befürchten? Sie sind doch kein
Beamter", erwidert dieser: "Ach, wissen Sie, wenn so ein
Würdenträger spricht, bekommt man es einfach mit der
Angst zu tun."i6

Mit dieser Replik wird aber das zentrale Thema der
Komödie: die alle und jeden ergreifende Angst noch einmal auf
den Punkt gebracht. Die Autokratie, die aus der Sicht des
Zaren durch die Ankündigung des wahren Revisor zumindest
am Schluss des Stücks triumphieren sollte, erweist sich in
Wahrheit als eine Angst und Schrecken verbreitende Staatsund

Regierungsform, denen Gogol gerade nicht eine glückliche

Lösung, sondern, sehr viel abstrakter, die befreiende
Wirkung des Lachens entgegenzusetzen versucht. Am Ende
eines die eigentliche Komödie ergänzenden und
kommentierenden Lesedramas, in dem Gogol bereits auf die Kritik
bzw. den falschen Beifall der Zuschauer und Kritiker zu
reagieren versucht, heisst es:

Nein, das Lachen ist bedeutender und tiefer, als man denkt, - aber
nicht jenes Lachen, das von momentaner Gereiztheit, von galliger,
krankhafter Charakterlage erzeugt wird; und auch nicht das flüchtige
Lachen, welches zur Unterhaltung und müssigen Zerstreuung dient; -
sondern jenes Lachen, das ganz aus der lichten Natur des Menschen
entspringt, ihr deshalb entspringt, weil im Grunde dieser Natur seine
ewig schlagende Quelle liegt, - jenes Lachen, das seinen Gegenstand
vertieft, und alles das klar hervortreten lässt, was sonst unbemerkt
durchgeschlüpft wäre, jenes Lachen, ohne dessen durchstrahlende
Kraft das Leere und Kleine des Lebens den Menschen so erschrecken
würden. Das Verächtliche und Gemeine, woran er gleichmütig jeden
Tag vorübergeht, würden ohne dieses Lachen vor ihm nicht in solch
furchtbarer, fast monströser Kraft aus dem Boden schiessen, und er
würde dann nicht mehr, zusammenzuckend, aufschreien: 'Wirklich, kann

16 Ebd., S. 48.



194 Jochen-Ulrich Peters

es solche Menschen geben?', wo es doch, nach seinem eigenen
Geständnis, noch viel schlimmere Leute gibt. Nein, jene haben Unrecht, die
da sagen, class das Lachen empöre. Nur das Düstere empört, das
Lachen aber ist helld7

Diese höchst idealistische Erwartung, durch das Lachen, das
mit Tränen durchmischt sein sollte, den Schrecken und die
Furcht vor einer Welt des Scheins und der Sinnlosigkeit
gleichsam zu kompensieren, zeigt noch einmal den
weitreichenden Anspruch von Gogols, immer wieder phantastische
Verfahren und Situationen miteinbeziehender, moralischer
Satire. Es sind keineswegs nur die korrupten Beamten oder
das sie zugleich produzierende und in Angst und Schrecken
versetzende System der russischen Autokratie, die im "Revisor"

attackiert und entlarvt werden. Ähnlich wie in den
wenige Jahre zuvor erschienenen Petersburger Novellen wird
vielmehr auch hier noch einmal eine Pseudo-Welt in ihrer
Scheinhaftigkeit und Sinnlosigkeit vorgeführt und transparent
gemacht, die durch die Komik und Phantastik der Darstellung

durchaus über Russland hinausweisen sollte, um auch in
sehr anderen Kontexten, ähnlich wie die klassische Tragödie,
ihre kathartische Wirkung erfüllen zu können. Zumindest
Gogol selbst wollte auch ausserhalb des russischen Reiches
lebende Menschen erreichen und sie durch das Mittel der
satirischen Groteske und Phantastik der Darstellung zum
Nachdenken über ihr eigenes verfehltes Leben veranlassen.
Denn nur so schien ihm das Lachen seine humanisierende,
den gesamten Menschen verändernde Wirkung zu erfüllen.

Auch Gogols, noch sehr viel komplexerer und enigmatische-
rer Roman Die toten Seelen lässt sich, anders als die "Nase",
nicht einfach als Groteske bezeichnen, obwohl vor allem die
Schilderung der fünf Gutsbesitzer durch die Hyperbolik der
Darstellung noch sehr viel unrealistischer erscheint als die
Darstellung der verängstigten Beamten und Gutsbesitzer im

17 Zitiert nach: Nikolaj Gogol, Gesammelte Werke. Band 3 Dramen, Stutt¬

gart, 1985, S. 4l5f.



Zwischen Satire und Groteske 195

Revisor. Obgleich Gogol auch in seinem Roman wieder die
einseitig-negative Darstellung durch das befreiende Lachen
zu kompensieren versucht, ist es hier nicht länger mehr nur
das Lachen, das den Leser über den "Sumpf der Kleinigkeiten"

erheben soll, der die gesamte Welt der Toten Seelen
bestimmt. Es sind jetzt vielmehr emphatische
lyrischpathetische Digressionen, die sich auf die Macht des
russischen Wortes, den Reichtum des russischen Geistes und die
Zukunftsperspektiven der russischen Nation beziehen, die
den komisch-absurden Schilderungen der Gegenwart
gegenübergestellt werden. Gleichzeitig spielt aber die Phantastik
innerhalb der auf den ersten Blick so realistisch wirkenden
Schilderungen eine noch ungleich grössere Rolle als im Revisor.

Denn da hier die mehr oder weniger komisch-absurden
Monologe und Dialoge der Figuren durch die Beschreibungen

und Reflexionen des ironischen Erzählers ergänzt und
erweitert werden, kommt es, wie Walter Koschmal zeigen
konnte, immer wieder zu einer auffälligen "Entgrenzung der
Objektwelt".18 Dabei konzentriert sich auch der Erzähler des
Romans nicht auf regelrecht unwahrscheinliche Vorgänge
und Ereignisse, sondern auf solche Begebenheiten und
Tatbestände, die auf der Grenze zwischen dem Phantastischen
und Wahrscheinlichen angesiedelt sind. So wird gleich zu
Beginn des Romans die Ankunft des Helden Pavel Ivanovic
Cicikov in folgender Weise geschildert:

Durch das Tor eines Gasthofs in der Gouvernementsstadt NN rollte ein
ziemlich hübscher gefederter kleiner Wagen, einer wie ihn Junggesellen

benutzen: Obersten im Ruhestand, Stabshauptleute, Gutsbesitzer
mit etwa hundert Bauernseelen, kurzum alle die, die man Herren
mittleren Ranges nennt. In dem Wagen sass ein Herr, keine Schönheit,
doch auch nicht von üblem Äusseren, nicht zu dick, nicht zu dünn, man
konnte nicht behaupten, er wäre alt, indessen auch nicht, er wäre allzu
jung. Seine Ankunft hatte in der Stadt nicht den geringsten Staub
aufgewirbelt und war von nichts Besonderem begleitet gewesen; nur
zwei russische Bauern, die an der Tür einer Kneipe dem Gasthaus ge¬

ts Walter Koschmal, "Modell oder Wirklichkeit? Die Entgrenzung der
Objektwelt in Gogols 'Mertvye dusi"', in: Russian Literature 11 (1982),
S. 333-360.



196 Jochen-Ulrich Peters

genüberstanden, hatten ein paar Bemerkungen gemacht, die sich
übrigens mehr auf die Equipage als auf den darin Sitzenden bezogen.
'Schau mal', hatte der eine zu dem anderen gesagt, 'das ist vielleicht
ein Rad! Was meinst du, schafft es das Rad noch bis Moskau, wenn es
darauf ankommt, oder schafft es das nicht?' - 'Es schafft es', hatte der
andere geantwortet, 'aber bis Kasan, glaube ich, schafft es das wohl
nicht?' - 'Bis Kasan schafft es das nicht', hatte der andere geantwortet.
- Damit war das Gespräch auch schon beendet gewesen. Ja, und dann,
als der Wagen beim Gasthof vorrollte, war da noch ein junger Mann in
weissen, sehr engen und kurzen Beinkleidern aus grobem Leinen
vorbeigekommen, in einem Frack, der modern sein sollte und unter dem
ein Chemisett zum Vorschein kam, das mit einer Nadel aus Tula in
Form eines Bronzepistölchens verziert war. Der junge Mann hatte sich
umgedreht, die Equipage betrachtet, sich mit der Hand die Mütze
festgehalten, die ihm der Wind fast vom Kopf gerissen hätte, und war
seines Weges gegangen.19

Noch ungleich intensiver und komplexer als in der
Eingangsszene des Revisor werden auch hier wieder realistische
und phantastische Elemente bzw. logische und alogische
Aussagen und Erläuterungen miteinander verknüpft. Dies hat
aber zur Konsequenz, dass der Held des Romans, dessen
Biographie erst im letzten Kapitel geschildert wird, von
vornherein ungewöhnlich unbestimmt bleibt. Er ist, zumindest

zu Beginn des Romans, vornehmlich ein "Mann ohne
Eigenschaften": weder dick noch dünn, weder schön noch
hässlich, weder jung noch alt, ein Junggeselle, dessen Beruf
ebenfalls nicht genannt wird. So ist es fast verständlich, dass
seine Ankunft in der verschlafenen Gouvernementsstadt NN
nicht den geringsten Staub aufwirbelt. Später werden
allerdings die Gerüchte über den mysteriösen Ankauf der toten
Seelen und die angebliche Entführung der Gouverneurstochter

die Gemüter umso stärker erregen und die gesamte Stadt
aus ihrer Ruhe und Langeweile aufschrecken. Noch seltsamer
ist jedoch der Dialog der beiden russischen Bauern über die
Reichweite von icikovs Kutsche: wird sie bzw. ihr Besitzer
es bis Kasan' oder Moskau schaffen?

19 Hier und im folgenden zitiert nach: Nikolaj Gogol, Die toten Seelen. Ein
Poem, Stuttgart, 1993, Reclam Universal-Bibliothek Nr. 412, S. 7.



Zwischen Satire und Groteske 197

Bezeichnenderweise wird auch diese Frage im gesamten
Roman niemals direkt beantwortet, da sie im Hinblick auf
den Erwerb der "toten Seelen" völlig irrelevant ist. Der Dialog

der Bauern scheint vielmehr auf die Unsinnigkeit der
Welt vorauszudeuten, die auch später vor allem in den
alogisch-phantastischen Reden und Dialogen der Figuren immer
wieder zum Ausdruck gebracht wird. Völlig unmotiviert ist
aber schliesslich die ausführliche Beschreibung des jungen
Mannes mit den engen und kurzen Beinkleidern, die so
schlecht zu einem Frack aus grobem Leinen passen. Da später

weder die beiden Bauern noch der junge Mann mit
seinem ungewöhnlichen Anzug noch einmal erwähnt werden,

lässt sich der zwischen Realismus und Phantastik
schillernden Eingangsszene nur entnehmen, dass icikov,
der "Mann ohne Eigenschaften", in eine mysteriöse und
fremdartige Welt eindringt, die nur sehr bedingt mit der
zeitgenössischen russischen Wirklichkeit zu verrechnen ist.
Offenbar kam es aber Gogol eben auf diese verfremdende
Schilderung einer scheinbar so vertrauten Welt an. Sollte
doch der Leser, wie es im siebten Kapitel ausdrücklich
heisst, "nicht länger an dem Sumpf der sinnlosen Kleinigkeiten

vorübergehen", sondern durch die Phantastik der
literarischen Darstellung zu einem "neuen Sehen" im Sinne
von Viktor Sklovskij motiviert werden20. Ähnlich wie Flaubert

in seinem Roman Bouvard et Pécuchet kam es offenbar
auch Gogol in erster Linie darauf an, die tödliche Langeweile
und Sinnentleertheit des menschlichen Lebens mit den Mitteln

der literarischen Phantastik bzw. Groteske so irritierend
wie möglich zu beschreiben, um den Leser gegenüber dieser

ihm gleichzeitig bekannten und unbekannten Welt in
Angst und Schrecken zu versetzen.21

20 Gogol, Die toten Seelen, S. 193. Zu Sklovskijs Konzept der "Verfrem¬
dung" der Wahrnehmung vgl. insb. Renate Lachmann, "Die
Verfremdung und das Neue Sehen bei Viktor Sklovskij, in: Poetica 3

(1970), S. 226-249.
21 Eine gute vergleichende Analyse von Gogols und Flauberts Roman

bietet C. von Tschilschke, Epen des Trivialen. N.V. Gogols "Die toten See-



198 Jochen-Ulrich Peters

Allerdings ist es auch Gogol trotz der langjährigen Arbeit
an den Toten Seelen nicht gelungen, zu dieser tristen,
sinnentleerten Welt ein positives Gegenmodell zu
entwerfen, an dem sich die Auferstehung von den Toten
hätte ablesen lassen. Zwar wird im letzten Kapitel des
Romans die russische Nation, in einer eindrucksvollen
Schlussapotheose, noch einmal mit einer Trojka verglichen,
deren stürmischer Galopp sich nicht aufhalten lasse. Aber
nicht umsonst beschränkt sich der Erzähler auf einige
eindringliche Fragen, die er selbst nicht zu beantworten
weiss, wenn es heisst:

Jagst nicht auch du so, Russland, wie eine schwungvolle Trojka, die
man nicht überholen kann? Wie Broclem lodert unter dir der Weg,
donnern die Brücken, bleibt alles, aber auch alles zurück. Der Betrachter
hält inne, beglückt vom göttlichen Wunder: ist das ein Blitz, der vom
Himmel geschleudert wurde? Was bedeutet diese Schauer erregende
Bewegung? Und was für eine unbekannte Kraft wohnt diesen Pferden
inne, die die Welt noch nicht gesehen hat? Hüh, Pferde, Pferde, was
seid ihr für Pferde! Sitzt der Sturm in euren Mähnen? Glühen feine Ohren

in jeder eurer Adern? Hört ihr vom Kutschbock das bekannte Lied,
dann spannt ihr einträchtig und alle zugleich eure eherne Brust an und
werdet, kaum mit den Hufen die Erde berührend, zu einer einzigen
langgezogenen Linie, die durch die Luft fliegt und dahinjagt - ganz von
Gott beseelt! Russland, wohin jagst du, gib Antwort? Es gibt keine
Antwort. In wunderbaren Tönen erklingt das Glöckchen; es donnert
die in Stücke gerissene Luft, sie wird zum Wind; es fliegt alles vorbei,
was es auf Erden gibt, und mit scheelem Blick treten die anderen Völker

und Staaten beiseite und machen ihm Platz.22

Auf diese Weise endet der Roman ähnlich unbestimmt, wie
er begonnen hat. Die Frage, ob icikovs Trojka es wohl bis
Kazan' oder Moskau schaffen werde, wird wieder aufgegriffen

und ins Symbolische überhöht. Aber eine klare Antwort
auf die Frage nach der Richtung und dem Ende der stürmischen

Bewegung bleibt auch am Schluss des Romans dem
Leser vorenthalten. Die Auferstehung der toten Seelen liess
sich zwar durch knappe Hinweise in den lyrisch-pathetischen

len" und G. Flauberts "Bouvard et Pécuchet". Ein struktureller und
thematischer Vergleich, Heidelberg 1996.

22 Gogol, Die toten Seelen, a.a.O., S. 366.



Zwischen Satire und Groteske 199

Digressionen andeuten, nicht aber im einzelnen mehr
darstellen, sofern der Roman seine abschreckende Wirkung
behalten sollte, die ihn mit dem Revisor verbindet.

So liesse sich, im Hinblick auf die Toten Seelen, am ehesten

von einer phantastischen Satire sprechen, die sich zwar
durchaus auf das zeitgenössische Russland bezieht, aber
gleichzeitig weit über diese hinausreicht23. In ihr wird die
Nichtigkeit und die Gottverlassenheit des modernen
Menschen zum umfassenden Thema gemacht, obwohl Gogol
gerade von Russland die Rettung der gesamten Menschheit
erhoffte, die indessen erst von Dostoevskij im Idiot und in
den Brüdern Karamazow zur literarischen Darstellung
gebracht wird. Dazu war es allerdings notwendig, die
Phantastik und Groteske, die in Dostoevskijs Frühwerk noch
eine so zentrale Rolle spielt, immer stärker zurücktreten zu
lassen. Denn die Idee des "absolut guten Menschen", die
Dostoevskij vor allem im Idiot Gogols Toten Seelen
gegenüberstellt, verlangte eine Schreibweise, in der die
Polyphonie der Darstellung und die detaillierte Psychologisierung

der Figuren die phantastisch-groteske
Personendarstellung immer stärker zurückdrängt. icikov,
der "Mann ohne Eigenschaften", wird von Dostoevskij durch
den Fürsten Myskin ersetzt, der durch seine alle faszinierende

Güte und Empathie und seine absolut kompromisslose
Ethik den Realitäten des Lebens konfrontiert wird und diese
eben dadurch radikal in Frage stellt.

Gleichwohl ist Dostoevskij nicht nur in seinem Frühwerk
so stark von Gogol und E.T.A. Hoffmann beeinflusst gewesen,

dass er auch seine eigene Schreibart immer wieder als
"phantastischen Realismus" bezeichnet hat, um jeder
simplifizierenden Deutung seiner Romane als möglichst getreue
Abbildung der bestehenden Wirklichkeit auch terminologisch

23 Eine ausführliche Begründung der Gattungsbezeichnung "phantastische
Satire", im Gegensatz zu anderen Klassifizierungen, habe ich in meiner
Monographie Tendenz und Verfremdung. Studien zum Funktionswandel

des russischen satirischen Romans im 19. und 20.Jahrhu?idert, Bern,
2000, S. 65-100, zu geben versucht.



200 lochen-Ulrich Peters

entgegenzutreten. Allerdings sind in den späteren Romanen
und Erzählungen Dostoevskijs die Figuren so stark psycholo-
gisiert und ihre Handlungen und Verhaltensweisen so viel
konsequenter motiviert, dass sie sich durchaus in die seit den
späten 1840er Jahren auch in Russland dominierende realistische

Stilformation einfügen. Erst in der Literatur und
Literaturkritik des Fin de siècle und des russischen Symbolismus

wird die phantastisch-groteske Dimension von Gogols
Texten wieder deutlicher erkannt und herausgestellt und der
traditionellen gesellschaftsbezogenen Lektüre und Deutung
seiner Werke konfrontiert.



Zwischen Satire und Groteske 201

Abstract

Existing interpretations of Gogols comedy "The Revisor" and his novel
"Dead Souls" differ considerably, as the relation between the texts and the
non-literary reality is hard to determine. By using various passages this

paper tries to elucidate the fantastical dimensions of both texts. It is aimed
in particular towards an analysis of the esthetical experience and response
of the reader. This can be defined as an unusual and very ambivalent view
of the world and is often associated with the concept of alienation
(Shklovsky, Brecht). Finally the grotesque style of Gogol is being
confronted with the fantastical realism of Dostoyevsky, whose novels can be
seen as both a continuation and antitext of Gogols experimental prose.




	Zwischen Satire und Groteske : die Rolle der literarischen Phantastik in Gogols Revisor und in den Toten Seelen

