Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Zwischen Satire und Groteske : die Rolle der literarischen Phantastik in
Gogols Revisor und in den Toten Seelen

Autor: Peters, Jochen-Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jochen-Ulrich Peters

Zwischen Satire und Groteske

Die Rolle der literarischen Phantastik in Gogols
Revisor und in den Toten Seelen

or allem das Spitwerk Gogols ist innerhalb und ausser-
halb Russlands ausserordentlich kontrovers interpretiert
und beurteilt worden. Wihrend sowohl im 19. Jahr-

hundert als auch in der sowjetischen Literaturwissenschaft in
erster Linie der kritische Bezug zur zeitgendOssischen russi-
schen Realitit herausgestellt wurde, sind seit den Arbeiten
der russischen Symbolisten und Formalisten ungleich stirker
die grotesken und absurden Elemente in den Mittelpunkt ge-
rickt worden, durch die tatsichlich Gogols Texte bereits auf
die Prosa von Kafka bzw. das absurde Drama von MrozZek
oder lonesco vorausweisen.! Vor allem in Gogols vielleicht
berihmtester Erzihlung Die Nase aus dem Jahr 1836 schien
sich die knappe Handlung so sehr in ein uniiberschaubares
“Labyrinth von Verkettungen” aufzuldsen,? dass sich die Er-
zdhlung am ehesten als Sujet-Groteske klassifizieren liess,
zumal Gogol selbst am Ende den komisch-ironischen Erzih-
ler die folgende Feststellung treffen lisst:

“Nein, das verstehe ich tUberhaupt nicht, ich verstehe es ganz und gar
nicht! [...] Und trotzdem, wenn man dariiber nachdenkt, so ist an alle-
dem wahrhaftig etwas dran.”3

1 Vgl. dazu vor allem Robert Maguire (Hrsg.), Gogol From the Twentieth
Century, Eleven Essays, Princeton, 1974.

2 Vgl diese Formulierung bei Victor Erlich, Gogol, New Haven, 1969,
S. 57. Eine gute Ubersicht iiber die verschiedenen Interpretations-
ansiitze bietet Dorothea Trottenberg in ihrem Nachwort zu der von ihr
herausgegebenen zweisprachigen Ausgabe: Nikolaj Gogol, Die Nase,
Stuttgart, 1997, Reclam Universal-Bibliothek Nr. 9628, S. 85-99.

3 Nikolaj Gogol, Die Nase, Stuttgart, 1997, S. 77.

Colloquium Helveticum 35/2004



186 Jochen-Ulrich Peters

Obgleich auch fiir die ebenfalls 1836 erschienene Komodie
Der Revisor und die sechs Jahre spiter erschienenen Tofen
Seelen bis heute keine in sich schlissigen Interpretationen
vorliegen, ist in beiden Fillen die komisch-groteske Darstel-
lung der Welt nicht so extrem auf die Spitze getrieben, dass
sie jede Deutung von vornherein ausschliesst oder problema-
tisch werden ldsst. In beiden Texten scheint vielmehr das
Satirische und das Groteske auf so komplexe Weise mitein-
ander verkniipft zu sein, dass dem Leser bzw. Zuschauer ein
abschreckendes Bild einer sinnentleerten bzw. seelenlosen
Welt vermittelt wird. Dass es Gogol dabei sowohl in der
Komodie als auch im Roman gelingt, die “poslost’ poslogo
celoveka”, die Banalitit des banalen Menschen” 4 zu vermit-
teln, erklirt sich m. E. daraus, dass in beiden Fillen eine
phantastische Welt entworfen wird, die zwar, wie die Kari-
katur in der bildenden Kunst, immer wieder auf die
zeitgenossische russische Realitit verweist, aber gleichzeitig
weit Uber diese hinausreicht und nicht mit dieser zu ver-
rechnen ist.

Im Anschluss an die Uberlegungen von Marion Wiinsch
zur Fantastischen Literatur der friiben Moderne liesse sich in-
sofern schon fiir Gogols Texte behaupten: “Zwei
konkurrierende Erklirungsangebote, das eine vom wissens-
konformen, das andere vom nichtwissenskonformen Typus,
konnen im Text entweder in derselben Figur vereint oder
auf verschiedene Figuren verteilt, entweder simultan oder
sukzessiv angeboten auftreten. Im Regelfall sind beide wohl
kaum gleichwertige Erklirungsangebote, sondern eines wird
mehr oder weniger stark dominieren.”> Der phantastische
Text vermittelt also in der Regel eine hochst ambivalente,
nicht genauer zu fixierende und rational zu begriindende is-
thetische Erfahrung, wobei es nur zu oft dem Leser

4 Vgl diese, urspriinglich von Puskin auf Gogols “Revizor” bezogene,
Formel in: Nikolaj Vasil'evi Gogol, Polnoe sobranie socinenij, Bd. 7,
Moskau 1952, S. 440.

5 Marianne Wiinsch, Die Fantastische Literatur der Friihen Moderne
(1890-1930), Miinchen 1991, S. 49.



Zwischen Satire und Groteske 187

Giberlassen bleibt, wie er mit dieser Grenziiberschreitung der
Fiktion umgeht. Das, was dem einen Leser durchaus noch als
glaubwiirdig und plausibel erscheinen mag, wird von dem
anderen bereits als nichtrealititskompatibel, also als phantas-
tisch empfunden, sofern er der Kunst und Literatur nicht von
vornherein ein hohes Mass an Imagination und idsthetischer
Autonomie zugesteht, die das Phantastische zumindest an-
satzweise ja immer schon impliziert. In jedem Falle besteht
aber die Welt der Fiktion aus zwei miteinander konkurrie-
renden Textwelten, deren erste als in der Realitit mogliche,
deren zweite demgegeniiber als nicht mogliche erscheint.
Denn nur unter dieser Bedingung ldsst sich das Phantastische,
als eine hochst ambivalente Darstellung und Sichtweise der
Welt, vom Wunderbaren des Mirchens und vom Unheimli-
chen der Groteske abgrenzen.¢

Im Hinblick auf Gogols Revisor und seine kontroverse Re-
zeptionsgeschichte ist zunichst einmal festzuhalten, dass die
ersten Zuschauer, zu denen auch der Zar Nikolaj I person-
lich gehorte, die phantastische, tber die Schilderung des
zeitgenossischen Russland hinausreichende Dimension des
Stiicks noch kaum erfasst haben.? Dies ist umso erstaunlicher,
als Zeit und Ort der Komodie nicht genauer zu fixieren sind
und die Monologe und Dialoge der Figuren so stark stilisiert
und komisch-absurd verfremdet sind, dass wir heute vor al-
lem das Automatenhafte bzw. Marionettenhafte ihrer Reden
und Handlungen empfinden und hervorheben.8 Diese, das
gesamte Stuck prigende, surrealistische Tendenz hat den Re-

6 Die systematische Abgrenzung der literarischen Phantastik gegeniber
dem Mirchen und der Groteske wird insb. von Tsvetan Todorov, nte-
roduction a la littérature fantastique, Paris, 1970 vorgenommen. Eine
umfassende Konzeptualisierung phantastischer Texte bietet neuerdings
Renate Lachmann, Erzdblte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und Se-
mantik phantastischer Texte, FIM., 2002.

7 Eine gute Darstellung der hochst kontroversen Rezeptionsgeschichte
des “Revizor” bietet: Jurij Mann, V poiskach Zivoj dusi. “Mertvye dusi”. Pi-
satel’, Kritika, Citatel’, Moskau 1984.

8 Eine plausible Deutung des “Revizor” als komische Groteske bietet: Ju-
rij Mann, Komedija Gogolja “Revizor”, Moskau, 1960.



188 Jochen-Ulrich Peters

gisseur Vsevolod Mejerchold so stark beeindruckt, dass er in
der sogenannten “Stummen Szene”, mit der die Komodie ab-
schliesst, die Schauspieler durch leblose Puppen ersetzen
liess. Auf diese Weise sollte dem Zuschauer das frihere La-
chen ausgetrieben werden, indem er endgiltig mit einer
Welt der Erstarrung und des Schreckens konfrontiert wurde,
die weit Uiber die begrenzte Welt der russischen Provinz hi-
nausweist. Denn der zweite, wahre Rewisor sollte ja lingst
nicht nur die korrupten und unfihigen russischen Provinzbe-
amten entlarven, sondern auch die scheinbar ganz
unschuldigen Zuschauer aus ihrer selbstzufriedenen Lethargie
reissen und sie zum Nachdenken tber ihr eigenes verfehltes
Leben veranlassen.

Aber auch gleich zu Beginn des Sticks ist der Dialog der
Figuren auf so knappe Feststellungen, Fragen und Ausrufe
beschrinkt, dass wir sie zumindest heute kaum mehr mit tat-
sichlichen russischen Provinzbeamten verwechseln, auch
wenn wir sie deshalb durchaus nicht als grotesk tiberzeich-
nete Typen betrachten missen, wenn es heisst:

STADTHAUPTMANN. Ich habe Sie hergebeten, meine Herren, um Ihnen ei-
ne dusserst unerfreuliche Mitteilung zu machen: Ein
Revisor kommt in unsere Stadt.

AMMOS FJODOROWITSCH. Ein Revisor?
ARTEMIJ FILIPOWITSCH. Ein Revisor?

STADTHAUPTMANN. Ja, ein Revisor aus Petersburg. Inkognito. Und in ge-
heimer Mission.

Ammos FjoporowrrscH. Eine schone Bescherung!
ARTEMIJ FiLIPOWITSCH. Das hat uns gerade noch gefehlt!
Luka LukrrscH. Mein Gott! Und auch noch in geheimer Mission!

STADTHAUPTMANN. Als ob ich es geahnt hitte: Die ganze Nacht habe ich
von zwei ungewdhnlichen Ratten getriumt. Solche Tiere
habe ich wahrhaftig noch nie gesehen: ganz schwarz und
riesig gross. Sie waren plotzlich da, schnupperten herum
und verschwanden wieder. Jetzt aber lese ich Thnen den
Brief vor, den mir Andrej Iwanowitsch Tschmychow ge-
schickt hat. Sie kennen ihn doch, Artemij Filipowitsch. Er
schreibt: “Lieber Freund, Gevatter und Wohltiter (halb-
laut vor sich hinmurmelnd, tiberfliegt er die Zeilen) ...
und Dich unterrichten”. Ah, hier ist es: “Im Ubrigen be-



Zwischen Satire und Groteske 189

eile ich mich, Dich davon zu unterrichten, dass ein Be-
amter mit dem Auftrag unterwegs ist, das ganze
Gouvernement und besonders unseren Kreis zu inspi-
zieren (hebt gewichtig den Zeigefinger). Ich habe das aus
sehr zuverlissiger Quelle.™

Vor allem durch den seltsamen Hinweis auf den Traum des
Stadthauptmanns von den beiden schwarzen und riesig gros-
sen Ratten, der spiter niemals wieder aufgegriffen wird,
wird schon in der ersten Szene die Hiobsbotschaft tiber die
Ankunft des vermeintlichen Revisors in ein mysterios-
geheimnisvolles Licht getaucht und die allgemeine Angst vor
der Entlarvung und Bestrafung gesteigert. Denn eben da-
durch, dass alle Figuren von vornherein auf ihre Furcht vor
der Obrigkeit fixiert sind, kann es ja Uberhaupt passieren,
dass sie Chlestakov, einen ganz unbekannten und unbedeu-
tenden geschwiitzigen jungen Mann, der in einem Gasthaus
schon zwei Wochen seine Rechnung schuldig geblieben ist,
fir den vermeintlichen Revisor halten, der dem Stadthaupt-
mann von einem ebenfalls nicht niher konkretisierten
Bekannten angekiindigt worden ist. Das eigentlich Reizvolle
und Originelle von Gogols Komddie besteht nun aber gera-
de darin, dass dieser vermeintliche Revisor keineswegs als
gerissener Betriiger agiert, der die veridngstigten Beamten
nach allen Regeln der Kunst einzuschiichtern und fiir seine
Zwecke auszunutzen versucht. Vielmehr soll er — wie Gogol
in einer lingeren Blhnenanweisung ausdriicklich betont -
“zusammenhanglos” und “ohne jede Uberlegung” sprechen,
da er gar nicht in der Lage sei, “seine Aufmerksamkeit lin-
gere Zeit auf irgendeinen Gedanken zu konzentrieren.”19 So
kommt es im 2. Akt zu dem folgenden ersten Dialog zwi-
schen dem verunsicherten Stadthauptmann und dem
mindestens ebenso veringstigten Pseudo-Revisor, nachdem
sich beide Figuren, wie es ausdriicklich heisst, “eine Zeitlang

9 Hier und im Folgenden zitiert nach: Nikolaj Gogol, Der Revizor. Uber-
setzt und herausgegeben von Bodo Zelinsky, Reclam Universal
Bibliothek Nr. 837, Stuttgart, S. 8.

10 Gogol, Der Revizor, a.a.0., S. 8.



190 : Jochen-Ulrich Peters

starr angesehen” haben, womit sich die spitere “Stumme
Szene” bereits ankiindigt:

Chlestakow, Stadthauptmann und Dobtschinskij. Der Stadthauptmann
tritt ein und bleibt stehen. Die Augen weit aufgerissen,
blicken Chlestakow und der Stadthauptmann einander
eine Zeitlang starr an.

STADTHAUPTMANN (hat sich etwas gefasst und legt die Hinde an die Ho-
sennaht). Ich wiinsche einen guten Tag.

CHLESTAKOW (verbeugt sich). Ich habe die Ehre ...
STADTHAUPTMANN, Verzeihen sie.
CHLESTAKOW. Keine Ursache

STADTHAUPTMANN. - Als Oberhaupt dieser Stadt halte ich es fiir meine
Pflicht, mich darum zu kiimmern, dass die Durchreisen-
den wund alle Personen von Stand Kkeinerlei
Unannehmlichkeiten ...

CHLESTAKOW (zuniichst stammelnd, dann aber immer lauter). Was soll ich
denn machen? ... Es ist nicht meine Schuld ... Ich werde
bestimmt bezahlen ... Man schickt mir Geld von unse-
rem Gut. (Bobtschinskij schaut durch die Tur.) Schuld hat
doch er. Er ldsst mir Rindfleisch servieren, das so zih ist
wie Leder, und die Suppe, weiss der Teufel, was er da
hineingekippt hat. Ich musste sie aus dem Fenster
schiitten. Schon seit Tagen lidsst er mich hungern. Und
dann der Tee: Er stinkt nach Fisch und nicht nach Tee.
Wofiir soll ich ... Das wire ja noch schoner!

STADTHAUPTMANN (eingeschichtert). Verzeihen Sie, ich kann wirklich
nichts dafiir. Bei uns auf dem Markt ist das Rindfleisch
immer gut. Kaufleute aus Cholmogor bringen es, ehrli-
che, anstindige Leute. Ich habe keine Ahnung, woher er
solches Fleisch hat. Doch wenn etwas nicht so ist, wie
... Erlauben Sie mir, Ihnen eine andere Unterkunft vor-
zuschlagen.

CHLESTAKOW. Nein, das will ich nicht. Ich weiss, was das heissen soll, ei-
ne andere Unterkunft: das Gefingnis. Woher nehmen
Sie das Recht? Wie unterstehen Sie sich? ... Ich ... Ich
bin Beamter in Petersburg. (Stolz) Ich, ich, ich ...11

Obwohl auch in dieser Szene vor allem die Komik dazu bei-
trdgt, dass wir weder den Stadthauptmann noch den
mindestens ebenso idngstlichen und eingeschiichterten
Chlestakov mit realen Vorbildern aus der russischen Wirk-

11 Ebd, S. 37f.



Zwischen Satire und Groteske 191

lichkeit verwechseln, sondern sie eher fiir reduzierte Kunst-
figuren halten, liegt auch Uber dieser Szene wieder eine
phantastische Aura. Selbst in der tiefsten russischen Provinz
wiirde sich wohl kaum ein so raffinierter, auf Betriigereien
und Bestechungen geradezu spezialisierter Stadthauptmann
von einem so naiven und unbedarften jungen Mann hinters
Licht fithren lassen, auch wenn sich dieser auf einen nament-
lich ausdriicklich nicht genannten Minister beruft. So wirken
auch in dieser Szene die Figuren zugleich realistisch und
surrealistisch, womit sich schon in ihr das tragikomische Ende
der fatalen Verwechslung ankiindigt: Chlestakov gelingt es
gerade noch rechtzeitig, die Provinzstadt zu verlassen, wih-
rend der Stadthauptmann und seine Beamten wie vom
Donner gerthrt auf der Bihne erstarren, als sie durch den
Postmeister aus einem aus reiner Neugier gedffneten Privat-
brief von Chlestakov dessen wahre Identitit erfahren. So
werden schliesslich alle zu betrogenen Betriigern, obwohl
sich Chlestakov, der Pseudo-Revisor, seiner Rolle und der
mit ihr verbundenen Moglichkeiten in zunehmendem Masse
bewusst wird.

Die ersten Zuhorer und Zuschauer haben die phantasti-
schen Elemente der Komodie trotz der stereotypen Reden
und geradezu zwanghaften Gesten der Figuren noch kaum
erfasst. Die Literaturkritiker bemingelten im allgemeinen die
einseitig negative Darstellung der russischen Wirklichkeit
oder betrachteten, wie der Zar, die Komodie als ein nutzli-
ches moralisches Lehrstiick, in dem am Ende, durch die
Ankiindigung eines weiteren Revisors, die bestechlichen Be-
amten bestraft und die Gerechtigkeit wiederhergestellt
werde. Indessen greift eine solche moralisierende, ein “hap-
py end” unterstellende Deutung schon deshalb zu kurz, weil
sich der Gendarm, der wie ein deus ex machina die Bihne
betritt und einen weiteren Revisor ankiindigt, auf die lakoni-
sche Feststellung beschrinkt: “Der auf hochsten Befehl aus
Petersburg eingetroffene Beamte bittet sie unverziiglich zu
sich. Er ist im Gasthof abgestiegen.”12

12 Ebd., S. 113.



192 Jochen-Ulrich Peters

Auf diese Weise bleibt vollig offen, ob hier wirklich der
Vertreter des Zaren der Gerechtigkeit zum Siege verhelfen
wird oder ob nicht die Verwechslungskomodie von neuem
einsetzt. Eben durch diese vollig tUberraschende Ankiindi-
gung des Beamten aus Petersburg gewinnt aber Gogols
Komoddie am Ende doch noch eine groteske Dimension.
Denn sobald man mit Gerhard Mensching das Groteske als
“den vollig abrupten und unerwarteten Wechsel disparater
Darstellungsebenen” definiert,3 ldsst sich erkliren, wie erst
ganz am Schluss das Realistische und Phantastische ins Gro-
teske bzw. die Komik in Tragik umschligt, zumal jetzt
ausdrucklich auch der Komodienautor und die Zuschauer in
das tragikomische Geschehen miteinbezogen werden, wenn
der Stadthauptmann voller Erbitterung ausruft:

Ach, ich Idiot! Einen Griinschnabel und Waschlappen habe ich fiir eine
wichtige Personlichkeit gehalten! Jetzt fihrt er vergniigt durchs ganze
Land und gibt die Geschichte tberall zum besten. Nicht genug, dass ich
zum Gespott werde — es findet sich bestimmt ein Federfuchser und
Tintenkleckser, der mich zum Helden einer Komodie macht. Was dabei
so krinkend ist: Auf Rang und Wiirden wird keine Rucksicht genom-
men, und alle werden hidmisch lachen und Beifall klatschen. Woriiber
lacht ihr denn? Ihr lacht Gber euch selbst! ... Ach, ihr ... (Erstampft vor
Wut mit dem Fuss auf)'*

Es ist aber eben diese berihmte Wendung an das Publikum,
an der sich der weitreichende satirische und moralische An-
spruch der Komodie vielleicht am deutlichsten ablesen ldsst.
Die bestechlichen und pflichtvergessenen Beamten sollten
offenbar wie in einem Zerrspiegel das gesamte Russland rep-
rasentieren, worauf auch schon das der Komodie
vorangestellte Motto hindeutet: “Schimpf nicht auf den Spie-
gel, wenn du in deine Fratze blickst.”15 Deshalb wird aber
auch in der gesamten Komodie der Schrecken bzw. die
Angst zum beherrschenden Thema, von der der Stadthaupt-

13 Gerhard Mensching, Das Groteske im modernen Drama, Bonn 1961,
S. 24.

14 Gogol, Der Revisor, S. 111.
15 Ebd., S. 5.



Zwischen Satire und Groteske 193

mann und seine Beamten ebenso betroffen sind wie Chlesta-
kov, der Pseudo-Revisor, und die beiden Gutsbesitzer
Bob¢inskij und Dobcinskij. Durch das Verfahren der Verdop-
pelung bringen aber diese beiden Figuren zugleich das
Phantastische der Komodie am stirksten zur Geltung. Als die
Frau des Stadthauptmanns am Ende des Stiicks Bobcinskij
fragt: “Was haben Sie denn zu befirchten? Sie sind doch kein
Beamter”, erwidert dieser: “Ach, wissen Sie, wenn so ein
Wirdentriger spricht, bekommt man es einfach mit der
Angst zu tun.”16

Mit dieser Replik wird aber das zentrale Thema der Ko-
modie: die alle und jeden ergreifende Angst noch einmal auf
den Punkt gebracht. Die Autokratie, die aus der Sicht des
Zaren durch die Ankiindigung des wahren Revisor zumindest
am Schluss des Stiicks triumphieren sollte, erweist sich in
Wabhrheit als eine Angst und Schrecken verbreitende Staats-
und Regierungsform, denen Gogol gerade nicht eine gliickli-
che Losung, sondern, sehr viel abstrakter, die befreiende
Wirkung des Lachens entgegenzusetzen versucht. Am Ende
eines die eigentliche Komodie erginzenden und kommen-
tiecrenden Lesedramas, in dem Gogol bereits auf die Kritik
bzw. den falschen Beifall der Zuschauer und Kritiker zu rea-
gieren versucht, heisst es:

Nein, das Lachen ist bedeutender und tiefer, als man denkt, — aber
nicht jenes Lachen, das von momentaner Gereiztheit, von galliger,
krankhafter Charakterlage erzeugt wird; und auch nicht das flichtige
Lachen, welches zur Unterhaltung und miissigen Zerstreuung dient; —
sondern jenes Lachen, das ganz aus der lichten Natur des Menschen
entspringt, ihr deshalb entspringt, weil im Grunde dieser Natur seine
ewig schlagende Quelle liegt, — jenes Lachen, das seinen Gegenstand
vertieft, und alles das klar hervortreten lisst, was sonst unbemerkt
durchgeschliipft wire, jenes Lachen, ohne dessen durchstrahlende
Kraft das Leere und Kleine des Lebens den Menschen so erschrecken
wirden. Das Verichtliche und Gemeine, woran er gleichmiitig jeden
Tag voriibergeht, wirden ohne dieses Lachen vor ihm nicht in solch
furchtbarer, fast monstroser Kraft aus dem Boden schiessen, und er
wirde dann nicht mehr, zusammenzuckend, aufschreien: “Wirklich, kann

16 Ebd. S. 48.



194 Jochen-Ulrich Peters

es solche Menschen geben?, wo es doch, nach seinem eigenen Ges-
tindnis, noch viel schlimmere Leute gibt. Nein, jene haben Unrecht, die
da sagen, dass das Lachen empore. Nur das Diistere emport, das La-
chen aber ist hell.17

Diese hochst idealistische Erwartung, durch das Lachen, das
mit Trianen durchmischt sein sollte, den Schrecken und die
Furcht vor einer Welt des Scheins und der Sinnlosigkeit
gleichsam zu kompensieren, zeigt noch einmal den weitrei-
chenden Anspruch von Gogols, immer wieder phantastische
Verfahren und Situationen miteinbeziehender, moralischer
Satire. Es sind keineswegs nur die korrupten Beamten oder
das sie zugleich produzierende und in Angst und Schrecken
versetzende System der russischen Autokratie, die im “Revi-
sor” attackiert und entlarvt werden. Ahnlich wie in den
wenige Jahre zuvor erschienenen Petershurger Novellen wird
vielmehr auch hier noch einmal eine Pseudo-Welt in ihrer
Scheinhaftigkeit und Sinnlosigkeit vorgefiihrt und transparent
gemacht, die durch die Komik und Phantastik der Darstel-
lung durchaus tiber Russland hinausweisen sollte, um auch in
sehr anderen Kontexten, dhnlich wie die klassische Tragodie,
ihre kathartische Wirkung erfiillen zu konnen. Zumindest
Gogol selbst wollte auch ausserhalb des russischen Reiches
lebende Menschen erreichen und sie durch das Mittel der
satirischen Groteske und Phantastik der Darstellung zum
Nachdenken tber ihr eigenes verfehltes Leben veranlassen.
Denn nur so schien ihm das Lachen seine humanisierende,
den gesamten Menschen verindernde Wirkung zu erfiillen.

Auch Gogols, noch sehr viel komplexerer und enigmatische-
rer Roman Die toten Seelen ldsst sich, anders als die “Nase”,
nicht einfach als Groteske bezeichnen, obwohl vor allem die
Schilderung der finf Gutsbesitzer durch die Hyperbolik der
Darstellung noch sehr viel unrealistischer erscheint als die
Darstellung der veridngstigten Beamten und Gutsbesitzer im

17 Zitiert nach: Nikolaj Gogol, Gesammelte Werke. Band 3. Dramen, Stutt-
gart, 1985, S. 415f,



Zwischen Satire und Groteske 195

Revisor. Obgleich Gogol auch in seinem Roman wieder die
einseitig-negative Darstellung durch das befreiende Lachen
zu kompensieren versucht, ist es hier nicht linger mehr nur
das Lachen, das den Leser tiber den “Sumpf der Kleinigkei-
ten” erheben soll, der die gesamte Welt der Toten Seelen
bestimmt. Es sind jetzt vielmehr emphatische lyrisch-
pathetische Digressionen, die sich auf die Macht des russi-
schen Wortes, den Reichtum des russischen Geistes und die
Zukunftsperspektiven der russischen Nation beziehen, die
den komisch-absurden Schilderungen der Gegenwart gegen-
ibergestellt werden. Gleichzeitig spielt aber die Phantastik
innerhalb der auf den ersten Blick so realistisch wirkenden
Schilderungen eine noch ungleich grossere Rolle als im Rewvi-
sor. Denn da hier die mehr oder weniger komisch-absurden
Monologe und Dialoge der Figuren durch die Beschreibun-
gen und Reflexionen des ironischen Erzihlers erginzt und
erweitert werden, kommt es, wie Walter Koschmal zeigen
konnte, immer wieder zu einer auffilligen “Entgrenzung der
Objektwelt”.18 Dabei konzentriert sich auch der Erzdhler des
Romans nicht auf regelrecht unwahrscheinliche Vorginge
und Ereignisse, sondern auf solche Begebenheiten und Tat-
bestinde, die auf der Grenze zwischen dem Phantastischen
und Wahrscheinlichen angesiedelt sind. So wird gleich zu
Beginn des Romans die Ankunft des Helden Pavel Ivanovic
Cicikov in folgender Weise geschildert:

Durch das Tor eines Gasthofs in der Gouvernementsstadt NN rollte ein
ziemlich hiibscher gefederter kleiner Wagen, einer wie ihn Junggesel-
len benutzen: Obersten im Ruhestand, Stabshauptleute, Gutsbesitzer
mit etwa hundert Bauernseelen, kurzum alle die, die man Herren mitt-
leren Ranges nennt. In dem Wagen sass ein Herr, keine Schonheit,
doch auch nicht von Giblem Ausseren, nicht zu dick, nicht zu diinn, man
konnte nicht behaupten, er wire alt, indessen auch nicht, er wire allzu
jung. Seine Ankunft hatte in der Stadt nicht den geringsten Staub auf-
gewirbelt und war von nichts Besonderem begleitet gewesen; nur
zwei russische Bauern, die an der Tur einer Kneipe dem Gasthaus ge-

18 Walter Koschmal, “Modell oder Wirklichkeit? Die Entgrenzung der Ob-
jektwelt in Gogols ‘Mertvye dusi”, in: Russian Literature 11 (1982),
S. 333-360.



196 Jochen-Ulrich Peters

genlberstanden, hatten ein paar Bemerkungen gemacht, die sich tbri-
gens mehr auf die Equipage als auf den darin Sitzenden bezogen.
‘Schau mal’, hatte der eine zu dem anderen gesagt, ‘das ist vielleicht
ein Rad! Was meinst du, schafft es das Rad noch bis Moskau, wenn es
darauf ankommt, oder schafft es das nicht” — ‘Es schafft es’, hatte der
andere geantwortet, ‘aber bis Kasan, glaube ich, schafft es das wohl
nicht?” — ‘Bis Kasan schafft es das nicht’, hatte der andere geantwortet.
— Damit war das Gesprich auch schon beendet gewesen. Ja, und dann,
als der Wagen beim Gasthof vorrollte, war da noch ein junger Mann in
weissen, sehr engen und kurzen Beinkleidern aus grobem Leinen vor-
beigekommen, in einem Frack, der modern sein sollte und unter dem
ein Chemisett zum Vorschein kam, das mit einer Nadel aus Tula in
Form eines Bronzepistdlchens verziert war. Der junge Mann hatte sich
umgedreht, die Equipage betrachtet, sich mit der Hand die Miitze fest-
gehalten, die ihm der Wind fast vom Kopf gerissen hitte, und war
seines Weges gegangen.1?

Noch ungleich intensiver und komplexer als in der Ein-
gangsszene des Revisor werden auch hier wieder realistische
und phantastische Elemente bzw. logische und alogische
Aussagen und Erlduterungen miteinander verknipft. Dies hat
aber zur Konsequenz, dass der Held des Romans, dessen
Biographie erst im letzten Kapitel geschildert wird, von
vornherein ungewohnlich unbestimmt bleibt. Er ist, zumin-
dest zu Beginn des Romans, vornehmlich ein “Mann ohne
Eigenschaften”: weder dick noch diinn, weder schon noch
hisslich, weder jung noch alt, ein Junggeselle, dessen Beruf
ebenfalls nicht genannt wird. So ist es fast verstindlich, dass
seine Ankunft in der verschlafenen Gouvernementsstadt NN
nicht den geringsten Staub aufwirbelt. Spiter werden aller-
dings die Gertichte Uber den mysteridsen Ankauf der toten
Seelen und die angebliche Entfiihrung der Gouverneurstoch-
ter die Gemiter umso stirker erregen und die gesamte Stadt
aus ihrer Ruhe und Langeweile aufschrecken. Noch seltsamer
ist jedoch der Dialog der beiden russischen Bauern tber die

Reichweite von icikovs Kutsche: wird sie bzw. ihr Besitzer
es bis Kasan’ oder Moskau schaffen?

19 Hier und im folgenden zitiert nach: Nikolaj Gogol, Die toten Seelen. Ein
Poem, Stuttgart, 1993, Reclam Universal-Bibliothek Nr. 412, S. 7.



Zwischen Satire und Groteske 197

Bezeichnenderweise wird auch diese Frage im gesamten
Roman niemals direkt beantwortet, da sie im Hinblick auf
den Erwerb der “toten Seelen” vollig irrelevant ist. Der Dia-
log der Bauern scheint vielmehr auf die Unsinnigkeit der
Welt vorauszudeuten, die auch spiter vor allem in den alo-
gisch-phantastischen Reden und Dialogen der Figuren immer
wieder zum Ausdruck gebracht wird. Vollig unmotiviert ist
aber schliesslich die ausfiihrliche Beschreibung des jungen
Mannes mit den engen und kurzen Beinkleidern, die so
schlecht zu einem Frack aus grobem Leinen passen. Da spi-
ter weder die beiden Bauern noch der junge Mann mit
seinem ungewohnlichen Anzug noch einmal erwihnt wer-
den, ldsst sich der zwischen Realismus und Phantastik
schillernden Eingangsszene nur entnehmen, dass icikov,
der “Mann ohne Eigenschaften”, in eine mysteridse und
fremdartige Welt eindringt, die nur sehr bedingt mit der
zeitgenossischen russischen Wirklichkeit zu verrechnen ist.
Offenbar kam es aber Gogol eben auf diese verfremdende
Schilderung einer scheinbar so vertrauten Welt an. Sollte
doch der Leser, wie es im siebten Kapitel ausdriicklich
heisst, “nicht linger an dem Sumpf der sinnlosen Kleinigkei-
ten vorubergehen”, sondern durch die Phantastik der
literarischen Darstellung zu einem “neuen Sehen” im Sinne
von Viktor Sklovskij motiviert werden20. Ahnlich wie Flau-
bert in seinem Roman Bouwvard et Pécuchet kam es offenbar
auch Gogol in erster Linie darauf an, die todliche Langeweile
und Sinnentleertheit des menschlichen Lebens mit den Mit-
teln der literarischen Phantastik bzw. Groteske so irritierend
wie moglich zu beschreiben, um den Leser gegeniiber die-
ser ihm gleichzeitig bekannten und unbekannten Welt in
Angst und Schrecken zu versetzen.21

20 Gogol, Die toten Seelen, S. 193. Zu Sklovskijs Konzept der “Verfrem-
dung” der Wahrnehmung vgl. insb. Renate Lachmann, “Die
Verfremdung und das Newe Seben bei Viktor Sklovskij, in: Poetica 3
(1970), S. 226-249.

21 Eine gute vergleichende Analyse von Gogols und Flauberts Roman
bietet C. von Tschilschke, Epen des Trivialen. N.V. Gogols “Die toten See-



198 Jochen-Ulrich Peters

Allerdings ist es auch Gogol trotz der langjihrigen Arbeit
an den Toten Seelen nicht gelungen, zu dieser tristen,
sinnentleerten  Welt ein positives Gegenmodell zu
entwerfen, an dem sich die Auferstehung von den Toten
hitte ablesen lassen. Zwar wird im letzten Kapitel des
Romans die russische Nation, in einer eindrucksvollen
Schlussapotheose, noch einmal mit einer Trojka verglichen,
deren stirmischer Galopp sich nicht aufhalten lasse. Aber
nicht umsonst beschrinkt sich der Erzihler auf einige
eindringliche Fragen, die er selbst nicht zu beantworten
weiss, wenn es heisst:

Jagst nicht auch du so, Russland, wie eine schwungvolle Trojka, die
man nicht Giberholen kann? Wie Brodem lodert unter dir der Weg, don-
nern die Briicken, bleibt alles, aber auch alles zuriick. Der Betrachter
hilt inne, beglickt vom gottlichen Wunder: ist das ein Blitz, der vom
Himmel geschleudert wurde? Was bedeutet diese Schauer erregende
Bewegung? Und was fiir eine unbekannte Kraft wohnt diesen Pferden
inne, die die Welt noch nicht gesehen hat? Hih, Pferde, Pferde, was
seid ihr fur Pferde! Sitzt der Sturm in euren Mihnen? Glithen feine Oh-
ren in jeder eurer Adern? Hort ihr vom Kutschbock das bekannte Lied,
dann spannt ihr eintrichtig und alle zugleich eure eherne Brust an und
werdet, kaum mit den Hufen die Erde beriihrend, zu einer einzigen
langgezogenen Linie, die durch die Luft fliegt und dahinjagt — ganz von
Gott beseelt! ... Russland, wohin jagst du, gib Antwort? Es gibt keine
Antwort. In wunderbaren Tonen erklingt das Glockchen; es donnert
die in Stiicke gerissene Luft, sie wird zum Wind; es fliegt alles vorbei,
was es auf Erden gibt, und mit scheelem Blick treten die anderen Vol-
ker und Staaten beiseite und machen ihm Platz.22

Auf diese Weise endet der Roman dhnlich unbestimmt, wie
er begonnen hat. Die Frage, ob ic¢ikovs Trojka es wohl bis
Kazan’ oder Moskau schaffen werde, wird wieder aufgegrif-
fen und ins Symbolische tberhoht. Aber eine klare Antwort
auf die Frage nach der Richtung und dem Ende der stiirmi-
schen Bewegung bleibt auch am Schluss des Romans dem
Leser vorenthalten. Die Auferstehung der toten Seelen liess
sich zwar durch knappe Hinweise in den lyrisch-pathetischen

len” und G. Flauberis “Bouvard et Pécuchet”. Ein struktureller und the-
matischer Vergleich, Heidelberg 1996.

22 Gogol, Die toten Seelen, a.a.0., S. 366.



Zwischen Satire und Groteske 199

Digressionen andeuten, nicht aber im einzelnen mehr dar-
stellen, sofern der Roman seine abschreckende Wirkung
behalten sollte, die ihn mit dem Revisor verbindet.

So liesse sich, im Hinblick auf die Toten Seelen, am ehes-
ten von einer phantastischen Satire sprechen, die sich zwar
durchaus auf das zeitgenossische Russland bezieht, aber
gleichzeitig weit tUber diese hinausreicht23. In ihr wird die
Nichtigkeit und die Gottverlassenheit des modernen Men-
schen zum umfassenden Thema gemacht, obwohl Gogol
gerade von Russland die Rettung der gesamten Menschheit
erhoffte, die indessen erst von Dostoevskij im Idiot und in
den Briidern Karamazow zur literarischen Darstellung ge-
bracht wird. Dazu war es allerdings notwendig, die
Phantastik und Groteske, die in Dostoevskijs Frithwerk noch
eine so zentrale Rolle spielt, immer stirker zurticktreten zu
lassen. Denn die Idee des “absolut guten Menschen”, die
Dostoevskij vor allem im Idiot Gogols Toten Seelen gegen-
tberstellt, verlangte eine Schreibweise, in der die
Polyphonie der Darstellung und die detaillierte Psychologi-
sierung der Figuren die phantastisch-groteske
Personendarstellung immer stirker zurtickdringt. icikov,
der “Mann ohne Eigenschaften”, wird von Dostoevskij durch
den Firsten Myskin ersetzt, der durch seine alle faszinieren-
de Giite und Empathie und seine absolut kompromisslose
Ethik den Realititen des Lebens konfrontiert wird und diese
eben dadurch radikal in Frage stellt.

Gleichwohl ist Dostoevskij nicht nur in seinem Frithwerk
so stark von Gogol und E.T.A. Hoffmann beeinflusst gewe-
sen, dass er auch seine eigene Schreibart immer wieder als
“phantastischen Realismus” bezeichnet hat, um jeder simplifi-
zierenden Deutung seiner Romane als moglichst getreue
Abbildung der bestehenden Wirklichkeit auch terminologisch

23 Eine ausfiihrliche Begriindung der Gattungsbezeichnung “phantastische
Satire”, im Gegensatz zu anderen Klassifizierungen, habe ich in meiner
Monographie Tendenz und Verfremdung. Studien zum Funktionswan-
del des russischen satirischen Romans im 19. und 20. Jabrbundert, Bern,
2000, S. 65-100, zu geben versucht.



200 Jochen-Ulrich Peters

entgegenzutreten. Allerdings sind in den spiteren Romanen
und Erzdhlungen Dostoevskijs die Figuren so stark psycholo-
gisiert und ihre Handlungen und Verhaltensweisen so viel
konsequenter motiviert, dass sie sich durchaus in die seit den
spiten 1840er Jahren auch in Russland dominierende realisti-
sche Stilformation einfligen. Erst in der Literatur und
Literaturkritik des Fin de siécle und des russischen Symbo-
lismus wird die phantastisch-groteske Dimension von Gogols
Texten wieder deutlicher erkannt und herausgestellt und der
traditionellen gesellschaftsbezogenen Lektiire und Deutung
seiner Werke konfrontiert.



Zwischen Satire und Groteske 201

Abstract

Existing interpretations of Gogols comedy “The Revisor” and his novel
“Dead Souls” differ considerably, as the relation between the texts and the
non-literary reality is hard to determine. By using various passages this
paper tries to elucidate the fantastical dimensions of both texts. It is aimed
in particular towards an analysis of the esthetical experience and response
of the reader. This can be defined as an unusual and very ambivalent view
of the world and is often associated with the concept of alienation
(Shklovsky, Brecht). Finally the grotesque style of Gogol is being con-
fronted with the fantastical realism of Dostoyevsky, whose novels can be
seen as both a continuation and antitext of Gogols experimental prose.






	Zwischen Satire und Groteske : die Rolle der literarischen Phantastik in Gogols Revisor und in den Toten Seelen

