
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Das Schöne und das Groteske : über Mode

Autor: Lehnert, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gertrud Lehnert

Das Schöne und das Groteske

Über Mode

Einleitung

* * her die Mode (Kleidermode) unter dem Aspekt des
Grotesken zu sprechen, scheint auf den ersten Blick
nur im umgangssprachlichen Sinne üblich. Wir sagen,

eine Mode sei grotesk oder jemand sehe grotesk aus, wenn
wir finden, dass seine bzw. ihre modische Aufmachung uns
hässlich oder 'unnatürlich' erscheint. Bei genauem Hinsehen
indessen erweist sich die Betrachtung der Mode unter dem
Aspekt des Grotesken als durchaus fruchtbar.

(1) Die Wechselwirkung zwischen dem Belebten und
dem Unbelebten gilt spätestens seit Michail Bachtins
Groteske-Theorie1 als wesentliches Charakteristikum des
Grotesken, und Kleidermode hat stets mit der Beziehung des
belebten menschlichen Körpers zur unbelebten Bekleidung
zu tun. Der Bezug zwischen Kleidung/Mode und Körper ist
indessen nicht so zu fassen, dass Mode, wie man noch immer
häufig hören kann, Ausdruck des Körpers wäre. Mode ist
vielmehr die Schöpfung eines fiktionalen Körpers mit ganz
eigenen Formen. Diese bleiben jedoch stets auf den belebten

Körper angewiesen, um sich als mehr oder weniger
eigenständige Formen im Raum entfalten zu können.2

1 Michail Bachtin, "Die groteske Gestalt des Leibes", in: Otto F. Best
(Hg.), Das Groteske in der Dichtung, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1980, 195-2002; ders.: Rabelais und seine Welt.
Volkskultur als Gegenkultur, Frankfurt/M, Suhrkamp, 1995, vor allem Kapitel 5

und 6.

2 Vgl. Gertrud Lehnert, "Der modische Körper als Raumskulptur", in:
Theatralität und die Krisen der Repräsentation, hg. Erika Fischer-Lichte,
Stuttgart, Metzler, 2001, 528-549.

Colloquium Helveticum 35/2004



162 Gertrud Lehnert

(2) Mode nimmt zuweilen die Formen des menschlichen
Körpers auf und zeichnet sie nach, öfter aber löst sie einzelne

Formen des menschlichen Körpers aus dem
Gesamtzusammenhang, übertreibt sie, erweitert sie geradezu
prothetisch. Es mag sogar so scheinen, als ignorierte die
Mode die menschlichen Formen ganz und gar. Tatsächlich
kann Mode als das Schaffen eigenständiger ästhetischer
Gebilde begriffen werden. Freilich vermögen diese aber erst
im - oft nur unbewusst vollzogenen - Vergleich zu unserem
Wissen um den menschlichen Körper "grotesk" zu scheinen.
Der menschliche Körper bleibt mithin der Bezugspunkt jeder
modischen Formgebung, und sei es in der Ablehnung oder
in der Neuerfindung. In der Modegeschichte finden sich
unzählige Beispiel dafür. Ich nenne nur einige Beispiele aus
der Neuzeit, jener Epoche mithin, in der es Mode im engeren

Sinne überhaupt gibt;3 Die ausladenden "coiffures" und
Damenhüte des späten 18. Jahrhunderts oder die Krinolinen
desselben Jahrhunderts, die in den "paniers à coudes"
gipfeln, jenen fiktiven Hüften der grossen Damentoiletten, auf
denen man - theoretisch zumindest - die Arme ablegen
konnte; oder die kreisrunden Krinolinen und später die Culs
de Paris in der Damenmode des 19- Jahrhunderts, die von
Vivienne Westwood Ende des 20. Jahrhunderts wieder
aufgenommen und ihrem speziellen Stil adaptiert worden sind.
Es ist offensichtlich, dass hier von einem mimetischen
Nachbilden oder Ausdruck des weiblichen Körpers nicht die Rede
sein kann, sondern von einer für spätere Augen geradezu
karikaturistischen Übertreibung einzelner Körpertendenzen,
die man auch als groteske Überzeichnung von Ausbuchtungen

und Unregelmässigkeiten des Körpers im Sinne Bachtins
verstehen kann. Visuell thematisiert wird dieses grundsätzliche

Verhältnis in einer 1999 entstandenen Diplomarbeit von

3 Vgl. dazu u. a. James Laver, Costume & Fashion. London, Thames and
Hudson, 1996 (1969); Gertrud Lehnert, Schnellkurs Mode, Köln, Du-
mont, 1998.



Das Schöne und das Groteske 163

Christina Hagmann, "Astral Bags".4 Der Körper ist noch sichtbar,

aber er ist umhüllt von einem zweiten Körper, der mit
ihm nur noch Arme und Beine gemeinsam hat, in gigantische

Masse aufgeblasen, grotesk verfremdet.

Abb. 1

Christina Hagmann,
Astral Bags (1999)

Zentral für den Ansatz, Mode als potentiell 'grotesk' zu
bezeichnen, ist mithin 1. das Ineinander von Belebtem und
Unbelebtem, 2. die prothetische Ausdehnung, ja "Verformung"

des anatomischen menschlichen Körpers, wie auch
immer dieser vorgestellt werden mag, und hinzu kommt 3-

die bislang nicht erwähnte Präponderanz des Dekorativen,
Arabesken, Formalen über jede Nützlichkeit. Im Folgenden

PASSAGEN
Kunststück: Motte!

4 Titelseite der Zeitschrift "Passagen. Schweizerische Kulturzeitschrift" Nr.
29, Winter 2000.



164 Certrud Lehnert

geht es mir nicht darum, Interdependenzen zwischen Mode
und anderen kulturellen Bereichen aufzuzeigen und
nachzuweisen; "rapports de fait" interessieren mich zunächst
einmal weniger als Typologisches, d.h. Analogien. Um es

etwas altmodisch auszudrücken: In der Mode scheint mir ein
vergleichbarer Stilwille am Werk wie in der Schaffung von
grotesker Malerei oder Literatur. Mir geht es darum, diese
Analogien aufzuzeigen und eine neue Perspektive auf die
Mode zu gewinnen, die umgekehrt das Phänomen des
Grotesken in kulturgeschichtlicher Hinsicht zu erweitern
vermag. Wenn ich mich dann auf Baudelaires Modetheorie
beziehe - eine der frühesten und wichtigsten Aufwertungen
der Mode als ernstzunehmendes ästhetisches Phänomen -,
rekurriere ich zwar weiterhin auf die konkrete vestimentäre
Struktur der jeweiligen historischen Kleidung. Darüber hinaus

gerät aber ausserdem die verbale Repräsentation von
Mode und deren eigenes Verfahren, Groteskes zu erzeugen,
in den Blick - also das Moment der Wahrnehmung, die für
das Groteske unerlässlich ist, sowie deren kreative Umwandlung

in eigene, u. U. groteske Gebilde. Das könnte durchaus
zur Ekphrasis gerechnet werden, der "verbal representation
of visual representation".? Abschliessend will ich einige
Beispiele von historischen und zeitgenössischen Moden
diskutieren, die ganz besonders deutlich groteske Aspekte
entfalten, ohne dass sie in der Modekritik oder -theorie als
solche bezeichnet würden.

Theorien des Grotesken

Häufig wird das Groteske mit dem Hässlichen in Verbindung
gebracht; Otto Best stellt diese Koppelung ins Zentrum seiner

Überlegungen und führt darüber hinaus einen quasi-

5 James Heffernan, Museum of Words. The Poetics of Ekphrasis from Ho¬
mer to Ashbery, Chicago, University of Chicago Press, 1993, S. 3; siehe
auch W.J.T. Mitchell, Picture Theory, Chicago, London, The University of
Chicago Press, 1994.



Das Schöne und das Groteske 165

moralischen Aspekt ein, indem er das Hässliche als Entstellung

des Heilen, ja als Böses versteht. Wichtig, da die
scheinbar apodiktischen Aussagen relativierend ist die
Erkenntnis, dass sich das Groteske als Abweichung nicht an der
Realität, sondern stets an einem Ideal von Schönheit orientiere.6

Robert Petsch7 hebt die Übertreibung hervor, die das
Groteske ausmache: Es greife stets Missverhältnisse heraus
und übertreibe sie im Kontext von Grössenverhältnissen
(während die Karikatur nur einzelne Züge übertreibe). In
Bezug auf die Mode wäre hieran anschliessend die These
aufzustellen, dass Mode sich an einem historisch wandelbaren

Körperbild orientiert, dessen Veränderungen gerade
über die jeweils als modisch geltenden grotesken
Überzeichnungen verursacht werden. Mode produziert
Körperbilder8, und das, so meine These, aufgrund eines
Verfahrens, das auf groteske Überzeichung zielt. Das Groteske
in der Mode wäre damit nicht Ergebnis, sondern ein
fortwährender Prozess. Wie stark dieser Prozess in soziale
Prozesse involviert ist und inwieweit Wolfgang Kaysers?
Analyse des Grotesken als Ausdruck der kulturellen
Orientierungslosigkeit - an die Otto Best anschliesst - auch auf die
Mode zutrifft, kann in diesem Kontext nicht verhandelt werden.

Zweifellos reagiert Mode seismographisch auf kulturelle
Stimmungen und Ereignisse, und möglicherweise ist ihre
Neigung zum Grotesken stärker in Umbruchsphasen. Ich gehe

aber davon aus, dass Mode grundsätzlich als Prozess der
Anpassung an und Abweichung von ästhetische(n) und kultu-
relle(n) Normen (und damit schliesslich deren Verwandlung)
charakterisiert werden kann und es folglich keiner sozialen
Umbrüche bedarf, um diese Bewegung in Gang zu setzen.

6 Otto F. Best, "Einleitung", in: ders. (Hg.), Das Groteske in der Dichtling,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1980, 7.

7 Robert Petsch, in: Best (Hg.), Das Groteske in der Dichtung, a.a.O.,
25-39.

8 So auch Anne Hollander, Seeing ITorough Clothes, Berkeley, Los Ange¬
les, London, University of California Press, 1993 (1975).

9 Wolfgang Kayser, Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dich¬
tung, Oldenburg u. a., Gerhard Stalling, 1957.



166 Gertrud Lehnert

Das Groteske wäre mithin Bestandteil des spezifisch modischen

ästhetischen Verfahrens.

Für Peter Fuß10 ist eine Theorie des Grotesken notwendig
eine Kulturtheorie; es geht ihm um die Funktion des Grotesken

bei der Transformation kultureller Formationen. Das
Groteske gilt ihm nicht nur als Indikator, sondern als Medium

des kulturellen Wandels, als auslösendes Moment, nicht
Produkt kultureller Prozesse. Wie die meisten Theoretiker
des Grotesken sieht auch er das Groteske im Kontrast zum
Klassischen; er beschreibt es als Anamorphose, d. h. als
Permutation, Rekombination, Liquidation und Transformation des
Realen (Fuß 62); als Grenzüberschreitung und deterrioralisie-
rende Bewegung. Letzteres stimmt auf Moden vor allem im
Augenblick ihres Entstehens und in der Retrospektive zu;
sobald sie Moden geworden sind, gelten sie als Norm und
werden nicht mehr als grotesk erlebt, sondern dann erst
wieder in der Retrospektive. Denn Moden implizieren ja

immer, dass nicht nur eine einzelne sich so oder so kleidet
und damit gänzlich aus dem Rahmen fällt. Mode setzt
vielmehr voraus, dass viele einem Trend folgen (den sie
wiederum für sich zu individualisieren suchen). Das heisst
aber, bei genauem Hinsehen, dass das Groteske nicht mehr
als Groteskes auffällt oder funktioniert, da es in einen Kontext
eingebettet ist, der genau jenen Zug zur Übertreibung, jene
Formgebung gerade als schön, modern, modisch geltenden
ernennt.

Das unterscheidet das modische Groteske von anderen
Spielarten des Grotesken, die in der Regel deutlicher in
einen 'klassischen' Kontext eingebettet sind bzw. als Gegensatz
zu einer als klassisch erlebten Norm empfunden werden.
Damm scheint es zunächst einmal nicht nahe zu liegen,
Mode unter dem Aspekt des Grotesken zu betrachten. Dennoch

ist es aber gerade dämm sinnvoll. Denn erstens ändern
sich die Massstäbe des Modischen, wie gesagt, und zweitens
und vor allem ändern auch die wechselnden Moden unsere

10 Peter Fuß, Das Groteske. Ein Medium des kulturellen Wandels, Köln u. a.,
Böhlau, 2001.



Das Schöne und das Groteske 167

KörperfVorstellungen) ja doch nur bedingt. Unser wichtigster
Massstab bleibt mithin ein in bestimmten fundamentalen
Grundzügen unveränderliches (Ideal-)Bild vom nackten
menschlichen Körper. In der Wechselwirkung zwischen
diesem und den Kleidern entfaltet sich, wie gesagt, das
Groteske der Mode. Insofern ist der eigentliche Kontext des
Grotesken in der Mode der Körper bzw. Körpervorstellungen.

Der sicherlich bedeutendste Ansatz zu einer Analyse der
Mode unter dem Gesichtspunkt des Grotesken ist deshalb
derjenige Michail Bachtins, in deren Mittelpunkt der Körper
und seine Deformation steht. Der groteske Leib als werdender

Leib sei dadurch gekennzeichnet, dass er ständig seine
eigenen Grenzen überschreite, "alles, was aus dem Körper
herausragt oder herausstrebt, was die Grenzen des Leibes
überschreiten will",11 gilt Bachtin als grotesk. Der Leib zeuge
einen neuen Leib, den Unterleib zumal und den Phallus.
"Berge und Abgründe bilden das Relief des grotesken
Leibes."12 Der neue Leibes-Kanon der Neuzeit hingegen
bestehe auf einem einzigen, einem fertigen Leib.

Auf dem Hintergrund dieser Theorie, so meine These, ist
die Mode das wichtigste und unerkannte, vielleicht das letzte
Residuum des Grotesken in der Moderne. Gibt es überhaupt
in unserer bilderüberfluteten Welt noch das Groteske im
engeren Sinne ausserhalb der Mode? Die Mode jedenfalls hat es

immer mit dem 'doppelten Leib' zu tun, mit dem ständigen
Werden und Vergehen, mit der Grenzüberschreitung
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen Körper und
Kleid, Lebendem und Totem, zwischen Betonung von Sexualität

und deren Leugnen, zwischen dem ganzen Körper
(imaginär) und dem Herauslösen und der Verselbständigung
einzelner seiner Elemente, auch zwischen dem vermeintlich
Nützlichen und dem nur Dekorativen oder Vergnüglichen.

il Michail Bachtin: "Die groteske Gestalt des Leibes", in: Best 1980,
a.a.O., 195-2002; vgl. M. Bachtin, Rabelais und seine Welt. a.a.O., Kap. 5

und 6.

12 M. Bachtin, in O. F. Best, a.a.O., 1980, 197.



168 Gertrud Lehnert

Ich löse hier durchaus Aspekte aus Bachtins Theorie heraus -
so geht es in der Mode nicht um die Körperausscheidungen,
um das Innere und Äussere des Körpers. Aber indirekt
vielleicht doch, nämlich durch eine Verschiebung oder, wenn
man so will, Veräusserlichung: indem die Mode ein neues
Äusseres schafft, zu dem der Leib das Innere darstellt. Dass
dieser wiederum ein Inneres hat, spielt für sie dann aber
keine Rolle mehr.

Ein wesentlicher Aspekt fehlt in der Beschreibung der
Mode als potentiell grotesk vollkommen: Das Groteske der
Mode bringt uns selten zum Lachen und noch seltener
(wenn überhaupt je) zum Schaudern, aber das ist — so möchte

ich behaupten — nur deshalb so, weil wir Mode
gewöhnlich nicht unter diesem Blickwinkel betrachten.
Tatsächlich prägt sie unsere Alltagswahrnehmung von Menschen
und Körpern in einer Weise, die sie uns 'natürlich' scheinen
lässt, so wandelbar sie ist und so 'grotesk' im umgangssprachlichen

Sinne uns zuweilen die vergangene Moden scheinen
mögen. Aber selbst an sie haben wir uns gewöhnt, aufgrund
von Gemälden, historischen bzw. Kostümfilmen und nicht
zuletzt aufgrund der Anleihen, die alle neuen Moden bei
den vergangenen machen. Gerade der permanente Wandel
der Mode zeigt indessen, dass sie niemals natürlich, sondern
immer fiktionalisierend/fiktional ist.

Eine Theorie des Grotesken der Mode, so dürfte deutlich
geworden sein, kann sich nicht nahtlos an bereits bestehende

Theorien des Grotesken anschliessen, sondern muss sich
auf der Basis dieser teilweise unterschiedlichen - und häufig
speziell auf Literatur oder bildende Kunst bezogenen -
Theorien als eigene, neue Perspektive auf die Mode
konstituieren. Mode als wesentliches alltagskulturelles
Phänomen hat am System der Kunst teil, ohne jedoch in ihr
aufzugehen, sie ist ein soziales, ein ästhetisches, ein theatra-
les, ein wirtschaftliches, ein psychologisches, ein
semiotisches Phänomen, und aus dieser Mischung ergibt sich
die Notwendigkeit eines eigenen, ebenso gemischten (notfalls

auch in Zügen eklektischen) Zugangs. Nur ein solcher
kann hoffen, ihr gerecht zu werden.



Das Schöne und das Groteske 169

Charles Baudelaires Ästhetik der Moderne

Dass Moden 'fiktionaP sind, dass sie nicht abbilden, sondern
hervorbringen, ist keine neue Erkenntnis. Charles Baudelaire15

macht sie zum Zentrum seiner Theorie des Modernen,
die er am Beispiel der Mode und der Modedarstellungen des
Malers Constantin Guys in "Le peintre de la vie moderne"
(1863)14 entwickelt. Seine Analyse verfolgt ein mehrfaches
Ziel: 1. die Mode als Paradigma der Moderne zu zeigen und
2. zu zeigen, wie der moderne Künstler sich der nicht
zuletzt durch die Moden induzierten Geschwindigkeit des
zeitgenösisschen Lebens anpassen müsse, um die Essenz der
Gegenwart zu erhaschen und darzustellen. Das erfordere eine

andere Kunst als die eher statuarische der Vergangenheit,
die auf ewige Werte setzte. Constantin Guys scheint ihm
darum als Inbegriff des modernen Künstlers, da er das
Skizzenhafte seiner Arbeiten nie verleugnet, sondern zum
gestalterischen Mittel erhebt.15

Dahinter steht 3- die zentrale Idee von Baudelaires
Ausführungen, nämlich dass die Schönheit kein überzeitliches
Ideal, sondern im Gegenteil wandelbar sei. Die berühmte
These Baudelaires lautet:

Le beau est toujours, inévitablement, d'une composition double, bien

que l'impression qu'il produit soit une [...]. Le beau est fait d'un élément
éternel, invariable, dont la quantité est excessivement difficile à déterminer,

et d'un élément relatif, circonstantiel, qui sera, si l'on veut, tour
à tour ou tout ensemble, l'époque, la mode, la morale, la passion.
(Baudelaire, 684)

13 Aus der unüberschaubaren Literatur zu Baudelaire sei nur das Buch der
Modehistorikerin Valerie Steele genannt: Paris Fashion. A Cultural
History, New York, Oxford, Oxford University Press, 1988.

14 Charles Baudelaire: Œuvres complètes, ed. Claude Pichois, Paris Biblio¬
thèque de la Pléiade, 1976, vol. II, 683-724.

15 Vgl. dazu Renate Brosch, "Das flüchtige Bild: Constantin Guys' Modebilder

als neuer Weiblichkeitsentwurf', in: Gertrud Lehnert (Hg.), Die
Kunst derMode, Oldenburg, dbv, 2005 (im Druck).



170 Gertrud Lehnert

Dem ewigen Element des Schönen, von ihm selbst als
schwer zu fassen bezeichnet, widmet er sich denn auch
konsequenterweise nicht, sondern dem von den klassischen
Ästhetiken vernachlässigten ephemeren Aspekt, dem Körper
gewissermassen zur Seele, wie er selbst es metaphorisch
benennt - wobei er durchaus von der Überzeugung ausgeht,
dass die Seele den Körper und seinen Ausdruck präge.
Implizit ist seiner Argumentation übrigens auch die umgekehrte
und durchaus modernere These: die Körper/die Mode (als
unmittelbarer Epochenausdruck) präge die Seele: Jede Epoche

habe ihre eigenen Gesten, Haltungen, ja Gesichter (vgl.
Baudelaire, 695).

Für Baudelaire ist klar: in der Mode/im zivilisierten
Menschen vereinen sich Belebtes und Unbelebtes, die Natur
wird zur Kultur veredelt im Prinzip des Maquillage und der
Mode: "la parure est un des signes de la noblesse primitive
de l'âme humaine" (Baudelaire, 716); das Schöne und Edle
seien Resultate von Kalkül und Verstand. "Tout ce qui orne
la femme, tout ce qui sert à illustrer sa beauté, fait partie
d'elle-même" (Baudelaire, 714). Die reine Natur gilt dem
französischen Dichter als hässlich und grausam, erst die Ü-
berwindung des Natürlichen im Künstlichen lasse Schönheit
(und ausserdem Ethik usw.) entstehen.

Bemerkenswert im Zusammenhang mit der Mode ist die
These Baudelaires, dass alle Epochen, selbst die monströsesten,

von der Suche nach Schönheit getrieben seien. Damit
öffnet er seiner Ästhetik des Bizarren, des Monströsen, des
Hässlichen die erste Tür.16 Denn in der Formulierung dieses
Satzes allein wird deutlich, dass das Schöne ein historisch
wandelbares Konzept ist, das sich in den unterschiedlichsten
Weisen ausprägen kann, da es von der Wahrnehmung der
Betrachterinnen und Betrachter abhängt. Und um nichts als

16 Vgl. zur Ästhetik des Hässlichen Sabine Kleine, Zur Ästhetik des Hässli¬
chen. Von Sade bis Pasolini, Stuttgart, Weimar, Metzler, 1998 (Kap. IV
über Baudelaire); vgl. auch Hans Robert Jautà (Hg.), Die nicht mehr
schönen Künste. Grenzphänomene des Ästhetischen, München, Fink,
1968.



Das Schöne und das Groteske 171

Wahrnehmung geht es letzten Endes in Baudelaires neuer
Ästhetik: Unabhängig vom Ewigen, das ihm auch innewohne,

gilt ihm das Schöne als ein Ephemeres, Gegenwärtiges,
Äusserliches. Dieses wird - zumindest vom Künstler! - als
schön erlebt (und in Schönheit übersetzt), es ist nicht absolut
schön. Der Künstler - sei er Dichter oder Maler - "exprime
à la fois le geste et l'attitude solennelle ou grotesque des
êtres et leur explosion lumineuse dans l'espace" (Baudelaire,
700). Zwischen dem Feierlichen und dem Grotesken liegt
das ganze Spektrum dessen, was dem modernen Künstler
bzw. dem Künstler der Moderne darstellbar sei, und das
heisst: was als schön in einem jeweils eigenen Sinne gelten
kann.

Als reine Gegenwart ergibt sich das Schöne aus dem
flüchtigen menschlichen Elandeln. Keine Mode, so Baudelaire,

ist als vestimentäre Struktur allein schön (tote Hüllen
am Bügel); sie ist es nur, wenn sie getragen, belebt wird -
inszeniert, würde man heute sagen. Erst das Wechselspiel
von (lebendem) Menschen und (totem) Kleid macht die
Kleidung zur Mode und als solche schön; erst die Attitüde,
die Gestik, auch die Kontexte schaffen Moden und schaffen
Schönheit.17 Insofern interessiert sich Baudelaire weniger für
die Kleider als solche als vielmehr für das, was Menschen
damit machen, und für den visuellen und atmosphärischen
Eindruck, der auf diese Weise erzielt wird: ein höchst per-
formativer Ansatz!

Baudelaires Konzept des Schönen entfaltet sich also im
Wechselspiel zwischen den beweglichen, flüchtigen Phänomenen

der Realität einerseits und der Wahrnehmung
andererseits; es ist ein prozesshaftes, performatives Konzept,
das sich von der Statik vorangegangener Schönheitskonzepte
deutlich abhebt. Indem das Schöne im Prozess des Wandels
selbst und damit in der Gegenwärtigkeit schlechthin sowie
im Überraschenden liegt, schliesst es konsequenterweise das

Ungewöhnliche, Bizarre, ja das Hässliche und Groteske ein,

17 Vgl. Getrud Lehnert: "Die Kunst der Mode - zur Einführung", in dies
(Hg.): Die Kunst derMode, Oldenburg, dbv, 2005.



172 Gertrud Lehnert

denn das Groteske reizt die Sinne, indem es ein Neues
präsentiert - ja, das Groteske kann (so auch Fuß, Bachtin und
andere) selbst als ein Werden begriffen werden. Das gleiche
lässt sich, wie weiter oben ausgeführt, über die Mode sagen.

Wenn man Baudelaires Beschreibungen der Frauen und
der Dandys folgt, dann ist allerdings von Groteske zunächst
einmal wenig zu spüren: Was er beschreibt, erscheint im fast
klassischen Sinne schön. Aber er beschreibt ja nicht wirklich,
sondern nennt Impressionen, die sich aus Details zusammensetzen:

Ein Stoff, ein geraffter Rock, unter dem ein Schuh
hervorblitzt, ein geschminktes Gesicht, die Art, ein Jackett zu
knöpfen, der Sitz eines Haarknotens Flüchtige Eindrücke,
flüchtig wahrgenommen - sie setzen sich erst in der
Wahrnehmung durch den Betrachter zum Gesamteindruck einer
Inszenierung zusammen. Erst darin entfaltet sich ihre spezifische

Atmosphäre, ihr spezifisch Schönes. Baudelaires Text
beschreibt das Flüchtige der Mode nicht nur, sondern setzt
es in einen durch Flüchtigkeit des Verfahrens charakterisierten

Text um. Damit wird zugleich der Prozess des Schaffens

von Kunstschönem deutlich, den man mit dem der Naturalisierung

analog setzen kann: das hässliche Referenzobjekt ist
nicht mehr als hässlich erfahrbar, denn der Text ist schön

Aus dem Kontrast zwischen dem hässlichen Referenzobjekt

und dem schönen Text wiederum ergibt sich beim
lesenden Publikum wiederum ein Eindruck des Grotesken
als eines Hybriden: Man misst den schönen Text mit den
hässlichen Vorlagen und stellt eine Inkongruenz fest, die
irritiert und neue Sichtweisen ermöglicht. Der Massstab, sowohl
im Hinblick auf die Mode als auch im Hinblick auf die Kunst,
bleibt mithin die Vorstellung eines idealen Schönen, denn
nur im Kontrast dazu kann das Groteske überhaupt als
Groteskes wahrgenommen werden. Insofern bleibt das Groteske
bezogen auf ein anderes, und es bleibt abhängig von der
Wahrnehmung.

Wenn man die realen Vorbilder für das ansieht, was
Baudelaire so schön als schön beschreibt, wird deutlich, wie
'grotesk' es erscheint, sobald man es löst von Sehkonventionen

und in Vergleich setzt mit dem, was wir heute als schön
empfinden bzw. mit dem, was wir als den menschlichen



Das Schöne und das Groteske 173

Körper zu betrachten gewohnt sind. Ein Beispiel soll das
veranschaulichen:

Abb. 2

Mode von 1864

Ins Auge fällt die prothetische Erweiterung des Körpers zu
einem eigenständigen modischen Körper, der einzelne
Körperelemente leugnet (wie Beine), andere, wie die Hüften
bzw. den ganzen Unterleib, durch den umfangreichen Rock
überbetont. So reicht hier der Unterleib in Gestalt des
Rockes bis zum Boden, er besteht gewissermassen aus einem
Sockel, der die Sexualität der Trägerin zugleich leugnet
(indem er alle körperlichen Details auslöscht) und betont
(indem der Rock den gesamten Unterleib vertritt und damit
gleichsam zu einem einzigen Signifikat für das Geschlecht
wird).

Gleichzeitig scheint sich das Spiel mit Formen zu
verselbständigen: aus dem ausladenden Sockel wächst ein zierliches
Oberteil hervor, eine durch Korsett schön geformte Büste
und ein kleiner Kopf - hier sehen wir das für das Groteske
so typische Ineinander von menschlichem und nicht-menschlichem

Körper, das Ineinander von Belebtem und
Unbelebtem, kurz: ein Spiel mit Formen, die durchaus ver-



174 Gertrud Lehnert

gleichbar sind den Zwitterwesen der Renaissance-Grotesken,
die halb Säule, halb Mensch, halb Pferd, halb Mensch sind18.
Das Ornament, die Arabeske, das Dekor verselbständigt sich
in der Kreation einer hybriden Form, die jeden Realismus
zugunsten der Transformation und der Überwucherung mit
reiner Form transzendiert oder ignoriert. Zweifellos kann
man diese Elemente deuten, d. h. mit einer klaren kulturellen

Bedeutung versehen: Wenn Frauen einerseits keinen
Unterleib haben, weil er vollständig überdeckt und unsichtbar

gemacht wird in seiner tatsächlichen Gestalt, und
andererseits dieser Rock zugleich auf das Geleugnete
verweist, indem er einen monströsen, alles dominierenden
Unterleib schafft - dann entspricht das in seiner Ambivalenz
von Leugnung und Betonung des Sexuellen dem dominanten

Weiblichkeitsbild des 19- Jahrhunderts. Aber das ist nur
eine, nämlich die semiotische Ebene der Modebetrachtung,
die richtig sein kann, aber zu kurz greift, wenn man sie
verabsolutiert.

An einer Stelle von Baudelaires Text indessen wird das
Moment des Grotesken explizit deutlich. Am Ende von "Eloge

du maquillage" spricht er von den mehr oder weniger
käuflichen Frauen, und hier steigert sich die Beschreibung
zu einer Art von 'éloge du mal et du grotesque'.

Dans un chaos brumeux et doré, non soupçonné par les chastetés
indigentes, s'agitent et se convulsent des nymphes macabres et des
poupées vivantes dont l'œil enfantin laisse échapper une clarté sinistre;
cependant que derrière un comptoir chargé de bouteilles de liqueurs
se prélasse une grosse mégère dont la tête, serrée dans un sale
foulard qui dessine sur le mur l'ombre de ses pointes sataniques, fait
penser que tout ce qui est voué au Mal est condamné à porter des
cornes.

(Baudelaire, 721)

Hier, so Baudelaire, finde sich "le vice inévitable, [...] l'art
pur, c'est-à-dire la beauté particulière du mal, le beau dans
l'horrible." (Baudelaire, 722) Ihr Wert liege in den Gedan-

18 Vgl. Chastel, André: Die Groteske, Berlin, Wagenbach, 1997.



Das Schöne und das Groteske 175

ken und Erkenntnissen, die sie beim Betrachter auslösen.
Die kontextabhängige Übersteigerung des Heterogenen wird
zum Grotesken; dieses Groteske ist nicht komisch, sondern
traurig - und zugleich wird hier das Wesen der modernen
Schönheit am sichtbarsten. Erneut wird der kreative Prozess
vorgeführt, der aus dem Hässlichen Kunst schafft.d

Groteske Moden innerhalb der Mainstream Mode

Nun wäre es verfehlt, jede Mode als grotesk zu bezeichnen.
Ich möchte auf meine weiter oben aufgestellte These
zurückkommen, dass allerdings jede Mode (Kleidermode) das
Potential zur Groteske in sich birgt bzw. dass Mode sich ü-
berhaupt konstituiert in einem Prozess, der in Richtung auf
groteske Abweichung vom Gewohnten, auf Vermischung
von Belebtem und Unbelebtem und Verselbständigung des
Dekorativen zielt. Als Massstab gilt jeweils ein (wandelbares)
Idealbild des nackten menschlichen Körpers. Meines Erachtens

ist es an der Zeit, die Mode einmal unter diesem Aspekt
zu analysieren, statt unter dem semiotischen, unter dem ihres
Verhältnisses zur Kunst, zum Sozialen etc., wie es bislang getan

worden ist. Das würde ihre ungeheure kreative Kraft
erklären, ihre masslose Lust am Neuen, am Unerwarteten,
am Überraschenden, an der Wiederkehr des Gleichen auch,
schliesslich, in einem Wort, ihren stark formalen Charakter,
der sich dem Nutzen entzieht und Angemessenheit nur als
sekundäre Rationalisierung heranzieht.

Aber es gibt noch eine andere Ebene des Grotesken in
der Mode: Im Rahmen jener Moden, die sich zu einer
bestimmten Zeit durchsetzen, gibt es häufig abweichende
Tendenzen, die im Vergleich zur allgemeinen Mode als gro-

19 Es handelt sich natürlich um eine mehrfach gebrochene Beschreibung:
Baudelaire beschreibt nicht Szenen, die er selbst beobachtet, sondern
Skizzen von Guys, d. h. er deutet Deutungen. Aber sie kongruieren
mit seiner eigenen Auffassung; Kunstbeschreibung, eigene Beobachtung

und Reflexion fallen in eins.



176 Gertrud Lehnert

tesk bezeichnet werden können, die also gewissermassen
den Körper und die geltenden Moden gleichzeitig als Massstab

setzen und sich in einer doppelten Bewegung von
beiden absetzen. Ihnen gelingt es dann, den Blick für das
allen Moden inhärente Groteske zu schärfen; sie vermögen es,
uns auf unsere Wahrnehmungsgewohnheiten und deren
Veränderlichkeit hinzuweisen, die wir doch gewöhnlich als
dauerhaft zu sehen vorgeben. Sie fordern unsere Wahrnehmung

heraus, indem sie uns mit einem wirklich radikal
Anderen (das dennoch zugleich höchst vertraute Züge trägt)
konfrontieren. Sie spielen mit unseren Vorstellungen von
Schönheit, von Angemessenheit, vom menschlichen Körper,
und sie spielen mit den Moden vergangener Tage. Hier
kann man auf Barbara Vinkens These zurückkommen, dass in
der Mode nach der Mode die Kleider Kommentare über
Kleider seien.20 In einem erweiterten Sinn gilt das schon für
manche Moden des 18. Jahrhunderts.

Ich möchte zur Erläuterung abschliessend eine historische
Mode und zwei Beispiele aus der zeitgenössischen internationalen

Modeszene anführen:

(1) Macaroni Dress

In den 1760er und 1770er Jahren entstand in London eine
überaus exzentrische, als "Macaroni Dress" apostrophierte
Männermode, die sich dem widersetzte, was Herren in England

zu jener Zeit trugen, nämlich zunehmend nüchterne
und funktionale Anzüge:21

It was an urban style, coined to describe the wealthy youth of the
clubs of St James's in London, and was current also in fashionable
provincial centers like Bath and York. [...] The macaronis used their dress
and their bodies in a war of style, asserting their right to wear clothing

20 Barbara Vinken, Mode nach der Mode. Kleid und Geist am Ende des 20.
Jahrhunderts, Frankfurt/M., Fischer, 1993-

21 Zur Modernität des Herrenanzugs vgl. Anne Hollander, Sex and Suits.
The Evolution ofModern Dress, New York, Alfred Knopf, 1994.



Das Schöne und das Groteske 177

traditionally reserved for courtiers, or to wear it in spaces where such
clothes were normally not worn in England.22

Diese Mode [Abb. 31 galt als effeminiert und als Zeichen von
Homosexualität; zumindest liest man sie heute im Hinblick
auf ihren homosexuellen Subtext. Unabhängig von derartigen

Deutungen lässt sich festhalten, dass diese Moden
exzentrisch im wörtlichen Sinne waren, dass sie ganz
spezielle Körperbilder entwerfen, die die Grenzen zwischen
dem Körper und dem Kleid anders als die gängigen Moden
definieren (Abb. 4), und dass sie den modischen Männerkörper

entgegen dem zeitgenössischen Trend (und in
Anspielung und Übertreibung der vergangenen Trends
aristokratischer Moden) zu einer phantasievollen, in den Raum
ausgreifenden Form gestalten. Sie verdeutlichen damit aufs
Schönste den auf das Groteske zielenden Prozess, der Moden
hervorbringt, und das noch in potenzierter Variante, da es
sich um eine abweichende Mode innerhalb einer anerkannten

Mode handelt. Die Mode der Macaronis setzte sich nie
als allgemeine Mode durch, sondern sie blieb 'grotesk' (ähnlich

wie die wenige Jahre später aufkommende Mode der
französischen, männlichen wie weiblichen "incroyables", vgl.
Abb. 5).23

22 Peter Mc Neil: '"That Doubtful Gender': Macaroni Dress and Male Sexu-
alities", in: Fashion Theory Vol. 3, Issue 4 (1999), 411-447, hier: 411;
vgl. ferner Eileen Ribeiro, Dress in Eighteenth-Century-Europe 1715-
1789, New Haven, London, Yale University Press, 2002.

23 Vgl. Jacques Huppert, Madeleine Delpierre, Renée Davray-Piékollek,
Pascale Gorguet-Ballestros, Le costume français, Paris, Flammarion,
1996, 186.



178 Gertrud Lehnert

uNTimo's MACAMÉL

Abb. 3 Abb. 4
P. Dawe, Ein "normaler" französischer Herren-

Ttoe Pantheon Macaroni (1773) anzug von 1778

Abb. 5
Charles Vernet,
"Incroyables " (177 5)



Das Schöne und das Groteske 179

2) Comme des Garçons

"Comme des Garçons" heisst das Label der japanischen
Modeschöpferin Rei Kawakubo.24 Ihre Absicht ist es, immer
wieder neue Formen zu schaffen, die noch nie jemand
gesehen hat. Das gelingt ihr. Sie hat unsere
Wahrnehmungsgewohnheiten dermassen verändert, dass eine

Mode, die als untragbar galt, mittlerweile in gemässigter
Form den Mainstream erreicht hat: obenliegende Nähte, un-
versäuberte Saume, merkwürdige Passformen und
Asymmetrien finden sich seit ein paar Jahren selbst in den
Kollektionen der Massenmode; von avantgardistischeren Mas-
sen-Labeln wie Zara oder H&M oder gar grossen Couturiers
der Haute Couture oder des Prêt-à-porter ganz zu schweigen.

Am aufsehenerregendsten war ihre Kollektion "Body
meets dress meets body" von 1997. {Abb. 6) Hier werden
Körper kreiert, die buchstäblich grotesk scheinen: versehen
mit Buckeln und Auswüchsen genau da, wo ein Jahrhunderte

altes Schönheitskonzept sie als hässlich empfindet - und
doch ist das Prinzip, das die japanische Modeschöpferin
anwendet, das gleiche wie das aller Modemacherinnen und
Modemacher seit Jahrhunderten: Sie entwirft -
abendländische wie japanische Traditionen rezipierend und
verfremdend - eigenständige Körper, sie spielt mit der Idee
aller Moden, vorhandene Körper zu transformieren und pro-
thetisch zu erweitern — nur erwarten wir diese 'Prothesen'
an anderen Stellen, nämlich bezogen auf die kulturell als e-
rotisch definierten Körperteile wie Busen, Hüften, Hintern.
Kawakubo vermeidet diese und lehnt ihre Körper an Modelle

an, die gemeinhin als verformt und behindert gelten.
Allein dieser Kontrast lässt ihre Moden grotesk wirken, gilt
Mode doch gewöhnlich als Suche nach Schönheit. "Comme

24 Vgl. zu Kawakubo u. a. Gertrud Lehnert, Frauen machen Mode, Mode¬
schöpferinnen vom 18. Jahrhundert bis heute, Dortmund, edition
ebersbach, 1998 (Neuauflage München, 2000); Barbara Vinken, Mode
nach der Mode, a.a.O., 1993; Deyan Sudjic, Rei Kawakubo and Comme
des Garçons, New York, Rizzoli, 1990.



180 Gertrud Lehnert

des Garçons" zeigt, dass Schönheit regional und historisch
wandelbar und Ergebnis von Übereinkünften und etablierten
Wahrnehmungsweisen ist. Sie kommt auf eine ursprüngliche
Bewegkraft der Mode zurück: Mode setzt auf das
Überraschende und Bizarre; es ist nicht Schönheit, sondern
Neuigkeit, die Mode als immer modern ausmacht.

Abb. 6 Abb. 7
Ret Kawakubo, Viktor & Rolf

Modell von Comme des Garçons aus Head over Heels (1998)
der Kollektion von 1997

(3) Victor und Rolf

Die beiden 1969 geborenen niederländischen Designer
stehen m. E. unverkennbar in der Tradition, für die "Comme
des Garçons" steht; sie entwickeln aber sehr eigenwillige
Perspektiven aus den Ansätzen, die oben als grotesk
bezeichnet wurden. In einem Kommentar zu ihrer ersten
Kollektion 1993 benennen sie implizit das Verfahren des



Das Schöne und das Groteske 181

Grotesken als Verfahren ihres ModeschafFens (das sie selbst
als "archäologisch" bezeichnen):

Paris, métro: deformed silhouettes in which you can only recognise
some fragments. We used these existing fragments to create a new
order. Parts of a suit sewn into a dress, like an archeologist restoring a

greek vase. A dress existing af layers of blouses, the longing to hide.
The same with a big coat in skai, that gives the impression of 3 soles.
A deformation accomplished by linings bigger than the garments they
belong to, which are far too small. Cut of sequins to show the beauty
of decay.25

Ein Werbefoto von 1998 führt die Hybridität dieser Moden
im Spiegel einer gesteigerten Hybridität vor (Abb. 7). Das
Model steht im Blumentopf, Blumen sind ihm auf den Mund
gemalt, die Form ist ausladend. Offensichtlich spielt diese
Inszenierung mit dem klassisch grotesken Gegensatz zwischen
Belebtem und Unbelebtem, zwischen Menschlichem und
Pflanzlichem.

"Emergence d'une mode cynique brodée poétique", so titelt
die französische Vogue Dez. 1998 / Jan. 1999, und Christian
Lacroix führt Baudelaire an, um Viktor und Rolf zu loben. Im
Folgenden (Abb. 8) ist das besagte Modell in einer Aufnahme

aus der Sunday Times vom März 1999 abgebildet, da es
darauf besser zu erkennen ist. - Durch alle Modezeitschriften
ging das Modell mit den vielen Kragen (Abb. 9).

25 ABCDE-Magazine - Viktor & Rolfpar Viktor et Rolf. Première Décennie,
2003, 17.



182 Gertrud Lehnert

Abb. 8 Abb. 9
Viktor & Rolf Viktor & Rolf

(1999) (Winter 2003/04)

Die Übersteigerung modischer Formenelemente zeigt auch
sehr schön eine Mischung aus Kleid, Anzug, Hemd,
Pierrotkostüm, alles in scheinbar gänzlich verschobenen
Proportionen. Ein anderes Modell führt noch deutlicher das
Prozesshafte jeder und insbesondere dieser Moden vor: Ein
Kleid wird erweitert, immer wieder kommt eine weitere
Schicht hinzu, Kleid schichtet sich auf Kleid, Mantel auf Mantel,

bis am Ende ein nahezu unförmiges, aber auf seine Art
immer noch schönes Gebilde steht, das den menschlichen
Körper, der in ihm steckt, nicht einmal mehr ahnen lässt. Er
wurde buchstäblich in unzähligen Schichten von Kleidung
verloren, als nichtig erklärt, er ist der Kern des Kokons, der
sich um ihn spinnt und eigentlich immer weiter gehen könnte.

Der modische Prozess thematisiert und reflektiert sich
selbst; Mode wird selbstreferentiell wie die moderne Kunst,
sie erzählt Geschichten über Kleider wie die postmoderne
Kunst Geschichten über andere Geschichten erzählt - und
sie veranschaulicht, dass einer der generierenden Impulse
der Mode ein grotesker ist.

So was
Mensch



Das Schöne und das Groteske 183

Bildnachweis

Abb. 1: "Astral Bags" von Christina Hagmann (Diplomarbeit
1999). Foto: Daniel Spehr, in: Passagen, Passages Nr. 29,
Winter 2000, Titelblatt.

Abb. 2: James Laver, "London and Paris Fashions for June
1864", von M. Worth, in: James Laver, Costume and
Fashion. A Concise History). London, Thames and Hudson,
1996, S. 187, Bild 203.

Abb. 3: "The Pantheon Macaroni" von P. Dawe, 1773, in: Ai-
leen Ribeiro. Dress in Eighteenth-Century Europe 1715-
1789, New Haven u. London, Yale University Press,
2002, S. 210, Bild 142.

Abb. 4: "Jeune élégant en habit moucheté avec une veste
blanche garnie de bandes d'indienne", von P.-T. Leclerc,
1778, in: Jacques Ruppert; Madeleine Delpierre; Renée
Davray-Piékolek; Pascale Gorguet-Ballesteros, Le Costume
français. Paris, Flammarion, 1996, S. 155, Bild 186.

Abb. 5: "Incroyables" von Charles Vernet, 1795, in: Jacques
Ruppert et al., Le Costume français, a.a.O., S. 186, Bild
242.

Abb. 6: "Körper-Skulptur" von Rei Kawakubo, "Commes des
Garçons", Frühling/Sommer 1997, Foto: Jean François Jose,

in: Wiebke Koch-Mertens, Der Mensch und seine
Kleider. Die Kulturgeschichte der Mode im 20. Jahrhundert
(Teil 2), Düsseldorf, Zürich, Artemis & Winkler, 2000, S.

354.

Abb. 7: "Head over Heels", in: Tloe Sunday Times, Style, 19th
April 1998. Foto von Arnaud Bani, in: Victor & Rolf,
(ABCDE Magazin) 1, Niederlande, 2003, S. 46.

Abb. 8: Sunday Times, Style 28th March 1999- Foto von Marcus

Mâm, in: Victor & Rolf., a.a.O., S. 67.

Abb. 9: Schwan, Styling: Emma Tissandie, in: Süddeutsche
Zeitung, Magazine, 5. September 2003, Foto: Dirk Seiden,
in: Victor & Rolf, a.a.O., S. 315.



184 Gertrud Lehnert

Abstract

Fashion as such shares many characteristics of the grotesque: Oscillating
between the animate and the inanimate, between the living body and the
inanimate dress, fashion creates a fictional body of its own, distorting (and
thus still referring to) the human body and its „ideal" forms. It plays with
forms and colours and creates aesthetic pleasure instead of insisting on
the potential usefulness of clothing. However, as soon as a certain fashion
has become widely accepted, it no longer appears grotesque, but natural.
Yet, often there are, within those fashions, certain trends which remain
grotesque to the eye of the observer - like the English Macaroni Dress in
the 18th century or some collections of Japanese designer Rei Kawakubo
or Dutch designer duo Victor & Rolf. Using Charles Baudelaire's theory of
modernity as well as some theories of the grotesque (Bachtin, Kaiser, Fuß
et al.), the article offers a new perspective on fashion as a grotesque
phenomenon.


	Das Schöne und das Groteske : über Mode

