Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Die heitere Therapie : Personlichkeitsspaltung und Groteske in E.T.A.
Hoffmanns Prinzessin Brambilla

Autor: Bergengruen, Maximilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maximilian Bergengruen

Die heitere Therapie

Personlichkeitsspaltung und Groteske in
E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla

[. Diagnose: Personlichkeitsspaltung, fixer Wahnsinn

ie Prinzessin Brambilla ist die Geschichte eines
medizinischen Heilungsprozesses,! genauer: einer
“Anwendung der psychischen Curmethode auf

Geisteszerriittung” — so der Untertitel eines der einfluss-
reichsten psychiatrischen Werke des friihen 19. Jahrhunderts,
das auch Hoffman bekannt war: Johann C. Reils Rbhap-
sodieen.?

Wer eine Geschichte als Heilungsgeschichte inszeniert,
bedarf eines erfahrenen Psychiaters, der die Therapie leitet:
Im Falle der Prinzessin Brambilla ist das Meister Celionati,

1 Die einzige Forschungsarbeit, die ich kenne, in der die Brambilla als
Geschichte einer medizinischen Heilung gelesen wird, ist die von Jean
Starobinski, “Ironie et Mélancolie II: La ‘Princesse Brambilla’ de E.T.A.
Hoffmann”, Critique 22 (1966), pp. 438-457. Starobinski entwickelt in
dieser scharfsinnigen Studie seine psychologischen Kriterien allerdings
allein aus der Brambilla und aus Hoffmanns Auseinandersetzung mit
Gozzi. Demgegentber soll hier der Versuch unternommen werden, die
Kategorien des Textes mit Ruckgriff auf den psychiatrischen Diskurs,
an dem die Prinzessin Brambilla Teil hat, zu gewinnen. Damit soll ers-
tens eine grossere Begriffsschirfe und zweitens eine hohere Form
von Genauigkeit bei der Funktionsbestimmung dieser Begriffe im lite-
rarischen Text erreicht werden.

Johann Christian Reil, Rbhapsodieen iiber die Anwendung der psychi-
schen Curmethode auf Geisteszerriittung, hg. von Frank Lohrer, Aachen,
2001 (=ND der Ausgabe Halle, 1803). Ich zitiere diese Ausgabe im
Folgenden im Haupttext unter der Sigle Rhaps. Zur Einordnung Reils in
die Psychiatrie-Debatte des frithen 19. Jahrhunderts, vgl. Doris Kauf-
mann, Aufkldrung, brirgerliche Selbsterfabrung und die ‘Erfindung der
Psychiatrie in Deutschland. 1770-1850, Gottingen, 1995, pp. 283ff.

Colloquium Helveticum 35/2004

9]



120 Maximilian Bergengruen

der, wie sich am Ende der Geschichte herausstellen wird,
nicht nur einen Ciarlatano auf dem Romischen Karneval gibt,
sondern zugleich ein Kenner der zeitgendssischen “Wissen-
schaft der Medizin” (SW III, 893)3 ist und “in Halle”, wo
Johann C. Reil und Johann C. Hoffbauer lasen, “mit Nutzen
Collegia gehort” hat (SW II1, 896). In einer freien, sehr frei-
en, Adaptation dort rezipierten Theorient versucht er, die
psychischen Storungen der Niherin Giacinta Soardi und des
Schauspielers Giglio Fava zu heilen.

Beginnen wir mit der Diagnose und vor allem mit den
beiden 'Patienten' selbst: Giacinta, die sich zeitweise fir die
Prinzessin Brambilla hilt, und ihr Liebhaber Giglio, der zeit-
weise glaubt, der assyrische Prinz Cornelio Chiapperi zu
sein. Giglio und Giacinta leiden, wie die deutschen Kunstler
nach einem Gesprich mit Celionati im Café Greco uUberzeugt
sind, an “chronische[m] Dualismus”, einer psychischen
Krankheit, “in der”, wie es Reinhold zusammenfasst, “das ei-
gene Ich sich mit sich selbst entzweit, woriiber denn die
eigne Personlichkeit sich nicht mehr festhalten kann” (SW
111, 893f.).

Ganz offensichtlich spielt Reinhold auf Reils Theorie vom
Verlust der “FEinbeit einer Person” (Rhaps. 78) und deren Fol-
ge, die “Vervielfiltigung der Individualitit” (Rhaps. 63), an.
Diese frithe Konzeption einer multiplen Personlichkeitssto-
rung, die Reil aus der Magnetismus-Bewegung (Messmer,
Puységur) Ubernimmt, basierts auf einem mehrfach gestaffel-

3 Ich zitiere — im Haupttext und unter der Sigle SW — nach der Ausgabe
E.T.A. Hoffmann, Sdmtliche Werke in sechs Bdnden, hg. von Wulf Se-
gebrecht et al., Frankfurt a. M., 1985ff.

4 Zur literarischen Attraktivitit von Reils Rbapsodieen, vgl. auch Vf,
“Tollwut, Werwolf, wilde Jagd. Wie Jiger Jirges Gebiss Brentanos ‘Ge-
schichte vom braven Kasperl und dem schoénen Annerl’ verzahnt”, in:
Sexualitdt, Recht, Leben, hg. von dems. et al., Miinchen, 2004, S. 263-
293.

5 Zur Theorie und Geschichte der Personlichkeitsspaltung im 19. und 20.
Jahrhundert, vgl. Henry F. Ellenberger, Die Entdeckung des Unbewuss-
ten. Geschichte und Entwicklung der dynamischen Psychiatrie von den
Anfdngen bis zu Janet, Freud, Adler und Jung, Ubers. von Gudrun
Theusner-Stampa, Ziirich, 21996 (zum 18. und frithen 19. Jahrhundert:



Die heitere Therapie 121

ten Bewusstseinskonzept: Erstens auf einer kantianisierenden
Theorie des Selbstbewusstseins als desjenigen, was “das
Mannichfaltige zur Einheit verkniipft” (Rhaps. 54): die “Syn-
thesis im Bewusstseyn” (Rhaps. 64). Deutlich scheinen hier
die Formulierungen der Deduktion aus der B-Ausgabe der
Kritik der reinen Vernunft durch: die “Synthesis des in einer
Anschauung gegebenen Mannigfaltigen”, durch die sich das
Subjekt seines “identischen Selbst bewufit” ist (KrV B 135).6
Zweitens auf einer neurophysiologischen Reformulierung die-
ses an sich transzendentalen Konzepts: Nach Reil sind
nidmlich nirgends anders als im “Nervensystem”, genauer: in
seinem “Hauptbrennpunkt”, dem “Gehirn”, “die Ursachen des
Selbstbewusstseyns” aufzufinden (Rhaps. 54f.). Und drittens
auf der Uberblendung dieses Konzeptes ins Organologische:
Das Gehirn wird als Zentrum einer “Organisation” oder eines
“animalische[n] Bande[s]” verstanden, “durch welches alle iib-
rigen Organe dynamisch verknipft” werden (Rhaps. 61).7 Es
verbindet dabei die Arbeit von kleineren Subsystemen, d. h.
engeren Nervenverbindungen, die ihren Brennpunkt wie-
derum in neuronalen “Geflechte[n]” oder “Knoten” (Rhaps.
62) besitzen. Diese Sub-Gehirne konnen jedoch wie “Pro-
vinzen abtriinnig” werden (Rhaps. 63), d. h. sich aus der
zerebralen Souverinitit befreien und einen eigenen Herr-

pp. 89-161); Ian Hacking, Multiple Persénlichkeiten. Zur Geschichte der
Seele in der Moderne, iibers. von Max Looser, Miinchen et al., 1996.
Zum Verhiltnis von Personlichkeitsspaltung und Literatur, vgl. V., “Die
‘illegale Schwester’. Personlichkeitsspaltung, Perversion und Experi-
mentalsysteme in Hofmannsthals ‘Andreas’-Fragmenten”, erscheint in:
Experimentalkulturen, hg. von Nico Pethes et al., Wiirzburg, 2005; Vf.,
“Multiple Magie. Zur Verwandlung psychiatrischen Wissens in Hof-
mannsthals ‘Andreas’-Fragmenten”,  erscheint in: Musil-Forum 28
(2004f).

6 Ich zitiere nach der Ausgabe: Immanuel Kant, Werkausgabe, 12 Bde.,
hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M., 1992'*,

7 Zur Organismustheorie um 1800, vgl. Jorg Jantzen, “Physiologische
Theorien”, in: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Historisch-Kritische
Ausgabe, hg. von Manfred Baumgartner et al., Reihe 1. Erginzungsband
zu den Binden 5-9, Stuttgart, 1994, pp. 4006ff., Vf., “Tollwut”, op. cit.
(wie Anm. 4).



122 Maximilian Bergengruen

schaftsbereich beanspruchen. In diesem Falle findet nicht ei-
ne “Synthesis im Bewusstseyn” (Rhaps. 64), sondern mebrere
statt. Die Folge ist eine “verdoppeltle]” oder vervielfiltigte
“Personlichkeit” (Rhaps. 69).

Dass diese Subsysteme alle Bereiche einer Personlichkeit
abdecken konnen (obwohl sie nur den Nervenkurzschluss
eines bestimmten Teils des Korpers darstellen), wird durch
das holographische Gesetz des Organismus gesichert: Jeder
Teil eines Organismus muss in der Lage sein, das Ganze,
wenn auch nur aus einer spezifischen Perspektive, zu repri-
sentieren, da er ja nur, wie es in der Kritik der teleologischen
Urteilskraft heisst, um “des Ganzen willen existierend [...] ge-
dacht” wird (KU A 288).8

Man muss jedoch dazu sagen, dass Giglio und Giacinta
noch an einer zweiten psychischen Storung leiden: nidmlich
der des fixen Wahnsinns, genauer an dessen Unterkategorie
“f)”. “der sich auf Liebe bezieht” (Rhaps. 346). Der fixe
Wahnsinn allgemein “besteht”, wie Reil ausfiihrt, erstens “in
einer partiellen Verkebhrtheit des Vorstellungsvermaogens”
(Rhaps. 300f.), zweitens darin, wie Hoffbauer sekundiert,
dass es sich um eine “herrschende Vorstellung” handelt.? Die
“Dynamik der Theile des Seelenorgans ist” also deswegen
“verstimmt”, weil sich die wahnhaften Ideen mit den gesun-
den “assoziiren” und diese dominieren (Rhaps. 319). Die
verkehrte Idee besteht nun in Giglios Fall f) darin, dass er
sich einbildet, dass das “Herz der schonsten Prinzessin ent-
brannt ist in Liebe zu mir” (SW III, 778f.).

Das Gleiche gilt fiir Giacinta; genauer: Die “Hauptidee”
ihrer “Torheiten” und “Einbildungen” besteht darin, “dafd der
reiche herrliche Prinz Cornelio Chiapperi sie liebe und um

8 Vgl auch Johann Christian Reil, Von der Lebenskraft (1795), hg. von
Karl Sudhoff, Leipzig, 1910, p. 25, der die “Lebenskraft” oder “organi-
sche Kraft” als “Verhiltnis mehr individualisierter Erscheinungen zu
einer besonderen Art von Materie” bestimmt.

9 Johann Christian Hoffbauer, Untersuchungen iiber die Krankheiten der
Seele und die verwandten Zustiinde, Bd. 11I: Uber den Wabnsinn und
die tibrigen Arten der Verriickung, nebst Ideen iiber die psychische Hei-
lung derselben, Halle, 1807, p. 236.



Die heitere Therapie 123

sie freien wurde” (SW III, 880f.). Giacintas Phantasien neh-
men also die Giglios auf und erweitern sie spiegelbildlich fir
sich: “in dem Augenblick, wenn die Prinzessin dem Giglio
ihre Hand reicht, empfingt der Prinz hochbegliickt die mei-
nige” (SW III, 881).

Beide Krankheiten, der fixe Wahnsinn und die psychische
Dissoziation, werden durch alle Kombinationsmoglichkeiten
geftihrt: In den oben zitierten Passagen liebt Giglio als Giglio
die Prinzessin, Giacinta als Giacinta den Prinzen. Genauso ist
es jedoch moglich, dass die Paare nicht chiastisch, sondern
parallel angeordnet sind. Die Protagonisten bilden sich dem-
zufolge nicht als sie selbst, sondern als ihr “zweites Ich” (SW
11, 828) — Giglio als Prinz und Giacinta als Prinzessin — die
Liebe der Prinzessin bzw. des Prinzen ein. So zum Beispiel,
wenn Giglio als “Prinz{ 1”7 (SW III, 870) mit einer Frau, “die
doch niemand anders sein konnte, als die Prinzessin Brambil-
la” (SW III, 872), einen Liebestanz tanzt oder Giacinta trotz
Eifersucht weiss, dass “Cornelio” ihr, der “Prinzessin Brambil-
la”, ewige Liebe “geschworen” hat (SW III, 898f.).

Die Giglio und Giacinta zugeordnete doppelte “Verrtickt-
heit” (SW III, 850) wird, wie der Erzdhler in einer
Digression ausdriicklich hervorhebt, auch fir das vorliegende
“Cappriccio” (SW 1III, 829), also die Prinzessin Brambilla
selbst, in Anspruch genommen. Die poetologische Inbesitz-
nahme der Krankheiten bzw. ihrer Theorie ermoglicht es
dem Erzihler, die Personlichkeitsspaltung als narratives Me-
taprinzip zu verwenden — und zwar nicht nur, indem er
Giglios und Giacintas psychischen Dissoziationen folgt, son-
dern indem er selbst Abspaltungen der beiden produziert,
die er poetisch fixierte “Luftbilder des aufgeregten Geistes”
(SW III, 791) nennt und mit denen er eine Geschichte im
Kleinen erzihlen kann.

Die Rede ist von der Mise en abime der Brambilla, dem
Mirchen aus dem Urdargarten, die auf den ersten Blick als
narrativer “Irrweg” erscheint, auf den zweiten Blick jedoch
den Zusammenhang mit dem “Kern” (SW III, 816) der Spal-
tung bzw. der Geschichte aufzuzeigen vermag. Im Mirchen
vom Urdargarten findet Giglio in Kénig Ophioch seinen dis-
soziativen Partner, der wiederum mit dem Prinzen Cornelio
“zu vergleichen” (SW III, 906) ist, wihrend Giacinta in der



124 Maximilian Bergengruen

Konigin Liris sowie der Prinzessin Mystilis ihr gespaltenes
Ebenbild findet, das wiederum “ganz eigentlich die Prinzes-
sin Brambilla ist” (SW III, 911).

Auch in der Sub-Geschichte des Mirchens spielen psychi-
sche Krankheiten eine entscheidende Rolle: Ophioch und
Liris leiden jedoch nicht, wie Giglio und Giacinta, an der fi-
xen Idee einer eingebildeten Liebe, sondern an der von Reil
interessanterweise als Komplementirkrankheit zum Liebes-
wahnsinn ausgewiesenenl® Melancholie oder “Catalepsie’
des “ Vorstellungsvermdgens” (Rhaps. 125); wenn man so will:
der Ursprungskrankheit des fixen Wahnsinns. Der Melancho-
liker ist;, wie Reils wichtigster Stichwortgeber, der
franzésische Psychiater Philippe Pinel, zu Protokoll gibt,
“dominé par umne idée exclusive’. ! In Ophiochs Fall besteht
diese dominierende und exklusive Idee innerhalb der “hef-
tigen und traurigen Leidenschaften”, die ihn angehen (Rhaps.
361), in dem “Wahn”, dass seine “Mutter” ihn als “das eigne
entartete Kind zu vernichten trachte” (SW III, 818).

Die Angst beherrscht den Melancholiker dabei so sehr,
dass sie alle anderen Energien absorbiert: Er sitzt, so Reil,
“unbeweglich wie eine Bildsiule”; ein Mensch, der “nicht
redet[ ] und auf ihn herum nichts achtet[ |” (Rhaps. 361f.) —
so wie Konig Ophioch, der bisweilen von einer “gewissen
seltsamen Traurigkeit befallen” ist (SW III, 818) und den
“Staatsgeschiftlen]”, insbesondere seiner “Heirat”, vollkom-
men “gleichgultig[]” gegenlber steht. Seine einzige Lust
besteht darin, auf der Jagd “in tiefer Einsamkeit” (SW III,
819) an “0den Oertern herumzuirren” (so Reil in Rhaps. 361
tuber eine Sonderform dieser Krankheit, die “Melancholia er-
rabunda”).

Konigin Liris schliesslich leidet unter einer Katalepsie
reinsten Wassers — eine Form psychischer Storung, die laut

10 Rhaps. 340: Die fixe Liebesidee ist eine Krankheit, die “in der Folge,
wenn ihr nicht genliget wird, in Lebenstiberdruss, dumpfe Melchancho-
lie [...] ibergehen kann”.

11 Philippe Pinel, Traité médico-philosophique sur laliénation mentale,
Paris, 1809°% p. 163, (Herv. M.B.).



Die heitere Therapie 125

Reil zu “allen” Arten des “fixen Wahnsinn[s]” (Rhaps. 126)
hinzutritt. Die “vollkommne Geistesabwesenhbeit’, die daraus
entsteht, dass die Kranke “bey einem Begriff” oder einer Ti-
tigkeit “stehen geblieben” ist (Rhaps. 1206f.), ist bei Liris
deutlich diagnostizierbar, geht doch bei ihr “alles, was sie
sah [...] spurlos an ibhrem Geiste voriibed 1” — bis auf die “ein-
zige Lust, die sich wirklich als Lust gestaltete, [ndmlich] Filet
zu machen” (SW III, 819; Herv. M.B.).

I1. Therapie: medizinisch

Wie muss man sich die “psychischel | Kur” des fixen Wahn-
sinns, an dem anscheinend sowohl Giacinta und Giglio als
auch Ophioch und Liris leiden, vorstellen? Reils Therapiemo-
dell arbeitet monokausal: Es komme, so seine Ausfiihrungen,
“bloss allein darauf an, die fixe Vorstellung zu tilgen” (Rhaps.
324), da sich nur so das durch die dominante, aber wahnhaf-
te Idee zerstorte “Gleichgewicht” (Rhaps. 329) regenerieren
und die “normalen Kraftverhiltnisse” (Rhaps. 324) des psy-
chischen Haushalts wieder einstellen konnten.

Was sich dabei, so Reil weiter, als wenig Erfolg verspre-
chend erweise, sei, dem Patienten die Idee auszureden:
“Meistens ist es besser, den Grillen des Kranken nicht zu wi-
dersprechen, sondern seinen  Erzihlungen  Glauben
beizumessen. Die projektirten Heilmittel finden sonst keinen
Kredit” (Rhaps. 340). Bei einfachen Fillen genlige es, den
Kranken durch eine “erregte Leidenschaft] |7, die stirker als
die fixe Idee ist (z. B. einen starken Schrecken oder auch
Schmerz; Rhaps. 327), aus dieser herauszureissen. Bei hart-
nickigen Fillen empfiehlt Reil hingegen sein Konzept der
Heilung des ‘“Wahns durch den Wahn: Nicht der gesunde
Arzt, sondern der Patient, der unter einer wahnhaften Idee
leide, misse sich schliesslich, so die Uberlegung Reils, selbst
tUberzeugen konnen, “dass die Ursache ohne Grund sey”.



126 Maximilian Bergengruen

Daher solle der Psychiater erst die krankhafte Vorstellung
des Patienten bestitigen, nach und nach jedoch die “Ver-
ricktheit” der gesunden “Norm” entgegenfiihren.i2 Ein
Beispiel fiir eine solche therapeutische Inszenierung ist das
Vorspielen des Absigens von “Horner[n]”, die ein an fixem

Wahnsinn leidender Patient auf dem Kopf zu tragen glaubt
(Rhaps. 340).

Im Falle der Krankheit des Konig Ophiochs, der
Melancholie oder dem dumpfen Wahnsinn, empfiehlt Reil
ein Kurmodell, das ebenfalls mit einer therapeutischen
Inszenierung arbeitet und dabei die geschilderten Ansitze —
das plotzliche Herausreissen aus der fixen Idee durch, wie
es bei Hoffbauer heisst, “erschiitternde Eindriicke”13 und die
Heilung des Wahns durch den Wahn — miteinander kombi-
niert. Reil berichtet von der spektakuliren Heilung eines
dumpf-wahnsinnigen Patienten durch einen Doppelginger;
dieser “ahmte [...] augenblicklich jede Gebihrde, Bewegung
und Verinderung des Verrlickten nach, bis derselbe in Har-
nisch gerieth, vom Stuhl auffsprang, zu reden anfing und
geheilt wurde” (Rhaps. 362).

Auch hier wird also ein mit der Hauptidee konkurrieren-
des starkes Gefiihl aufgerufen (die Wut), gleichzeitig nimmt
die Therapie ihren Ansatz beim Wahn des Kranken selbst.
Dieser kann am Doppelginger sein eigenes Verhalten einse-
hen und sich bei dieser Selbstbetrachtung davon
vergewissern, “dass die Ursache ohne Grund sey” (s. 0.).

Diese Therapie scheint Hoffmann, Celionati und dessen
Alter Ego, dem Magus Hermod, sehr eingeleuchtet zu haben,
werden doch Ophioch und Liris nach einem ganz dhnlichen
Prinzip geheilt. Auch bei ihnen kommt es zu einer “ginzli-
chen Sinnesinderung”, nachdem sie erstens in einen starken,
mit der Fixation konkurrierenden Affekt (in diesem Falle je-
doch das Lachen, nicht die Wut) versetzt wurden und

12 Johann Christian Reil, Ueber die Erkenntnis und Cur der Fieber. Beson-
dere Fieberlehre. Bd. 1V: Fieberhafte Nervenkrankheiten, Halle, 1802,
p. 302.

13 Hoffbauer, Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 9), p. 246.



Die heitere Therapie 127

zweitens “ihr eignes Ich in verkehrter Abspiegelung” — nim-
lich auf der Oberfliche des Urdarsees — gesehen haben (SW
11, 824).

Dieses Bild im Spiegel wird von Reinhold explizit als
“Doppeltginger” (SW III, 826) bezeichnet. Der deutsche
Kunstler erweist sich damit als intimer Reil-Kenner, denn tat-
sichlich wird hier der gleiche Effekt wie bei der von Reil
berichteten Heilung durch einen Doppelginger erzielt: Der
fixe Wahnsinn, der ja nur aus der eingeschrinkten Anschau-
ung des Kranken hinsichtlich seiner selbst (nicht aus einer
realen pathologischen Ursache) erklart wird, wird geheilt,
wenn der blinde Fleck in der Selbstanschauung beseitigt
wird und der Kranke die fehlende Ursache seiner fixen Idee
einsehen kann.

Soweit, so einleuchtend. Man muss sich jedoch verge-
genwirtigen, dass der heute harmlos konnotierte Begriff des
Doppelgingers im frihen 19. Jahrhundert in Verbund mit
der Krankheit der Personlichkeitsspaltung gedacht wird: Ein
Doppelginger ist “eine Person, von verbrannter Einbildungs-
kraft, welche wihnt, dafd sie doppelt zu sehen sei, oder zu
einer und derselben Zeit an zwei verschiedenen Orten
zugleich sei”, heisst es in Campes Worterbuch der deutschen
Sprache.’4 Es handelt sich also genau um die Definition, die
Reil auch fir die Personlichkeitsspaltung wihlt. Reils Kranker
gerit demzufolge nicht deswegen in die therapeutisch wert-
volle starke “Leidenschaft[ ]” (s. 0.) der geharnischten Wut,
weil er seine Handlungen als fremde abgebildet sieht, son-
dern weil er glauben muss, dass er es sei, der da vor ihm
handelt — “wunser Ich mit einer fremden Person verwechseln”
(Rhaps. 72), nennt Reil diese Form von psychischer Dissozia-
tion.15

14 Johann Heinrich Campe (Hg.), Wérterbuch der Deutschen Sprache, Hil-
desheim, New York, 1969 (ND der Ausgabe Braunschweig, 1807), Bd.
L, p 732

15 Dies gegen Wulf Segebrecht, Autobiographie und Dichtung im Werke
E.T'A. Hoffmanns, Stuttgart, 1967, pp. 154ff., der zwar richtig die Dop-
pelginger-Thematik in den Bereich des Bewusstseins einordnet, diese
jedoch nur autobiographisch denkt und dabei den diskursiven Kontext



128 Maximilian Bergengruen

Daraus erhellt, dass Hoffmanns therapeutisches Konzept
vorsieht, dass die fixe Idee durch die kiinstliche Evokation
einer mindestens ebenso gefihrlichen Krankheit, der oben
rekonstruierten Personlichkeitsspaltung, geheilt wird. Dieses
heikle Unterfangen wird im ‘Mirchen vom Urdargarten’ so-
gar explizit gemacht, wird doch von Liris gesagt, dass das
durch die Selbstwahrnehmung hervorgerufene Lachen von
ihrem vorherigen dadurch unterschieden sei, dass “sie [...] es
gar nicht” sei, “die da lache, sondern ein anderes in ihrem

vernachlissigt. Ahnliche Einschrinkungen gelten fiir eher immanent
argumentierende Studien wie Klaus Deterding, Die Poetik der inneren
und dusseren Welt bei E.T.A. Hoffmann, Frankfurt a. M. et al., 1991, pp.
3406ff.; Sandro M. Moraldo, Wandilungen des Doppelgdngers. Shakespeare,
E.T'A. Hoffmann, Pirandello, Frankfurt a. M., 1996, pp. 120ff.; Andrew
J. Webber, The Doppelgdinger, Double Visions in German Literature, Ox-
ford, 1996, pp. 171ff; Olaf Schmidt, ‘Callots fantastisch korrigierte
Bldtter'. Intermediale Inszenierungen und romantische Kunsttheorie
im Werk E.T.A. Hoffmanns, Berlin, 2003, pp. 225ff. Auch eine rein reli-
gionsgeschichtliche Herleitung, wie sie John Herdman, 7he Double in
Ninetheenth-Century Fiction, London, 1990, pp. 1ff; 477ff., prisentiert,
kann die diskursiven Vorgaben, an denen Hoffmann sich abarbeitet,
nicht berticksichtigen. Deren komplette Negierung fiihrt schliesslich zu
der m. E. nicht haltbaren Aussage, es gebe in der Brambilla iberhaupt
“keine [...] Ausspaltung [sicl der Personlichkeit” (Jorn Steigerwald, Die
Jantastische Bildlichkeit der Stadt. Zur Begriindung der literarischen
Phantastik im Werk E.TA. Hoffmanns, Wirzburg, 2001, p. 148).
Die zwei einzigen, mir bekannten Arbeiten, die den psychiatrischen
Diskurs in ihre Uberlegungen zu E.T.A. Hoffmann einbeziehen, sind
Christine Weder, “Ein medizinisch-literarisches Symptom. Zum Schwin-
del bei E.-T.A. Hoffmann und im Kontext des medizinischen Diskurses
der Zeit”, Hoffmann-Jabrbuch 10 (2002), pp. 76-95, und Sabine Haupt,
“Brzihlrhythmus im Zeichen von Wiederholung, Analogie und ‘idée fi-
xe'. E.T.A. Hoffmann und seine Nachfolger in der franzosischen,
russischen und angloamerikanischen Literatur des 19. Jahrhunderts”,
Colloquium Helveticum 32 (2001), pp. 91-121 (leider nicht zur Bram-
billa). Claudia Liebrand, Aporie des Kunstmythos. Die Texte E.T.A.
Hoffmanns, Freiburg, 1996, pp. 259ff. gewinnt schliesslich der Spal-
tung der beiden Protagonisten eine poetologische Dimension ab. Dies
scheint mir Gber die Studie zum gleichen Thema von Hans Dieter Zim-
mermann, “Der junge Mann leidet an chronischem Dualismus’. Zu
E.T.A. Hoffmanns Capriccio ‘Prinzessin Brambilla™, E.T.A. Hoffmann, hg.
von Heinz Ludwig Arnold, Minchen, 1992, pp. 91-11, hinaus zu gehen.



Die heitere Therapie 129

Innern verstecktes wunderbares Wesen. Mit Konig Ophiochs
Lachen hatte es dieselbe Bewandtnis” (SW III, 824; Herv.
M. B.).

Es lacht also etwas in den beiden Protagonisten der Mise
en abime, das nicht sie selbst sind. Die Hinweise auf die Dis-
soziation verstirken sich, wenn man das Augenmerk auf den
mehrfach wiederholten therapeutischen Leitsatz des in der
Binnengeschichte titigen ‘Arztes’, des Magus Hermod, richtet:
“Der Gedanke zerstort die Anschauung [...], bis des Gedan-
kens eignes Spiegelbild dem Gedanken selbst die Erkenntnis
schafft, daR er is/” (SW III, 825f.). Berlcksichtigt man, dass
Reil, wie oben ausgefiihrt, seine Auffassung von Personlich-
keitsspaltung auf Kants Theorie der transzendentalen
Apperzeption grindet, lisst sich Hoffmanns “Gedanke” leicht
als das “Ich denke’, das “alle meine Vorstellungen” muss “be-
gleiten kdnnen” (KrV B 131f), identifizieren, da bei Kant
das “Mannigfaltige der” — und hier fillt der zweite Begriff
des therapeutischen Leitsatzes — “Anschauung eine notwen-
dige Beziechung auf das: Ich denke’, genauer: dessen
Synthesis-Leistung, hat (KrV B 132, erste Herv. M. B.). So
weit der gesunde Mensch.

Fir den kranken Konig Ophioch hingegen “zerstort” das
Bewusstsein die Anschauung, da sein “ich denke” etwas Fal-
sches denkt, nimlich die fixe und wahnhafte Idee von der
Vernichtung durch die eigene Mutter. Und diese Gewalt-
phantasie Ubertrigt ihr aggressives Potenzial auf alle anderen
Vorstellungen, “zerstort” also insbesondere die empirische
“Anschauung” des Subjektes, da sie den rezeptiven Teil des
mentalen Haushalts, wie oben rekonstruiert, dominiert und
ihn aus seinem Kriftegleichgewicht bringt.

Im “Spiegelbild” oder bei Erblicken eines Doppelgingers,
d. h. in der psychischen Dissoziation, scheint es jedoch, so
die zweite Uberlegung des Magus Hermod, eine Moglichkeit
zu geben, die geschilderte Dominanz des falschen Gedan-
kens einzusehen und sich von ihr zu befreien.



130 Maximilian Bergengruen

Daraus folgt, dass das dissoziierte Selbstbewusstsein und
die “partielle Verricktheit”16 fir Hoffmann nahezu identisch
sein miissen; genauer: Die manifest auftretende Personlich-
keitsspaltung scheint eine Fortsetzung der Partialisierung des
Bewusstseins durch den fixen Wahnsinn ausserhalb der
Grenzen des eigenen Ich-Bewusstseins darzustellen — eine
Theorie, die Ubrigens andeutungsweise schon bei Reil ange-
legt ist, der die Personlichkeitsspaltung des Ofteren mit dem

“fixen Wahnsinn” und dem “cataleptischen Hinstarren”
(Rhaps. 64) vergleicht.

Gleichzeitig wird die Personlichkeitsspaltung in der Bram-
billa nicht nur als Krise der Fixation, sondern zugleich als
deren Therapie beschrieben. Ophioch und Liris werden also
geheilt, indem sie noch stirker in ihre Krankheit und deren
mogliche Konsequenzen getrieben werden — und zwar mit
dem Ziel, dass das Bewusstsein in Ansehung seiner selbst
seine “Existenz”, so der Begriff Reils (Rhaps. 125; Herv. M.
B.), zuriickgewinnt. In den Worten des Magus Hermod: Bis
der Gedanke weiss, “dafd er ist’.

Das Gleiche gilt fiir die Hauptgeschichte: Auch bei Giglio
und Giacinta ist der Liebeswahnsinn primir; die manifest auf-
tretende Personlichkeitsspaltung wird hingegen erst durch
die Therapie — allerdings nur als Steigerung des pathologi-
schen Anfangszustands der beiden ‘Patienten’ — erzeugt.
Giglios beginnende psychische Stdérung, die aus dem Nacht-
in den Tagtraum uberfiihrte Einbildung, dass das “Herz der
schonsten Prinzessin entbrannt ist in Liebe zu mir” (s. 0.),
stellt zuerst eine reine Form von fixem Wahnsinn dar; Giglio
weifd zu Beginn der Geschichte noch ganz genau, dass er
Giglio Fava, der Schauspieler, und sonst niemand ist.

Lediglich eine gewisse Pridisposition zur Persdnlichkeits-
spaltung ist ihm — sozusagen als Deformation professionelle —
nicht abzusprechen, da “vorziiglich Schauspieler sehr geneigt
sind” zu einer “exzentrische[n] Vorstellung[ 17 ihres “Ich” (SW
III, 831). Dass er jedoch ein Prinz und zwar der Prinz Chi-

16 Reil, Erkenntnis und Cur, op. cit. (wie Anm. 12), Bd. IV, p. 342. Her-
vorh. M. B.



Die heitere Therapie 131

apperi sein konnte, wird ihm alleine von Celionati nahe ge-
legt, der diese Figur in einer offentlich erzidhlten Geschichte
einfihrt und zugleich als vakant markiert: Der Prinz sei sich
ndamlich, so Celionati, “selbst, er wufdte nicht wie, abhanden”
gekommen (SW III, 784). Daher ergeht die Aufforderung an
Giglio, “des assyrischen Prinzen sich zu bemichtigen” — und
zwar mit dem Ziel, dass “er selbst dann der Prinz sein wer-
de” (SW III, 793). Celionati und sein therapeutischer Partner
Bescapi oktroyieren also dem — wie gesagt leicht pridispo-
nierten — Giglio sein Alter Ego; sozusagen als die passende
zweite PersOnlichkeit zum Liebeswahn, dem sie nebenbei
gesagt durch den Namen “Brambilla” (fiir Giglio ist die Prin-
zessin bis dato noch namenlos) ebenfalls erst Material und
Kontur geben (SW III, 783).

Das Gleiche gilt fiir Giacinta. Auch ihr, die eigentlich
kaum Pridispositionen fiir eine psychische Dissoziation hat,
hilft Celionati, indem er sich ihrer nattrlichen Eitelkeit und
Smorfiositit bedient, in die Rolle der Prinzessin Brambilla, z.
B. indem er ihr das dazugehorige Kleid tiber Bescapi zuspie-
len ldsst — ein “Rollenanzug” (wie es Jean Paul nennen
wirde).17

Celionati ist es auch, der die beiden Persdnlichkeiten in-

nerhalb Giglios und Giacintas trennt und gegeneinander
ausspielt — also die Spaltung vorantreibt und stabilisiert:

Ihr wisst wohl nicht, da zur derselben Zeit, als Thr der Prinzessin
Brambilla nachtrachtetet auf kithne Manier, sich ein hiibscher stattlicher
Prinz um Eure Donna [gemeint ist Giacinta] bewarb. (SW III, 808)

Mit diesen Worten macht er Giglio eifersiichtig. Genau das
Gleiche, nur andersherum, also dass “die Prinzessin Brambil-
la, diesem armseligen Schlucker” (SW III, 881), gemeint ist
nattirlich Giglio, “nachliuft”, “versichert” (SW III, 881) Celio-
nati wiederum Giacinta.

Das therapeutische Ziel dem der Mise en abime: eine
Uberfiihrung der partialen Verkehrtheit des Bewusstseins in

17 Jean Paul, Siebenkds, hg. von Klaus Pauler, Miinchen, 1991, p. 459.



132 Maximilian Bergengruen

den manifest pathologischen, d. h. bewusstseins-gespaltenen
Zustand der Krankheit und — “wo aber Gefahr ist, wichst /
Das Rettende auch” — in eine nur in dieser Krise mogliche
Selbsterkenntnis. Doch ganz so widerstandsfrei, wie es viel-
leicht bis jetzt scheinen mag, ist die literarische Adaption der
reilschen Vorgaben nicht. Ich mochte im Folgenden viel-
mehr argumentieren, dass in der Brambilla Reils Methode
der inszenierten Therapie durch ein hinzutretendes Moment
entscheidend verindert wird: durch den karnevalesken Hu-
mor.

ITI. Therapie: grotesk

Die Heilung Ophiochs und Liris’ von Katalepsie und fixer I-
dee — der “Sieg innerer geistiger Kraft” — manifestiert sich
bekanntlich im “Lachen” der beiden Protagonisten beim Blick
in den “verkehrte[n]” Spiegel des Urdarsees (SW II, 824).

Hoffmann bzw. der Magus Hermod erfinden hier aller-
dings nicht, wie in der Forschung behauptet wird,’8 den
Mythos vom Humor neu, sondern rufen einen historischen
Topos, nimlich den des heiteren Arztes und der heilenden
Kraft des Lachens auf, wie er sich prominent bei Rabelais
findet. Man denke an die Dedicatio zum vierten Buch Pan-
tagruel an den Kardinal von Chastillon, in der der Autor eine
Medizin des “resjouirs” gegen die Therapie der medizini-
schen “misanthropes” setzt.19 Bachtin hat darauf hingewiesen,
dass Rabelais diese Gedankenfigur nicht nur, wie er selbst
behauptet, der Medizingeschichte, sondern auch der Kultur-
technik des mittelalterlichen Karnevals entnommen hat.20

18 Vgl. Wolfgang Preisendanz, Humor als dichterische Einbildungskraft,
Miinchen, 1963, p. 51.

19 Francois Rabelais, (Euvres complétes, hg. von Mireille Huchon, Paris,
1994, p. 519.

20 Vgl. Michail M. Bachtin, Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkul-
tur, Ubers. von Gabriele Leupold, Frankfurt a. M., 1995, p. 220.



Die heitere Therapie 133

Das nihrt den Verdacht, dass die geschilderte Humor-
Therapie nicht nur fiir Ophioch und Liris, sondern auch und
insbesondere fir Giglio und Giacinta, die sich ja inmitten des
Karnevals befinden, gilt. Dementsprechend verwundert es
auch nicht, dass Giglios pathologische Krise und Heilung e-
benfalls mit einem Spiegelerlebnis beginnt. Im Schloss sieht
er in einem “Wandspiegel” einen jemand, den er erst fiir ei-
nen “Doppelginger” (also fiir eine Spaltung seiner selbst)
hilt, bevor er erkennt, dass es sich lediglich um ein “Bild”
von ihm handelt (SW III, 855). Das allein fiihrt jedoch noch
nicht zur Heilung im Lachen. Wichtiger ist, dass Giglio auf
dem Korso, also inmitten des karnevalesken Geschehens, in
der Figur des Prinzen unter der Maske des Capitan Pantalon
die Anwesenheit eines reellen “Doppeltginger(s]” (SW III,
890) bzw. eines Alter Ego erlebt, mit dem er sich zwei Ge-
fechte liefert.

Den ersten Kampf der beiden “Ich”-Formen nimmt das
Publikum als “ein groteskes Schauspiel” wahr und quittiert ihn
mit einem “brillende[n] Gelichter” (SW III, 832; Herv. M.
B.) — eine dhnliche Form von “Gelichter” (SW III, 879), wie
es auch nach dem zweiten Kampf, in dem der Schauspieler
Fava fillt, zu horen ist.

Ein groteskes Schauspiel, das zum Lachen reizt — damit ist
der Begriff gefallen, der fiir die Beschreibung dieses Kamp-
fes zentral ist: “Groteskkomisch[]” heisst um 1800, so lisst
sich bei Karl Flogel nachlesen, “der Geschmack an dem -
bertriebenen und groben Komischen” aus dem Bereich der
“Sitten des ungebildeten Menschen”.21 Flogel subsumiert
darunter die italienische “Komodie aus dem Stegreif (Come-
dia dell' Arte)” mit ihren Figuren des “Capitano” bzw.
“Pantalon” — also genau die Figuren, mit denen Giglio
kimpft. Die Fasnachtsbriuche und das “Narrenfest”22 zihlt
Flogel ebenfalls dazu — damit ist der Rahmen bezeichnet, in-
nerhalb dessen der Kampf Giglios mit seinem Doppelginger

21 Carl Friedrich Flogel, Geschichte des Groteskekomischen. Ein Beitrag zur
Geschichte der Menschbeit, Liegnitz, Leipzig, 1788, p. 1f.

22 Ibid., p. 48, 28, 159.



134 Maximilian Bergengruen

stattfindet. Grotesk ist in diesem Zusammenhang natiirlich
vor allem die “absonderlichel ] Vermummung” (SW III, 872),
zu der Celionati Giglio verfihrt hat. Noch mehr ist es aber
das Schauspiel, das Giglio als er selbst und als der Capitano
den umstehenden Betrachtern bietet.

Aus einer nachtriglichen Beschreibung des Abbate Chiari
wird ersichtlich, dass das Spektakel darin besteht, dass Giglio
mit einem “aus Pappendeckel geformte[n] Modell” (SW III,
889) kidmpft, wobei er wechselseitig seine eigene Person-
lichkeit wie die des Prinzen auf sich und den
Pappkameraden tbertrigt. Diese Dynamik frei flottierender
Identititen sehen die Zuschauer, die Giglios Innenansicht
nicht besitzen, natiirlich nicht. Sie erblicken jedoch auch
nicht, wie in der Forschung gelegentlich behauptet wird,23
einen individuellen Menschen, sondern einen unkontrollier-
ten, enthemmten und entgrenzten Korper, der in seinem
irren Kampf mit dem Pappkarton das, wie Bachtin sagen
wirde, “groteske[] Korperdrama” auffiihrt.24

Nach Bachtin ist der groteske Korper des Karnevals be-
kanntlich nicht durch die “glatte Oberfliche”?s charakterisiert,
sondern durch die Vertiefungen und “Erhebungen”.26 Bei-
spiele dafiir sind der aufgerissene Mund oder die tibergrosse
Nase?” — wie bei Giglio, dem Celionati “eine tiichtige Nase”
(SW III, 787) anempfohlen hat. Die Auswdlbungen betonen
bzw. stehen fir die Korperoffnungen, insbesondere die Ge-

23 Vgl. hierzu Detlef Kremer, E.T'A. Hoffmann. Erzdbhlungen und Roma-
ne, Berlin, 1999, pp. 130ff. Zum Karneval in der Brambilla, vgl.
weiterhin, dhnlich konzipiert, ders., Romantische Metamorphosen. E. T A.
Hoffmanns Erzdblungen, Stuttgart, Weimar, 1993, pp. 261ff., sowie
ders., “Literarischer Karneval. Groteske Motive in E.T.A. Hoffmans ‘Prin-
zessin Brambilla”, Hoffmanwn-Jabrbuch 3 (1995), pp. 15-30. Des
gleichen Themas hat sich in jlingster Zeit noch einmal Giinter Safe,
“Die Karnevalisierung der Wirklichkeit. Vom ‘Chronischen Dualismus’
zur ‘Duplizitit des irdischen Seins’ in Hoffmanns ‘Prinzessin Brambilla™,
Hoffmann-Jabrbuch 9 (2001), pp. 55-69, angenommen.

24 Bachtin, Rabelais und seine Welt, op. cit. (wie Anm. 20), p. 359.
25 Ibid.

26 Ibid.

27 Ibid, p. 357,



Die heitere Therapie 135

schlechtsorgane,22 und machen so augenfillig und spiirbar,
dass der Korper niemals abgeschlossen ist,22 sondern sich in
einem permanenten Fortpflanzungs- und Erneuerungsprozess
befindet. Diese sich unendlich wiederholende Erneuerung
des Leibes verhindert, so Bachtin weiter, jegliche Individua-
litdt3o seines Trigers. Vielmehr ist dieser immer mit und in
andere Leiber verschmolzen und bildet so eine “zweileibi-
gel ]” Gestalt aus.31

Dass dieses Schauspiel der zweileibigen Gestalt die Form
eines Kampfes annimmt, gehort dabei zum festen Repertoire
des Karnevals. Nach Bachtin ist die auf dem karnevalsken
Markplatz angesiedelte Agone eine ritualisierte Vorstellung
des Prinzips des zweileibigen Menschen. Und diese Vorfiih-
rung, so seine Ausfihrungen weiter, entspricht wiederum in
allen Punkten der karnevalesken Teilung der Welt in eine
erste ernste und eine “zweite” komische.32 Die Agone der
zweileibigen Gestalt mit sich ist also in nuce der Zwiespalt,
den der Karneval als ganzer ausdriickt: der Kampf zwischen
Ernst und Lachen, Lob und Spott, Geist und Korper, Herr-
schaft und Volk, Gesicht und Hintern.33

Diese mikrokosmische Wiederholung der ernst-komischen
“Doppelweltlichkeit”s durch Giglio verwendet Hoffmann, so
mochte ich behaupten, als Entsprechung der psychischen
Krankheit der Personlichkeitsspaltung (die im Text ebenfalls
als “groteskel ] Gespenster” beschrieben wird; SW III, 840) —
und zwar auf sinnlicher Ebene. Der zweileibige Giglio ist also
in seiner Agone auf dem Korso die im Ritselspruch aus dem
Mirchen gesuchte (im wahrsten Sinne des Wortes) leibge-
wordene “Anschauung” des in sich gespaltenen Bewussteins
bzw. “Gedanken(s]”; und befindet sich damit auf dem Wege

28 Ibid., p. 360.
29 1bid., p. 359.

30 Ibid., p. 301.
31 Ibid., p. 363. Hervorh. M. B.
32 Ibid., p. 53.

33 Ibid., p. 479.
34 1bid., p. 53.



136 Maximilian Bergengruen

zur psychischen Selbstbehauptung, mit Hermods Worten:
zum Wissen des Gedankens, “dafd er ist” (s. 0.).

Ich mochte also behaupten, dass sich aus der Perspektive
des Grotesken die aufgeworfene Frage erklidren ldsst, warum
die therapeutische Forcierung der Personlichkeitsspaltung
zugleich ihre Heilung ist. Es handelt sich nimlich bei dem
zweileibigen grotesken Schauspiel, das Giglio gibt, nicht um
eine beliebige in den Korper verlingerte Vervielfiltigung
des Bewusstseins, sondern um eine bestimmte: die komische
Verdoppelung des Menschen. Und genau diese Verdoppe-
lung ist die Therapie des heiteren Arztes, da sie dem
Menschen zuriickgibt, was in ihm immer schon angelegt, im
kirchlichen oder feudalen Alltag jedoch verloren gegangen
ist oder unterdriickt wird: seine zweite Hilfte, sein, wie
Bachtin es nennt, “parodistischer”3 oder, wie es bei Hoft-
mann selbst heisst, “ironischel[r] Doppeltginger” (SW III,
820).

Aus diesem Grunde widerspricht Celionati auch den deut-
schen Kinstlern, die orthodox reilianisch bei Giglio nur
diagnostizieren konnen, dass sich bei diesem “das eigene Ich
[...] mit sich selbst entzweit” hat, und setzt an Stelle dieser
Diagnose die Theorie des “doppelten Kronprinzen” (SW III,
894): Beide Teile der angeblich gespaltenen Personlichkeit,
das impliziert die Metapher, sind regierungsfihig und miissen
in ihrer Doppelung auf den Thron des Bewusstseins gehoben
werden.

Mit dieser Position Celionatis werden die medizinischen
und biopolitischen Werte Reils vom Kopf auf die Fisse ge-
stellt:30 Die Vervielfiltigung des Bewusstseins wird nicht als
ein hybrides oder pathologisches Zuwviel, sondern als eine
Vervollstiandigung, nicht als eine Abweichung von der Norm,

35 [Ibid.

36 Zur Biopolitik der Moderne, vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen
(Sexualitdt und Wahrbeit 1), Ubers. von Ulrich Raulff, Walter Seciter,
Frankfurt a. M., 1998'", pp. 159ff. Zu den Korrekturen, die Giorgio A-
gamben an diesem Modell angebracht hat, vgl. Vf. et al., “Einleitung”, in:
Sexualitcit, Recht, Leben, hg. von dens., Mliinchen, 2005, pp. 7-17.



Die heitere Therapie 137

sondern als ihr Erreichen dargestellt. Genauer gesagt: Nicht
das in sich geschlossene und mit sich identische Bewusstsein
ist gesund, sondern dasjenige, das seine in sich immer schon
angelegte Verdoppelung aus Alltag und Karneval erkennen
und ausagieren kann.

Allerdings wird diese Verkehrung der medizinischen und
biopolitischen Logik Reils nicht mit dem gleichen Wahrheits-
anspruch vorgetragen wie bei ihm selbst, sondern mit der
fir den Karneval typischen und von Bachtin so genannten
“heiteren Relativitdt”.3” Der komische Teil des “zweileibigen”
Menschen und der komische Ton der “zweitonigen” Rede
des Karnevals ist immer auf den ersten Leib und immer auf
den ersten Ton hin konzipiert, agiert und spricht also niemals
fur sich, sondern spielt immer nur die Rolle des augenzwin-
kernden Gegengewichtes.38

Die karnevaleske Uberschreibung der reilschen Vorgaben
dndert nichts an deren narrativer Finalitit: Auch die Brambil-
la gibt sich, dhnlich wie die Fallbeispiele Reils, als gegliickte
Heilungsgeschichte. Im letzten Kapitel werden Giglio und
Giacinta dem Leser als offensichtlich gesund prisentiert. Auf-
fallend an dieser Gesundung ist, dass die beiden ihren
Liebeswahnsinn und die damit verbundene Dissoziation nicht
aus ihren Handlungen und Worten verbannt oder getilgt ha-
ben. Sie sprechen sich weiterhin als “Prinz” und “Prinzessin”
an — Begriffe, die sowohl auf ihre eigenen Dissoziationen,
also Chiapperi und Brambilla, wie die des Erzihlers, also
Ophioch und Liris bzw. Mystilis aus der Geschichte des “Ur-
darseels]” (SW III, 908), referieren.

Diese Therapie der Vervollstindigung ist natiirlich im Be-
reich der Komik angesiedelt: Die Tatsache, dass Giglio kein
tragisches Theater mehr spielt, sondern mit Giacinta kurz zu-
vor “unter dem anhaltenden [..] Lachen der Zuschauer [..]
improvisiert[ ]” hat (ebd.), also ins komische Fach gewechselt

37 Bachtin, Rabelais und seine Welt, op. cit. (wie Anm. 20), p. 478.

38 [Ibid., vgl. hierzu auch, stirker aus literaturtheoretischer Perspektive,
Michail M. Bachtin, Die Asthetik des Worts, ibers. von Reiner Griibel, S.
Reese, Frankfurt a. M., 1979, pp. 168ff.



138 Maximilian Bergengruen

ist, ldsst darauf schliessen, dass die beiden ihre bisher ver-
borgene bzw. nur ansatzweise entdeckte karnevaleske
Doppelprinz-Hilfte bzw. ihren ironischen Doppelginger ent-
deckt und zum Leben erweckt haben. Prinz und Giglio,
Prinzessin und Giacinta sind als jeweils eine, aber in sich ge-
doppelte Figur neu geboren.

Eine solche Heilung, so ldsst sich hinzufiigen, kann nur
von einem Arzt ausgefiihrt werden, der ebenfalls seiner la-
chenden Doppelprinz-Hilfte gewahr geworden ist: Celionati
hat, wie oben ausgefiihrt, eben nicht nur bei Reil und Hoff-
bauer Kollegien gehort, sondern spielt — sozusagen als
Komplettierung seines medizinischen Angebots — zugleich
die Rolle des komischen Arztes oder Ciarlatanos auf dem
Romischen Karneval.

Die karnevaleske Kulturtechnik der komischen “Wieder-
geburt”3 (auch das ein Begriff Bachtins) ist also durchaus
selbstreflexiv in das literarische Therapie-Konzept der Bram-
billa integriert worden. Zur Geburt des Neuen gehort jedoch
— ich kehre wieder zu Giglio und Giacinta zurtick — zuvor
der “Tod”© des Alten; und so endet auch das Duell zwischen
Fava und dem Prinzen todlich: “Giglio gab eine BloBe, an
seine Brust prallte des Gegners Schwert und er fiel entseelt
ricklings zu Boden. [/] Des tragischen Ausgangs unerachtet
schlug doch das Volk, als man Giglio's Leichnam wegtrug,
ein Gelichter auf” (SW III, 879).

Dieser heitere Tod scheint fiir die Therapie des Prinzen
von dusserster Wichtigkeit zu sein. Nachdem er, wie er
selbst berichtet, “Giglio Fava” in “meinem unglicklichen Pa-
roxysmus auf dem Corso niederstieR” — ein “Mord[]”, wie
Celionati bekriftigend hinzufigt (SW III, 890) — kann er als
weitgehend, im nichsten Kapitel sogar schon als “vollig ge-
nesen” (SW III, 891) gelten. Das getdtete Opfer, das der
therapeutischen Wiedergeburt dargebracht wurde, ist aber
nicht, wie man denken konnte, Giglio selbst, sondern, wie
Celionati hervorhebt, der “Schauspieler” (SW III, 890), ge-

39 Bachtin, Rabelais und seine Welt, op. cit. (wie Anm. 20), pp. 55, 59, 359.
40 Ibid., p. 479.



Die heitere Therapie 139

nauer: der schlechte Schauspieler Fava, der “im Innern [...]
ganz und gar” als die Rolle, die er gerade auf der Bihne
spielt, auch “durch den Corso wandelt[]” (SW III, 780).

Mit Reil kdonnte man denken, dass mit diesem Tod die fi-
xe Idee selbst oder zumindest die Unfihigkeit des
Verstandes, “die Verkebrtheit des Vorstellungsvermdogens’
(Rhaps. 306) einzusehen oder zu korrigieren, exekutiert
wirde. Aus der Sicht des Karnevals wird diese rigide e-
pistemische und biopolitische Position jedoch noch einmal
korrigiert: Die fixe Idee, ein Prinz zu sein und von einer
Prinzessin geliebt zu werden — bzw. aus der Perspektive Gi-
acintas andersherum - wird in Celionatis Therapie-Konzept
nicht im Geringsten angetastet. Ja noch mehr: Nicht nur die
Vorstellung, auch die Zuschreibung der Vorstellung als refe-
rentiell wird beibehalten: Giglio und Giacinta wird nicht nur
zugestanden, sich innerhalb ihrer Phantasien fiir Prinz und
Prinzessin zu halten; das darauffolgende Gesprich mit dem
Flrst Bastianello zeigt: Sie sind es — auch. Wenn der Schau-
spieler Fava also sterben muss, dann stirbt vor allem sein
“ganz und gar” (s. 0.), mit dem er sich einer Rolle zuge-
wandt und dadurch die alte ersetzt hat, statt beide
nebeneinander auszubalancieren.

In gewissem Sinne ist Hoffmanns Logik des Ausgleichs in
der psychiatrischen “Cur” als Option bei Reil schon angelegt,
sie wird nur nicht ergriffen. Ahnlich wie sein allgemeines
Therapie-Modell des Wahns durch den Wahn eigentlich imp-
liziert, dass es keine “Norm” (s. 0.) des Gesunden geben
kann, Reil aber doch an genau dieser Norm festhilt, so ver-
hilt es sich auch bei der fixen Idee im Besonderen: Wenn
Reil argumentiert, dass die fixe Idee eine “zu hoch gespann-
te[ ] Saite im Gehirn” (Rhaps. 316) des Menschen darstellt,
dann besteht die Konsequenz der Metapher eigentlich nicht
darin, dass man diese Saite durchschneidet, sondern dass man
sie wieder an ihrer richtigen Stelle einspannt, damit, wie es
bei Reil weiter heisst, die “Dynamik der Teile des Seelenor-
gans” nicht linger “verstimmt” ist (Rhaps. 319). Tatsichlich
argumentiert Reil im weiteren Verlauf der Argumentation je-
doch gegen die Logik seiner eigenen Metapher und spricht
davon, dass die fixe Idee nicht zu integrieren, sondern, wie
oben ausgefiihrt, “zu tilgen” sei.



140 Maximilian Bergengruen

Hoffmann dagegen nimmt die Tropik Reils ernster als die-
ser selbst. Im Therapie-Konzept der Brambilla wird keine
Tilgung der fixen Ideen vorgenommen, sondern lediglich
die Harmonie der Vermogen neu gestimmt: Die psychischen
Abspaltungen des Karnevalsprinzen und der Karnevalsprin-
zessin werden weder eliminiert noch an die Stelle der
urspriinglichen Personlichkeiten gesetzt. Vielmehr fungieren
Chiapperi und Brambilla als Vervollstindigungen fiir und
Gegenfiguren zu Giglio und Giacinta, deren fixe Ideen sie —
wie in der Metaphorik Reils ebenfalls schon angelegt —
durch komische innerpsychische Interaktion redynamisieren.

In diesem Sinne ist auch Reils therapeutische Maxime: der
Bewegung zu verstehen: “Hauptsichlich, meint Meister Celi-
onati”, — so fihrt der Prinz gegeniiber den deutschen
Kinstlern aus — “komme es zu meiner Genesung darauf an,
dafd ich mir hiufige starke Bewegung mache” (SW III, 897;
Hervh. M. B.) — z. B., so mdchte man hinzufiigen, die Be-
wegung der grotesken Agone auf dem Korso.

Damit dirfte deutlich geworden sein, dass nicht nur Celi-
onati und der Magus Hermod die Protagonisten der
Prinzessin Brambilla einer heiteren Therapie unterziehen,
sondern auch Hoffmann Reil — und zwar in Form einer Paro-
die. Allerdings ist auch diese literarische Therapie aus dem
Prinzip der heiteren Relativitit heraus zu verstehen. Die
Brambilla arbeitet in Bezug auf ihren Gegenstand (anders als
dieser selbst) nicht mit dem Prinzip der Elimination schadhaf-
ter Momente, sondern, entsprechend der karnevalesken
Logik, mit dem der augenzwinkernden Vervollstindigung
und Redynamisierung.

Hoffmann fiigt, so konnte man mit Bachtin argumentieren,
der “seridsen” und “ptolemiische[n]"il Theoriewelt Reils eine
karnevaleske Zweitonigkeit hinzu. Wer diese zweite Tonrei-
he zu horen im Stande ist, kann erfahren, dass auch Reils
Vorgabe wie Giglio Fava trotz aller guten Ansitze am tragi-
schem Ernst einer rigiden Theoriebildung leidet.

41 Ibid., p. 53; ders., Die Asthetik, op. cit. (wie Anm. 38), p. 178.



Die heitere Therapie 141

Ja man konnte sagen, dass die oben skizzierte festgefah-
rene Normalisierungsvorgabe in der Therapiekonzeption die
fixe Idee der Reilschen Kurmethode darstellt, die Hoffmann
dadurch ‘heilt’, dass er ihr einen ironischen Doppelginger in
Form der literarischen Parodie seiner Prinzessin Brambilla
entgegenhilt.



142 Maximilian Bergengruen

Abstract

This essay deals with E.T.A. Hoffmann’s capriccio Prinzessin Brambilla by
placing it within the context of the psychiatric discourse of the time, as a
medical case history. Two illnesses are central, both to the main plot and
to the ‘Mirchen aus dem Urdagarten”: the idée fixe and the split personal-
ity. Though Hoffmann is here clearly building on Johann C. Reil’s
Rhapsodieen, he makes two decisive alterations to these psychiatric con-
cepts: firstly, he does not see the split personality as being on a level with
the idée fixe, but sees the former as a critical aggravation of the latter; and,
secondly, he sees this aggravation as being simultaneously a therapeutic
opportunity: as a redynamisation of the idée fixe. Hoffmann does this by
making use of a motif from folk culture: the way the ‘serious’ world is
made whole by its grotesque counterpart, the carnival. This leads to a re-
evaluation of all bio-political values: not the unified personality, identical
with itself, but rather a personality conscious of its two halves is pre-
sented — though playfully — as the psychological norm in Prinzessin
Brambilla.



	Die heitere Therapie : Persönlichkeitsspaltung und Groteske in E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla

