
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Die heitere Therapie : Persönlichkeitsspaltung und Groteske in E.T.A.
Hoffmanns Prinzessin Brambilla

Autor: Bergengruen, Maximilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maximilian Bergengruen

Die heitere Therapie

Persönlichkeitsspaltung und Groteske in
E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla

I. Diagnose: Persönlichkeitsspaltung, fixer Wahnsinn

Die Prinzessin Brambilla ist die Geschichte eines
medizinischen Heilungsprozesses,1 genauer: einer
"Anwendung der psychischen Curmethode auf

Geisteszerrüttung" - so der Untertitel eines der
einflussreichsten psychiatrischen Werke des frühen 19- Jahrhunderts,
das auch Hoffman bekannt war: Johann C. Reils Rhap-
sodieen.2

Wer eine Geschichte als Heilungsgeschichte inszeniert,
bedarf eines erfahrenen Psychiaters, der die Therapie leitet:
Im Falle der Prinzessin Brambilla ist das Meister Celionati,

1 Die einzige Forschungsarbeit, die ich kenne, in der die Brambilla als
Geschichte einer medizinischen Heilung gelesen wird, ist die von Jean
Starobinski, "Ironie et Mélancolie II: La 'Princesse Brambilla' de E.T.A.
Hoffmann", Critique 22 (1966), pp. 438-457. Starobinski entwickelt in
dieser scharfsinnigen Studie seine psychologischen Kriterien allerdings
allein aus der Brambilla und aus Hoffmanns Auseinandersetzung mit
Gozzi. Demgegenüber soll hier der Versuch unternommen werden, die
Kategorien des Textes mit Rückgriff auf den psychiatrischen Diskurs,
an dem die Prinzessin Brambilla Teil hat, zu gewinnen. Damit soll
erstens eine grössere Begriffsschärfe und zweitens eine höhere Form
von Genauigkeit bei der Funktionsbestimmung dieser Begriffe im
literarischen Text erreicht werden.

2 Johann Christian Reil, Rhapsodieen über die Anwendung der psychi¬
schen Curmethode aufGeisteszerrüttung, hg. von Frank Löhrer, Aachen,
2001 (=ND der Ausgabe Halle, 1803). Ich zitiere diese Ausgabe im
Folgenden im Haupttext unter der Sigle Rhaps. Zur Einordnung Reils in
die Psychiatrie-Debatte des frühen 19. Jahrhunderts, vgl. Doris
Kaufmann, Aufklärung, bürgerliche Selbsterfahrung und die 'Erfindung der
Psychiatrie in Deutschland. 1770-1850, Göttingen, 1995, pp. 283ff.

Colloquium Helveticum 35/2004



120 Maximilian Bergengruen

der, wie sich am Ende der Geschichte herausstellen wird,
nicht nur einen Ciarlatano auf dem Römischen Karneval gibt,
sondern zugleich ein Kenner der zeitgenössischen "Wissenschaft

der Medizin" (SW III, 893)3 ist und "in Halle", wo
Johann C. Reil und Johann C. Hoffbauer lasen, "mit Nutzen
Collegia gehört" hat (SW III, 896). In einer freien, sehr freien,

Adaptation dort rezipierten Theorien4 versucht er, die
psychischen Störungen der Näherin Giacinta Soardi und des
Schauspielers Giglio Fava zu heilen.

Beginnen wir mit der Diagnose und vor allem mit den
beiden 'Patienten' selbst: Giacinta, die sich zeitweise für die
Prinzessin Brambilla hält, und ihr Liebhaber Giglio, der
zeitweise glaubt, der assyrische Prinz Cornelio Chiapperi zu
sein. Giglio und Giacinta leiden, wie die deutschen Künstler
nach einem Gespräch mit Celionati im Café Greco überzeugt
sind, an "chronischelm] Dualismus", einer psychischen
Krankheit, "in der", wie es Reinhold zusammenfasst, "das

eigene Ich sich mit sich selbst entzweit, worüber denn die
eigne Persönlichkeit sich nicht mehr festhalten kann" (SW
III, 893f.).

Ganz offensichtlich spielt Reinhold auf Reils Theorie vom
Verlust der "Einheit einer Person" (Rhaps. 78) und deren Folge,

die "Vervielfältigung der Individualität" (Rhaps. 63), an.
Diese frühe Konzeption einer multiplen Persönlichkeitsstörung,

die Reil aus der Magnetismus-Bewegung (Messmer,
Puységur) übernimmt, basiert3 auf einem mehrfach gestaffel-

3 Ich zitiere - im Haupttext und unter der Sigle SW - nach der Ausgabe
E.T.A. Hoffmann, Sämtliche Werke in sechs Bänden, hg. von Wulf
Segebrecht et al., Frankfurt a. M., 1985ff.

4 Zur literarischen Attraktivität von Reils Rhapsodieen, vgl. auch Vf.,
"Tollwut, Werwolf, wilde Jagd. Wie Jäger Jürges Gebiss Brentanos
'Geschichte vom braven Kasperl und dem schönen Annerl' verzahnt", in:
Sexualität, Recht, Leben, hg. von dems. et al., München, 2004, S. 263-
293.

5 Zur Theorie und Geschichte der Persönlichkeitsspaltung im 19. und 20.

Jahrhundert, vgl. Henry F. Ellenberger, Die Entdeckung des Unbewuss-
ten. Geschichte und Entwicklung der dynamischen Psychiatrie von den
Anfängen bis zu Janet, Freud, Adler und Jung, übers, von Gudrun
Theusner-Stampa, Zürich, 21996 (zum 18. und frühen 19. Jahrhundert:



Die heitere Therapie 121

ten Bewusstseinskonzept: Erstens auf einer kantianisierenden
Theorie des Selbstbewusstseins als desjenigen, was "das

Mannichfaltige zur Einheit verknüpft" (Rhaps. 54): die
"Synthesis im Bewusstseyn" (Rhaps. 64). Deutlich scheinen hier
die Formulierungen der Deduktion aus der B-Ausgabe der
Kritik der reinen Vernunft durch: die "Synthesis des in einer
Anschauung gegebenen Mannigfaltigen", durch die sich das

Subjekt seines "identischen Selbst bewußt" ist (KrV B 135).6
Zweitens auf einer neurophysiologischen Reformulierung dieses

an sich transzendentalen Konzepts: Nach Reil sind
nämlich nirgends anders als im "Nervensystem", genauer: in
seinem "Hauptbrennpunkt", dem "Gehirn", "die Ursachen des
Selbstbewusstseyns" aufzufinden (Rhaps. 54f.). Und drittens
auf der Überblendung dieses Konzeptes ins Organologische:
Das Gehirn wird als Zentrum einer "Organisation" oder eines
"animalischejn] Bandeis]" verstanden, "durch welches alle
übrigen Organe dynamisch verknüpft" werden (Rhaps. 6l)U Es

verbindet dabei die Arbeit von kleineren Subsystemen, d. h.

engeren Nervenverbindungen, die ihren Brennpunkt
wiederum in neuronalen "Geflechteln]" oder "Knoten" (Rhaps.
62) besitzen. Diese Sub-Gehirne können jedoch wie
"Provinzen abtrünnig" werden (Rhaps. 63), d. h. sich aus der
zerebralen Souveränität befreien und einen eigenen Herr-

pp. 89-161); Ian Hacking, Multiple Persönlichkeiten. Zur Geschichte der
Seele in der Moderne, übers, von Max Looser, München et al., 1996.
Zum Verhältnis von Persönlichkeitsspaltung und Literatur, vgl. Vf., "Die
'illegale Schwester'. Persönlichkeitsspaltung, Perversion und Experi-
mentalsysteme in Hofmannsthals 'Andreas-Fragmenten", erscheint in:
Experimentalkulturen, hg. von Nico Pethes et al., Würzburg, 2005; Vf.,
"Multiple Magie. Zur Verwandlung psychiatrischen Wissens in
Hofmannsthals 'Andreas-Fragmenten", erscheint in: Musil-Forum 28
(2004f.

6 Ich zitiere nach der Ausgabe: Immanuel Kant, Werkausgabe, 12 Bde.,
hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M., 199212.

7 Zur Organismustheorie um 1800, vgl. Jörg Jantzen, "Physiologische
Theorien", in: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Historisch-Kritische
Ausgabe, hg. von Manfred Baumgartner et al., Reihe I. Ergänzungsband
zu den Bänden 5-9, Stuttgart, 1994, pp. 466ff., Vf., "Tollwut", op. cit.
(wie Anm. 4).



122 Maximilian Bergengruen

Schaftsbereich beanspruchen. In diesem Falle findet nicht eine

"Synthesis im Bewusstseyn" (Rhaps. 64), sondern mehrere
statt. Die Folge ist eine "verdoppeitle]" oder vervielfältigte
"Persönlichkeit" (Rhaps. 69).

Dass diese Subsysteme alle Bereiche einer Persönlichkeit
abdecken können (obwohl sie nur den Nervenkurzschluss
eines bestimmten Teils des Körpers darstellen), wird durch
das holographische Gesetz des Organismus gesichert: Jeder
Teil eines Organismus muss in der Lage sein, das Ganze,
wenn auch nur aus einer spezifischen Perspektive, zu
repräsentieren, da er ja nur, wie es in der Kritik der teleologischen
Urteilskraft heisst, um "des Ganzen willen existierend [...]
gedacht" wird (KU A 288).s

Man muss jedoch dazu sagen, dass Giglio und Giacinta
noch an einer zweiten psychischen Störung leiden: nämlich
der des fixen Wahnsinns, genauer an dessen Unterkategorie
"f)": "der sich auf Liebe bezieht" (Rhaps. 346). Der fixe
Wahnsinn allgemein "besteht", wie Reil ausführt, erstens "in
einer partiellen Verkehrtheit des Vorstellungsvermögens"
(Rhaps. 306f.), zweitens darin, wie Hoflbauer sekundiert,
dass es sich um eine "herrschende Vorstellung" handelt.? Die
"Dynamik der Theile des Seelenorgans ist" also deswegen
"verstimmt", weil sich die wahnhaften Ideen mit den gesunden

"assoziiren" und diese dominieren (Rhaps. 319). Die
verkehrte Idee besteht nun in Giglios Fall f) darin, dass er
sich einbildet, dass das "Herz der schönsten Prinzessin
entbrannt ist in Liebe zu mir" (SW III, 778f.).

Das Gleiche gilt für Giacinta; genauer: Die "Hauptidee"
ihrer "Torheiten" und "Einbildungen" besteht darin, "daß der
reiche herrliche Prinz Cornelio Chiapperi sie liebe und um

8 Vgl. auch Johann Christian Reil, Von der Lebenskraft (1795), hg. von
Karl Sudhoff, Leipzig, 1910, p. 25, der die "Lebenskraft" oder "organische

Kraft" als "Verhältnis mehr individualisierter Erscheinungen zu
einer besonderen Art von Materie" bestimmt.

9 Johann Christian Hoffbauer, Untersuchungen über die Krankheiten der
Seele und die verwandten Zustände, Bd. III: Über den Wahnsinn und
die übrigen Arten der Verrückung, nebst Ideen über die psychische
Heilung derselben, Halle, 1807, p. 236.



Die heitere Therapie 123

sie freien würde" (SW III, 880f.). Giacintas Phantasien nehmen

also die Giglios auf und erweitern sie spiegelbildlich für
sich: '"in dem Augenblick, wenn die Prinzessin dem Giglio
ihre Hand reicht, empfängt der Prinz hochbeglückt die
meinige" (SW III, 881).

Beide Krankheiten, der fixe Wahnsinn und die psychische
Dissoziation, werden durch alle Kombinationsmöglichkeiten
geführt: In den oben zitierten Passagen liebt Giglio als Giglio
die Prinzessin, Giacinta als Giacinta den Prinzen. Genauso ist
es jedoch möglich, dass die Paare nicht chiastisch, sondern
parallel angeordnet sind. Die Protagonisten bilden sich
demzufolge nicht als sie selbst, sondern als ihr "zweites Ich" (SW
III, 828) - Giglio als Prinz und Giacinta als Prinzessin - die
Liebe der Prinzessin bzw. des Prinzen ein. So zum Beispiel,
wenn Giglio als "Prinz1 ]" (SW III, 870) mit einer Frau, "die
doch niemand anders sein konnte, als die Prinzessin Brambil-
la" (SW III, 872), einen Liebestanz tanzt oder Giacinta trotz
Eifersucht weiss, dass "Cornelio" ihr, der "Prinzessin Brambil-
la", ewige Liebe "geschworen" hat (SW III, 898f.).

Die Giglio und Giacinta zugeordnete doppelte "Verrücktheit"

(SW III, 850) wird, wie der Erzähler in einer
Digression ausdrücklich hervorhebt, auch für das vorliegende
"Cappriccio" (SW III, 829), also die Prinzessin Brambilla
selbst, in Anspruch genommen. Die poetologische Inbesitznahme

der Krankheiten bzw. ihrer Theorie ermöglicht es
dem Erzähler, die Persönlichkeitsspaltung als narratives Me-
taprinzip zu verwenden — und zwar nicht nur, indem er
Giglios und Giacintas psychischen Dissoziationen folgt,
sondern indem er selbst Abspaltungen der beiden produziert,
die er poetisch fixierte "Luftbilder des aufgeregten Geistes"
(SW III, 791) nennt und mit denen er eine Geschichte im
Kleinen erzählen kann.

Die Rede ist von der Mise en abîme der Brambilla, dem
Märchen aus dem Urdargarten, die auf den ersten Blick als
narrativer "Irrweg" erscheint, auf den zweiten Blick jedoch
den Zusammenhang mit dem "Kern" (SW III, 816) der Spaltung

bzw. der Geschichte aufzuzeigen vermag. Im Märchen
vom Urdargarten findet Giglio in König Ophioch seinen dis-
soziativen Partner, der wiederum mit dem Prinzen Cornelio
"zu vergleichen" (SW III, 906) ist, während Giacinta in der



124 Maximilian Bergengruen

Königin Liris sowie der Prinzessin Mystilis ihr gespaltenes
Ebenbild findet, das wiederum "ganz eigentlich die Prinzessin

Brambilla ist" (SW III, 911).
Auch in der Sub-Geschichte des Märchens spielen psychische

Krankheiten eine entscheidende Rolle: Ophioch und
Liris leiden jedoch nicht, wie Giglio und Giacinta, an der
fixen Idee einer eingebildeten Liebe, sondern an der von Reil
interessanterweise als Komplementärkrankheit zum
Liebeswahnsinn ausgewiesenen!0 Melancholie oder "Catalepsie
des " Vorstellungsvermögens' (Rhaps. 125); wenn man so will:
der Ursprungskrankheit des fixen Wahnsinns. Der Melancholiker

ist, wie Reils wichtigster Stichwortgeber, der
französische Psychiater Philippe Pinel, zu Protokoll gibt,
"dominé par une idée exclusive" é1 In Ophiochs Fall besteht
diese dominierende und exklusive Idee innerhalb der
"heftigen und traurigen Leidenschaften", die ihn angehen (Rhaps.
361), in dem "Wahn", dass seine "Mutter" ihn als "das eigne
entartete Kind zu vernichten trachte" (SW III, 818).

Die Angst beherrscht den Melancholiker dabei so sehr,
dass sie alle anderen Energien absorbiert: Er sitzt, so Reil,
"unbeweglich wie eine Bildsäule"; ein Mensch, der "nicht
redet! ] und auf ihn herum nichts achtet! ]" (Rhaps. 36 lf.) -
so wie König Ophioch, der bisweilen von einer "gewissen
seltsamen Traurigkeit befallen" ist (SW III, 818) und den
"Staatsgeschäftlen]", insbesondere seiner "Heirat", vollkommen

"gleichgültig!]" gegenüber steht. Seine einzige Lust
besteht darin, auf der Jagd "in tiefer Einsamkeit" (SW III,
819) an "öden Oertern herumzuirren" (so Reil in Rhaps. 361
über eine Sonderform dieser Krankheit, die "Melancholia er-
rabunda").

Königin Liris schliesslich leidet unter einer Katalepsie
reinsten Wassers - eine Form psychischer Störung, die laut

10 Rhaps. 346: Die fixe Liebesidee ist eine Krankheit, die "in der Folge,
wenn ihr nicht genüget wird, in Lebensüberdruss, dumpfe Melchancho-
lie [...] übergehen kann".

11 Philippe Pinel, Traité médico-philosophique sur l'aliénation mentale,
Paris, 18092, p. 163, (Herv. M.B.).



Die heitere Therapie 125

Reil zu "allen" Arten des "fixen Wahnsinnls]" (Rhaps. 126)
hinzutritt. Die "vollkommne Geistesabwesenheit', die daraus
entsteht, dass die Kranke "bey einem Begriff' oder einer
Tätigkeit "stehen geblieben" ist (Rhaps. 126f.), ist bei Liris
deutlich diagnostizierbar, geht doch bei ihr "alles, was sie
sah [...] spurlos an ihrem Geiste vorübeA ]" - bis auf die "einzige

Lust, die sich wirklich als Lust gestaltete, [nämlich] Filet
zu machen" (SW III, 819; Herv. M.B.).

II. Therapie: medizinisch

Wie muss man sich die "psychische! ] Kur" des fixen Wahnsinns,

an dem anscheinend sowohl Giacinta und Giglio als
auch Ophioch und Liris leiden, vorstellen? Reils Therapiemodell

arbeitet monokausal: Es komme, so seine Ausführungen,
"bloss allein darauf an, die fixe Vorstellung :zu tilgen" (Rhaps.
324), da sich nur so das durch die dominante, aber wahnhafte

Idee zerstörte "Gleichgewicht" (Rhaps. 329) regenerieren
und die "normalen Kraftverhältnisse" (Rhaps. 324) des
psychischen Haushalts wieder einstellen könnten.

Was sich dabei, so Reil weiter, als wenig Erfolg versprechend

erweise, sei, dem Patienten die Idee auszureden:
"Meistens ist es besser, den Grillen des Kranken nicht zu
widersprechen, sondern seinen Erzählungen Glauben
beizumessen. Die projektirten Heilmittel finden sonst keinen
Kredit" (Rhaps. 340). Bei einfachen Fällen genüge es, den
Kranken durch eine "erregte Leidenschaft[ die stärker als
die fixe Idee ist (z. B. einen starken Schrecken oder auch
Schmerz; Rhaps. 327), aus dieser herauszureissen. Bei
hartnäckigen Fällen empfiehlt Reil hingegen sein Konzept der
Heilung des Wahns durch den Wahn': Nicht der gesunde
Arzt, sondern der Patient, der unter einer wahnhaften Idee
leide, müsse sich schliesslich, so die Überlegung Reils, selbst
überzeugen können, "dass die Ursache ohne Grund sey".



126 Maximilian Bergengruen

Daher solle der Psychiater erst die krankhafte Vorstellung
des Patienten bestätigen, nach und nach jedoch die
"Verrücktheit" der gesunden "Norm" entgegenführen.12 Ein
Beispiel für eine solche therapeutische Inszenierung ist das

Vorspielen des Absägens von "Hörnerjn]", die ein an fixem
Wahnsinn leidender Patient auf dem Kopf zu tragen glaubt
(Rhaps. 340).

Im Falle der Krankheit des König Ophiochs, der
Melancholie oder dem dumpfen Wahnsinn, empfiehlt Reil
ein Kurmodell, das ebenfalls mit einer therapeutischen
Inszenierung arbeitet und dabei die geschilderten Ansätze -
das plötzliche Herausreissen aus der fixen Idee durch, wie
es bei Hoffbauer heisst, "erschütternde Eindrücke"1? und die
Heilung des Wahns durch den Wahn - miteinander kombiniert.

Reil berichtet von der spektakulären Heilung eines
dumpf-wahnsinnigen Patienten durch einen Doppelgänger;
dieser "ahmte [...] augenblicklich jede Gebährde, Bewegung
und Veränderung des Verrückten nach, bis derselbe in
Harnisch gerieth, vom Stuhl auffsprang, zu reden anfing und
geheilt wurde" (Rhaps. 362).

Auch hier wird also ein mit der Hauptidee konkurrierendes
starkes Gefühl aufgerufen (die Wut), gleichzeitig nimmt

die Therapie ihren Ansatz beim Wahn des Kranken selbst.
Dieser kann am Doppelgänger sein eigenes Verhalten einsehen

und sich bei dieser Selbstbetrachtung davon
vergewissern, "dass die Ursache ohne Grund sey" (s. o.).

Diese Therapie scheint Hoffmann, Celionati und dessen
Alter Ego, dem Magus Hermod, sehr eingeleuchtet zu haben,
werden doch Ophioch und Liris nach einem ganz ähnlichen
Prinzip geheilt. Auch bei ihnen kommt es zu einer "gänzlichen

Sinnesänderung", nachdem sie erstens in einen starken,
mit der Fixation konkurrierenden Affekt (in diesem Falle
jedoch das Lachen, nicht die Wut) versetzt wurden und

12 Johann Christian Reil, Ueber die Erkenntnis und Cur der Fieber. Beson¬
dere Fieberlehre. Bd. IV: Fieberhafte Nervenkrankheiten, Halle, 1802,
p. 302.

13 Hoffbauer, Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 9), p. 246.



Die heitere Therapie 127

zweitens "ihr eignes Ich in verkehrter Abspiegelung" - nämlich

auf der Oberfläche des Urdarsees - gesehen haben (SW
III, 824).

Dieses Bild im Spiegel wird von Reinhold explizit als

"Doppeltgänger" (SW III, 826) bezeichnet. Der deutsche
Künstler erweist sich damit als intimer Reil-Kenner, denn
tatsächlich wird hier der gleiche Effekt wie bei der von Reil
berichteten Heilung durch einen Doppelgänger erzielt: Der
fixe Wahnsinn, der ja nur aus der eingeschränkten Anschauung

des Kranken hinsichtlich seiner selbst (nicht aus einer
realen pathologischen Ursache) erklärt wird, wird geheilt,
wenn der blinde Fleck in der Selbstanschauung beseitigt
wird und der Kranke die fehlende Ursache seiner fixen Idee
einsehen kann.

Soweit, so einleuchtend. Man muss sich jedoch
vergegenwärtigen, dass der heute harmlos konnotierte Begriff des
Doppelgängers im frühen 19- Jahrhundert in Verbund mit
der Krankheit der Persönlichkeitsspaltung gedacht wird: Ein
Doppelgänger ist "eine Person, von verbrannter Einbildungskraft,

welche wähnt, daß sie doppelt zu sehen sei, oder zu
einer und derselben Zeit an zwei verschiedenen Orten
zugleich sei", heisst es in Campes Wörterbuch der deutschen
SpracheM Es handelt sich also genau um die Definition, die
Reil auch für die Persönlichkeitsspaltung wählt. Reils Kranker
gerät demzufolge nicht deswegen in die therapeutisch wertvolle

starke "Leidenschaft! ]" (s. o.) der geharnischten Wut,
weil er seine Handlungen als fremde abgebildet sieht,
sondern weil er glauben muss, dass er es sei, der da vor ihm
handelt - " unser Ich mit einer fremden Person verwechseln"
(Rhaps. 72), nennt Reil diese Form von psychischer Dissoziation.

15

14 Johann Heinrich Campe (Hg.), Wörterbuch der Deutschen Sprache, Hil¬

desheim, New York, 1969 (ND der Ausgabe Braunschweig, 1807), Bd.
I, p. 732.

15 Dies gegen Wulf Segebrecht, Autobiographie und Dichtung im Werke
E.T.A. Hoffmanns, Stuttgart, 1967, pp. 154ff., der zwar richtig die
Doppelgänger-Thematik in den Bereich des Bewusstseins einordnet, diese
jedoch nur autobiographisch denkt und dabei den diskursiven Kontext



128 Maximilian Bergengruen

Daraus erhellt, dass Hoffmanns therapeutisches Konzept
vorsieht, dass die fixe Idee durch die künstliche Evokation
einer mindestens ebenso gefährlichen Krankheit, der oben
rekonstruierten Persönlichkeitsspaltung, geheilt wird. Dieses
heikle Unterfangen wird im 'Märchen vom Urdargarten'
sogar explizit gemacht, wird doch von Liris gesagt, dass das
durch die Selbstwahrnehmung hervorgerufene Lachen von
ihrem vorherigen dadurch unterschieden sei, dass "sie [...] es

gar nicht" sei, "die da lache, sondern ein anderes in ihrem

vernachlässigt. Ähnliche Einschränkungen gelten für eher immanent
argumentierende Studien wie Klaus Deterding, Die Poetik der inneren
und äusseren Welt bei E.T.A. Hoffmann, Frankfurt a. M. et al., 1991, pp.
346ff.; Sandro M. Moraldo, Wandlungen des Doppelgängers. Shakespeare,
E.T.A. Hoffmann, Pirandello, Frankfurt a. M., 1996, pp. 120ff.; Andrew
J. Webber, TheDoppelgänger, Double Visions in German Literature,
Oxford, 1996, pp. 171 ff.; Olaf Schmidt, 'Callots fantastisch korrigierte
Blätter'. Intermediale Inszenierungen und romantische Kunsttheorie
im Werk E.T.A. Hoffmanns, Berlin, 2003, pp. 225ff. Auch eine rein
religionsgeschichtliche Herleitung, wie sie John Herdman, The Double in
Ninetheenth-Century Fiction, London, 1990, pp. Iff; 477ff., präsentiert,
kann die diskursiven Vorgaben, an denen Hoffmann sich abarbeitet,
nicht berücksichtigen. Deren komplette Negierung führt schliesslich zu
der m. E. nicht haltbaren Aussage, es gebe in der Brambilla überhaupt
"keine [...] Ausspaltung [sie] der Persönlichkeit" (Jörn Steigerwald, Die
fantastische Bildlichkeit der Stadt. Zur Begründung der literarischen
Phantastik im Werk E.T.A. Hoffmanns, Würzburg, 2001, p. 148).
Die zwei einzigen, mir bekannten Arbeiten, die den psychiatrischen
Diskurs in ihre Überlegungen zu E.T.A. Hoffmann einbeziehen, sind
Christine Weder, "Ein medizinisch-literarisches Symptom. Zum Schwindel

bei E.T.A. Hoffmann und im Kontext des medizinischen Diskurses
der Zeit", Hoffmann-]ahrbuch 10 (2002), pp. 76-95, und Sabine Haupt,
"Erzählrhythmus im Zeichen von Wiederholung, Analogie und 'idée
fixe'. E.T.A. Hoffmann und seine Nachfolger in der französischen,
russischen und angloamerikanischen Literatur des 19. Jahrhunderts",
Colloquium Helveticum 32 (2001), pp. 91-121 (leider nicht zur Bram-
billä). Claudia Liebrand, Aporie des Kunstmythos. Die Texte E.T.A.
Hoffmanns, Freiburg, 1996, pp. 259ff. gewinnt schliesslich der Spaltung

der beiden Protagonisten eine poetologische Dimension ab. Dies
scheint mir über die Studie zum gleichen Thema von Hans Dieter
Zimmermann, '"Der junge Mann leidet an chronischem Dualismus'. Zu
E.T.A. Hoffmanns Capriccio 'Prinzessin Brambilla'", E.T.A. Hoffmann, hg.
von Heinz Ludwig Arnold, München, 1992, pp. 91-11, hinaus zu gehen.



Die heitere Therapie 129

Innern verstecktes wunderbares Wesen. Mit König Ophiochs
Lachen hatte es dieselbe Bewandtnis" (SW III, 824; Herv.
M. B.).

Es lacht also etwas in den beiden Protagonisten der Mise
en abîme, das nicht sie selbst sind. Die Hinweise auf die
Dissoziation verstärken sich, wenn man das Augenmerk auf den
mehrfach wiederholten therapeutischen Leitsatz des in der
Binnengeschichte tätigen 'Arztes', des Magus Hermod, richtet:
"Der Gedanke zerstört die Anschauung [...], bis des Gedankens

eignes Spiegelbild dem Gedanken selbst die Erkenntnis
schafft, daß er ist" (SW III, 825f.). Berücksichtigt man, dass

Reil, wie oben ausgeführt, seine Auffassung von
Persönlichkeitsspaltung auf Kants Theorie der transzendentalen
Apperzeption gründet, lässt sich Hoffmanns "Gedanke" leicht
als das "Ich denke", das "alle meine Vorstellungen" muss
"begleiten können" (KrV B 13lf identifizieren, da bei Kant
das "Mannigfaltige der" - und hier fällt der zweite Begriff
des therapeutischen Leitsatzes — "Anschauung eine notwendige

Beziehung auf das: Ich denké', genauer: dessen
Synthesis-Leistung, hat (KrV B 132, erste Herv. M. B.). So

weit der gesunde Mensch.

Für den kranken König Ophioch hingegen "zerstört" das
Bewusstsein die Anschauung, da sein "ich denke" etwas
Falsches denkt, nämlich die fixe und wahnhafte Idee von der
Vernichtung durch die eigene Mutter. Und diese
Gewaltphantasie überträgt ihr aggressives Potenzial auf alle anderen
Vorstellungen, "zerstört" also insbesondere die empirische
"Anschauung" des Subjektes, da sie den rezeptiven Teil des
mentalen Haushalts, wie oben rekonstruiert, dominiert und
ihn aus seinem Kräftegleichgewicht bringt.

Im "Spiegelbild" oder bei Erblicken eines Doppelgängers,
d. h. in der psychischen Dissoziation, scheint es jedoch, so
die zweite Überlegung des Magus Hermod, eine Möglichkeit
zu geben, die geschilderte Dominanz des falschen Gedankens

einzusehen und sich von ihr zu befreien.



130 Maximilian Bergengruen

Daraus folgt, dass das dissoziierte Selbstbewusstsein und
die "partielle Verrücktheit"16 für Hoffmann nahezu identisch
sein müssen; genauer: Die manifest auftretende
Persönlichkeitsspaltung scheint eine Fortsetzung der Partialisierung des
Bewusstseins durch den fixen Wahnsinn ausserhalb der
Grenzen des eigenen Ich-Bewusstseins darzustellen - eine
Theorie, die übrigens andeutungsweise schon bei Reil angelegt

ist, der die Persönlichkeitsspaltung des Öfteren mit dem
"fixen Wahnsinn" und dem "cataleptischen Hinstarren"
(Rhaps. 64) vergleicht.

Gleichzeitig wird die Persönlichkeitsspaltung in der Bram-
billa nicht nur als Krise der Fixation, sondern zugleich als
deren Therapie beschrieben. Ophioch und Liris werden also
geheilt, indem sie noch stärker in ihre Krankheit und deren
mögliche Konsequenzen getrieben werden — und zwar mit
clem Ziel, dass das Bewusstsein in Ansehung seiner selbst
seine "Existenz", so der Begriff Reils (Rhaps. 125; Herv. M.
B.), zurückgewinnt. In den Worten des Magus Hermod: Bis
der Gedanke weiss, "daß er ist".

Das Gleiche gilt für die Hauptgeschichte: Auch bei Giglio
und Giacinta ist der Liebeswahnsinn primär; die manifest
auftretende Persönlichkeitsspaltung wird hingegen erst durch
die Therapie - allerdings nur als Steigerung des pathologischen

Anfangszustands der beiden 'Patienten' - erzeugt.
Giglios beginnende psychische Störung, die aus dem Nachtin

den Tagtraum überführte Einbildung, dass das "Herz der
schönsten Prinzessin entbrannt ist in Liebe zu mir" (s. o.),
stellt zuerst eine reine Form von fixem Wahnsinn dar; Giglio
weiß zu Beginn der Geschichte noch ganz genau, dass er
Giglio Fava, der Schauspieler, und sonst niemand ist.

Lediglich eine gewisse Prädisposition zur Persönlichkeitsspaltung

ist ihm - sozusagen als Deformation professionelle -
nicht abzusprechen, da "vorzüglich Schauspieler sehr geneigt
sind" zu einer "exzentrische[n] Vorstellung! ]" ihres "Ich" (SW
III, 831). Dass er jedoch ein Prinz und zwar der Prinz Chi-

16 Reil, Erkenntnis und Cur, op. cit. (wie Anm. 12), Bd. IV, p. 342. Her-
vorh. M. B.



Die heitere Therapie 131

apperi sein könnte, wird ihm alleine von Celionati nahe
gelegt, der diese Figur in einer öffentlich erzählten Geschichte
einführt und zugleich als vakant markiert: Der Prinz sei sich
nämlich, so Celionati, "selbst, er wußte nicht wie, abhanden"
gekommen (SW III, 784). Daher ergeht die Aufforderung an
Giglio, "des assyrischen Prinzen sich zu bemächtigen" - und
zwar mit dem Ziel, dass "er selbst dann der Prinz sein werde"

(SW III, 793)- Celionati und sein therapeutischer Partner
Bescapi oktroyieren also dem - wie gesagt leicht prädisponierten

- Giglio sein Alter Ego; sozusagen als die passende
zweite Persönlichkeit zum Liebeswahn, dem sie nebenbei
gesagt durch den Namen "Brambilla" (für Giglio ist die
Prinzessin bis dato noch namenlos) ebenfalls erst Material und
Kontur geben (SW III, 783).

Das Gleiche gilt für Giacinta. Auch ihr, die eigentlich
kaum Prädispositionen für eine psychische Dissoziation hat,
hilft Celionati, indem er sich ihrer natürlichen Eitelkeit und
Smorfiosität bedient, in die Rolle der Prinzessin Brambilla, z.
B. indem er ihr das dazugehörige Kleid über Bescapi zuspielen

lässt - ein "Rollenanzug" (wie es Jean Paul nennen
würde). 17

Celionati ist es auch, der die beiden Persönlichkeiten
innerhalb Giglios und Giacintas trennt und gegeneinander
ausspielt - also die Spaltung vorantreibt und stabilisiert:

Ihr wisst wohl nicht, daß zur derselben Zeit, als Ihr der Prinzessin
Brambilla nachtrachtetet auf kühne Manier, sich ein hübscher stattlicher
Prinz um Eure Donna [gemeint ist Giacinta] bewarb. (SW III, 808)

Mit diesen Worten macht er Giglio eifersüchtig. Genau das

Gleiche, nur andersherum, also dass "die Prinzessin Brambilla,
diesem armseligen Schlucker" (SW III, 881), gemeint ist

natürlich Giglio, "nachläuft", "versichert" (SW III, 881) Celionati

wiederum Giacinta.
Das therapeutische Ziel dem der Mise en abîme: eine

Überführung der partialen Verkehrtheit des Bewusstseins in

17 Jean Paul, Siebenkäs, hg. von Klaus Pauler, München, 1991, p. 459.



132 Maximilian Bergengruen

den manifest pathologischen, d. h. bewusstseins-gespaltenen
Zustand der Krankheit und - "wo aber Gefahr ist, wächst /
Das Rettende auch" - in eine nur in dieser Krise mögliche
Selbsterkenntnis. Doch ganz so widerstandsfrei, wie es
vielleicht bis jetzt scheinen mag, ist die literarische Adaption der
reilschen Vorgaben nicht. Ich möchte im Folgenden
vielmehr argumentieren, dass in der Brambilla Reils Methode
der inszenierten Therapie durch ein hinzutretendes Moment
entscheidend verändert wird: durch den karnevalesken
Humor.

III. Therapie: grotesk

Die Heilung Ophiochs und Liris' von Katalepsie und fixer I-
dee - der "Sieg innerer geistiger Kraft" - manifestiert sich
bekanntlich im "Lachen" der beiden Protagonisten beim Blick
in den "verkehrte[n]" Spiegel des Urdarsees (SW II, 824).

Hoffmann bzw. der Magus Hermod erfinden hier
allerdings nicht, wie in der Forschung behauptet wird,18 den
Mythos vom Humor neu, sondern rufen einen historischen
Topos, nämlich den des heiteren Arztes und der heilenden
Kraft des Lachens auf, wie er sich prominent bei Rabelais
findet. Man denke an die Dedicatio zum vierten Buch
Pantagruel an den Kardinal von Chastillon, in der der Autor eine
Medizin des "resjouirs" gegen die Therapie der medizinischen

"misanthropes" setzt.1? Bachtin hat darauf hingewiesen,
dass Rabelais diese Gedankenfigur nicht nur, wie er selbst
behauptet, der Medizingeschichte, sondern auch der
Kulturtechnik des mittelalterlichen Karnevals entnommen hat.20

18 Vgl. Wolfgang Preisendanz, Humor als dichterische Einbildungskraft,
München, 1963, p. 51.

19 François Rabelais, Œuvres complètes, hg. von Mireille Huchon, Paris,
1994, p. 519.

20 Vgl. Michail M. Bachtin. Kabelais und seine Welt. Volkskulturals Gegenkul¬
tur, übers, von Gabriele Leupold, Frankfurt a. M., 1995, p. 220.



Die heitere Therapie 133

Das nährt den Verdacht, dass die geschilderte Humor-
Therapie nicht nur für Ophioch und Liris, sondern auch und
insbesondere für Giglio und Giacinta, die sich ja inmitten des
Karnevals befinden, gilt. Dementsprechend verwundert es
auch nicht, dass Giglios pathologische Krise und Heilung e-
benfalls mit einem Spiegelerlebnis beginnt. Im Schloss sieht
er in einem "Wandspiegel" einen jemand, den er erst für
einen "Doppelgänger" (also für eine Spaltung seiner selbst)
hält, bevor er erkennt, dass es sich lediglich um ein "Bild"
von ihm handelt (SW III, 855). Das allein führt jedoch noch
nicht zur Heilung im Lachen. Wichtiger ist, dass Giglio auf
dem Korso, also inmitten des karnevalesken Geschehens, in
der Figur des Prinzen unter der Maske des Capitan Pantalon
die Anwesenheit eines reellen "Doppeltgänger[sl" (SW III,
890) bzw. eines Alter Ego erlebt, mit dem er sich zwei
Gefechte liefert.

Den ersten Kampf der beiden "Ich"-Formen nimmt das
Publikum als "ein groteskes Schauspiel" wahr und quittiert ihn
mit einem "brüllendeln] Gelächter" (SW III, 832; Herv. M.
B.) - eine ähnliche Form von "Gelächter" (SW III, 879), wie
es auch nach dem zweiten Kampf, in dem der Schauspieler
Fava fällt, zu hören ist.

Ein groteskes Schauspiel, das zum Lachen reizt - damit ist
der Begriff gefallen, der für die Beschreibung dieses Kampfes

zentral ist: "Groteskkomischi]" heisst um 1800, so lässt
sich bei Karl Flögel nachlesen, "der Geschmack an dem ü-
bertriebenen und groben Komischen" aus dem Bereich der
"Sitten des ungebildeten Menschen".21 Flögel subsumiert
darunter die italienische "Komödie aus dem Stegreif (Come-
dia dell' Arte)" mit ihren Figuren des "Capitano" bzw.
"Pantalon" - also genau die Figuren, mit denen Giglio
kämpft. Die Fasnachtsbräuche und das "Narrenfest"22 zählt
Flögel ebenfalls dazu - damit ist der Rahmen bezeichnet,
innerhalb dessen der Kampf Giglios mit seinem Doppelgänger

21 Carl Friedrich Flögel, Geschichte des Groteskekomischen. Ein Beitrag zur
Geschichte derMenschheit, Liegnitz, Leipzig, 1788, p. lf.

22 Ibid., p. 48, 28, 159.



134 Maximilian Bergengruen

stattfindet. Grotesk ist in diesem Zusammenhang natürlich
vor allem die "absonderliche! ] Vermummung" (SW III, 872),
zu der Celionati Giglio verführt hat. Noch mehr ist es aber
das Schauspiel, das Giglio als er selbst und als der Capitano
den umstehenden Betrachtern bietet.

Aus einer nachträglichen Beschreibung des Abbate Chiari
wird ersichtlich, dass das Spektakel darin besteht, dass Giglio
mit einem "aus Pappendeckel geformte[n] Modell" (SW III,
889) kämpft, wobei er wechselseitig seine eigene Persönlichkeit

wie die des Prinzen auf sich und den
Pappkameraden überträgt. Diese Dynamik frei flottierender
Identitäten sehen die Zuschauer, die Giglios Innenansicht
nicht besitzen, natürlich nicht. Sie erblicken jedoch auch
nicht, wie in der Forschung gelegentlich behauptet wird,23
einen individuellen Menschen, sondern einen unkontrollierten,

enthemmten und entgrenzten Körper, der in seinem
irren Kampf mit dem Pappkarton das, wie Bachtin sagen
würde, "groteske!! Körperdrama" aufführt.24

Nach Bachtin ist der groteske Körper des Karnevals
bekanntlich nicht durch die "glatte Oberfläche"2? charakterisiert,
sondern durch die Vertiefungen und "Erhebungen".26
Beispiele dafür sind der aufgerissene Mund oder die übergrosse
Nase2? - wie bei Giglio, dem Celionati "eine tüchtige Nase"
(SW III, 787) anempfohlen hat. Die Auswölbungen betonen
bzw. stehen für die Körperöffnungen, insbesondere die Ge-

23 Vgl. hierzu Detlef Kremer, E.T.A. Hoffmann. Erzählungen und Romane,

Berlin, 1999, pp. 130ff. Zum Karneval in der Brambilla, vgl.
weiterhin, ähnlich konzipiert, ders., Romantische Metamorphosen. E.T.A.

Hoffmanns Erzählungen, Stuttgart, Weimar, 1993, pp. 26lff., sowie
ders., "Literarischer Karneval. Groteske Motive in E.T.A. Hoffmans
'Prinzessin Brambilla'", Hoffmann-Jahrbuch 3 (1995), pp. 15-30. Des
gleichen Themas hat sich in jüngster Zeit noch einmal Günter Säße,
"Die Karnevalisierung der Wirklichkeit. Vom 'Chronischen Dualismus'
zur 'Duplizität des irdischen Seins' in Hoffmanns 'Prinzessin Brambilla"',
Hoffmann-Jahrbuch 9 (2001), pp. 55-69, angenommen.

24 Bachtin, Rabelais und seine Welt, op. cit. (wie Anm. 20), p. 359.

25 Ibid.
26 Ibid.
27 Ibid., p. 357.



Die heitere Therapie 135

schlechtsorgane,28 und machen so augenfällig und spürbar,
dass der Körper niemals abgeschlossen ist,2? sondern sich in
einem permanenten Fortpflanzungs- und Erneuerungsprozess
befindet. Diese sich unendlich wiederholende Erneuerung
des Leibes verhindert, so Bachtin weiter, jegliche Individualität-10

seines Trägers. Vielmehr ist dieser immer mit und in
andere Leiber verschmolzen und bildet so eine "zweileibi-
ge[]" Gestalt aus.3i

Dass dieses Schauspiel der zweileibigen Gestalt die Form
eines Kampfes annimmt, gehört dabei zum festen Repertoire
des Karnevals. Nach Bachtin ist die auf dem karnevalsken
Markplatz angesiedelte Agone eine ritualisierte Vorstellung
des Prinzips des zweileibigen Menschen. Und diese Vorführung,

so seine Ausführungen weiter, entspricht wiederum in
allen Punkten der karnevalesken Teilung der Welt in eine
erste ernste und eine "zweité' komische.32 Die Agone der
zweileibigen Gestalt mit sich ist also in nuce der Zwiespalt,
den der Karneval als ganzer ausdrückt: der Kampf zwischen
Ernst und Lachen, Lob und Spott, Geist und Körper, Flerr-
schaft und Volk, Gesicht und FIintern.33

Diese mikrokosmische Wiederholung der ernst-komischen
"Doppelweltlichkeit"34 durch Giglio verwendet Eloffmann, so
möchte ich behaupten, als Entsprechung der psychischen
Krankheit der Persönlichkeitsspaltung (die im Text ebenfalls
als "groteske! ] Gespenster" beschrieben wird; SW III, 840) -
und zwar auf sinnlicher Ebene. Der zweileibige Giglio ist also
in seiner Agone auf dem Korso die im Rätselspruch aus dem
Märchen gesuchte (im wahrsten Sinne des Wortes)
leibgewordene "Anschauung" des in sich gespaltenen Bewussteins
bzw. "Gedankenls]"; und befindet sich damit auf dem Wege

28 Ibid., p. 360.

29 Ibid., p. 359.

30 Ibid., p. 361.

31 Ibid., p. 363. Hervorh. M. B.

32 Ibid., p. 53-

33 Ibid., p. 479.

34 Ibid., p. 53-



136 Maximilian Bergengruen

zur psychischen Selbstbehauptung, mit Hermods Worten:
zum Wissen des Gedankens, "dalâ er ist" (s. o.).

Ich möchte also behaupten, dass sich aus der Perspektive
des Grotesken die aufgeworfene Frage erklären lässt, warum
die therapeutische Forcierung der Persönlichkeitsspaltung
zugleich ihre Heilung ist. Es handelt sich nämlich bei dem
zweileibigen grotesken Schauspiel, das Giglio gibt, nicht um
eine beliebige in den Körper verlängerte Vervielfältigung
des Bewusstseins, sondern um eine bestimmte: die komische
Verdoppelung des Menschen. Und genau diese Verdoppelung

ist die Therapie des heiteren Arztes, da sie dem
Menschen zurückgibt, was in ihm immer schon angelegt, im
kirchlichen oder feudalen Alltag jedoch verloren gegangen
ist oder unterdrückt wird: seine zweite Hälfte, sein, wie
Bachtin es nennt, "parodistischer"35 oder, wie es bei
Hoffmann selbst heisst, "ironischefr] Doppeltgänger" (SW III,
826).

Aus diesem Grunde widerspricht Celionati auch den
deutschen Künstlern, die orthodox reilianisch bei Giglio nur
diagnostizieren können, dass sich bei diesem "das eigene Ich
[...] mit sich selbst entzweit" hat, und setzt an Stelle dieser
Diagnose die Theorie des "doppelten Kronprinzen" (SW III,
894): Beide Teile der angeblich gespaltenen Persönlichkeit,
das impliziert die Metapher, sind regierungsfähig und müssen
in ihrer Doppelung auf den Thron des Bewusstseins gehoben
werden.

Mit dieser Position Celionatis werden die medizinischen
und biopolitischen Werte Reils vom Kopf auf die Füsse
gestellt^ Die Vervielfältigung des Bewusstseins wird nicht als

ein hybrides oder pathologisches Zuviel, sondern als eine
Vervollständigung, nicht als eine Abweichung von der Norm,

35 Ibid.
36 Zur Biopolitik der Moderne, vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen

{Sexualität und Wahrheit I), übers, von Ulrich Raulff, Walter Seiter,
Frankfurt a. M., 199810, pp. 159ff. Zu den Korrekturen, die Giorgio A-
gamben an diesem Modell angebracht hat, vgl. Vf. et al., "Einleitung", in:
Sexualität, Recht, Leben, hg. von dens., München, 2005, pp. 7-17.



Die heitere Therapie 137

sondern als ihr Erreichen dargestellt. Genauer gesagt: Nicht
das in sich geschlossene und mit sich identische Bewusstsein
ist gesund, sondern dasjenige, das seine in sich immer schon
angelegte Verdoppelung aus Alltag und Karneval erkennen
und ausagieren kann.

Allerdings wird diese Verkehrung der medizinischen und
biopolitischen Logik Reils nicht mit dem gleichen Wahrheitsanspruch

vorgetragen wie bei ihm selbst, sondern mit der
für den Karneval typischen und von Bachtin so genannten
"heiteren Relativität".37 Der komische Teil des "zweileibigen"
Menschen und der komische Ton der "zweitonigen" Rede
des Karnevals ist immer auf den ersten Leib und immer auf
den ersten Ton hin konzipiert, agiert und spricht also niemals
für sich, sondern spielt immer nur die Rolle des augenzwinkernden

Gegengewichtes.38

Die karnevaleske Überschreibung der reilschen Vorgaben
ändert nichts an deren narrativer Finalität: Auch die Brambil-
la gibt sich, ähnlich wie die Fallbeispiele Reils, als geglückte
Heilungsgeschichte. Im letzten Kapitel werden Giglio und
Giacinta dem Leser als offensichtlich gesund präsentiert.
Auffallend an dieser Gesundung ist, dass die beiden ihren
Liebeswahnsinn und die damit verbundene Dissoziation nicht
aus ihren Handlungen und Worten verbannt oder getilgt
haben. Sie sprechen sich weiterhin als "Prinz" und "Prinzessin"
an - Begriffe, die sowohl auf ihre eigenen Dissoziationen,
also Chiapperi und Brambilla, wie die des Erzählers, also

Ophioch und Liris bzw. Mystilis aus der Geschichte des "Ur-
darseels]" (SW III, 908), referieren.

Diese Therapie der Vervollständigung ist natürlich im
Bereich der Komik angesiedelt: Die Tatsache, dass Giglio kein
tragisches Theater mehr spielt, sondern mit Giacinta kurz
zuvor "unter dem anhaltenden [...] Lachen der Zuschauer [...]
improvisiert! ]" hat (ebd.), also ins komische Fach gewechselt

37 Bachtin, Rabelais und seine Welt, op. cit. (wie Anm. 20), p. 478.

38 Ibid., vgl. hierzu auch, stärker aus literaturtheoretischer Perspektive,
Michail M. Bachtin, Die Ästhetik des Worts, übers, von Reiner Grübel, S.

Reese, Frankfurt a. M., 1979, pp. Iö8ff.



138 Maximilian Bergengruen

ist, lässt darauf schliessen, dass die beiden ihre bisher
verborgene bzw. nur ansatzweise entdeckte karnevaleske
Doppelprinz-Hälfte bzw. ihren ironischen Doppelgänger
entdeckt und zum Leben erweckt haben. Prinz und Giglio,
Prinzessin und Giacinta sind als jeweils eine, aber in sich
gedoppelte Figur neu geboren.

Eine solche Heilung, so lässt sich hinzufügen, kann nur
von einem Arzt ausgeführt werden, der ebenfalls seiner
lachenden Doppelprinz-Hälfte gewahr geworden ist: Celionati
hat, wie oben ausgeführt, eben nicht nur bei Reil und
Hoffbauer Kollegien gehört, sondern spielt - sozusagen als

Komplettierung seines medizinischen Angebots - zugleich
die Rolle des komischen Arztes oder Ciarlatanos auf dem
Römischen Karneval.

Die karnevaleske Kulturtechnik der komischen "Wiedergeburt'^

(auch das ein Begriff Bachtins) ist also durchaus
selbstreflexiv in das literarische Therapie-Konzept der Bram-
billa integriert worden. Zur Geburt des Neuen gehört jedoch
- ich kehre wieder zu Giglio und Giacinta zurück - zuvor
der "Tod"40 des Alten; und so endet auch das Duell zwischen
Fava und dem Prinzen tödlich: "Giglio gab eine Blöße, an
seine Brust prallte des Gegners Schwert und er fiel entseelt
rücklings zu Boden. [/] Des tragischen Ausgangs unerachtet
schlug doch das Volk, als man Giglio's Leichnam wegtrug,
ein Gelächter auf' (SW III, 879).

Dieser heitere Tod scheint für die Therapie des Prinzen
von äusserster Wichtigkeit zu sein. Nachdem er, wie er
selbst berichtet, "Giglio Fava" in "meinem unglücklichen Pa-

roxysmus auf dem Corso niederstieß" - ein "MordD", wie
Celionati bekräftigend hinzufügt (SW III, 890) -, kann er als

weitgehend, im nächsten Kapitel sogar schon als "völlig
genesen" (SW III, 891) gelten. Das getötete Opfer, das der
therapeutischen Wiedergeburt dargebracht wurde, ist aber
nicht, wie man denken könnte, Giglio selbst, sondern, wie
Celionati hervorhebt, der "Schauspieler" (SW III, 890), ge-

39 Bachtin, Rabelais und seine Welt, op. cit. (wie Anm. 20), pp. 55, 59, 359.

40 Ibid., p. 479-



Die heitere Therapie 139

nauer: der schlechte Schauspieler Fava, der "im Innern [...]

ganz und gar" als die Rolle, die er gerade auf der Bühne
spielt, auch "durch den Corso wandelt!]" (SW III, 780).

Mit Reil könnte man denken, dass mit diesem Tod die
fixe Idee selbst oder zumindest die Unfähigkeit des
Verstandes, "die Verkehrtheit des Vorstellungsvermögens"
(Rhaps. 306) einzusehen oder zu korrigieren, exekutiert
würde. Aus der Sicht des Karnevals wird diese rigide e-
pistemische und biopolitische Position jedoch noch einmal
korrigiert: Die fixe Idee, ein Prinz zu sein und von einer
Prinzessin geliebt zu werden - bzw. aus der Perspektive Gi-
acintas andersherum - wird in Celionatis Therapie-Konzept
nicht im Geringsten angetastet. Ja noch mehr: Nicht nur die
Vorstellung, auch die Zuschreibung der Vorstellung als
referentiell wird beibehalten: Giglio und Giacinta wird nicht nur
zugestanden, sich innerhalb ihrer Phantasien für Prinz und
Prinzessin zu halten; das darauffolgende Gespräch mit dem
Fürst Bastianello zeigt: Sie sind es - auch. Wenn der
Schauspieler Fava also sterben muss, dann stirbt vor allem sein
"ganz und gar" (s. o.), mit dem er sich einer Rolle
zugewandt und dadurch die alte ersetzt hat, statt beide
nebeneinander auszubalancieren.

In gewissem Sinne ist Hoffmanns Logik des Ausgleichs in
der psychiatrischen "Cur" als Option bei Reil schon angelegt,
sie wird nur nicht ergriffen. Ähnlich wie sein allgemeines
Therapie-Modell des Wahns durch den Wahn eigentlich
impliziert, dass es keine "Norm" (s. o.) des Gesunden geben
kann, Reil aber doch an genau dieser Norm festhält, so verhält

es sich auch bei der fixen Idee im Besonderen: Wenn
Reil argumentiert, dass die fixe Idee eine "zu hoch gespannte!

] Saite im Gehirn" (Rhaps. 316) des Menschen darstellt,
dann besteht die Konsequenz der Metapher eigentlich nicht
darin, dass man diese Saite durchschneidet, sondern dass man
sie wieder an ihrer richtigen Stelle einspannt, damit, wie es
bei Reil weiter heisst, die "Dynamik der Teile des Seelenorgans"

nicht länger "verstimmt" ist (Rhaps. 319). Tatsächlich
argumentiert Reil im weiteren Verlauf der Argumentation
jedoch gegen die Logik seiner eigenen Metapher und spricht
davon, dass die fixe Idee nicht zu integrieren, sondern, wie
oben ausgeführt, "zu tilgen" sei.



140 Maximilian Bergengruen

Hoffmann dagegen nimmt die Tropik Reils ernster als dieser

selbst. Im Therapie-Konzept der Brambilla wird keine
Tilgung der fixen Ideen vorgenommen, sondern lediglich
die Harmonie der Vermögen neu gestimmt: Die psychischen
Abspaltungen des Karnevalsprinzen und der Karnevalsprinzessin

werden weder eliminiert noch an die Stelle der
ursprünglichen Persönlichkeiten gesetzt. Vielmehr fungieren
Chiapperi unci Brambilla als Vervollständigungen für und
Gegenfiguren zu Giglio und Giacinta, deren fixe Ideen sie -
wie in der Metaphorik Reils ebenfalls schon angelegt -
durch komische innerpsychische Interaktion redynamisieren.

In diesem Sinne ist auch Reils therapeutische Maxime der
Bewegung zu verstehen: "Hauptsächlich, meint Meister Celi-
onati", - so führt der Prinz gegenüber den deutschen
Künstlern aus - "komme es zu meiner Genesung darauf an,
daß ich mir häufige starke Bewegung mache" (SW III, 897;
Hervh. M. B.) - z. B., so möchte man hinzufügen, die
Bewegung der grotesken Agone auf dem Korso.

Damit dürfte deutlich geworden sein, dass nicht nur Celi-
onati und der Magus Hermod die Protagonisten der
Prinzessin Brambilla einer heiteren Therapie unterziehen,
sondern auch Hoffmann Reil - und zwar in Form einer Parodie.

Allerdings ist auch diese literarische Therapie aus dem
Prinzip der heiteren Relativität heraus zu verstehen. Die
Brambilla arbeitet in Bezug auf ihren Gegenstand (anders als
dieser selbst) nicht mit dem Prinzip der Elimination schadhafter

Momente, sondern, entsprechend der karnevalesken
Logik, mit dem der augenzwinkernden Vervollständigung
und Redynamisierung.

Hoffmann fügt, so könnte man mit Bachtin argumentieren,
der "seriösen" und "ptolemäische[n]"41 Theoriewelt Reils eine
karnevaleske Zweitonigkeit hinzu. Wer diese zweite Tonreihe

zu hören im Stande ist, kann erfahren, dass auch Reils
Vorgabe wie Giglio Fava trotz aller guten Ansätze am
tragischem Emst einer rigiden Theoriebildung leidet.

41 Ibid., p. 53; ders., Die Ästhetik, op. cit. (wie Anm. 38), p. 178.



Die heitere Therapie 141

Ja man könnte sagen, dass die oben skizzierte festgefahrene

Normalisierungsvorgabe in der Therapiekonzeption die
fixe Idee der Reilschen Kurmethode darstellt, die Hoffmann
dadurch 'heilt', dass er ihr einen ironischen Doppelgänger in
Form der literarischen Parodie seiner Prinzessin Brambillu
entgegenhält.



142 Maximilian Bergengruen

Abstract

This essay deals with E.T.A. Hoffmann's Capriccio Prinzessin Brambilla by
placing it within the context of the psychiatric discourse of the time, as a

medical case history. Two illnesses are central, both to the main plot and
to the 'Märchen aus dem Urdagarten': the idée fixe and the split personality.

Though Hoffmann is here clearly building on Johann C. Reil's
Rhapsodieen, he makes two decisive alterations to these psychiatric
concepts: firstly, he does not see the split personality as being on a level with
the idée fixe, but sees the former as a critical aggravation of the latter; and,
secondly, he sees this aggravation as being simultaneously a therapeutic
opportunity: as a redynamisation of the idée fixe. Hoffmann does this by
making use of a motif from folk culture: the way the 'serious' world is
made whole by its grotesque counterpart, the carnival. This leads to a re-
evaluation of all bio-political values: not the unified personality, identical
with itself, but rather a personality conscious of its two halves is
presented - though playfully - as the psychological norm in Prinzessin
Brambilla.


	Die heitere Therapie : Persönlichkeitsspaltung und Groteske in E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla

