
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Mode als Groteske : absichtliche Verletzungen des guten Geschmacks
im Werk von Johann Heinrich Füssli

Autor: Vogel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Vogel

Mode als Groteske

Absichtliche Verletzungen des guten Geschmacks
im Werk von Johann Heinrich Füssli

Die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte des Werks
von Johann Heinrich Füssli ist höchst widersprüchlich.
Die einen sehen in ihm einen Hauptvertreter des

Klassizismus, andere betonen seine Zugehörigkeit zum Sturm
und Drang oder zur Frühromantik, nur wenige gestehen ihm
eine Zwischenstellung zu.1 Unter anderem liegt es daran,
dass sich der Zeichner und Maler immer auch als Dichter,
Publizist und Kunsttheoretiker betätigte. Tätigkeitsfelder, die
parallel liefen, sich aber nur teilweise überschnitten. So blieb
Füssli als Poet - trotz einer gewissen Nähe zum Sturm und
Drang - Klopstock verpflichtet.2 Die Kunstlehre Füsslis löste
sich auch zur Zeit seiner späten Vorlesungen, die er
zwischen 1801 und 1825 als Professor für Malerei an der Royal
Academy in London hielt, nicht ganz von den Lehren Win-
ckelmanns.3 Nicht zuletzt unter dessen Einfluss nahm er sich
während seiner Studienjahre in Rom antike Bildwerke zum
Vorbild, auch wenn er sie mehr adaptierte als kopierte. Des-

1 Vgl. Matthias Vogel, "Johann Heinrich Füssli - ein romantischer Klassi-
zist oder ein klassizistischer Romantiker", in: Kunst + Architektur in der
Schweiz, Jg. 46, 1995, pp. 392-401.

2 Johann Heinrich Füssli, Sämtliche Gedichte, hrsg. von Martin Bircher
und Karl S. Guthke, Zürich, 1973.

3 In Ermangelung einer kritischen Ausgabe der "Lectures" von Füssli
muss man sich immer noch an die Fassung seines Schülers John Know-
les halten, vgl. John Knowles, The Life and Writings of Henry Fuseli, 3

Bde., London, 1831. Kommentiert wurden die Vorlesungen von Gert
Schiff, Johann Heinrich Füssli 1741-1825, Zürich/München, 1973, Bd.
1, pp. 235-251, 247-350, 360-370 und Johannes Dobai, Die Kunstliteratur

des Klassizismus und derRomantik in England, Bern, 1977, Bd. 3,

pp. 941-982.

Colloquium Helveticum 35/2004



98 Matthias Vogel

halb fehlte er später in keiner wichtigen Ausstellung zum
Klassizismus des 18. Jahrhunderts.4 Dabei darf man nicht ü-
bersehen, dass er sich hellenistische Kunstwerke zum Muster
nahm und daneben vor allem für die Kunst Michelangelos
begeisterte. Die Verarbeitung widerstreitender Anregungen
macht verständlich, dass Füssli neben Govanni Battista Pira-
nesi, Givanni Battista Tiepolo oder Francisco Goya zu jenen
Künstlern des 18. und frühen 19- Jahrhunderts gehört, die
der ästhetischen Kategorie des Grotesken in der bildenden
Kunst eine bleibende Stellung verschafften.

1. Grundzüge des Grotesken im Werk Füsslis

Dem Grotesken, so wie es die oben erwähnten Künstler
verstanden, war gemeinsam, dass es auch negative Affekte,
wie Schauer und Schrecken, auslösen und den dunkeln und
verdrängten Seiten sinnlichen und seelischen Erlebens
Ausdruck geben sollte.5 Mit ästhetischen Mitteln wollten diese
Künstler das Vernunftsdiktat der Aufklärung brechen und den
Bereich des Traums und des Unbewussten stärken: "One of
the most unexplored regions of art are dreams, and what
may be called the personification of sentiment".6 In unerwarteten

und einmaligen Ereignissen und Dingen, die sich auch
nach längerer Auseinandersetzung nicht in die gängigen
Erklärungsstrukturen einordnen Hessen und so eine Stellung

4 Vgl. u. a. die grosse Übersichtsausstellung The Age of Neo-Classicism,
1972 in London gleichzeitig von der Royal Academy und dem Victoria
& Albert Museum ausgerichtet.

5 Vgl. Das Capriccio als Kunstprinzip. Zur Vorgeschichte der Moderne
von Arcimboldo und Callot bis Tiepolo und Goya. Malerei - Zeichnung -
Graphik, hrsg. von Ekkard Mai, Mailand, 1996.

6 John Knowles, op. cit., Bd. 3, p. 145. Füssli war dank seiner Freunde
John Armstrong und Erasmus Darwin mit den naturwissenschaftlichen
Versuchen, Traum und Alptraum zu deuten, vertraut und liess dies Wissen

in seine Behandlung des Themas einfliessen, immer bemüht, nicht
zum Illustrator wissenschaftlicher Theoreme zu werden. Vgl. Peter To-
mory, The Life and Art ofHenry Fuseli, London/New York/Washington,
1972, pp. 181-184.



Mode als Groteske 99

zwischen dem Verstehen und Nichtverstehen einnahmen,
sah man eine Gegenposition zu dem, was dem Denkenden
scheinbar klar und deutlich vor Augen stand.? Mit der Suche
nach dem Verborgenen und Dunkeln, dem wissenschaftlichen

Diskurs verschlossen und eher dem ästhetischen
zugänglich, näherten sich Künstler wie Füssli wieder den
Ursprüngen des Begriffs, die im Italienischen grottesco oder der
pittura grottesca liegen. Dagegen entfernten sie sich von der
Vorstellung, dass die Natur Lehrmeisterin aller Künste sein
sollte, wie sie seit der Antike in der Mimesis-Lehre festgelegt

war. Dafür nahm die Kategorie des Grotesken in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts viele Charakteristika des
ästhetischen Begriffs des Sublimen auf, so wie er von
Edmund Burke 1757 in seiner Einflussreichen Schrift über das
Erhabene und Schöne umrissen worden war.8 Das Groteske
steht im Werk Füsslis gleich wie das Erhabene in Opposition
zum Klassisch-Schönen, Wohlgeordneten und Ausgewogenen.

John Ruskin sah fast hundert Jahre später in seiner
Schrift "The Stones of Venice" (1851-53) im Grotesken eine
Tönung des Erhabenen, die aus produktionsästhetischer Sicht
dort zustande kommt, wo es darum geht, sich vom Umgang
mit dem Schönen und Idealen zu erholen. Der Augenblick,
in dem die Imagination des Künstlers und mit ihr seine Hand
frei herumschweife und sich nicht mehr an die Vorgaben der
Natur und die Regelwerke der Kunst halte, sei die Geburtsstunde

des wahren Grotesken, "noble grotesque".9 Der
Betrachter wird vom Grotesken gefordert, er ist angehalten,
aus einer dichten Kombination scheinbar disparater Erfah-
rungs- und Bedeutungspartikel, die zu einer Einheit - die
häufig den Eindruck eines Flickwerks (Bricolage) macht -

7 Geoffrey Gait Harpham, On the Grotesque. Strategies of Contradiction
in Art and Literature, Princeton, 1982, pp. 3-5.

8 Vgl. David Summers, "The Archaeology of the Modern Grotesque", in:
Modern Art and the Grotesque, hrsg. von Frances S. Connelly,
Cambridge, 2003, pp. 20-46.

9 Vgl. Frances S. Connelly, "The Stones of Venice. John Ruskin's Grotes¬
que History of Art", in: Modern Art and the Grotesque, hrsg. von
Frances S. Connelly, Cambridge, 2003, p. 58.



100 Matthias Vogel

zusammengefügt wurden, Sinn zu schaffen. Die Schwierigkeit
dieser Aufgabe kann Unbehagen bereiten, sofern die

Bereitschaft nicht besteht, die Freiheit des gestalterischen
Willens, der hier am Werk war, zu neuem Leben zu erwecken.

Dauert die Rezeption der nächtlichen Form des
Grotesken längere Zeit an — eine weitere Parallele zum
Erhabenen, deren man sich schon zur Zeit Füsslis bewusst
war -, kann sie bei aller Dunkelheit, Verworrenheit oder
gar Monstrosität der Gestaltungsmittel und Bildgegenstände
statt Schrecken Vergnügen verursachen. Das betrachtende
Subjekt empfindet vor allem Freude und Lust an der eigenen
aisthetischen Kapazität. Das Groteske scheint sich - jedenfalls
Vordergründig — noch weniger als das Sublime um Veränderungen

der Betrachter auf der pragmatisch-ethischen Ebene
zu kümmern. Es zielt nicht wie das Pathos auf Läuterung der
Betrachter, auf Mitleid und Reue. Es sind dies Kategorien,
die Füssli schätzte und in zahlreichen seiner künstlerischen
Werke als Wirkkraft einzusetzen versuchte. Irritation für
Zeitgenossen und Nachwelt geht von Füsslis Werk nicht
zuletzt dadurch aus, dass er sich die schwierige Aufgabe stellte,
beide Prinzipien, Pathos und Groteske bzw. Moral und
Moralfreiheit, im gleichen Werk zu vereinen. Mit seiner Ferne
zu pädagogischen Absichten im Sinne der exempla virtutis, in
der Flistorienmalerei des 18. Jahrhunderts allgegenwärtig,
rückt das Groteske in der Kunst Füsslis in die Nähe eines
ästhetischen Begriffs, der erst im Laufe des 18. Jahrhunderts an
Kontur gewann, dem Capriccio. Es lässt sich zeigen, dass die
Elemente des Grotesken im Werk Füsslis nicht Teil eines
zweckfreien Spiels zum vorübergehenden Amüsement
waren, sondern dazu dienten, der Skepsis des Künstlers
gegenüber jeder Form von Norm- und Geschmacksbildung
zum Ausdruck zu bringen.

2. Groteske Persönlichkeit — groteskes Werk

Ein grosser Teil des zeichnerischen und malerischen Werks
von Johann Heinrich Füssli wurde schon von Zeitgenossen
mit Prädikaten charakterisiert, die eine Normabweichung
signalisieren sollen. Es wurde als bizarr, wild, gotisch, fantas-



Mode als Groteske 101

tisch bezeichnet, schliesslich setzte sich im Laufe des 19-

Jahrhunderts der Begriff des Grotesken durch. Eine wichtige
Überblicksdarstellung zur Englischen Kunst von 1909
bezeichnet Füsslis Gemälde als erstes Beispiel für "a
mélodramatique use of the grotesque".10 Vor allem "The
Nightmare" und "The Three Witches" galten als typisch für
das Genre des "half-horrible grotesque". Die physische
Präsenz der Monster und ausserirdischen Erscheinungen auf den
Gemälden wurde kritisiert. Materialität und Körperlichkeit
des gemeinhin Immateriellen ist ein Indiz für das Groteske.
Es war wahrscheinlich diese gestalterische Besonderheit, die
Horace Walpole angesichts der Hexendarstellungen Füsslis
zum Ausruf veranlasste: "Shockingly mad, madder than ever,
quite made".11 Im Zusammenhang mit seiner Wiedergabe
von Shakespeares Elfenszenen wurde Füssli auch als Meister
der komischen Groteske oder des grotesken Humors
bezeichnet.12 Dass die ätherischen Gestalten die neusten
Kreationen aus den führenden Pariser und Londoner
Modehäuser trugen, machte sie in den Augen vieler Betrachter zu
bizarren Mischwesen, halb Dämonin, halb Demimonde. Die
zahlreichen inhaltlichen und formalen Elemente im Schaffen
des Künstlers, die dem Grotesken zugeordnet werden können,

sind höchst unterschiedlicher Natur. Sie reichen von der
nächtlichen Form, in der viel von dem Erschrecken angesichts

der Halt- und Bodenlosigkeit der menschlichen
Existenz mitschwingt (W. Kayser), bis zum burlesk karneva-
listischen Grotesken (M. Bachtin). Die heterogene Mischung
aus Witz und Wissen, Phantastik und Skeptizismus, optische
Aufdringlichkeit und Liebenswürdigkeit im Schaffen des
Künstlers führte schon früh zu einer gemischten Reaktion
zwischen Anziehung und Abstossung, typisch für die Begeg-

10 Gleeson White, Master Painters ofBritain, New York, 1909, p. 231.

11 William T. Whitley, Artists and Their Friends in England 1700-1799,
New York/London, 1928, Bd. 2, p. 377.

12 Vgl. die 1911 Ausgabe der Encyclopedia Britanica.



102 Matthias Vogel

nung mit dem Grotesken.1? Im Grotesken wird hier wie
auch später weder eine spezifisch inhaltliche noch eine
stilistische ästhetische Kategorie gesehen, sondern eine
allgemeine der Repräsentation, eine ästhetische Verfahrensweise,

die proteisch zwischen den Polen von Vermischung
und Aussonderung mit dem Mittel des Überflusses operiert,
Resultate sind Transgression, Inversion und Destabilisie-
rung.14

Schon seine Jugendarbeiten sind insgesamt in einem
burlesken, rüpelhaften Ton gehalten. Inhaltlich fällt die grosse
Zahl von Trink- und Raufszenen auf. Es sind ausschliesslich
Zeichnungen, deren Produktion im Alter von vierzehn Jahren

einsetzte und parallel zum ungeliebten Theologiestudium
am Zürcher Carolinum verlief. Höhepunkt dieser Periode ist
ein Narrenzyklus in der Nachfolge von Callots Gobbis und
Illustrationen zu Till Eulenspiegel. Menschliche Schwächen
Trink- und Fresssucht, Gier und Begier werden gegeisselt.
Selbst den Schwachen und Deformierten wird wenig Sympathie

entgegen gebracht. Die hohen Ideale des jungen
Menschen reiben sich an den tatsächlichen Zuständen, sie
werden pervertiert und enden in einer pessimistisch grotesken

Weltsicht und Repräsentation.1?

Die grotesken Versatzstücke sind bei Füssli nicht Ausdruck
eines gestörten Bezugs des Künstlers zur Realität, zum
Wahrnehmbaren. Sie sind jedoch Indiz für eine kulturelle
Krisensituation, für das prekäre Verhältnis zwischen künstlerischer
Individualität und gesellschaftlicher Konvention. Füssli stand
zeitlebens in einem gewissen Gegensatz zu den etablierten
sozialen Ordnungen - sei dies nun in Zürich oder London,
aber auch im Gegensatz zu den Ordnungen der dargestellten

13 Benjamin Robert Haydon, Lectures on Painting and Design, Bd. 2, Lon¬

don, 1846, p. 34.

14 Vgl. Michel Chaouli, "Van Gogh's Ear. Toward a Theory of Disgust", in:
Modern Art and the Grotesque, hrsg. von Frances S. Connelly,
Cambridge, 2003, p- 47.

15 Zum Psychogramm des Künstlers als Jüngling vgl. Gert Schiff, op. cit.,
p. 45f.



Mode als Groteske 103

Welt - er übte Rebellion und Abweichung.^ Bei aller
Widersprüchlichkeit und Inkonsistenz, die vor allem beim
Vergleich zwischen theoretischen Äusserungen und künstlerischen

Praxis aufscheint, war eines offenbar für Füssli immer
klar, er wollte sich im Dienste der Freiräume, die die
Imagination schafft, von der rein mimetischen Kunst mit ihren
konstruktiven Normen wie der Zentralperspektive abgrenzen.

Die groteske Welt im Schaffen Füsslis ist nur vage
referentialisiert, sie bleibt als eine Möglichkeit gegenüber
dem herrschenden Realitätskonzept erkennbar. Ihr Widerstand

gegen jede Form der schnellen Integration in die
bestehenden Ordnungs- und Interpretationssysteme weist die
Werke zunächst als phantastisch aus. Dass der Künstler den
medialen Status der von ihm bevorzugten Techniken, Zeichnung

und Malerei, nicht ausblendet, dagegen die
Autoreflexivität fördert, indem er ganze Partien im Dunkeln
belässt, andere durch mehrmalige Schichtung verunklärt,
erschwert die Rezeption der Darstellungen als Phantastisch
nicht jedoch als Grotesk.

Schon die Zeitgenossen vermischten im Umgang mit Füssli
Werk und Person. Die Abnormität im Verhalten Füsslis

schloss man mit den Konventionsverstössen und Abweichungen

von der wahrnehmbaren Welt in seinem Werk gleich.
Er selbst spielte mit dem Bild eines ausserordentlichen
Subjekts, das Dinge fühlt und erfährt, die andere so nie fühlen
und erfahren. Schon sein erstes wichtiges literarisches Zeugnis

"Die Klagen", 1763 bei der Trennung von Lavater im
Tone des Sturm und Drang verfasst, will den Eindruck
vermitteln, dem Freund, selbst bekannt für ein über-
schwängliches Wesen, an emotionaler Energie weit
überlegen zu sein.1? Und Lavater, der Jugendfreund der viel für
den Ruf Füsslis im deutschsprachigen Raum tat, bestätigte die
Selbsteinschätzung, wenn immer sich eine Gelegenheit bot:

16 Matthias Vogel, Johann Heinrich Füssli. Darsteller der Leidenschaft, Zü¬

rich, 2001, pp. 298-322.

17 Arnold Federmann, Johann Heinrich Füssli. Dichter und Maler 1741-
1825, Zürich/Leipzig 1925, pp. 75-79-



104 Matthias Vogel

"[...] in allem Extrem - immer Original [...]. Sein Blick ist
Blitz, sein Wort ein Wetter - sein Scherz Tod und seine
Rache Hölle. Er kann nicht einen gemeinen Odem schöpfen.
Er zeichnet kein Porträt - aber alle seine Züge sind Wahrheit

und dennoch Karikatur [...]", so charakterisierte er Füssli
in einem Brief an Herder 1773-18 Die paradoxe Mischung
aus Wahrheit und Karikatur, Noblesse und Deformität fand
der Physiognom beim Blick auf die Gestalt des Künstlers
bestätigt. Er war kurz gewachsen, besass aber ein Riesenhaupt

mit gewölbter Stirn und prominenter Nase. Und auch
in den Werken Füsslis scheint für Lavater bei aller Übertriebenheit

und Bizarrerie, die er gegenüber Kritikern
verteidigte, Wahrheit auf.1?

Füssli wird auch in seinen Londoner Jahren von Kollegen
an der Kunstakademie - er war seit 1791 Mitglied, später
Professor und Keeper dieser Institution - einerseits als
unberechenbar und aufbrausend, anderseits als empfindlich und
sentimental beschrieben.20 Vieles spricht dafür, dass der

18 Gert Schiff, op. cit., p. 81.

19 Aufschlussreich sind Lavaters Kommentare zu Füsslis Illustrationen für
die französische Ausgabe der Physiogno mischen Fragmente, 1781-
1786 verfasst, und die Anmerkungen des Künstlers dazu in der von
ihm mitbetreuten englischen Ausgabe. Johann Caspar Lavater, Essays on
Physiognomy, London, 1792, Bd. 2, pp. 282-295.

20 Wichtigste Quellen für Anekdoten aus dem Leben Füsslis in den späte¬
ren Jahren als Akademiemitglied sind die Tagebücher des
Landschaftsmalers und langjährigen Freund Joseph Farington, Diary
1793-1821, hrsg. von James Greig, 8 Bde., London, 1922-1928, u.a.
Bd. VI, p. 84, Bd. V. p. 119. Farington hob, wie auch andere Biographen

des Künstlers die Einheit zwischen dem Charakter des Menschen
Füssli und dem seines Werkes hervor, vgl. The Diary ofJoseph Farington,

hrsg. von Kenneth Garlick und Agnus Macintyre, New
Häven/London, 1978-, Bd. 6, p. 2031. Benjamin Robert Haydon, der
Schüler, der ein zwiespältiges Verhältnis zu seinem Lehrer hatte, betont
hingegen die Diskrepanz zwischen der geckenhaften Erscheinung des
Künstlers, um dessen Haare sich ein Friseur täglich eine Stunde kümmern

musste, und der elementaren Wucht einiger seiner Werke: Life of
Benjamin Robert Haydon, Historical Painter, from his Autobiography
and Journals, hrsg. von Tom Taylor, 2. Aufl., Bd. 1, London, 1853,
p. 28f.



Mode als Groteske 105

Künstler das Image des Exzentrikers bewusst pflegte, es in
seiner äusseren Erscheinung und seinem Auftreten zu bestätigen

suchte.21 Er stellte sich schon früh den Bedingungen
des Marktes und dazu gehörte, dass eine gewisse Reziprozität

zwischen dem Charakter eines Künstlers und seinem
Werk hergestellt wurde. Auch war der Begriff des Genies
mit dem des Regelverstosses, sei er auf gesellschaftlichem
oder ästhetischem Gebiet, eng verknüpft. Erstmals im Umfeld
Michelangelos, dem Vorbild Füsslis, wurde das Prädikat grotesk

zu einem zentralen Begriff bei der Beschreibung von
Genialität.22 Zu Beginn des 17. Jahrhunderts - in den Schriften

Lomazzos — waren Genialität und das Groteske eine feste
Einheit. Der Theoretiker meinte, dass nur wenig Künstler im
Bereich des Grotesken reüssierten, weil es dazu neben
Leidenschaftlichkeit, einen angeboren Sinn für das Seltsame und
ein Talent im Bereich der freien Phantasie "l'altra fantasia"
brauche.23 Leidenschaftlichkeit, Enthusiasmus und ungebundene

Imagination waren auch für Füsslis Qualitäten, die zu
einem ausserordentlichen Künstler gehörten. Er tat alles, um
zu beweisen, dass er diese Eigenschaften besass.24 Ein
verbreitetes Gerücht, das in London schon in den achtziger und
neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts umging, besagte, dass
Füssli regelmässig rohes Fleisch zum Abendessen zu sich
nahm, um bei seiner nächtlichen Arbeit, der Künstler soll
von Jugend an häufig bei Kerzenlicht gemalt und gezeichnet
haben, in einen halluzinatorischen Schaffensrausch zu geraten.

25 Nur so konnte man sich die Fülle monströser Gestalten
erklären, die seine Werkstatt verliessen. Die Nähe zu Rausch

21 Vgl. Allan Cunningham, The Lives of the Most Eminent British Painters
and Sculptors, 5 Bde., New York, 1831-1834, Bd. 2, pp. 223-273.

22 Frances S. Connelly, op. cit., p. 7.11.

23 Vgl. André Chastel,, Die Groteske. Streifzug durch eine zügellose Malerei,
Berlin, 1997, p. 60.

24 Schon Zeitgenossen wie Leigh Hunt bezeichneten Füsslis Wildheit und
Bizarrerie als Masche, die dazu diene Genie vorzutäuschen, wo es gar
nicht vorhanden sei, vgl. 7fo<? Autobiography of Leigh Hunt, hrsg. von
Roger Ingpen, 2 Bde., London, 1903, Bd. 1, p. 213.

25 William T. Whitley, Art in England, 1821-1837, Cambridge, 1930, p. 85.



106 Matthias Vogel

und Traum macht das entstehen grotesker Gebilde plausibel.26

Die Überlieferung des bestialischen Fleischverzehrs
Füsslis zeigt aber auch, dass um 1800 der Glaube, solche
Phantasien könnten spontan dem Geiste bestimmter
Künstlerpersönlichkeiten entsteigen, nicht mehr selbstverständlich
war.

3. Geschmacksvorschriften und Modebesessenheit

Während des Romaufenthalts Füsslis von 1770 bis 1778
nahmen im Bereich der Alltagsmotive die derben Flarlekinaden
in Callots Manier rasch ab, dagegen setzen die Darstellungen
zeitgenössischer Frauenmode ein. Allerdings sah er bei aller
Faszination für dieses Thema in diesen Zeichnungen
Nebenprodukte, die allenfalls vorbereitenden Charakter hatten für
die Werke des grossen Stils, der Historienmalerei, die ihm
als Ziel vorschwebten. Füssli wandte sich nach seiner Rückkehr

nach London 1779 dem Genre der dämonisch
phantastischen Historie, einer imaginierten mittelalterlichen Welt,
zu, das sich in dieser Zeit parallel zur literarischen Gattung
der Gothic Romance zu entwickeln begann.2? Füssli war von
Motiven und Stoffen, wie dem Mord des eifersüchtigen
Kreuzritters an seiner Gattin (Ezzelin Bracciaferro, 1779) o-
der dem Parzivalroman (Percival Delivering Belisane from the
Enchantment of Urma, 1783), angezogen, weil er damit das

von Edmund Burke entworfene Konzept des Sublimen
weiterentwickeln und in den Rezipienten das Gefühl des
Schreckens oder Entsetzens hervorrufen konnte. Der Künstler,

der seine öffentlichen Auftritte an der Jahresausstellung
der Royal Academy immer sehr publikumswirksam und

26 Wolfgang Kayser, Das Groteske in der Malerei und Dichtung, Reinbek
bei Hamburg, I960, p. 136.

27 Vgl. Martin Myrone, "Gothic Romance and the Quixotic Hero. A Pa¬

geant for Henry Fuseli in 1783", in: Tate Papers (online journal), Jg. 1,

2004, pp. 5-9.



Mode als Groteske 107

marktbewusst inszenierte,28 sah darüber hinaus in der
Schauerhistorie eine Nische, die seinem Temperament und Talent
entgegenkam.2? Bizarr, ja grotesk wirkten diese Gemälde auf
die Zeitgenossen auch deshalb, weil sich der Künstler nicht
darum kümmerte, eine kohärente, lesbare Geschichte
gemäss den Normen der Historienmalerei zu erzählen. Die
Betrachter nehmen häufig an einem hoch emotionalisierten
Geschehen teil, ohne in die Lage versetzt zu werden, sich
eine eindeutige Ursache und mögliche Wirkung zu imaginie-
ren. So deutlich die Handlungen im dargestellten Moment
sind, so dunkel und polyvalent ist ihr zeitlicher Verlauf. Die
Rezipienten werden nicht gegängelt, sondern aufgewühlt
und danach der Freiheit der Interpretation überantwortet.

Es lässt sich nun zeigen, dass in diesem Sinn auch Füsslis

Darstellungen zeitgenössischer Mode, die nur zum Teil
privaten Charakter haben, häufig dem Bereich der dämonisch
schauerlichen Groteske angehören. Für Füssli taten sich hinter

der glamourös scheinhaften Welt der Mode, wie früher
hinter der Welt der fröhlich spielerischen Freizeitbeschäftigungen,

Abgründe auf. Abgründe, die vor allem das
Geschlechterverhältnis betrafen, es gleichsam aus den
Angeln hoben. Der Künstler begegnete der Transformation der
Verhältnisse zwischen Mann und Frau teils mit Faszination,
teils mit Ablehnung, aber immer mit Sarkasmus: "In an age
of luxury women have taste, decide and dictate; for in an
age of luxury women aspire to the functions of man, and
man slides into the offices of woman. The epoch of eunuchs
was ever the epoch of viragoes."30

Vordergründig schien Mode die Schwächen des weiblichen

Geschlechts auszunützen, ihren Geist durch den

28 Füssli inszenierte an der Jahresausstellungen der Royal Academy ei¬

gentliche Wettkämpfe mit den führenden Vertreter der englischen
Malerschule Joshua Reynolds und Benjamin West, vgl. dazu David A.

Brenneman, "Self-Promotion and the Sublime. Fuseli's Dido on the
Funeral Pyre", in: Huntington Library Quarterly, Jg. 62, Nr. 1 & 2, 2000,
pp. 68-87.

29 Vgl. Martin Myrone, Henry Fuseli, London/Princeton, 2001, pp. 32-49.

30 John Knowles, op. cit., Bd. 3, Aph. 226.



108 Matthias Vogel

ständigen Wechsel gefangen zu halten. Sie führte zu
materiellen Abhängigkeiten. Ein Hauptelement bürgerlicher
Weltordnung die Unterordnung der Frau unter den Mann
war verbunden mit der Verschiebung des Repräsentationsverhaltens

beider Geschlechter. Der Mann war der
Schauende die Frau die Beschaute, das passive Objekt.3i
Kleider konnten, zumindest in den Augen Füsslis und einiger
seiner Zeitgenossen, auch aktiv und bewusst eingesetzt werden,

um den Mann hörig zu machend2 Es ist offensichtlich,
dass im künstlerischen Weltentwurf Füsslis die Mode als Mittel

diente, den Sexualpartner anzulocken und zu
unterwerfen. Mode hat - bei aller Regelhaftigkeit - auch die
Tendenz zur Übertreibung, Entgrenzung. Sie musste in den
Augen aufgeklärter Denker und Pädagogen des 18. Jahrhunderts

durch den Geschmack in gemässigte Bahnen gelenkt
werden.33 Die Einsicht, dass Geschmack nicht etwas Subjektives,

sondern etwas sozial Konstruiertes sei, weckte im
Umfeld der philanthropischen Pädagogen den Wunsch, auf
den Prozess der Geschmacksbildung einzuwirken.34 Ziel war
das Glück der Gemeinschaft, das durch die Fähigkeiten jedes
einzelnen in den Bereichen Vernunft, moralisches Gefühl
und Geschmack gefördert werde. Wer die Gesellschaft
perfektionieren wolle, müsse deshalb den ästhetischen Sinn der
Individuen, Grundlage des Geschmacks, nach Möglichkeiten
entwickeln. Modemagazine, deren Zahl im letzten Viertel
des 18. Jahrhunderts stark zunahm, hatten zunächst die Funktion

die Stilsicherheit ihrer meist bürgerlichen Leserinnen zu
festigen, damit sie die Modetorheiten und Extravaganzen des

31 Vgl. dazu Kathryn Shevelow, Woman and Print Culture. The Construc¬
tion of Femininity in the Early Periodical, London/New York, 1989,
pp. 10-13.

32 Vgl. dazu Valerie Steel, Fashion and Eroticism. Ideals of Feminine
Beauty from the Victoriam Era to the Jazz Aee, New York/Oxford,
1985, pp. 34-41.

33 Anne-Marie Link, "The Social Practice of Taste in Late Eighteenth-
Century", in: The Oxford ArtJournal, Jg. 15, 1992, pp. 3-6.

34 [Leonard Meister], Von derMode, Bern, 1769.



Mode als Groteske 109

Adels vermeiden konnten, sie dienten darüber hinaus aber
auch der allgemeinen Geschmacksbildung.35

In den Augen bürgerlich fortschrittlicher Theoretiker war
es wichtig, den Stil der Kleider der eigenen Person, ihrem
Charakter und ihren Bedürfnissen anzupassen. Dir Urteilskraft,

die nötig ist, die Grenze zu bestimmen, an der die
herrschende Kleiderentwicklung mit der eigenen Individualität

in Konflikt gerät, und die Kraft, die nötig ist, diese
Grenze nicht zu überschreiten, wurde im Bereich der Moden

als guter Geschmack bezeichnet, der sich vom
gemeinen Geschmack durchaus unterschied. Johann Georg
Sulzer entwickelte am Begriff des Geschmacks eine Gefühlstheorie.

Er verstand darunter jene Fähigkeit, vorerst das
Schöne korrekt zu empfinden und erst dann darüber zu
urteilen. Der Autor wertete Gefühl, Enthusiasmus und Intuition
auf. Menschen werden nach seiner Überzeugung durch ihre
Gefühle nicht nur zum Wahren und Guten hingezogen,
sondern sie ahnen durch sie auch die Bedeutung anderer
Kategorien, sei es das Schöne und Ordentliche, sei es das
Groteske und Verworrene. Erst nach der Ausdifferenzierung
seiner Gefühlsfähigkeiten und damit seines Geschmacks sei
der Mensch in der Lage, sowohl die schönen Künste als auch
die Dinge des täglichen Lebens, die Mode, richtig, d.h.
seinem emotionalen Wesen entsprechend, zu beurteilen.36

Diesem, auf das Individuum zugeschnittenen, relativistischen

Geschmacksbegriff, wie ihn Sulzer und auch Füssli
vertraten - Letzterer steuerte zur "Allgemeinen Theorie der
schönen Künste" wichtige Artikel bei -, stand auf Seiten der
Pädagogen und Moralphilosophen, die in der Distanz des

Bürgertums von den höfischen Sitten das wichtigste Ziel
sahen, ein normativer gegenüber - ein strenges Geschmacks-

35 Catherine M. Sama, "Liberty, Equality, Frivolity! An Italian Critique of Fa¬

shion Periodicals", in: Eighteenth-Century Studies, Jg. 37, Spring 2004,
pp. 392-394.

36 Johann Georg Sulzer, Allgemeine Tlieorie der schönen Künste, zweite
vermehrte Auflage, Bd. 2, Leipzig, 1792, pp. 371-377. Vgl. dazu Anne-
Marie Link, op. cit., p. 5.



110 Matthias Vogel

regime war gefordert. Erst mit diesem Regime gingen eine
klare Geschlechterdifferenzierung und die Aufteilung der
Geschlechterrollen einher. Das weibliche Geschlecht steht
für Lavater und andere Vertreter dieser Richtung im Gegensatz

zum männlichen. Es sei "reiner, zarter, feiner, reizbarer,
empfindlicher, bildsamer, leitsamer, zum leiden gebildeter".
Ihre körperlichen Charakteristika, "Weichheit, Rundheit,
Reizbarkeit" ergäben insgesamt eine bogenlinige Kontur.37
Im Dienste des erklärten Ziels der Natürlichkeit und
Ungezwungenheit müsse deshalb die weibliche Kleidung
geschmeidig, leicht, weich, bogenlinig sein. Das hier propagierte

bürgerliche Persönlichkeitsideal des vernünftigen,
tugendhaften und wohlgesitteten Menschen, der sich durch
zurückhaltende Kleidung und Gebärden auszeichnet und
Auswüchse wie die Schnürbrust ablehnt, kam unter anderem
in Daniel Chodowieckis Modekupfer für den Göttinger
Taschenkalender und andere Periodika zum Ausdruck.38

Mode als eine besondere Art des geregelten Verhaltens
zwischen Menschen ist, wie Marcel Mauss feststellte, ein
soziales Totalphänomen, das bei den Teilnehmern
Aufgeschlossenheit für Neues voraussetzt und gleichzeitig die
Akzeptanz von Reglementierung impliziert. Im Wechselspiel
zwischen dem Hang zur Innovation einerseits, zur doktrinären

Verfestigung andererseits offenbart die Mode eine
gewisse Verwandtschaft zur bildenden Kunst, wie sie sich
seit der Renaissance herausbildete.39 Für Füssli war die latente

Bereitschaft der Mode, die vorgegebenen Strukturen zu
übersteigen, anziehend. Auch er sah in diesem Phänomen
viele Parallelen zur Kunst, so wie er sie sich wünschte, als
Praxis der ständigen Grenzerweiterung. Er hatte in seiner
Jugend noch die strengen Kleidervorschriften im zwingliani-

37 Johann Caspar Lavater, Physiognomische Fragmente zur Beförderung
der Menschenkenntnis und Menschenliebe, Leipzig/Winterthur, 1777,
Bd. 3, p. 297f.

38 Willi Geismeier, Daniel Chodowiecki, Leipzig, 1993, pp. 162-166.

39 René König, Menschen aufdem Laufsteg. Die Mode im Zivilisationspro-
zess, Wien/München, 1985, pp. 113-117.



Mode als Groteske

sehen Zürich kennen gelernt, er konnte dann in Rom und
London beobachten, wie die Mode Standesgrenzen
übersprang und dadurch verwischte.40 Diese befreiende,
emanzipatorische Kraft der Mode wurde am Ende des 18.

Jahrhunderts noch dadurch verstärkt, dass eine starke
Individualisierung zu beobachten war. Gerade diese Tendenz
bekämpften die politischen Machthaber, aber auch Theologen

und Pädagogen, wenn sie versuchten, die "Putzsucht"
und "Modetorheiten" durch ein Geschmacksdiktat in geregelte

Bahnen zu lenken. Indem Füssli mit den Mittel der
Groteske Modegepflogenheiten überhöhte und dämonisierte,
kämpfte er für die befreiende Ausdruckskraft der Mode,
wollte aber gleichzeitig die Macht der Kunst bei der
Emanzipation des einzelnen unter Beweis stellen.

In den beiden Jahrzehnten vor und nach 1800 kann man
von einer eigentlichen Modebesessenheit Füsslis sprechen.
Bekannt sind über 150 Werke, auf denen eine oder mehrere
modisch gekleidete Frauen das Hauptmotiv bilden. Meist
stand die jüngere Ehefrau des Künstlers, Sophia Rawlins, in
verschiedenen Rollen als Kurtisane, Fee oder Hexe Modell.
Viele der Zeichnungen wurden sorgfältig in einer aufwendigen

Mischtechnik mit Graphit, Tusche und Aquarell
ausgeführt. Im Gegensatz zu seinen männlichen Heroen, die
nackt oder mit enganliegenden Gewändern bekleidet sind,
liess Füssli einen grossen Teil seiner weiblichen Protagonistinnen,

selbst wenn es sich um ausserirdische Wesen handelt,
im zeitgenössischen Kostüm auftreten. Auffallen an dieser
Werkgruppe sind auch die zurückhaltenden Ausdruckswerte
und die nur schwach angedeutete narrative Struktur, die vage

in verschiedene Richtungen deutet. Die Femmes Fatale -
im Werk Füssli ein durchgehender Typus - ist stets mode-
bewusst. Füssli brachte darin das männliche Unterwerfungs-

40 Neil McKendrick, The Birth ofa Consumer Society. The Commercializa¬
tion ofEighteenth-Century England, London, 1982, pp. 52-54.



112 Matthias Vogel

verlangen unter die Frau, aber auch die latente Aggression
gegen die Frau zum Ausdruck.41

4. Naturbeobachtung und Vision

Die groteske Übertreibung der Formen in den Modedarstellungen

Füsslis sorgt, wenn überhaupt, nur im ersten
Augenblick für jene Heiterkeit, auf die die Modekarikatur
seiner Zeit ausgerichtet war. Füsslis modisch gekleidete
Frauenfiguren umgibt das Fluidum ungebändigter und
unordentlicher Triebkräfte, manchmal aber auch von Naivität und
Unschuld, so dass sie die Betrachter irritieren und verunsichern.

Spielte in der bürgerlichen Kunst des 18. Jahrhunderts
von Hogarth bis Chodowiecki Kleidung und Mode eine grosse

Rolle, wenn es darum ging, eine Person auf den ersten
Blick zu charakterisieren, prallt der Versuch einer eindeutigen

Wesensbestimmung an Füsslis modisch gekleideten
Frauen ab. Zu vielfältig und schillernd ist ihre Natur. Oberfläche

und Wesen können nicht in der Art der Physiognomie
miteinander in Beziehung gebracht werden. Modeauswüchse,

sonst ein Mittel eine dargestellte Figur zu verurteilen,
werden bei Füssli genüsslich zelebriert, ohne klare moralische

Stellungnahme. Wohl gibt es auch in Füsslis Werken
einen Zusammenhang zwischen der Befreiung der Frauen
von der Dominanz des Mannes und ihrem Hang zu
federbespickten Turmfrisuren und bändergeschmückten
Reifröcken, auch einen solchen zwischen ihrem lockeren
Umgang mit bürgerlichen Normen und Geschmacksvorstellung

und der Exzentrik der Mimik und Gestik. Anders als bei
den Satirikern und Karikaturisten findet sich bei Füssli jedoch
kein mehr oder weniger unterschwelliger Appell zum Mass-

41 Gert Schiff psychologisiert die Modedarstellungen. Er spricht von Ver¬
körperungen von Triehenergien des Künstlers. Er arbeite seine Angst
vor der dämonischen Frau bzw. vor der Dämonie der Frau schlechthin
ab. Gert Schiff, op. cit., p. 227f.



Mode als Groteske 113

halten.42 Nicht nur auf der moralischen, auch auf der ästhetischen

Ebene haben der exaltierte Ausdruck der Emotionen
oder die Modeextravaganz keine negativen Auswirkungen
für die Protagonistinnen im Werk Füsslis. Ihr Verhalten führt
weder zum materiellen und körperlichen Niedergang noch
zur Perversion der Schönheit. Bei Füssli sind nicht die
dargestellten Figuren grotesk, die offensichtliche Diskrepanz
zwischen ihrem Anspruch und der Realität, sondern die
Arbeit in ihrer Gesamtheit, indem inhaltliche und formale
Normabweichungen und modale Brüche einkalkuliert werden.

Nach Meinung dieses Künstlers entscheidet sich ganz am
Anfang des Schöpfungsakts, ob ein Werk Wirkkraft entfalten
kann oder nicht. Für ihn ist Invention die wichtigste Phase
beim Entstehen einer Zeichnung oder eines Gemäldes. Dabei

kann und soll der Künstler durchaus nach dem Muster
der "ars combinatoria" vorgehen und die verschiedensten
Versatzstücke, bereits gemachte künstlerische Erfindungen,
nehmen und neu zusammenstellen.® Die allfällige Inkohärenz

der Teile ist manchmal kalkuliert, manchmal einfach
zugelassen. Auch seine Modebilder entwickelt Füssli im Sinne

eines solchen Pasticcio, wobei er Figuren aus der
Bildüberlieferung (Meisterwerke stehen fast gleichwertig
neben Modeillustrationen) mit literarischen und mythologischen

Stoffen und Alltagsbeobachtungen kombiniert. Da er
im Genre der Modezeichnungen die narrativen Elemente
nur andeutet, bewahren diese Frauen die verstörende Kraft
des Vagen und Unbestimmten.44 Der Sinn dieser Darstellungen

ist - wie bei grotesken Repräsentationen allgemein -

42 Ein wichtiger Beitrag zur Modesatire ist Johann Georg Lichtenbergs
Aufsatz: "Vom Hang zum Putz und von einigen sonderbaren Toiletten-
Stücken", in: Göttinger Taschen-Calender vom Jahr 1787, pp. 134-141.

43 Füssli Aphorismus Nr. 48 beginnt: "Invention in general ist he combina¬
tion of the possible, the probable, or the known, in a mode that strikes
with novelty." In: John Knowles, op. cit., Bd. 3, p. 79.

44 Das Nichtbeachten narrativer Muster fällt auf, weil sich Füssli zumindest
bei seinen Arbeiten nach literarischen Vorlagen meist an Horazens
Motto "ut pictura poesis" hielt und die Zeitkategorie ernst nahm.



114 Matthias Vogel

nicht evident, auch kann man nicht auf bestehende Ausle-
gungs- und Interpretationsmuster zurückgreifen. Die
Modebilder Füsslis sind nicht nur wegen der Unbestimmtheit
ihres Sinns als grotesk zu bezeichnen, sondern sie nehmen,
indem sie gegen den guten Geschmack Verstössen, ein
weiteres Charakteristikum dieser ästhetischen Kategorie auf.
Mittels der Groteske war es im 18. Jahrhundert möglich, sich

gegen das Diktat des Dekorums aufzulehnen, das die
Angemessenheit regelte und darüber entschied, an welchem Ort
im Bild was erlaubt und was nicht erlaubt war.45 Dadurch,
dass Füssli einerseits seine Feen in modische Gewänder
steckte und andererseits seine modisch gekleideten Alltagsfrauen

zu männermordenden Bacchantinnen und
Naturgottheiten machte, bekämpfte er die Gesetze des
Dekorums. Gleichzeitig mischte er die verschiedensten Modi
und Höhenlagen, das Ideal mit der Satire, das Heilige mit
dem Derben — ein gestalterisches Prinzip, das schon sein
grosses Vorbild Shakespeare anwandte. Um die Mischung
möglichst effektiv zu machen, wertete er als Künstler das

gemeinhin Niedere - die menschlichen Triebkräfte des
Sexuellen und Skatologischen - auf und hebelte die klassische
Kunsttheorie aus, die er als Professor an der Royal Academy
mit einigen Abstrichen und Modifikationen vertrat. Für die
Welt, die aus dem Lot geraten ist, kann man nach Ansicht
Füsslis keine Analogien finden, wenn man sich an den guten
Geschmack und das Prinzip des Dekorums hält. Das Ideal
des Konsensus, der Unterordnung der Einzelteile unter das
Ganze, liess sich für den Schweizer in London in Zeiten des
Umbruchs nicht mehr aufrecht halten. Er ging so weit, die
damals selbstverständliche Einheit von Urbild und Abbild bei
der künstlerischen Gestaltung des Widersinnigen und
Widersprüchlichen in Gesellschaft und Natur zu hinterfragen. Wer
jedoch vermutet, dass durch die bizarre Mischung heterogener

Elemente zwangsläufig ein chaotisches Gebilde entsteht,
sieht sich in diesem besonderen Fall getäuscht. Die Einzeltei-

45 Vgl. Ekkehard Mai und Joachim Rees (Hrsg.), Kunstform Capriccio
Von der Groteske zur Spieltheorie derModerne, Köln, 1998, pp. 53-60.



Mode als Groteske 115

le vieler Modebilder Füsslis werden in einer schwebenden
Balance gehalten, ohne dass man von einem in sich
geschlossenen Ganzen sprechen kann.

Füssli hat darauf bestanden, als Maler nicht nur Geschichten
zu illustrieren, sondern auch zu erfinden. In einem der
wenigen Gemälde, die zu diesem Werkbereich gehören, ist das

ansonsten nur angedeutete narrative Moment ausgeprägter.
Das Bild trägt den Titel "The Ladies of Hastings",46 eine
Bezeichnung, die sich auf dem zeitgenössischen Rahmen findet.
Da keine Quellen für das Werk vorliegen, wird es mit dem
Mittel des Stilvergleichs, aber auch der Mode der drei
Frauengestalten um 1800 datiert.4? Der Titel scheint auf eine
Lokalsage hinzudeuten, die es aber in Hastings und Umgebung

nicht gibt. Hingegen findet sich im Volksglauben eine
weit verbreitete Überlieferung, dass Schätze im Unwetter
gehoben werden müssen. Dem Mann zu Füssen der Düne ist
ein Spaten zugeordnet. Das genügt nicht, ihn als Schatzgräber

zu identifizieren. Aber man muss sich bei diesem
enigmatischen Bild an jedes kleine Detail halten. Füssli spielt
mit den Konventionen bis sie in etwas Überraschendes,
Ungesehenes umkippen. Dazu gehört auch die zweite
männliche Gestalt, die nackt ist und in die Ferne deutet. Sie
scheint einem Götterreigen entsprungen und will nicht zu
den modisch gekleideten Damen passen, die ihre luftigen
Gewänder in den Meeresbriesen spielen lassen. Aber gerade
dadurch, dass mythologische Motive mit Beobachtetem und
Erfahrenem, überirdische und irdische Sphäre vermischt
werden, verwandeln sich die mondänen Frauen in Wallküren

oder Hollen - Beobachtetes wird zur Vision. Neben dem
Mittel der Inversion, Modells werden zu Sturmdämoninnen,
weist auch die Perspektive darauf hin, dass Füssli in diesem
Bild mit der Kategorie des Grotesken rechnet. Durch den

46 Gert Schiff, op. cit., Kat. Nr. 927, p. 525.

47 In der "Gallery of Fashion" wurde 1797 eine Aquatintaradierung von
Nicolaus von Heideloff publiziert, die als Anregung zu dieser Komposition

gedient haben könnte, vgl. Frederick Antal, Fuseli Studies, London,
1956, S. 102 (mit Abb.).



116 Matthias Vogel

Blickpunkt de profundis, die extreme Froschperspektive,
wird nicht nur die Autorität der Zentralperspektive untergraben,

beim Betrachter im Bild und vor dem Bild wird
darüber hinaus ein alptraumartiges "Abhängigkeitsbewusst-
sein" geweckt, Schwindel macht sich breit.48 Gemischt ist der
Schrecken beim plötzlichen Anblick der modisch gekleideten,

jedoch monumentalisierten Damen auch mit Schaulust
und dem Lachen angesichts gebauschter Roben und flatternder

Hüte und Bänder inmitten wilder Natur. Füssli wollte mit
einem solchen Bild seine Mitmenschen nicht nur verblüffen,
schockieren, aufrütteln, sondern sie auch mit dem Reich des
Unbewussten, des Traums in Berührung bringen. Die
Beunruhigung in diesem Bild geht von der Konfrontation der
traumhaften Bereiche mit denen einer dominanten Welt aus,
die als real empfunden werden. Einzelne Elemente aus
einem konventionalisierten Zeichensystem werden derart
miteinander verbunden, dass sie ihre Eindeutigkeit verlieren.

40 So scheinen einmal die Frauen oder der nackte
Dämon, dann der Schatzgräber und schliesslich mehrere
Figuren gleichzeitig der phantastisch traumhaften Sphäre
anzugehören. Jedenfalls widersetzen sie sich einer
zusammenhängenden Gesamtinterpretation, die von der
Darstellung eines dynamisch narrativen Geschehens im Bild
ausgehen will. Ein Bündel möglicher Geschichten lässt sich
assoziieren, aber nur, wenn man nicht auf Systematisierung
und Ordnungsbildung aus ist, sondern den Entwurf einer
verkehrten Welt akzeptiert. Es ist eine Welt, in der das Be-
wusstsein für eine alles ergreifende Unsicherheit wach ist.50

Als Grotesk wird hier ein irritierender Bewusstseinsakt
verstanden, bei dem die Deutungserwartungen eines Subjekts
angesichts eines an sich einfach scheinenden Sachverhalts

48 Vgl. Wilhelm Fraenger, Formen des Komischen. Vorträge 1920-1921,
mit einem Nachwort und einem bibliographischen Anhang hrsg. von
Michael Glasmeier, Dresden, 1995, p. 25.

49 Zur Nähe des Grotesken und des exotisch Fremden in der Doppelbe¬
deutung von "strano" und "peregrino" vgl. David Summers, op. cit., p.
28f.

50 Vgl. dazu Wolfgang Kayser, op. cit., p. 38.



Mode als Groteske 117

enttäuscht werden und keine andere angemessene
Deutungsweise zur Verfügung steht. Die Gestaltung des
Grotesken bei Füssli ist nicht der Versuch, das Dämonische
in der Welt zu beschwören und zu bannen, sondern im
Gegenteil Ausdruck des Bemühens, mit den aufwühlenden und
schöpferischen Kräften des Irrationalen und Hintergründigen
Normsetzungen und Regelwerke in der gesellschaftlichen
und künstlerischen Praxis aufzuweichen.



118 Matthias Vogel

Abstract

During his lifetime and ever since, Henry Fuseli (born Johann Heinrich
Füssli) has been a very ambiguous and controversial figure. Arbitrarily he
took a position between neoclassicism and romanticism by mixing
elements and ideas of both contradictory styles. The result was - not only in
the eyes of his critics - an incoherent entity, characterized more or less
pejoratively as gothic, bizarre or wild. In the 19th and 20th centuries some
of his most famous works, such as The Nightmare, The Three Witches or
Percival Delivering Belisane were considered to be grotesque, more
specifically they were classified as "melodramatic grotesque", or "half-horrible
grotesque", closely related to the notion of the sublime in the definition of
Edmund Burke. Exploring the realm of the unconscious Fuseli also realized
the parallels between the effects of dreams and the use and perception of
wit. Bordering sometimes on the genre of caricature the artist was well
acquainted with the double meaning of human behavior and appearance
with its permanent potential for transformation and condensation. The
grotesque in the work of this educated painter was mostly a means to free
the artistic production and imagination from the boundaries of convention.
His fashion drawings and paintings (over 150 items) - more than his
works of literary subjects - should be characterized as grotesque, because
he uses transgression, overflow and destabilization, by means of assembling

and disassembling. These works were a decisive contribution
towards a full-fledged aesthetic approach to the vague and indefinit,
thereby violating the ideas of good taste.


	Mode als Groteske : absichtliche Verletzungen des guten Geschmacks im Werk von Johann Heinrich Füssli

