Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2004)
Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque
Artikel: Gestalten des Grotesken bei Kleist
Autor: Weder, Katharine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katharine Weder

Gestalten des Grotesken bei Kleist

m Unterschied zu E.T. A. Hoffmann reiht sich Heinrich
von Kleist nirgends explizit in die Tradition des Grotes-
ken als isthetischer Kategorie oder der Groteske als
Gattung ein.! In seinen Texten tritt das Groteske punktu-

ell und episodisch auf. Als irritierende Momente sind diese
Umschlagspunkte ins Groteske gerade interessant. Bei ihrer
Betrachtung leitet mich die Hypothese, dass die Qualitit des
Grotesken, durch Verfremdung gelidufige kulturelle Ord-
nungsstrukturen zu zersetzen, Kleists  subversiver
Schreibweise entspricht. Das Groteske stellt in vielfiltiger
Weise das Konzept des autonomen, rationalen Subjekts und
damit den aufgeklirten Vernunftglauben in Frage,2 der ein
zentraler Bezugspunkt der Kulturformation um 1800 ist.
Zugleich wurde das Groteske zu verschiedenen Zeiten in
Opposition zu einer jeweils als klassisch geltenden Asthetik
bestimmt. In der Stossrichtung gegen die Kklassizistische
Kunstnorm der ‘Weimarer Klassik’ sehe ich einen weiteren
Bezugspunkt des Grotesken in Kleists Werk.

Definitionen des Grotesken ist — bei aller Differenz — die
Bestimmung gemeinsam, es strebe “nach moglichst phanta-
sievoller Kombination von Heterogenititen”™ und gestalte
dabei Effekte, die zwischen Komik und Grauen ambivalent

1 Vgl das Vorwort zu Hoffmanns Fantasiestiicken in Callots Manier
(1814). In: E. T. A Hofmann, Sdmtliche Werke in sechs Bcinden, hg. v.
Hartmut Steinecke / Wulf Segebrecht, Frankfurt/M., 1983ff., Bd. 1I/I,
p. 17f

Vgl. Christiane Leiteritz, “'Selbstschopfung und Selbstvernichtung’ — Die
Subversion des abendlindischen Subjekts durch Ironie und Groteske”,
Von Rousseau zum Hypertext. Subjektivitdit in Theorie und Literatur der
Moderne, hg. v. Paul Geyer / Claudia Jinke, Wirzburg, 2001, pp. 39-
63.

3 Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, gemeinsam mit Harald
Fricke, Klaus Grubmiiller u. Jan-Dirk Miller hg. v. Klaus Weimar, Berlin,
1997-2003, Bd. I, p. 745.

[A¥]

Colloquium Helveticum 35/2004



78 Katharine Weder

gehalten werden.4 Dieses irritierende Oszillieren gilt als cha-
rakteristisch, wenn die einen Theoretiker auch den
schrecklich-unheimlichen, angsterzeugenden Aspekt akzentu-
ieren, wie Wolfgang Kayser,5 oder andere den lustvoll-
komischen, von Angst befreienden Aspekt, wie Michail
Bachtin,6 um die beiden wirkungsmichtigsten Verfasser von
Grotesketheorien im 20. Jahrhundert zu nennen. Die Mittel,
mit denen groteske Texte vielfiltig operieren, hat Peter Fufs
unter die Kategorien der Verkehrung, Verzerrung und Ver-
mischung gefasst.” Sie gelten auch mir als Signale fiirs
Groteske. Drei Werke kommen in den Blick: die beiden
Dramen Die Familie Schroffenstein und Der zerbrochne Krug
sowie die Erzidhlung Die beilige Cdcilie oder die Gewalt der
Musik3

In Kleists erstem Werk Die Familie Schroffenstein wird an
prominenter Stelle, nimlich in der Schlussepisode, das Gro-
teske in seinem ambivalenten Wirkungsaspekt von Komik
und Grauen thematisiert, wenn die Wahrheit, die jetzt vor al-
len noch verbliebenen Dramenfiguren ans Licht kommt, als
“ein Spafl zum | Totlachen” (v. 2717f.) bezeichnet wird.
Nimmt man diese gebriuchliche Redewendung — in kleist-

L]

IS

Vgl. ibid., p. 748.

5 Wolfgang Kayser, Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dich-
tung, Oldenburg, 1957.

6  Michail Bachtin, Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenlkultur, aus
dem Russischen von Gabriele Leupold, hg. u. mit einem Vorwort ver-
sehen von Renate Lachmann, Frankfurt/M., 1987 (russ. EA 1965).

7 Peter Fufd, Das Groteske. Einn Medium des kulturellen Wandels, Koln u. a.
2001, vgl. den umfangreichen Teil II, pp. 235-421.

8 Ich zitiere nach der folgenden Ausgabe: Heinrich von Kleist, Sdmtliche
Werke und Briefe in vier Bdnden, hg. v. Illse-Marie Barth, Klaus Muller-
Salget, Walter Muller-Seidel, Stefan Ormanns und Hinrich C. Seeba,
Frankfurt/M., 1987ff. [=DKV]. Bei den beiden Dramen wird die Versan-
gabe (nach DKV, Bd. ), bei der Erzihlung die Seiten- u. Zeilenangabe
(DKV, Bd. IID im fortlaufenden Text in Klammern beigeftgt.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 79

typischer Manier — wortlich, sind das Komische und das
Schreckliche, da Tédliche, kombiniert. Dass eine Dramenfi-
gur den ambivalenten Effekt des Grotesken explizit
bebauptet, ist konsequent. Denn die groteske Wirkung be-
trifft primidr die Ebene des “inneren” Kommunikations-
systems.? Vor allem die Dramenfiguren miissen die Wahrheit,
die sie erst jetzt in aller Konsequenz erkennen, als grotesk
erfahren, wihrend der Zuschauer die Logik des durchkon-
struierten Dramas lingst Uberblickt hat und nicht wie Johann
der charakteristischen Ambivalenz ausgesetzt ist. Die Wahr-
heit wird von einem grotesken Trio ans Licht gebracht: von
einem verriickt gewordenen Unehelichen (Johann), einem
blinden Alten (Sylvius) und einer abergliubischen Aussensei-
terin  (Ursula). Zunichst wird der Irrtum der Viter
aufgedeckt, die versehentlich ihre eigenen Kinder umge-
bracht haben. In Gestalt des grotesken Paars Johann und
Sylvius geht die “Blindheit” (v. 2628) gefiihrt vom “Wahn-
sinn” (v. 2629) diesen Weg “Ins Elend” (v. 2626), zu den
Leichen von Ottokar und Agnes. Blindheit und Wahnsinn
liegen beide ausserhalb der menschlichen Wahrnehmungs-
und Erkenntnismodi im Normalzustand. Gerade dies ermog-
licht das Erkennen der Wahrheit. Hellsichtig weiss Johann,
dass es eine Heimkehr “in’s Glick” (v. 2630) als Riickkehr
ins Paradies (wie Sylvius sie ersehnt) nicht mehr gibt, der
Weg stattdessen “vorwirts” (v. 2631) fiihren muss. Dass sie
beim “erschlagnen Kindeskind” (v. 2635) schon “am Ziele”
(v. 2634) sind, macht deutlich, wie zukunftslos auch dieser
vorwirts gerichtete Weg ist.10 In grotesker Verkehrung
kommentiert Johann das Ankommen an diesem Negativ-Ziel
mit dem Freudenschrei “Heifa lustig!” (v. 2633) sowie mit
dem an Sylvius gerichteten Ausruf “Lustig, Alter!” (v. 20064).

9 Zu Begrifflichkeit und Erlduterungen hinsichtlich des Kommunikations-
modells dramatischer Texte vgl. Manfred Pfister, Das Drama. Theorie
und Analyse, Miinchen, 2001", pp. 20-22 und Rolf Fieguth, “Zur Re-
zeptionslenkung bei narrativen und dramatischen Werken”, Sprache im
technischen Zeitalter 43 (1973), pp. 186-201.

10 Vgl. Erl. DKV I, p. 655.



80 Katharine Weder

Analog zum Seher Teiresias bei Sophokles lisst sich der blin-
de Sylvius nicht vom falschen Augenschein tduschen, und
identifiziert die vermeintliche Leiche Agnes’ als toten Otto-
kar. Die in Riicksicht auf die empirische Wahrscheinlichkeit
grotesk-tiberzeichnete Tatsache, dass die Viter durch die
Hiille der vertauschten Kleider hindurch ihre eigenen Kinder
nicht erkannt, sondern aus blindem Hass und Rachsucht zu-
gestochen haben, zeigt ihre vorurteilsgeleitete Verblendung
auf schrill-plakative Weise. Wenn verzerrte Korper ein be-
liebtes Gestaltungsmittel grotesker Texte sind, wird hier
hingegen der durch Vorurteile verzerrte Geist thematisiert,
der dabei auch die sinnliche Wahrnehmungsfihigkeit beein-
trichtigt. Im Gegensatz zum blinden Sylvius vermogen die
Viter nicht durch den falschen Augenschein der vertauschten
Kleider auf die Wahrheit hindurchzublicken. Dass Rupert
selbst dies schliesslich erkennen muss, wird an seiner Imagi-
nation konkret, ein Teufelsantlitz strecke ihm aus den
Gesichtern der ermordeten Kinder spottisch und hodhnisch
die Zunge heraus. In Analogie zum Teufelsgesicht, das Ru-
pert einige Szenen davor aus seinem Spiegelbild im Wasser
— dem “Quell” (v. 2225) der Wahrheit — entgegenblickte
(vgl. v. 2229f.), begegnet er in dieser teuflischen Fratze ein
zweites Mal sich selbst. Der Teufel, den er auf das Haus
Warwand projiziert hat, ist er selbst. Vom grotesken Paar Jo-
hann und Sylvius angeleitet, muss er den todlichen Irrtum
erkennen und wird sich selbst zur grotesken Teufelsfratze.
Aufgrund der “seltsamen Erscheinung” (v. 2681) der Toten-
griberwitwe Ursula, die das ausschlaggebende Indiz des
abgeschnittenen Kindesfingers auf die Biihne wirft, sind die
verfeindeten Eltern schliesslich gezwungen, die ganze
Wahrheit zu erkennen. Nicht fir den Zuschauer, dem das
Indiz lingst als bloss vermeintliches klar ist, sondern fiir die
verblendeten Dramenfiguren fungiert der Kindesfinger als
“grotesker deus ex machina’.l Dem Zuschauer aber wird
der Kindesfinger als groteskes Symbol deutlich: Zwar ist er

11 Hinrich C. Seeba ibid., p. 658, aber ohne Betonung des Grotesken auf
der Ebene des “inneren” Kommunikationssystems.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 81

sicheres Erkennungszeichen — die Mutter Eustache identifi-
ziert ihn an der “Blatternarbe” (v. 2688) eindeutig als Peters
Finger — aber im Unterschied zum antiken symbolon fligt er
nicht im Sinne einer wirklichen Erneuerung etwas Getrenn-
tes wieder zusammen.12 Er fuhrt gerade nicht zu einer
produktiven, sondern zu einer sinnlos gewordenen Versoh-
nung zwischen Vitern ohne Erben. Sie geschieht in
drastischer Verkehrung der im Dramenverlauf formulierten
Utopie einer versdohnenden Heirat (vgl. v. 1988) stattdessen
iber den Leichen der Kinder. Nach aufgeloster Wahrheit
kippt bezeichnenderweise fiir den nirrisch-hellsichtigen Jo-
hann die Tragoddie in eine Groteske um. Ihm fillt ja auch auf,
dass statt hoher Kunst ein Taschenspieler-“Kunststiick” vorge-
fihrt wurde.3 Zugleich klingen diese Worte aus Johanns
Mund als selbstbeziligliche Ausserung und ironisches Selbstlob
des Dichters nach.14

12 Von griechisch synballein = zusammenhalten, zusammenfiigen, vgl. Ge-
ro von Wilpert, Sachwdrterbuch der Literatur, 7. verbesserte und
erweiterte Auflage, Stuttgart, 1989, Stichwort ‘Symbol’, p. 909f.

13 Schon Ruperts Befehl an Ursula, nun, nach aufgelostem Knoten, abzu-
treten (vgl. v. 2722f) stiitzt die Beobachtung, dass die Groteske die
Ebene des “inneren” Kommunikationssystems betrifft, da die Figuren
selbst die ‘Machart’ des Vorgefiihrten kommentieren. Zur Einschitzung
dieser Aussage Ruperts vgl. aber Anm. 44.

14 Der Status der Schlussaussage ist schwer entscheidbar. Denn Johann
oszilliert eigenartig zwischen einem weisen und einem tdrichten Nar-
ren. Und er ist es ja, der Ursula als gute Taschenspielerin lobt. Kleists
Randnotizen zur Familie Ghonorez, die das Schicksal als Taschenspieler
bezeichnen sowie Ursula als Schicksalslenkerin in Betracht ziehen (vgl.
DKV Bd. I, p. 505 zu p. 38, v. 687, p. 515 zu p. 95, v. 2160 u. p. 517
zu p. 100, v. 2312), stehen in einem gewissen Widerspruch dazu, dass
der abgeschnittene Finger nur der Ausloser eines Geschehens ist,
dessen Ursache tiefer liegt, im gesellschaftlichen Missstand der Eigen-
tumsfixierung. Dazu Schmidt, Heinrich von Kleist, p. 54. Dieser
Widerspruch ldsst sich wohl kaum auflésen. Das Schlusswort als
selbstreferentielle Aussage des Dramatikers zu lesen, scheint mir inso-
fern legitim, als mehrere Signale in der Schlusspassage den
Fiktionscharakter und das dramatische Handwerk akzentuieren, so der
dramatische Terminus technicus “Knoten” (v. 2722), der Begriff “Kunst-
stick” (v. 2725) sowie die Bihnenanweisung des fallenden Vorhangs,



82 Katharine Weder

I1

“Und links unférmig grobhin eingetdlpelt | Ein ungeheurer
klotz’ger Pferdefus.” (v. 1718f.) So beschreibt die Zeugin
Brigitte in Kleists Zerbrochnem Krug die linke Schneespur,
die nach Periicke und Kopfwunde in der Indizienkette das
letzte Glied zu Adams Uberfiihrung liefert. Zwei hiufige
Merkmale des Grotesken sind in dieser Formulierung verei-
nigt: das Monstrose und das Chimirische. Dabei benennen
die Attribute ‘unférmig’ und ‘ungeheurer’ die beiden Formen
des Monstrosen, das Deforme und Enorme, wihrend der
Pferdefuss eine chimirische Gestalt evoziert.!5s Adams defor-
mierter linker Fuss ist nicht allein Reminiszenz an Odipus,
sondern auch Anklang an den Teufel als Ahnherrn aller gro-
tesken Gestalten, der auf einem monstros vergrosserten
Klumpfuss hinkt.16 Der Pferdefuss verweist zugleich als kor-
perliches Signal auf die Parallelisierung Adams mit den
Satyrn im Umkreis des Weingottes Dionysos, die ebenfalls
prototypische groteske Gestalten sind.”7 Klumpfuss bzw.
Pferdefuss prigen dem Dorfrichter Adam als deformierte
bzw. chimirische Gestalt schon dusserlich groteske Ziige auf.
Diese werden verstirkt durch sein ‘tierisches’ Verhalten, in
dem mit dem Akzent auf Essen, Trinken und Sexualitit die
materiell-leiblichen Elemente tiberbetont sind. Und er befin-
det sich in einer grotesken Situation: Er ist Richter und

die in Kleists Werk singulir ist. So verstanden hat der Dichter selbst
Schicksal gespielt.

15 Die ‘Chimaira’, wie sie Hesiod als feuerspeiende Ziege mit Lowenkopf
und Schlangenschwanz beschreibt, ist als Zusammensetzung aus ganz
unterschiedlichen Tieren bzw. Tierarten der Prototyp der Gattung des
Grotesken. Vgl. FuB8, Das Groteske, 110. Mischgestalten aus Mensch
und Tier waren in der grotesken Ornamentik ausserordentlich verbrei-
tet.

16 Vgl. ibid., 303. Karl Friedrich Flogel, Geschichte des Grotesk-Komischen.
Ein Beitrag zur Geschichte der Menschhbeit. Nach der Ausgabe von 1788
neu bearb. u. hg. v. Max Bauer, Minchen, 1914, Bd. II, p. 397, ver-
zeichnet im Register unter dem Stichwort ‘Teufel’ die vergleichsweise
hohe Anzahl von neun Beitrigen.

17 Vgl dazu v. 1604f. mit Anm. DKV Bd. I, p. 849.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 83

Ubeltiter zugleich. Den Vergleich Adams mit Odipus, den
Kleist in der Vorrede zu seinem Lustspiel Der zerbrochne
Krug bekanntlich selbst evoziert hat, prizisiert Wolfgang
Schadewaldt, indem er Adam als “Umkehrung des Odipus,
sein Gegenbild wie im Zerrspiegel”8 bestimmt. Die Umkeh-
rung gehort nicht nur zur komischen Anlage, sondern ist
gerade in ihren komplexen Spielformen auch eine Grund-
operation des Grotesken.1? Der Begriff des Zerrspiegels
schafft noch deutlicher den Bezug zum Grotesken. Anders als
der tragische Held Odipus, der unwissend an einem gottli-
chen Schicksal scheitern muss, weiss der komische Held
Adam um seine Schuld, die seiner eigenen menschlichen
Schwiche entspringt (und letztlich menschlich-regulierbar
bleibt).20. Um nicht gegen sich selbst vorzugehen, muss er
vor Gericht durch immer neue Ausfliichte von seiner Schuld
ablenken. Wihrend des Dramen-Prozesses (in juristischem
Sinn) erfindet Adam Gegenmodelle zur Eindeutigkeit der
Wirklichkeit, in der seine Schuld feststeht. Seine forcierten
Verhiillungsversuche miinden dabei unfreiwillig wiederum
in Enthillung. Exemplarisch zeigt sich dies im zehnten Auf-
tritt, als Adam, durch Walters Frage nach dem Verbleib
seiner Perlicke in Bedringnis geraten, eine groteske Fantasie
zum Besten gibt. Sie ist durch Ubertreibung und Unverhiilt-
nismissigkeit gekennzeichnet:

Ja seht. Ich sitz’ und lese gestern Abend

Ein Aktenstick, und weil ich mir die Brille
Verlegt, duck’ ich so tief mich in den Streit,
Daf3 bei der Kerze Flamme lichterloh

Mir die Perlicke angeht. Ich, ich denke,

Feu'r fillt vom Himmel auf mein stindig Haupt,
Und greife sie, und will sie von mir werfen;

18 Wolfgang Schadewaldt, Hellas und Hesperien, Bd. 2, Zirich und Stutt-
gart, 1970°, p. 335.

19 Vgl. Fu8, Das Groteske, pp. 245-298.

20 Und anders als die Pestepidemie in Theben, welche die furchtbare Fol-
ge von Odipus’ schwerwiegender Blutschuld darstellt, verweist der

zerbrochene Krug auf eine letztlich harmlosere Schuld. Vgl. Schmidt,
Heinrich von Kleist, p. 67.



84 Katharine Weder

Doch eh ich noch das Nackenband gelost,
Brennt sie wie Sodom und Gomorrha schon.
Kaum dafd ich die drei Haare noch mir rette. [v. 1489-1498]

Was plausibel durch die verlegte Brille begriindet werden
konnte und ihn in positivem Licht als tbereifrigen Studiosus
von Gerichtsakten darstellen soll, legt Adam gleich darauf als
gottliche Strafe aus, wenn er seiner erfundenen Ausflucht,
die Pericke sei ihm an der Kerze angekommen, die Deu-
tung eines himmlischen Zeichens nachschickt, und das
lichterlohe Brennen mit dem Untergang der Stidte Sodom
und Gomorrha vergleicht. So enthitllt er sich selbst als schul-
digen Ubeltiter. Derselbe Mechanismus vollzieht sich auf
dem Hohepunkt der Indizienuntersuchung, bei Brigittes Auf-
tritt. Die Wahrheit, die nie so nahe liegt wie dadurch, dass
Brigitte Adams Spuren im Schnee von Eves Haus bis zum
Haus des Richters verfolgt hat, “also der Wahrheit buchstib-
lich auf die Spur gekommen ist” 2! verkehrt sich im Kopf der
abergldubischen Brigitte in einen grotesken Irrtum: Da sie an
den sprichwortlichen Pferdefuss des Teufels glaubt, schreibt
sie die Schneespuren ihm zu, wo sich die Schuld des Rich-
ters Adam geradezu aufdringt (vgl. v. 1709-1719). Indem
dieser, nicht faul, Brigittes Aberglauben gleich fiir seine
Zwecke nutzen will und in Ubertrieben gestelztem Stil fir
die Ernsthaftigkeit dieser Hypothese pliadiert, verrit er sich
selbst. Analog zur Kindesfinger-Episode in der Familie
Schroffenstein ist auch hier die kritisch-aufkldrerische Funkti-
on einer Satire auf den Volksaberglauben offensichtlich.
Darin erschopft sich die Episode aber nicht. Zwar beschuldigt
die abergliubische Brigitte den Teufel statt Adams und ver-
fingt sich in einem grotesken Irrtum. Hintergriindig findet —
ganz im Sinne der Enthullungsstrategie des Gerichtsschrei-
bers Licht, der Brigittes Aberglaube geschickt ausnutzt — eine
‘wahre’ Identifikation statt: Adam wird als der gesuchte teufli-
sche Tiater identifiziert. Brigittes Irrtum evoziert insofern
zugleich eine Wahrheit, als sie auf den existentiellen Ernst

21 Ibid., p. 68.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 85

und die exemplarische Bedeutung von Adams ‘Stindenfall’
verweist. Wihrend in der Brigitte-Episode die Identifikation
Adams mit dem Teufel implizit stattfindet, wird sie in Rup-
rechts Ausruf “Blitz-Hinketeufel” (v. 1902) explizit, mit dem
er Adams Reissausnehmen vom Gericht kommentiert. Wenn
der Schreiber Licht im zwolften Auftritt mit “Epilog-
Charakter”? vom Fenster aus den fliichtigen Dorfrichter be-
obachtet: “Seht, wie der Richter Adam, bitt’ ich euch, | Berg
auf, Berg ab, als floh er Rad und Galgen, | Das aufgepfliigte
Winterfeld durchstampft!” (v. 1954-56), so zeigt dieses Bild
einen zu erlésenden Typ Mensch. Als solcher ist Adam
gleichsam zum ‘armen Teufel’ geworden. Als groteske Ges-
talt verkorpert Adam den seit dem Stindenfall unausweichlich
defizitiren Zustand des Menschen schlechthin, der aufgrund
seiner licherlich-schrecklichen conditio humana in unmogli-
che Situationen gerit. Diese abgriindige Dimension stellt — in
bedeutsamer Parallelisierung mit der Familie Schroffenstein —
auch Hinrich C. Seeba heraus: “Wenn die Blofistellung des
alten Adam nicht um Haaresbreite noch einmal gut ausginge,
wire es vielleicht sogar ein weiterer ‘Spas zum Totlachen’

[...].723

I11

Zum Grotesken tendiert schliesslich auch die Grundkonstella-
tion der Erzdhlung Die beilige Cdcilie oder die Gewalt der
Musik: vier bilderstiirmerische Briider fiihren seit einem ver-
hinderten Uberfall auf ein Kloster selbst ein klosterartiges
Leben. Darin einfach eine Bekehrung nach dem Modell von
Schuld und Siihne zu sehen, hiesse, die subversive Kraft die-
ser Erzdhlung zu verkennen. Besonders die jlngere
Forschung hat vielfach betont, dass die Cicilien-Erzihlung
nur vordergriindig nach dem Muster einer Heiligen- oder

22 Ibid., p. 76.
23 DKV Bd. I, p. 794f.



86 Katharine Weder

Bekehrungslegende gestrickt ist.24 Als Legende im wortli-
chen Sinn problematisiert sie vielmehr das Lesen von
Texten, den Akt der Deutung, den “Prozefl der Legenden-
bildung’? selber. Das Groteske in der Cdcilien-Erzihlung
steht, so die Hypothese, ganz im Zeichen dieser Legenden-
parodie und -subversion.

Einen ersten Umschlag ins Groteske enthilt die Wieder-
gabe der Wende, die sich im Kloster wihrend der musi-
kalischen Auffiihrung ereignet hat:

es regte sich, wihrend der ganzen Darstellung, kein Odem in den Hal-
len und Binken; besonders bei dem Salve regina und noch mehr bei
dem Gloria in excelsis, war es, als ob die ganze Bevolkerung der Kir-
che tot sei: dergestalt, dafl den vier gottverdammten Briidern und
ihrem Anhang zum Trotz, auch der Staub auf dem Estrich nicht verweht
ward, und das Kloster noch bis an den SchluB des dreiRigjihrigen Krie-
ges bestanden hatte, wo man es, vermoge eines Artikels im
westfilischen Frieden, gleichwohl sikularisierte. [293,16-25]

Die Erstarrung umfasst sogar den Staub auf dem Estrich!
Wenn diese grotesk Ubersteigerte Beschreibung jeden poten-
tiellen Wunderglauben bereits ironisch bricht, so liuft einem
solchen die lapidare Bemerkung der Sikularisierung ginzlich
zuwider. Das Groteske fungiert als Signal fir die Legenden-
parodie. Nicht als gottlicher Eingriff ist die Massenlihmung
zu deuten, wie sdmtliche Vertreter der Amtskirche es tun,
sondern sie kann mit Bezug auf den um 1800 viel diskutier-
ten sogenannten “animalischen Magnetismus” als todes-
dhnlicher Zustand des magnetischen Starrschlafs gelesen
werden, 26 den Kleist freilich ins Groteske ubertreibt, indem
er ihn auf eine ganze Kirchgemeinde ausweitet.2”

24 Dazu z.B. Stefanie Marx, Beispiele des Beispiellosen. Heinrich von Kleists
Erzdblungen obne Moral, Wirzburg, 1994, p. 82f.

25 Schmidt, Heinrich von Kleist, p. 274.

26 Zum todesihnlichen magnetischen Starrschlaf vgl. exemplarisch Gotthilf
Heinrich von Schubert, Ansichten von der Nachtseite der Naturwissen-
schaft, Dresden 1808, p. 357: “Der Magnetismus, welcher nicht selten
ein Erstarren der Glieder wie im Tode, und andre hiermit verwanden [!]
Symptome zur ersten Wirkung hat, ist auch hierin das im Kleinen, was



Gestalten des Grotesken bei Kleist 87

Franz Anton Mesmer, der als Begriinder des oft synonym
als Mesmerismus bezeichneten animalischen Magnetismus
gilt, hat diejenigen Krifte und Wechselwirkungen, welche
zum Beispiel am Erd- oder Eisenmagnetismus beobachtbar
werden, fiir universal wirksam erkldrt, d.h. nicht nur in der
anorganischen, sondern insbesondere auch in der organi-
schen Natur, und zwar “auf alle wesentlichen Bestandtheile
lebendiger Korper, vorziglich aber auf das Nerven=system,
vermittelst einer alles durchdringenden Flissigkeit”.28 Mes-
mers Physiologisierung folgte die Psychologisierung des
Magnetismus — die Annahme rein psychischer Wechselwir-
kungen — durch den Marquis de Puységur.2? Die eigentlich
‘wunderbare’ Tatsache in Kleists Erzihlung, dass die Kapell-
meisterin Antonia, gepflegt von einer verwandten Nonne,
bewusstlos in ihrer Kammer im Bett lag und dennoch
zugleich, von ihren Mitschwestern erkannt, in der Kirche an
der Orgel die Auffihrung der Messe geleitet hat, ldsst sich,
von animalmagnetischen Modellen inspiriert, folgendermas-
sen lesen: Die seelische Energie der Kapellmeisterin Antonia
ist im Zustand des Nervenfiebers vom Korper freiwirkend
geworden und hat sich zu einem (den Nonnen) sichtbaren
‘Geistleib’ in Antonias Gestalt materialisiert, wihrend ihr Kor-
per in symptomatisch koma-ihnlichem Zustand im Kranken-
bett zurtickblieb.30

der Tod im Groflen und auf eine vollkommnere Weise ist.” Schuberts
Vorlesungs-Ausarbeitung war bekanntlich in der literarischen Romantik
ausserordentlich wirkungsmichtig und populir.

27 Zur Mode des “animalischen Magnetismus”, insbes. zur neuen Aufmerk-
samkeit daran nach 1800 und zu seinen Reflexen in der Literatur der
deutschen Romantik vgl. Jirgen Barkhoff, Magnetische Fiktionen. Lite-
rarisierung des Mesmerismus in der Romantik, Stuttgart, Weimar 1995.

28 Franz Anton Mesmer, Abbandlung tiber die Entdeckung des thierischen
Magnetismus, Karlsruhe 1781, Neudruck Tiibingen, 1985, p. 8.

29 Vgl. Andreas B. Kilcher, “Asthetik des Magnets. Zu einem physikali-
schen Modell der Kunst in der Frihromantik”, Deutsche
Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 72
(1998), pp. 463511, hier p. 466 und die dort angegebene Literatur.

30 Hinweise zu dieser Lesart bei Hans-Jurgen Schrader, “Kleists Heilige
oder die Gewalt der Sympathie. Abgerissene Traditionen magnetischer



38 Katharine Weder

Der Tuchhindler der Stadt Aachen mit dem grotesken
Namen Veit Gotthelf, der Unzusammenpassendes — das
Christen- und das Heidentum — kombiniert, erzihlt spiter
ausfihrlicher vom Verhalten der vier Tkonoklasten wihrend
der Auffihrung:

Dagegen, bei Anhebung der Musik, nehmen Eure Soéhne plotzlich, in
gleichzeitiger Bewegung, und auf eine uns auffallende Weise, die Hiite
ab; sie legen, nach und nach, wie in tiefer unaussprechlicher Rihrung,
die Hinde vor ihr herabgebeugtes Gesicht, und der Pridikant, indem
er sich, nach einer erschiitternden Pause, plotzlich umwendet, ruft uns
Allen mit lauter fiirchterlicher Stimme zu: gleichfalls unsere Hiaupter zu
entbloBen! Vergebens fordern ihn einige Genossen flisternd, indem
sie ihn mit ihren Armen leichtfertig anstoflen, auf, das zur Bilderstiirme-
rei verabredete Zeichen zu geben: der Pridikant, statt zu antworten,
lafdt sich, mit kreuzweis auf die Brust gelegten Hinden, auf Knien nie-
der und murmelt, samt den Bridern, die Stirn inbrinstig in den Staub
herab gedriickt, die ganze Reihe noch kurz vorher von ihm verspotte-

ter Gebete ab. [299,9-23]

Die geheimnisvolle Zwingkraft erfasst zunichst, schon bei
den allerersten Klingen des Musikstlicks, die vier Brider,
wihrend ihre in hochster Kamptbereitschaft stehenden Mit-
streiter Zeugen von deren seltsamem Verhalten werden,
bevor sie selbst der Massenlihmung verfallen. Dort, wo in
Gotthelfs Beschreibung der interpretierende, d.h. vereindeu-
tigende Anteil Uiberwiegt, werden wir in die Irre geleitet.
Denn die groteske Simultanitit aller Gesten lidsst zumindest
Zweifel dariber aufkommen, es handle sich bei der Entblos-
sung ihrer Hiupter um eine Respektsbezeugung in echter
religioser Rihrung und bei dem simultanen Murmeln des
Gebets um auch rational reflektierte religiose Inbrunst. Viel-
mehr erscheinen die Brider als ferngesteuerte Roboter.3!

Korrespondenz, Kleist-Bilder des 20. Jabrbunderts in Literatur, Kunst
und Wissenschaft, hg. v. Peter Ensberg u. Hans-Jochen Marquardt,
Stuttgart, 2003, p. 83f.

31 Der eine Demutsgeste zitierende Kniefall ist ein Beispiel dessen, was
Herminio Schmidt als “Taschenmesser-Effekt” bei den “elektrischen
Ohnmachten” Kleistscher Figuren beschrieben hat. Vgl. Heinrich von



Gestalten des Grotesken bei Kleist 89

Das entschlossene Agieren der vier Bruder ist in ein willen-
loses Reagieren von Marionetten verkehrt, ferngesteuert von
der hypnotischen Kraft der Kapellmeisterin Antonia, welche
durch die Musik verbreitet und verstirkt wird.32 Die fremd-
beherrschte Marionette zersetzt das aufklirerische Konzept
des autonomen, sein Agieren selbstmichtig regierenden Sub-
jekts.33 Bei der Marionette als einem komplexen und
facettenreichen Topos der romantischen Literatur ergibt sich
der Bezug zum Grotesken aus der Kombination des Mecha-
nischen mit dem Lebendigen.

Seit dem Vorfall im Kloster hilt das marionettenhaft-
ferngesteuerte Verhalten der vier Brider an. Es kippt spites-
tens bei ihrer Gloria-Intonation — d.h. eben jenes Musik-
stiicks, das in der Kirche die stirkste Wirkung erzeugt hat —
“mit einer entsetzlichen und grillichen Stimme” (303,15f.)
ins Groteske um. Die vier Briuder beginnen ihr Gebriill,
“nachdem sie einen Augenblick gegen den dumpfen Klang
der Glocke aufgehorcht” (303,11) und sich scheinbar unver-
mittelt — “in gleichzeitiger Bewegung” (303,11f.) wiederum
— wie ferngesteuert von ihren Stiihlen emporgehoben ha-
ben, gleichsam so, als wiirden sie an unsichtbaren Fiden
gezogen von einem michtigen Geist, dem hypnotisch wirk-
samen Geist der verstorbenen Kapellmeisterin Antonia. Veit
Gotthelf kommentiert gegentiber der Mutter:

So mogen sich Leoparden und Wolfe anhoren lassen, wenn sie zur ei-
sigen Winterzeit, das Firmament anbriillen: die Pfeiler des Hauses,
versichere ich Euch, erschiitterten, und die Fenster, von ihrer Lungen
sichtbarem Atem getroffen, drohten klirrend, als ob man Hinde voll

Kleist. Naturwissenschaft als Dichtungsprinzip, Bern / Stuttgart, 1978,
pp. 40-44.

32 Zu diesem Themenkomplex vgl. Manfred Schuler, “Musik im Mesmeris-
mus", Freiburger Universitdtsbldtter, Heft 93, Oktober 1986, pp. 23-31.

33 Vgl. Fufl, Das Groteske, 288. Wenn Kleist sich hier dem romantisch-
grotesken Topos der Marionette und des Automatenmenschen an-
schliesst, so gilt dies keineswegs generell, man denke an Kleists
eigenwilligen Umgang mit der Thematik im Marionettentheater-
Aufsatz.



90 Katharine Weder

schweren Sandes gegen ihre Flichen wiirfe, zusammen zu brechen.

[303,17-23]

Den grotesken Effekt hitten Nervenphysiologen zu Kleists
Lebzeiten wohl so erkldrt: Durch Impulse des bei den vier
Bridern dominanten Gangliensystems erzeugt, ist ihre Wie-
dergabe des Glorias eine intuitiv-instinktive Antwort auf die
stimulierenden Glockenklinge, wihrend die hoheren Ver-
standeskrifte des Cerebralsystems bei den Briidern dauerhaft
ausgeschaltet sind.3 Gotthelfs Vergleich mit dem Heulen von
wilden Tieren mag dies andeuten. Was ihren Kehlen ent-
springt, ist durch kein kontrollierendes Bewusstsein
Uberblendet, sondern bricht mit urspringlicher Gewalt des
unbewussten Instinkts hervor, der in den Nerven des Gang-
liensystems verborgen ist, im ‘Normalzustand’ aber von den
Vermodgen des Cerebralsystems dominiert wird.3s Das
physikalisch erforschbare Phinomen sympathetischen Mit-
schwingens bis zum Zerspringen aufgrund zu starker
Erschiitterung beschreibt Ernst Christian Wiinsch, bei dem
Kleist in Frankfurt eine Privat-Vorlesung in Experimentalphy-
sik gehort hat, in seinen Kosmologischen Unterbaltungen:
“Endlich ist noch anzumerken, dafs es Menschen gegeben
hat, und noch giebt, welche durch ihr Geschrei machen
konnen, dafd Glidser zerspringen, ohne sie dabei anzurih-
ren.”36 Die automatische Gloria-Intonation,3” da der himm-
lische Klang der kirchlichen Auffiihrung in der monstros
lauten und verzerrten Stimme der Bruder widerhallt, mar-

34 Mit dieser Lesart folge ich Gordon Birrell, “Kleist's ‘St. Cecilia’ and the
Power of Electricity", The German Quarterly 62 (1989), pp. 72-84, hier
p. 80.

35 Wihrend es in der ersten Fassung iiber den Gloria-Gesang der vier
Briidder noch geheissen hatte, er sei “nicht ohne musikalischen Wohl-
klang, aber durch sein Geschrei grillich” (298,25f), ist der
musikalische Wohlklang in der Endfassung getilgt.

36 Ernst Christian Wiinsch, Kosmologische Unterbaltungen, Bd. 11, Leipzig,
17947, p. 463.

37 Bei Kleist impliziert der Begriff des ‘Absingens’ die Mechanik und un-
terstreicht den Wiederholungsaspekt.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 91

kiert nur den deutlichsten Umschlagspunkt ins Groteske,
welches das Verhalten der Brider insgesamt kennzeichnet.
Die Forschung hat als eine Pointe der Erzidhlung beleuchtet,
dass sie ambivalent hilt, ob die Brider letztlich eine Bekeh-
rung oder Verrtickung erfahren haben,3 und den blasphemi-
schen Zug in der spezifischen Verquickung von Religiositit
und Wahnsinn in Kleists Erzdhlung ausgefiihrt.3® Den natur-
philosophisch-spekulativen Diskurs um 1800 einzubeziehen,
ist dabei besonders fruchtbar, da dieser ein eben solches
Schwanken zwischen den Polen von Krankheit und hoherer
Gesundheit sichtbar macht, ja gar die provokative Denkmog-
lichkeit von tieferer Einsicht gerade in der Verriickung, von
hoherer Erkenntnis gerade im Wahnsinn verhandelt.40 Kann
der geheimnisvolle Kommentar der vier Bruder zu ihrer
“Verherrlichung des Heilands” (295,31f.) als Indiz tieferer
Einsicht gewertet werden, so trigt das groteske Gebrill
punktlich zur Geisterstunde hingegen kaum die Signatur ho-
herer  Gesundheit.  Vielmehr verweigert es eine
Nobilitierung, da das Geschrei dieser automatischen Gloria-
Imitation die Sphirenharmonie heiliger Naturmusik nicht
nachklingen lidsst.41 Gemessen am nervenphysiologischen Er-

38 Dazu Gerhard Neumann, “Eselsgeschrei und Sphirenklang. Zeichensys-
tem der Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die
heilige Cécilie oder die Gewalt der Musik', Heinrich von Kleist. Kriegsfall
— Rechtsfall — Siindenfall, hg. v. Gerhard Neumann, Freiburg i. Br., 1994,
pp. 365-389, hier 377f.

390 Vgl. Christine Lubkoll, Mythos Musik. Poetische Entwiirfe des Musikali-
schen in der Literatur um 1800, Freiburg i. Br., 1995, p. 207f. Wenn das
Verhalten der vier Bruder tatsichlich mehrfach ambivalent dargestellt
ist, so ist es freilich mit der Verwahrung im Irrenhaus in der sozialen
Realitit des Textes zu einem psychiatrischen Fall erklirt und verein-
deutigt worden.

40 Vgl. Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Symbolik des Traumes, Bam-
berg 1814, p. 145: “Ja es scheint sogar in gewissen Fillen durch den
Wahnsinn und mitten in demselben eine gewisse Entwickelung und
Ausbildung der héheren Seelenkrifte moglich [...]."

41 Vgl. auch Neumann, Eselsgeschrei und Sphdrenklang, insbes. p. 380.
Zugleich subvertiert Kleist (im Zeichen der Legendenparodie) die tradi-
tionsreiche Auffassung, dass Musik zum Gotteslob dient und zugleich
moralische Impulse gibt.



92 Katharine Weder

klirungsmodell einer gesteigerten Titigkeit des Ganglien-
systems entspricht es aber einer grotesken Verzerrung, das
Gloria-Gebrtill als Argument fiir dimonische Besessenheit zu
nehmen, wie sie zumindest fir den Wirt — in altem Aber-
glauben: als Ursache von Geisteskrankheit — im Spiel ist: Er
bittet die Gerichte, “ihm diese vier Menschen, in welchen
ohne Zweifel der bose Geist walten miusse, aus dem Hause
zu schaffen” (305,23-25).

Fir den Leser, der gerade an den betrachteten Um-
schlagspunkten ins Groteske Kleists subversivem Erzihlen am
besten auf die Spur kommen kann, scheint das Groteske der
Cicilien-Erzihlung niher am Heiteren und Spielerischen zu
liegen als am Schauerlichen und Grauenhaften. Aus Figuren-
perspektive, in der Reaktion des Wirts und der Mutter,
tiberwiegt hingegen der schauerliche Aspekt. Fiir das gro-
teske Gebrill und die anderen seltsamen Elemente der
Cdcilien-Erzihlung ist der naturphilosophisch-psychologische
Diskurs der Zeit erhellend.42 Diese Lesart, deren umfassende
Beweisfuhrung hier nicht geleistet werden kann, soll aber
keineswegs suggerieren, Kleist hitte an naturphilosophisch-
spekulative Erklirungsmodelle — im Unterschied etwa zum
Eingreifen Heiliger oder zur quasi-religiosen “Gewalt der
Musik” — tatsichlich und bekenntnishaft geglaubt.43 Wer aber
diesen dargestellten “inneren Zusammenhang” (305,32) auf-
schlisselt, auf den eine zwar keineswegs Uiber jeden Zweifel
erhabene Erzihlerstimme geheimnisvoll verdeckt anspielt,
dem wird die groteske Unverhiltnismissigkeit zu den expli-

zit verhandelten Deutungsmodellen des unerhorten Vorfalls
deutlich.

42 Die animalmagnetische Schicht von Kleists vielschichtiger Cicilien-
Erzihlung verweist ebenso wie die Auseinandersetzung mit der neure-
ligibsen Tendenz, mit der Legende oder mit der Verschmelzung von
Kunst und Religion in den Kontext romantischer Modedebatten. Zu
diesen vgl. Schmidt, Heinrich von Kleist, pp. 269-281.

43 Kleists Transformation solcher im Titel ungenannten bzw. hochstens
verschliisselt genannten Modelle zeigt vielmehr, dass diese vom
subversiven Spiel mit Deutungsangeboten - als der Pointe der
Erzihlung — keineswegs ausgeschlossen sind.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 93

1Y

Zurtickzukommen ist auf meine Eingangsvermutung. Ich ha-
be das ordnungszersetzende Potential des Grotesken in
Bezug zu Kleists subversiver Schreibweise gesetzt. Die
Zersetzung des aufgeklirten Vernunftglaubens als eines
grundlegenden Bezugspunkts der Kulturformation um 1800
konkretisieren insbesondere zwei der hier betrachteten gro-
tesken Episoden: die Auflosung des dramatischen Knotens in
der Familie Schroffenstein und im Zerbrochnen Krug. In bei-
den Fillen bringt eine abergliubische Figur, die Toten-
griberwitwe Ursula in der Familie Schroffenstein und analog
Brigitte im Zerbrochnen Krug, das ausschlaggebende Indiz.
In den beiden Figuren wird sicher primir der Volksaber-
glaube von Seiten des Rationalismus karikiert. Karikatur und
Groteske sind freilich verwandte Phinomene. Die tragisch-
ironische Verkehrung von intendierter Teufelsabwehr durch
die abergldubische Ursula und tatsichlicher Teufelsevokation
in Ruperts Gestalt, wie auch die hintergriindige Identifikation
Adams mit dem Teufel als jene Wahrheit, die Brigittes gro-
tesker Irrtum zugleich evoziert, zeigen beide, Rupert wie
Adam, als groteske Gestalten, die einen defizitiren Zustand
verkorpern. Adam kennzeichnet sein monstroser Klumpfuss
bzw. chimirischer Pferdefuss schon von Beginn weg dusser-
lich als groteske Figur. Und Ruperts Gesicht verzerrt sich im
Moment der Selbsterkenntnis zur teuflischen Fratze. An Ru-
pert zeigt sich exemplarisch das Missverhiltnis zwischen
tatsichlicher Wirklichkeit und vorurteilsbestimmter Gegen-
welt in den Kopfen der Figuren, die eine ungleich grossere
Wirkungsmacht entfaltet und durch das gesellschaftliche Ubel
der Eigentumsfixierung begriindet ist.4 Und der Richter-

44 Jochen Schmidt bezeichnet Ruperts Eigensinn mit Recht als “die
schlimmste Ausgeburt des Eigentums' (Heinrich von Kleist, p. 61, Her-
vorh. i. Orig). Um dieses dreht sich das Drama ja im Kern. Dass Rupert
in gewisser Weise verblendet bleibt, zeigt sich an der falschen Schick-
salsergebenheit, mit der er Ursula die Macht zuspricht, den Knoten
geschiirzt und wieder gelost zu haben (vgl. v. 2722). Der abgeschnit-



94 Katharine Weder

Ubeltiter Adam verkorpert die licherlich-schreckliche condi-
tio humana schlechthin. Er gerit in unmogliche Situationen
und muss grotesk-phantastische Gegenmodelle zur Eindeu-
tigkeit der Wirklichkeit erfinden, in der seine Schuld
feststeht. Als ‘armer Teufel’ ist er auf Erlosung angewiesen.
Insofern die grotesken Gestalten in Kleists Werk Chiffren
sind fiur den defizitiren Zustand des Menschen und fir die
Gebrechlichkeit der menschlichen Ordnungen, kann darin
kein willkiirlich verzerrender Stil im Zeichen spielerischer
Einbildungskraft gesehen werden, sondern die eher realisti-
sche Darstellungsmoglichkeit der selbst grotesken Wirklich-
keit des entfremdeten Menschen.5 Das heiter-spielerische
Groteske findet sich am ehesten noch in der Cdcilien-
Erzdhlung,4 in der die Umschlagspunkte ins Groteske deutli-
ches Signal fiir die subversive Zersetzung von explizit
verhandelten Deutungsangeboten sind, unter denen der ka-
tholische Wunderglaube nur das auffilligste ist. Das
marionettenhaft-ferngesteuerte Verhalten der vier Brider
zieht das Konzept des autonomen, rationalen Subjekts dabei
ebenfalls in Zweifel. Thr zwischen Krankheit und hoherer
Gesundheit ambivalentes Verhalten trigt groteske Ziige und
erzeugt einen komisch-grausigen Effekt, der allerdings zwi-
schen den Figuren der Erzdhlung und dem Leser aufgeteilt
zu sein scheint: bei Ersteren Uberwiegt der grausige, bei
Letzterem der komische Aspekt. In der Familie Schroffenstein
wird der ambivalente Effekt des Grotesken von Johann ex-

tene Kindesfinger war ein zufilliger Anlass, das Vorurteil zu aktualisie-
ren, von ihm ging keineswegs ein notwendiges Schicksal aus.

45 Darin konnte sich eine weitere Dimension von Kleists Modernitit kon-
kretisieren: “Bes. moderne Autoren sehen das Glroteske] im Grunde
nicht als willkiirl. verzerrenden Stil, sondern als die eher realist. Wie-
dergabe der selbst grotesken Wirklichkeit; der grotesken Darstellung
wird so eine kritische Funktion zuerkannt.” Metzler Literaturlexikon.
Begriffe und Definitionen, hg. v. Gunther u. Irmgard Schweikle, zwei-
te, iberarb. Auflage, Stuttgart, 1990, p. 186.

46 Die grotesken und burlesken Ziige an Frau Marthes komischer Krug-
rede wiren freilich ebenfalls dem ausgelassen-spielerischen Grotesken
zuzuordnen, die hier nicht behandelt wurde. Zur Krugrede vgl. Schmidkt,
Heinrich von Kleist, pp. 69-74, insbes. 72.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 95

plizit behauptet, wenn er die aufgedeckte Wahrheit als ‘ein
Spafd zum Totlachen’ bezeichnet.

Der zweite Aspekt, das ‘Anti-Klassische’ des Grotesken als
Bezugspunkt fir Kleist zu bestimmen, hat sich insbesondere
am Finale der Familie Schroffenstein bestitigt. Dass ein auf
die Bihne geworfener, abgeschnittener Kindesfinger als gro-
tesker Deus ex machina fungiert, steht einer apollinisch-
klassizistischen Kunstnorm schrill entgegen.4 Mit dem Zer-
brochnen Krug bezog sich Kleist bekanntlich sowohl auf die
realistische niederlindische Genremalerei, die von Vertre-
tern des Klassizismus abgewertet wurde, wie auch den
sophokleischen Kdnig Odipus, der seit Aristoteles’ Poetik als
exemplarische Tragodie galt.48 Sein freier Umgang mit den
sophokleischen Elementen lisst Kleist zwar nicht mit der
Gattungstradition brechen. Gleichwohl liegt in diesem dop-
pelten Bezug ein kiithnes anti-klassizistisches Moment, das
sich u.a. daran Kkonkretisiert, wie Kleist den grotesk-
komischen Helden Adam aus der niederlindischen Dorftwelt
in kontrastivem Vergleich zum tragischen Helden Odipus,
dem Konig von Theben, gestaltet.

47 Es ist symptomatisch, dass der abgeschnittene Kindesfinger von Rezi-
pienten vielfach bemingelt wurde. Tieck z.B. kommt er “zu
geringfligig, ja ekelhaft” vor (zit. nach DKV Bd. I, p. 552).

48 Dazu Schmidt, Heinrich von Kleist, pp. 63-65.



96 Katharine Weder

Abstract

Heinrich von Kleist, in contrast to E.T.A. Hoffmann, never explicitly re-
garded his writings as belonging to the aesthetic category or genre of the
“grotesque” — nor has the scientific community emphasized this aspect of
his work. The “grotesque” in Kleist’s texts occurs episodically. The paper
analyzes its manifestations and functions in the plays Die Familie Schrof-
fenstein and Der zerbrochne Krug, and the novel Die heilige Ciicilie oder
die Gewalt der Musik. The quality of the “grotesque” to challenge and dis-
perse common cultural norms and concepts by means of alienation
corresponds to and suits Kleist's subversive way of writing. The “gro-
tesque” in various ways questions the concept of the autonomous, rational
subject and therefore the enlightened belief in human reason, which
marks a central feature of the cultural formation around 1800. With the
“grotesque” at various times being redefined in opposition to the dominant
classic aesthetic, Kleist’'s own use of the “grotesque” points to a critique of
the classicistic norm of the “Weimarer Klassik”.



	Gestalten des Grotesken bei Kleist

