
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Gestalten des Grotesken bei Kleist

Autor: Weder, Katharine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katharine Weder

Gestalten des Grotesken bei Kleist

Im
Unterschied zu E. T. A. Hoffmann reiht sich Heinrich

von Kleist nirgends explizit in die Tradition des Grotesken

als ästhetischer Kategorie oder der Groteske als

Gattung ein.1 In seinen Texten tritt das Groteske punktuell

und episodisch auf. Als irritierende Momente sind diese
Umschlagspunkte ins Groteske gerade interessant. Bei ihrer
Betrachtung leitet mich die Hypothese, dass die Qualität des
Grotesken, durch Verfremdung geläufige kulturelle
Ordnungsstrukturen zu zersetzen, Kleists subversiver
Schreibweise entspricht. Das Groteske stellt in vielfältiger
Weise das Konzept des autonomen, rationalen Subjekts und
damit den aufgeklärten Vernunftglauben in Frage,2 der ein
zentraler Bezugspunkt der Kulturformation um 1800 ist.
Zugleich wurde das Groteske zu verschiedenen Zeiten in
Opposition zu einer jeweils als klassisch geltenden Ästhetik
bestimmt. In der Stossrichtung gegen die klassizistische
Kunstnorm der 'Weimarer Klassik' sehe ich einen weiteren
Bezugspunkt des Grotesken in Kleists Werk.

Definitionen des Grotesken ist - bei aller Differenz - die
Bestimmung gemeinsam, es strebe "nach möglichst
phantasievoller Kombination von Heterogenitäten"3 und gestalte
dabei Effekte, die zwischen Komik und Grauen ambivalent

1 Vgl. das Vorwort zu Hoffmanns Fantasiestücken in Callots Manier
(1814). In: E. T. A Hofmann, Sämtliche Werke in sechs Bänden, hg. v.
Hartmut Steinecke / Wulf Segebrecht, Frankfurt/M., 1983ff., Bd. II/I,
p. 17f.

2 Vgl. Christiane Leiteritz, '"Selbstschöpfung und Selbstvernichtung' - Die
Subversion des abendländischen Subjekts durch Ironie und Groteske",
Von Rousseau zum Hypertext. Subjektivität in Theorie und Literatur der
Moderne, hg. v. Paul Geyer / Claudia Jünke, Würzburg, 2001, pp. 39-
63.

3 Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, gemeinsam mit Harald
Fricke, Klaus Grubmüller u. Jan-Dirk Müller hg. v. Klaus Weimar, Berlin,
1997-2003, Bd. I, p. 745.

Colloquium Helveticum 35/2004



78 Katharine Weder

gehalten werden.4 Dieses irritierende Oszillieren gilt als
charakteristisch, wenn die einen Theoretiker auch den
schrecklich-unheimlichen, angsterzeugenden Aspekt akzentuieren,

wie Wolfgang Kayser,? oder andere den lustvoll-
komischen, von Angst befreienden Aspekt, wie Michail
Bachtin,6 um die beiden wirkungsmächtigsten Verfasser von
Grotesketheorien im 20. Jahrhundert zu nennen. Die Mittel,
mit denen groteske Texte vielfältig operieren, hat Peter Fuß
unter die Kategorien der Verkehrung, Verzerrung und
Vermischung gefasstT Sie gelten auch mir als Signale fürs
Groteske. Drei Werke kommen in den Blick: die beiden
Dramen Die Familie Schroffenstein und Der zerhrochne Krug
sowie die Erzählung Die heilige Cäcilie oder die Gewalt der
Musik.,8

I

In Kleists erstem Werk Die Familie Schroffenstein wird an
prominenter Stelle, nämlich in der Schlussepisode, das
Groteske in seinem ambivalenten Wirkungsaspekt von Komik
und Grauen thematisiert, wenn die Wahrheit, die jetzt vor
allen noch verbliebenen Dramenfiguren ans Licht kommt, als
"ein Spaß zum I Totlachen" (v. 2717f.) bezeichnet wird.
Nimmt man diese gebräuchliche Redewendung - in kleist-

4 Vgl. ibid., p. 748.

5 Wolfgang Kayser, Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dich¬
tung, Oldenburg, 1957.

6 Michail Bachtin, Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, aus
dem Russischen von Gabriele Leupold, hg. u. mit einem Vorwort
versehen von Renate Lachmann, Frankfurt/M., 1987 (russ. EA 1965).

7 Peter Fuß, Das Groteske. Ein Medium des kulturellen Wandels, Köln u. a.

2001, vgl. den umfangreichen Teil II, pp. 235-421.

8 Ich zitiere nach der folgenden Ausgabe: Heinrich von Kleist, Sämtliche
Werke und Briefe in vier Bänden, hg. v. Ilse-Marie Barth, Klaus Müller-
Salget, Walter Müller-Seidel, Stefan Ormanns und Hinrich C. Seeba,
Frankfurt/M., 1987ff. [=DKV]. Bei den beiden Dramen wird die Versangabe

(nach DKV, Bd. I), bei der Erzählung die Seiten- u. Zeilenangabe
(DKV, Bd. III) im fortlaufenden Text in Klammern beigefügt.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 79

typischer Manier - wörtlich, sind das Komische und das

Schreckliche, da Tödliche, kombiniert. Dass eine Dramenfigur

den ambivalenten Effekt des Grotesken explizit
behauptet, ist konsequent. Denn die groteske Wirkung
betrifft primär die Ebene des "inneren" Kommunikationssystems.?

Vor allem die Dramenfiguren müssen die Wahrheit,
die sie erst jetzt in aller Konsequenz erkennen, als grotesk
erfahren, während der Zuschauer die Logik des durchkonstruierten

Dramas längst überblickt hat und nicht wie Johann
der charakteristischen Ambivalenz ausgesetzt ist. Die Wahrheit

wird von einem grotesken Trio ans Licht gebracht: von
einem verrückt gewordenen Unehelichen (Johann), einem
blinden Alten (Sylvius) und einer abergläubischen Aussensei-
terin (Ursula). Zunächst wird der Irrtum der Väter
aufgedeckt, die versehentlich ihre eigenen Kinder umgebracht

haben. In Gestalt des grotesken Paars Johann und
Sylvius geht die "Blindheit" (v. 2628) geführt vom "Wahnsinn"

(v. 2629) diesen Weg "Ins Elend" (v. 2626), zu den
Leichen von Ottokar und Agnes. Blindheit und Wahnsinn
liegen beide ausserhalb der menschlichen Wahrnehmungsund

Erkenntnismodi im Normalzustand. Gerade dies ermöglicht

das Erkennen der Wahrheit. Hellsichtig weiss Johann,
dass es eine Heimkehr "in's Glück" (v. 2630) als Rückkehr
ins Paradies (wie Sylvius sie ersehnt) nicht mehr gibt, der
Weg stattdessen "vorwärts" (v. 2631) führen muss. Dass sie
beim "erschlagnen Kincleskincl" (v. 2635) schon "am Ziele"
(v. 2634) sind, macht deutlich, wie zukunftslos auch dieser
vorwärts gerichtete Weg ist.10 In grotesker Verkehrung
kommentiert Johann das Ankommen an diesem Negativ-Ziel
mit dem Freudenschrei "Heißa lustig!" (v. 2633) sowie mit
dem an Sylvius gerichteten Ausruf "Lustig, Alter!" (v. 2664).

9 Zu Begrifflichkeit und Erläuterungen hinsichtlich des Kommunikations¬
modells dramatischer Texte vgl. Manfred Pfister, Das Drama. Theorie
und Analyse, München, 2001n, pp. 20-22 und Rolf Fieguth, "Zur
Rezeptionslenkung bei narrativen und dramatischen Werken", Sprache im
technischen Zeitalter 43 (1973), pp. 186-201.

10 Vgl. Erl. DKV I, p. 655.



80 Katharine Weder

Analog zum Seher Teiresias bei Sophokles lässt sich der blinde

Sylvius nicht vom falschen Augenschein täuschen, und
identifiziert die vermeintliche Leiche Agnes' als toten Ottokar.

Die in Rücksicht auf die empirische Wahrscheinlichkeit
grotesk-überzeichnete Tatsache, dass die Väter durch die
Hülle der vertauschten Kleider hindurch ihre eigenen Kinder
nicht erkannt, sondern aus blindem Hass und Rachsucht
zugestochen haben, zeigt ihre vorurteilsgeleitete Verblendung
auf schrill-plakative Weise. Wenn verzerrte Körper ein
beliebtes Gestaltungsmittel grotesker Texte sind, wird hier
hingegen der durch Vorurteile verzerrte Geist thematisiert,
der dabei auch die sinnliche Wahrnehmungsfähigkeit
beeinträchtigt. Im Gegensatz zum blinden Sylvius vermögen die
Väter nicht durch den falschen Augenschein der vertauschten
Kleider auf die Wahrheit hindurchzublicken. Dass Rupert
selbst dies schliesslich erkennen muss, wird an seiner Imagination

konkret, ein Teufelsantlitz strecke ihm aus den
Gesichtern der ermordeten Kinder spöttisch und höhnisch
die Zunge heraus. In Analogie zum Teufelsgesicht, das
Rupert einige Szenen davor aus seinem Spiegelbild im Wasser

- dem "Quell" (v. 2225) der Wahrheit - entgegenblickte
(vgl. v. 2229f.), begegnet er in dieser teuflischen Fratze ein
zweites Mal sich selbst. Der Teufel, den er auf das Haus
Warwand projiziert hat, ist er selbst. Vom grotesken Paar
Johann und Sylvius angeleitet, muss er den tödlichen Irrtum
erkennen und wird sich selbst zur grotesken Teufelsfratze.
Aufgrund der "seltsamen Erscheinung" (v. 2681) der
Totengräberwitwe Ursula, die das ausschlaggebende Indiz des
abgeschnittenen Kindesfingers auf die Bühne wirft, sind die
verfeindeten Eltern schliesslich gezwungen, die ganze
Wahrheit zu erkennen. Nicht für den Zuschauer, dem das
Indiz längst als bloss vermeintliches klar ist, sondern für die
verblendeten Dramenfiguren fungiert der Kindesfinger als
"grotesker deus ex machina"T1 Dem Zuschauer aber wird
der Kindesfinger als groteskes Symbol deutlich: Zwar ist er

n Hinrich C. Seeba ibid., p. 658, aber ohne Betonung des Grotesken auf
der Ebene des "inneren" Kommunikationssystems.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 81

sicheres Erkennungszeichen - die Mutter Eustache identifiziert

ihn an der "Blatternarbe" (v. 2688) eindeutig als Peters
Finger -, aber im Unterschied zum antiken symbolon fügt er
nicht im Sinne einer wirklichen Erneuerung etwas Getrenntes

wieder zusammen.12 Er führt gerade nicht zu einer
produktiven, sondern zu einer sinnlos gewordenen Versöhnung

zwischen Vätern ohne Erben. Sie geschieht in
drastischer Verkehrung der im Dramenverlauf formulierten
Utopie einer versöhnenden Heirat (vgl. v. 1988) stattdessen
über den Leichen der Kinder. Nach aufgelöster Wahrheit
kippt bezeichnenderweise für den närrisch-hellsichtigen
Johann die Tragödie in eine Groteske um. Ihm fällt ja auch auf,
dass statt hoher Kunst ein Taschenspieler-"Kunststück" vorgeführt

wurde. « Zugleich klingen diese Worte aus Johanns
Mund als selbstbezügliche Äusserung und ironisches Selbstlob
des Dichters nach.14

12 Von griechisch synballein zusammenhalten, zusammenfügen, vgl. Gero

von Wilpert, Sachwörterbuch der Literatur, 7. verbesserte und
erweiterte Auflage, Stuttgart, 1989, Stichwort 'Symbol', p. 909f.

13 Schon Ruperts Befehl an Ursula, nun, nach aufgelöstem Knoten, abzu¬
treten (vgl. v. 2722f.) stützt die Beobachtung, dass die Groteske die
Ebene des "inneren" Kommunikationssystems betrifft, da die Figuren
selbst die 'Machart' des Vorgeführten kommentieren. Zur Einschätzung
dieser Aussage Ruperts vgl. aber Anm. 44.

14 Der Status der Schlussaussage ist schwer entscheidbar. Denn Johann
oszilliert eigenartig zwischen einem weisen und einem törichten Narren.

Und er ist es ja, der Ursula als gute Taschenspielerin lobt. Kleists
Randnotizen zur Familie Ghonorez, die das Schicksal als Taschenspieler
bezeichnen sowie Ursula als Schicksalslenkerin in Betracht ziehen (vgl.
DKV Bd. I, p. 505 zu p. 38, v. 687, p. 515 zu p. 95, v. 2160 u. p. 517
zu p. 100, v. 2312), stehen in einem gewissen Widerspruch dazu, dass
der abgeschnittene Finger nur der Auslöser eines Geschehens ist,
dessen Ursache tiefer liegt, im gesellschaftlichen Missstand der
Eigentumsfixierung. Dazu Schmidt, Heinrich von Kleist, p. 54. Dieser
Widerspruch lässt sich wohl kaum auflösen. Das Schlusswort als
selbstreferentielle Aussage des Dramatikers zu lesen, scheint mir insofern

legitim, als mehrere Signale in der Schlusspassage den
Fiktionscharakter und das dramatische Handwerk akzentuieren, so der
dramatische Terminus technicus "Knoten" (v. 2722), der Begriff "Kunststück"

(v. 2725) sowie die Bühnenanweisung des fallenden Vorhangs,



82 Katharine Weder

II

"Und links unförmig grobhin eingetölpelt I Ein ungeheurer
klotz'ger Pferdefuß." (v. 1718f.) So beschreibt die Zeugin
Brigitte in Kleists Zerbrochnem Krug die linke Schneespur,
die nach Perücke und Kopfwunde in der Indizienkette das
letzte Glied zu Adams Überführung liefert. Zwei häufige
Merkmale des Grotesken sind in dieser Formulierung vereinigt:

das Monströse und das Chimärische. Dabei benennen
die Attribute 'unförmig' und 'ungeheurer' die beiden Formen
des Monströsen, das Deforme und Enorme, während der
Pferdefuss eine chimärische Gestalt evoziert.1? Adams
deformierter linker Fuss ist nicht allein Reminiszenz an Ödipus,
sondern auch Anklang an den Teufel als Ahnherrn aller
grotesken Gestalten, der auf einem monströs vergrösserten
Klumpfuss hinkt. 16 Der Pferdefuss verweist zugleich als

körperliches Signal auf die Parallelisierung Adams mit den
Satyrn im Umkreis des Weingottes Dionysos, die ebenfalls
prototypische groteske Gestalten sind.17 Klumpfuss bzw.
Pferdefuss prägen dem Dorfrichter Adam als deformierte
bzw. chimärische Gestalt schon äusserlich groteske Züge auf.
Diese werden verstärkt durch sein 'tierisches' Verhalten, in
dem mit dem Akzent auf Essen, Trinken und Sexualität die
materiell-leiblichen Elemente überbetont sind. Und er befindet

sich in einer grotesken Situation: Er ist Richter und

die in Kleists Werk singular ist. So verstanden hat der Dichter selbst
Schicksal gespielt.

15 Die 'Chimaira', wie sie Hesiod als feuerspeiende Ziege mit Löwenkopf
und Schlangenschwanz beschreibt, ist als Zusammensetzung aus ganz
unterschiedlichen Tieren bzw. Tierarten der Prototyp der Gattung des
Grotesken. Vgl. Fuß, Dos Groteske, 110. Mischgestalten aus Mensch
und Tier waren in der grotesken Ornamentik ausserordentlich verbreitet.

16 Vgl. ibid., 303. Karl Friedrich Flögel, Geschichte des Grotesk-Komischen.
Ein Beitrag zur Geschichte derMenschheit. Nach der Ausgabe von 1788
neu bearb. u. hg. v. Max Bauer, München, 1914, Bd. II, p. 397,
verzeichnet im Register unter dem Stichwort 'Teufel' die vergleichsweise
hohe Anzahl von neun Beiträgen.

17 Vgl. dazu v. l604f. mit Anm. DKV Bd. I, p. 849.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 83

Übeltäter zugleich. Den Vergleich Adams mit Ödipus, den
Kleist in der Vorrede zu seinem Lustspiel Der zerbrochne
Krug bekanntlich selbst evoziert hat, präzisiert Wolfgang
Schadewaldt, indem er Adam als "Umkehrung des Ödipus,
sein Gegenbild wie im Zerrspiegel"18 bestimmt. Die Umkehrung

gehört nicht nur zur komischen Anlage, sondern ist
gerade in ihren komplexen Spielformen auch eine
Grundoperation des Grotesken.1? Der Begriff des Zerrspiegels
schafft noch deutlicher den Bezug zum Grotesken. Anders als
der tragische Held Ödipus, der unwissend an einem göttlichen

Schicksal scheitern muss, weiss der komische Held
Adam um seine Schuld, die seiner eigenen menschlichen
Schwäche entspringt (und letztlich menschlich-regulierbar
bleibt).20 Um nicht gegen sich selbst vorzugehen, muss er
vor Gericht durch immer neue Ausflüchte von seiner Schuld
ablenken. Während des Dramen-Prozesses (in juristischem
Sinn) erfindet Adam Gegenmodelle zur Eindeutigkeit der
Wirklichkeit, in der seine Schuld feststeht. Seine forcierten
Verhüllungsversuche münden dabei unfreiwillig wiederum
in Enthüllung. Exemplarisch zeigt sich dies im zehnten Auftritt,

als Adam, durch Walters Frage nach dem Verbleib
seiner Perücke in Bedrängnis geraten, eine groteske Fantasie
zum Besten gibt. Sie ist durch Übertreibung und Unverhält-
nismässigkeit gekennzeichnet:

Ja seht. Ich sitz' und lese gestern Abend
Ein Aktenstück, und weil ich mir die Brille
Verlegt, duck' ich so tief mich in den Streit,
Daß bei der Kerze Flamme lichterloh
Mir die Perücke angeht. Ich, ich denke,
Feu'r fällt vom Himmel auf mein sündig Haupt,
Und greife sie, und will sie von mir werfen;

18 Wolfgang Schadewaldt, Hellas und Hesperien, Bd. 2, Zürich und Stutt¬

gart, 19702, p. 335.

19 Vgl. Fuß, Das Groteske, pp. 245-298.

20 Und anders als die Pestepidemie in Theben, welche die furchtbare Fol¬

ge von Ödipus' schwerwiegender Blutschuld darstellt, verweist der
zerbrochene Krug auf eine letztlich harmlosere Schuld. Vgl. Schmidt,
Heinrich von Kleist, p. 67.



84 Katharine Weder

Doch eh ich noch das Nackenband gelöst,
Brennt sie wie Sodom und Gomorrha schon.
Kaum daß ich die drei Haare noch mir rette, [v. 1489-1498]

Was plausibel durch die verlegte Brille begründet werden
könnte und ihn in positivem Licht als übereifrigen Studiosus
von Gerichtsakten darstellen soll, legt Adam gleich darauf als

göttliche Strafe aus, wenn er seiner erfundenen Ausflucht,
die Perücke sei ihm an der Kerze angekommen, die Deutung

eines himmlischen Zeichens nachschickt, und das

lichterlohe Brennen mit dem Untergang der Städte Sodom
und Gomorrha vergleicht. So enthüllt er sich selbst als schuldigen

Übeltäter. Derselbe Mechanismus vollzieht sich auf
dem Höhepunkt der Indizienuntersuchung, bei Brigittes Auftritt.

Die Wahrheit, die nie so nahe liegt wie dadurch, dass

Brigitte Adams Spuren im Schnee von Eves Haus bis zum
Haus des Richters verfolgt hat, "also der Wahrheit buchstäblich

auf die Spur gekommen ist",21 verkehrt sich im Kopf der
abergläubischen Brigitte in einen grotesken Irrtum: Da sie an
den sprichwörtlichen Pferdefuss des Teufels glaubt, schreibt
sie die Schneespuren ihm zu, wo sich die Schuld des Richters

Adam geradezu aufdrängt (vgl. v. 1709-1719)- Indem
dieser, nicht faul, Brigittes Aberglauben gleich für seine
Zwecke nutzen will und in übertrieben gestelztem Stil für
die Ernsthaftigkeit dieser Hypothese plädiert, verrät er sich
selbst. Analog zur Kindesfinger-Episode in der Familie
Schroffenstein ist auch hier die kritisch-aufklärerische Funktion

einer Satire auf den Volksaberglauben offensichtlich.
Darin erschöpft sich die Episode aber nicht. Zwar beschuldigt
die abergläubische Brigitte den Teufel statt Adams und
verfängt sich in einem grotesken Irrtum. Hintergründig findet -
ganz im Sinne der Enthüllungsstrategie des Gerichtsschreibers

Licht, der Brigittes Aberglaube geschickt ausnutzt - eine
'wahre' Identifikation statt: Adam wird als der gesuchte teuflische

Täter identifiziert. Brigittes Irrtum evoziert insofern
zugleich eine Wahrheit, als sie auf den existentiellen Ernst

2i Ibid., p. 68.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 85

und die exemplarische Bedeutung von Adams 'Sündenfall'
verweist. Während in der Brigitte-Episode die Identifikation
Adams mit dem Teufel implizit stattfindet, wird sie in
Ruprechts Ausruf "Blitz-Hinketeufel" (v. 1902) explizit, mit dem
er Adams Reissausnehmen vom Gericht kommentiert. Wenn
der Schreiber Licht im zwölften Auftritt mit "Epilog-
Charakter"22 vom Fenster aus den flüchtigen Dorfrichter
beobachtet: "Seht, wie der Richter Adam, bitt' ich euch, I Berg
auf, Berg ab, als flöh er Rad und Galgen, I Das aufgepflügte
Winterfeld durchstampft!" (v. 1954-56), so zeigt dieses Bild
einen zu erlösenden Typ Mensch. Als solcher ist Adam
gleichsam zum 'armen Teufel' geworden. Als groteske Gestalt

verkörpert Adam den seit dem Sündenfall unausweichlich
defizitären Zustand des Menschen schlechthin, der aufgrund
seiner lächerlich-schrecklichen conditio humana in unmögliche

Situationen gerät. Diese abgründige Dimension stellt - in
bedeutsamer Parallelisierung mit der Familie Schroffenstein —

auch Hinrich C. Seeba heraus: "Wenn die Bloßstellung des
alten Adam nicht um Haaresbreite noch einmal gut ausginge,
wäre es vielleicht sogar ein weiterer 'Spaß zum Totlachen'
[...]."23

III

Zum Grotesken tendiert schliesslich auch die Grundkonstellation
der Erzählung Die heilige Cäcilie oder die Gewalt der

Musik, vier bilderstürmerische Brüder führen seit einem
verhinderten Überfall auf ein Kloster selbst ein klosterartiges
Leben. Darin einfach eine Bekehrung nach dem Modell von
Schuld und Sühne zu sehen, hiesse, die subversive Kraft dieser

Erzählung zu verkennen. Besonders die jüngere
Forschung hat vielfach betont, dass die Cäcz'/z'ew-Erzählung
nur vordergründig nach dem Muster einer Heiligen- oder

22 Ibid., p. 76.

23 DKV Bd. I, p. 794f.



86 Katharine Weder

Bekehrungslegende gestrickt ist.24 Als Legende im wörtlichen

Sinn problematisiert sie vielmehr das Lesen von
Texten, den Akt der Deutung, den "Prozeß der Legenden-
bildung"2^ selber. Das Groteske in der Cäcilien-Erzäh 1 ung
steht, so die Hypothese, ganz im Zeichen dieser Legendenparodie

und -Subversion.
Einen ersten Umschlag ins Groteske enthält die Wiedergabe

der Wende, die sich im Kloster während der
musikalischen Aufführung ereignet hat:

es regte sich, während der ganzen Darstellung, kein Odem in den Hallen

und Bänken; besonders bei dem Salve regina und noch mehr bei
dem Gloria in excelsis, war es, als ob die ganze Bevölkerung der Kirche

tot sei: dergestalt, daß den vier gottverdammten Brüdern und
ihrem Anhang zum Trotz, auch der Staub auf dem Estrich nicht verweht
ward, und das Kloster noch bis an den Schluß des dreißigjährigen Krieges

bestanden hatte, wo man es, vermöge eines Artikels im
westfälischen Frieden, gleichwohl säkularisierte. [293,16-251

Die Erstarrung umfasst sogar den Staub auf dem Estrich!
Wenn diese grotesk übersteigerte Beschreibung jeden potentiellen

Wunderglauben bereits ironisch bricht, so läuft einem
solchen die lapidare Bemerkung der Säkularisierung gänzlich
zuwider. Das Groteske fungiert als Signal für die Legendenparodie.

Nicht als göttlicher Eingriff ist die Massenlähmung
zu deuten, wie sämtliche Vertreter der Amtskirche es tun,
sondern sie kann mit Bezug auf den um 1800 viel diskutierten

sogenannten "animalischen Magnetismus" als
todesähnlicher Zustand des magnetischen Starrschlafs gelesen
werden,26 den Kleist freilich ins Groteske übertreibt, indem
er ihn auf eine ganze Kirchgemeinde ausweitet.2?

24 Dazu z.B. Stefanie Marx, Beispiele des Beispiellosen. Heinrich von Kleists
Erzählungen ohne Moral, Würzburg, 1994, p. 82f.

25 Schmidt, Heinrich von Kleist, p. 274.
26 Zum todesähnlichen magnetischen Starrschlaf vgl. exemplarisch Gotthilf

Heinrich von Schubert, Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft,

Dresden 1808, p. 357: "Der Magnetismus, welcher nicht selten
ein Erstarren der Glieder wie im Tode, und andre hiermit verwanden [!]
Symptome zur ersten Wirkung hat, ist auch hierin das im Kleinen, was



Gestalten des Grotesken bei Kleist 87

Franz Anton Mesmer, der als Begründer des oft synonym
als Mesmerismus bezeichneten animalischen Magnetismus
gilt, hat diejenigen Kräfte und Wechselwirkungen, welche
zum Beispiel am Erd- oder Eisenmagnetismus beobachtbar
werden, für universal wirksam erklärt, d.h. nicht nur in der
anorganischen, sondern insbesondere auch in der organischen

Natur, und zwar "auf alle wesentlichen Bestandtheile
lebendiger Körper, vorzüglich aber auf das Nerven=system,
vermittelst einer alles durchdringenden Flüssigkeit".28 Mes-
mers Physiologisierung folgte die Psychologisierung des

Magnetismus - die Annahme rein psychischer Wechselwirkungen

- durch den Marquis de Puységur.® Die eigentlich
'wunderbare' Tatsache in Kleists Erzählung, dass die
Kapellmeisterin Antonia, gepflegt von einer verwandten Nonne,
bewusstlos in ihrer Kammer im Bett lag und dennoch
zugleich, von ihren Mitschwestern erkannt, in der Kirche an
der Orgel die Aufführung der Messe geleitet hat, lässt sich,
von animalmagnetischen Modellen inspiriert, folgendermas-
sen lesen: Die seelische Energie der Kapellmeisterin Antonia
ist im Zustand des Nervenfiebers vom Körper freiwirkend
geworden und hat sich zu einem (den Nonnen) sichtbaren
'Geistleib' in Antonias Gestalt materialisiert, während ihr Körper

in symptomatisch koma-ähnlichem Zustand im Krankenbett

zurückblieb.30

der Tod im Großen und auf eine vollkommnere Weise ist." Schuberts
Vorlesungs-Ausarbeitung war bekanntlich in der literarischen Romantik
ausserordentlich wirkungsmächtig und populär.

27 Zur Mode des "animalischen Magnetismus", insbes. zur neuen Aufmerk¬
samkeit daran nach 1800 und zu seinen Reflexen in der Literatur der
deutschen Romantik vgl. Jürgen Barkhoff, Magnetische Fiktionen.
Literarisierung des Mesmerismus in der Romantik, Stuttgart, Weimar 1995.

28 Franz Anton Mesmer, Abhandlung über die Entdeckung des thierischen
Magnetismus, Karlsruhe 1781, Neudruck Tübingen, 1985, p. 8.

29 Vgl. Andreas B. Kilcher, "Ästhetik des Magnets. Zu einem physikali¬
schen Modell der Kunst in der Frühromantik", Deutsche
Vierteljahisschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 72
(1998), pp. 463-511, hier p. 466 und die dort angegebene Literatur.

30 Hinweise zu dieser Lesart bei Hans-Jürgen Schräder, "Kleists Heilige
oder die Gewalt der Sympathie. Abgerissene Traditionen magnetischer



88 Katharine Weder

Der Tuchhändler der Stadt Aachen mit dem grotesken
Namen Veit Gotthelf, der Unzusammenpassendes - das

Christen- und das Heidentum - kombiniert, erzählt später
ausführlicher vom Verhalten der vier Ikonoklasten während
der Aufführung:

Dagegen, bei Anhebung der Musik, nehmen Eure Söhne plötzlich, in
gleichzeitiger Bewegung, und auf eine uns auffallende Weise, die Hüte
ab; sie legen, nach und nach, wie in tiefer unaussprechlicher Rührung,
die Hände vor ihr herabgebeugtes Gesicht, und der Prädikant, indem
er sich, nach einer erschütternden Pause, plötzlich umwendet, ruft uns
Allen mit lauter fürchterlicher Stimme zu: gleichfalls unsere Häupter zu
entblößen! Vergebens fordern ihn einige Genossen flüsternd, indem
sie ihn mit ihren Armen leichtfertig anstoßen, auf, das zur Bilderstürmerei

verabredete Zeichen zu geben: der Prädikant, statt zu antworten,
läßt sich, mit kreuzweis auf die Brust gelegten Händen, auf Knien nieder

und murmelt, samt den Brüdern, die Stirn inbrünstig in den Staub
herab gedrückt, die ganze Reihe noch kurz vorher von ihm verspotteter

Gebete ab. [299,9-23]

Die geheimnisvolle Zwingkraft erfasst zunächst, schon bei
den allerersten Klängen des Musikstücks, die vier Brüder,
während ihre in höchster Kampfbereitschaft stehenden
Mitstreiter Zeugen von deren seltsamem Verhalten werden,
bevor sie selbst der Massenlähmung verfallen. Dort, wo in
Gotthelfs Beschreibung der interpretierende, d.h. vereindeu-
tigende Anteil überwiegt, werden wir in die Irre geleitet.
Denn die groteske Simultanität aller Gesten lässt zumindest
Zweifel darüber aufkommen, es handle sich bei der Entblös-
sung ihrer Häupter um eine Respektsbezeugung in echter
religiöser Rührung und bei dem simultanen Murmeln des
Gebets um auch rational reflektierte religiöse Inbrunst.
Vielmehr erscheinen die Brüder als ferngesteuerte Roboter.3i

Korrespondenz, Kleist-Bilder des 20. Jahrhunderts in Literatur, Kunst
und Wissenschaft, hg. v. Peter Ensberg u. Hans-Jochen Marquardt,
Stuttgart, 2003, p. 83f.

31 Der eine Demutsgeste zitierende Kniefall ist ein Beispiel dessen, was
Herminio Schmidt als "Taschenmesser-Effekt" bei den "elektrischen
Ohnmächten" Kleistscher Figuren beschrieben hat. Vgl. Heinrich von



Gestalten des Grotesken bei Kleist 89

Das entschlossene Agieren der vier Brüder ist in ein willenloses

Reagieren von Marionetten verkehrt, ferngesteuert von
der hypnotischen Kraft der Kapellmeisterin Antonia, welche
durch die Musik verbreitet und verstärkt wird.32 Die
fremdbeherrschte Marionette zersetzt das aufklärerische Konzept
des autonomen, sein Agieren selbstmächtig regierenden
Subjekts.33 Bei der Marionette als einem komplexen und
facettenreichen Topos der romantischen Literatur ergibt sich
der Bezug zum Grotesken aus der Kombination des
Mechanischen mit dem Lebendigen.

Seit dem Vorfall im Kloster hält das marionettenhaft-
ferngesteuerte Verhalten der vier Brüder an. Es kippt spätestens

bei ihrer Gloria-Intonation - d.h. eben jenes Musikstücks,

das in der Kirche die stärkste Wirkung erzeugt hat -
"mit einer entsetzlichen und gräßlichen Stimme" (303,15f.)
ins Groteske um. Die vier Brüder beginnen ihr Gebrüll,
"nachdem sie einen Augenblick gegen den dumpfen Klang
der Glocke aufgehorcht" (303,11) und sich scheinbar unvermittelt

- "in gleichzeitiger Bewegung" (303, Hf.) wiederum
- wie ferngesteuert von ihren Stühlen emporgehoben
haben, gleichsam so, als würden sie an unsichtbaren Fäden

gezogen von einem mächtigen Geist, dem hypnotisch
wirksamen Geist der verstorbenen Kapellmeisterin Antonia. Veit
Gotthelf kommentiert gegenüber der Mutter:

So mögen sich Leoparden und Wölfe anhören lassen, wenn sie zur
eisigen Winterzeit, das Firmament anbrüllen: die Pfeiler des Hauses,
versichere ich Euch, erschütterten, und die Fenster, von ihrer Lungen
sichtbarem Atem getroffen, drohten klirrend, als ob man Hände voll

Kleist. Naturwissenschaft als Dichtungsprinzip, Bern/ Stuttgart, 1978,
pp. 40-44.

32 Zu diesem Themenkomplex vgl. Manfred Schuler, "Musik im Mesmeris-
mus", Freiburger Universitätsblätter, Heft 93, Oktober 1986, pp. 23-31-

33 Vgl. Fuß, Das Groteske, 288. Wenn Kleist sich hier dem romantisch¬
grotesken Topos der Marionette und des Automatenmenschen an-
schliesst, so gilt dies keineswegs generell, man denke an Kleists
eigenwilligen Umgang mit der Thematik im Marionettentheater-
Aufsatz.



90 Katharine Weder

schweren Sandes gegen ihre Flächen würfe, zusammen zu brechen.

[303,17-23]

Den grotesken Effekt hätten Nervenphysiologen zu Kleists
Lebzeiten wohl so erklärt: Durch Impulse des bei den vier
Brüdern dominanten Gangliensystems erzeugt, ist ihre
Wiedergabe des Glorias eine intuitiv-instinktive Antwort auf die
stimulierenden Glockenklänge, während die höheren
Verstandeskräfte des Cerebralsystems bei den Brüdern dauerhaft
ausgeschaltet sind.34 Gotthelfs Vergleich mit dem Heulen von
wilden Tieren mag dies andeuten. Was ihren Kehlen
entspringt, ist durch kein kontrollierendes Bewusstsein
überblendet, sondern bricht mit ursprünglicher Gewalt des
unbewussten Instinkts hervor, der in den Nerven des
Gangliensystems verborgen ist, im 'Normalzustand' aber von den
Vermögen des Cerebralsystems dominiert wird.35 Das
physikalisch erforschbare Phänomen sympathetischen
Mitschwingens bis zum Zerspringen aufgrund zu starker
Erschütterung beschreibt Ernst Christian Wünsch, bei dem
Kleist in Frankfurt eine Privat-Vorlesung in Experimentalphysik

gehört hat, in seinen Kosmologischen Unterhaltungen-,
"Endlich ist noch anzumerken, daß es Menschen gegeben
hat, und noch giebt, welche durch ihr Geschrei machen
können, daß Gläser zerspringen, ohne sie dabei anzurühren.

"36 Die automatische Gloria-Intonation,37 da der himmlische

Klang der kirchlichen Aufführung in der monströs
lauten und verzerrten Stimme der Brüder widerhallt, mar-

34 Mit dieser Lesart folge ich Gordon Birrell, "Kleist's 'St. Cecilia' and the
Power of Electricity", The German Quarterly 62 (1989), pp. 72-84, hier
p. 80.

35 Während es in der ersten Fassung über den Gloria-Gesang der vier
Brüder noch geheissen hatte, er sei "nicht ohne musikalischen Wohlklang,

aber durch sein Geschrei gräßlich" (298,25f.), ist der
musikalische Wohlklang in der Endfassung getilgt.

36 Ernst Christian Wünsch, Kosmologische Unterhaltungen, Bd. II, Leipzig,
17942, p. 463.

37 Bei Kleist impliziert der Begriff des 'Absingens' die Mechanik und un¬
terstreicht den Wiederholungsaspekt.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 91

kiert nur den deutlichsten Umschlagspunkt ins Groteske,
welches das Verhalten der Brüder insgesamt kennzeichnet.
Die Forschung hat als eine Pointe der Erzählung beleuchtet,
dass sie ambivalent hält, ob die Brüder letztlich eine Bekehrung

oder Verrückung erfahren haben,38 und den blasphemi-
schen Zug in der spezifischen Verquickung von Religiosität
und Wahnsinn in Kleists Erzählung ausgeführt.39 Den
naturphilosophisch-spekulativen Diskurs um 1800 einzubeziehen,
ist dabei besonders fruchtbar, da dieser ein eben solches
Schwanken zwischen den Polen von Krankheit und höherer
Gesundheit sichtbar macht, ja gar die provokative Denkmöglichkeit

von tieferer Einsicht gerade in der Verrückung, von
höherer Erkenntnis gerade im Wahnsinn verhandelt.40 Kann
der geheimnisvolle Kommentar der vier Brüder zu ihrer
"Verherrlichung des Heilands" (295,3lf.) als Indiz tieferer
Einsicht gewertet werden, so trägt das groteske Gebrüll
pünktlich zur Geisterstunde hingegen kaum die Signatur
höherer Gesundheit. Vielmehr verweigert es eine
Nobilitierung, da das Geschrei dieser automatischen Gloria-
Imitation die Sphärenharmonie heiliger Naturmusik nicht
nachklingen lässt.41 Gemessen am nervenphysiologischen Er-

38 Dazu Gerhard Neumann, "Eselsgeschrei und Sphärenklang. Zeichensys¬
tem der Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die
heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik', Heinrich von Kleist. Kriegsfall
- Rechtsfall- Sündenfall, hg. v. Gerhard Neumann, Freiburg i. Br., 1994,

pp. 365-389, hier 377f.

39 Vgl. Christine Lubkoll, Mythos Musik. Poetische Entwürfe des Musikali¬
schen in der Literatur um 1800, Freiburg i. Br., 1995, p. 207f. Wenn das
Verhalten der vier Brüder tatsächlich mehrfach ambivalent dargestellt
ist, so ist es freilich mit der Verwahrung im Irrenhaus in der sozialen
Realität des Textes zu einem psychiatrischen Fall erklärt und verein-
deutigt worden.

40 Vgl. Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Symbolik des Traumes, Bamberg

1814, p. 145: "Ja es scheint sogar in gewissen Fällen durch den
Wahnsinn und mitten in demselben eine gewisse Entwickelung und
Ausbildung der höheren Seelenkräfte möglich [...]."

41 Vgl. auch Neumann, Eselsgeschrei und Sphärenklang, insbes. p. 380.
Zugleich subvertiert Kleist (im Zeichen der Legendenparodie) die
traditionsreiche Auffassung, dass Musik zum Gotteslob dient und zugleich
moralische Impulse gibt.



92 Katharine Weder

klärungsmodell einer gesteigerten Tätigkeit des Gangliensystems

entspricht es aber einer grotesken Verzerrung, das
Gloria-Gebrüll als Argument für dämonische Besessenheit zu
nehmen, wie sie zumindest für den Wirt - in altem
Aberglauben: als Ursache von Geisteskrankheit - im Spiel ist: Er
bittet die Gerichte, "ihm diese vier Menschen, in welchen
ohne Zweifel der böse Geist walten müsse, aus dem Hause
zu schaffen" (305,23-25).

Für den Leser, der gerade an den betrachteten
Umschlagspunkten ins Groteske Kleists subversivem Erzählen am
besten auf die Spur kommen kann, scheint das Groteske der
Cäcilien-Erzählurig näher am Heiteren und Spielerischen zu
liegen als am Schauerlichen und Grauenhaften. Aus
Figurenperspektive, in der Reaktion des Wirts und der Mutter,
überwiegt hingegen der schauerliche Aspekt. Für das
groteske Gebrüll und die anderen seltsamen Elemente der
CiäcT/z'en-Erzählung ist der naturphilosophisch-psychologische
Diskurs der Zeit erhellend.42 Diese Lesart, deren umfassende
Beweisführung hier nicht geleistet werden kann, soll aber
keineswegs suggerieren, Kleist hätte an naturphilosophisch-
spekulative Erklärungsmodelle - im Unterschied etwa zum
Eingreifen Heiliger oder zur quasi-religiösen "Gewalt der
Musik" - tatsächlich und bekenntnishaft geglaubt.^ Wer aber
diesen dargestellten "inneren Zusammenhang" (305,32)
aufschlüsselt, auf den eine zwar keineswegs über jeden Zweifel
erhabene Erzählerstimme geheimnisvoll verdeckt anspielt,
dem wird die groteske UnVerhältnismässigkeit zu den explizit

verhandelten Deutungsmodellen des unerhörten Vorfalls
deutlich.

42 Die animalmagnetische Schicht von Kleists vielschichtiger Cäcilien-
Erzählung verweist ebenso wie die Auseinandersetzung mit der
neureligiösen Tendenz, mit der Legende oder mit der Verschmelzung von
Kunst und Religion in den Kontext romantischer Modedebatten. Zu
diesen vgl. Schmidt, Heinrich voir Kleist, pp. 269-281.

43 Kleists Transformation solcher im Titel ungenannten bzw. höchstens
verschlüsselt genannten Modelle zeigt vielmehr, dass diese vom
subversiven Spiel mit Deutungsangeboten - als der Pointe der
Erzählung - keineswegs ausgeschlossen sind.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 93

IV

Zurückzukommen ist auf meine Eingangsvermutung. Ich habe

das ordnungszersetzende Potential des Grotesken in
Bezug zu Kleists subversiver Schreibweise gesetzt. Die
Zersetzung des aufgeklärten Vernunftglaubens als eines
grundlegenden Bezugspunkts der Kulturformation um 1800
konkretisieren insbesondere zwei der hier betrachteten
grotesken Episoden: die Auflösung des dramatischen Knotens in
der Familie Schroffenstein und im Zerbrochnen Krug. In beiden

Fällen bringt eine abergläubische Figur, die
Totengräberwitwe Ursula in der Familie Schroffenstein und analog
Brigitte im Zerbrochnen Krug, das ausschlaggebende Indiz.
In den beiden Figuren wird sicher primär der Volksaberglaube

von Seiten des Rationalismus karikiert. Karikatur und
Groteske sind freilich verwandte Phänomene. Die
tragischironische Verkehrung von intendierter Teufelsabwehr durch
die abergläubische Ursula und tatsächlicher Teufelsevokation
in Ruperts Gestalt, wie auch die hintergründige Identifikation
Adams mit dem Teufel als jene Wahrheit, die Brigittes
grotesker Irrtum zugleich evoziert, zeigen beide, Rupert wie
Adam, als groteske Gestalten, die einen defizitären Zustand
verkörpern. Adam kennzeichnet sein monströser Klumpfuss
bzw. chimärischer Pferdefuss schon von Beginn weg äusser-
lich als groteske Figur. Und Ruperts Gesicht verzerrt sich im
Moment der Selbsterkenntnis zur teuflischen Fratze. An
Rupert zeigt sich exemplarisch das Missverhältnis zwischen
tatsächlicher Wirklichkeit und vorurteilsbestimmter Gegenwelt

in den Köpfen der Figuren, die eine ungleich grössere
Wirkungsmacht entfaltet und durch das gesellschaftliche Übel
der Eigentumsfixierung begründet ist.44 Und der Richter-

44 Jochen Schmidt bezeichnet Ruperts Eigensinn mit Recht als "die
schlimmste Ausgeburt des Eigentums' (Heinrich von Kleist, p. 61, Her-
vorh. i. Orig). Um dieses dreht sich das Drama ja im Kern. Dass Rupert
in gewisser Weise verblendet bleibt, zeigt sich an der falschen
Schicksalsergebenheit, mit der er Ursula die Macht zuspricht, den Knoten
geschürzt und wieder gelöst zu haben (vgl. v. 2722). Der abgeschnit-



94 Katharine Weder

Übeltäter Adam verkörpert die lächerlich-schreckliche conditio
humana schlechthin. Er gerät in unmögliche Situationen

und muss grotesk-phantastische Gegenmodelle zur Eindeutigkeit

der Wirklichkeit erfinden, in der seine Schuld
feststeht. Als 'armer Teufel' ist er auf Erlösung angewiesen.
Insofern die grotesken Gestalten in Kleists Werk Chiffren
sind für den defizitären Zustand des Menschen und für die
Gebrechlichkeit der menschlichen Ordnungen, kann darin
kein willkürlich verzerrender Stil im Zeichen spielerischer
Einbildungskraft gesehen werden, sondern die eher realistische

Darstellungsmöglichkeit der selbst grotesken Wirklichkeit
des entfremdeten Menschen.4? Das heiter-spielerische

Groteske findet sich am ehesten noch in der Cäcilien-
Erzählung,46 in der die Umschlagspunkte ins Groteske deutliches

Signal für die subversive Zersetzung von explizit
verhandelten Deutungsangeboten sind, unter denen der
katholische Wunderglaube nur das auffälligste ist. Das
marionettenhaft-ferngesteuerte Verhalten der vier Brüder
zieht das Konzept des autonomen, rationalen Subjekts dabei
ebenfalls in Zweifel. Ihr zwischen Krankheit und höherer
Gesundheit ambivalentes Verhalten trägt groteske Züge und
erzeugt einen komisch-grausigen Effekt, der allerdings
zwischen den Figuren der Erzählung und dem Leser aufgeteilt
zu sein scheint: bei Ersteren überwiegt der grausige, bei
Letzterem der komische Aspekt. In der Familie Schroffenstein
wird der ambivalente Effekt des Grotesken von Johann ex-

tene Kindesfinger war ein zufälliger Anlass, das Vorurteil zu aktualisieren,

von ihm ging keineswegs ein notwendiges Schicksal aus.

45 Darin könnte sich eine weitere Dimension von Kleists Modernität kon¬
kretisieren: "Bes. moderne Autoren sehen das Glroteske] im Grunde
nicht als willkürl. verzerrenden Stil, sondern als die eher realist.
Wiedergabe der selbst grotesken Wirklichkeit; der grotesken Darstellung
wird so eine kritische Funktion zuerkannt." Metzler Literaturlexikon.
Begriffe und Definitionen, hg. v. Günther u. Irmgard Schweikle, zweite,

Überarb. Auflage, Stuttgart, 1990, p. 186.

46 Die grotesken und burlesken Züge an Frau Marthes komischer Krug¬
rede wären freilich ebenfalls dem ausgelassen-spielerischen Grotesken
zuzuordnen, die hier nicht behandelt wurde. Zur Krugrede vgl. Schmidt,
Heinrich von Kleist, pp. 69-74, insbes. 72.



Gestalten des Grotesken bei Kleist 95

plizit behauptet, wenn er die aufgedeckte Wahrheit als 'ein
Spaß zum Totlachen' bezeichnet.

Der zweite Aspekt, das 'Anti-Klassische' des Grotesken als

Bezugspunkt für Kleist zu bestimmen, hat sich insbesondere
am Finale der Familie Schroffenstein bestätigt. Dass ein auf
die Bühne geworfener, abgeschnittener Kindesfinger als
grotesker Deus ex machina fungiert, steht einer
apollinischklassizistischen Kunstnorm schrill entgegen.Mit dem Zer-
brochnen Krug bezog sich Kleist bekanntlich sowohl auf die
realistische niederländische Genremalerei, die von Vertretern

des Klassizismus abgewertet wurde, wie auch den
sophokleischen König Ödipus, der seit Aristoteles' Poetik als

exemplarische Tragödie galt.4» Sein freier Umgang mit den
sophokleischen Elementen lässt Kleist zwar nicht mit der
Gattungstradition brechen. Gleichwohl liegt in diesem
doppelten Bezug ein kühnes anti-klassizistisches Moment, das
sich u. a. daran konkretisiert, wie Kleist den
groteskkomischen Helden Adam aus der niederländischen Dorfwelt
in kontrastivem Vergleich zum tragischen Helden Ödipus,
dem König von Theben, gestaltet.

47 Es ist symptomatisch, dass der abgeschnittene Kindesfinger von Rezi-
pienten vielfach bemängelt wurde. Tieck z.B. kommt er "zu
geringfügig, ja ekelhaft" vor (zit. nach DKV Bd. I, p. 552).

48 Dazu Schmidt, Heinrich von Kleist, pp. 63-65.



96 Katharine Weder

Abstract

Heinrich von Kleist, in contrast to E.T.A. Hoffmann, never explicitly
regarded his writings as belonging to the aesthetic category or genre of the
"grotesque" - nor has the scientific community emphasized this aspect of
his work. The "grotesque" in Kleist's texts occurs episodically. The paper
analyzes its manifestations and functions in the plays Die Familie
Schroffenstein and Der zerbrochne Krug, and the novel Die heilige Cäcilie oder
die Gewalt der Musik. The quality of the "grotesque" to challenge and
disperse common cultural norms and concepts by means of alienation
corresponds to and suits Kleist's subversive way of writing. The
"grotesque" in various ways questions the concept of the autonomous, rational
subject and therefore the enlightened belief in human reason, which
marks a central feature of the cultural formation around 1800. With the
"grotesque" at various times being redefined in opposition to the dominant
classic aesthetic, Kleist's own use of the "grotesque" points to a critique of
the classicistic norm of the "Weimarer Klassik".


	Gestalten des Grotesken bei Kleist

