
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2004)

Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque

Artikel: Montrer les monstres : le grotesque dans Les Songes drolatiques de
Pantagruel

Autor: Jeanneret, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michel Jeanneret

Montrer les monstres

Le grotesque dans
Les Songes drolatiques de Pantagruel

Les Songes drolatiques de Pantagruel, ou sont contenues
plusieurs figures de l'invention de maistre François Rabelais:

et derniere oeuvre d'iceluy, pour la recreation des

bons esprits: c'est le titre d'un petit livre qui, imprimé à Paris
en 1565, contient, pour l'essentiel, une série de cent vingt
planches gravées.1 Elles représentent des êtres hybrides qui,
si l'on admet que le propre du monstre est de présenter un
corps difforme et disparate, sont autant de variations sur le
monstre. La combinatoire est multiple, mais elle privilégie
quelques alliances. Il arrive que le métissage intervienne à

l'intérieur de l'espèce humaine, par exemple des religieux
couverts d'armes {fig. 1 [26]) ou un homme qui s'apprête à

se châtrer et qui, déjà, est habillé en femme (fig. 2 [50]). Un
pas de plus, et c'est la nature humaine qui, mêlée à l'animal,
perd son intégrité. La permutation d'organes entre les hommes

et les oiseaux, les hommes et les quadrupèdes, les
hommes et les poissons (fig. 3 [18]) donne l'impression d'un
monde malléable, où tous les mixages sont possibles. On
rencontre aussi un bâtard d'homme et de babouin qui, en
plus, vit en symbiose avec une brouette (fig. 4 [58]). Ce qui
nous amène à une autre catégorie: l'union troublante de
l'homme et de l'instrument (fig. 5 [108]), de l'animé et de
l'inerte (fig. 6 [17]), la mécanisation de l'humain. Les hommes
prennent des allures de pantin et simultanément les choses

1 Pour la réédition la plus récente, voir Les Songes drolatiques [...], éd. par
Michel Jeanneret et Frédéric Elsig, Genève, Droz, 2004, dont
l'Introduction est une version plus développée et détaillée du texte ci-
dessous. Dans les renvois aux reproductions, je donne, entre crochets
carrés, le numéro d'ordre des gravures dans ce livre.

Colloquium Helveticum 35/2004



46 Michel Jeanneret

s'animent, elles se greffent sur les corps, comme avec cette
mandoline animée (fig. 7 196]) ou cette marmite qui fait la

soupe (fig. 8 [44]).

Fig. 3 Fig. 4



Montrer les monstres 47

La Renaissance a beaucoup travaillé sur le canon du corps
idéal, beauté harmonieuse et accomplie, image de la dignité
et de la perfection de la créature taillée sur le modèle du
Créateur. Or, la sensibilité qui s'exprime ici est toute diffé-



48 Michel Jeanneret

rente. Le monde des Songes drolatiques est plutôt perçu
comme une masse en gestation, un champ de forces où les
formes, encore transitoires, cherchent leur moule définitif.
On pense au chaos primitif où les choses ne sont encore que
des ébauches, des assemblages provisoires, capables de
transformation et de perfectionnement, comme dans les
Métamorphoses d'Ovide - un livre qui a fait rêver tout le XVIe
siècle. Tout se passe comme si la création poursuivait son
cours, en quête d'un équilibre encore à conquérir: natura
naturans, foyer d'énergies au travail, à l'opposé des
configurations stables de la vision classique - natura naturata.2

Que faire avec tout cela? La question est loin d'être simple,

et le livre lui-même ne nous aide guère. A l'exception
du titre et d'un bref préambule, qui ne nous apprend pas
grand-chose, l'ouvrage ne comprend aucun texte. Une
indication quand même: les images sont attribuées à Rabelais.
Mais cette piste est trompeuse: Rabelais, en 1565, était mort
depuis douze ans et son nom, en tête du volume, a toutes
les chances d'être usurpé. L'attribution est feinte, mais
explicable: son oeuvre est alors bien connue et son autorité
garantit le succès commercial. C'est donc une opération
publicitaire, comme avec Le Cinquiesme et dernier livre des

faicts et diets héroïques du bon Pantagruel (1564) qui, lui aussi,

exploitait abusivement le renom du maître. Le rapport
avec Rabelais existe, mais il est d'un autre ordre, comme on
le verra plus loin.

Un autre dessinateur, plus vraisemblable, a été identifié.3
Il s'agirait d'un certain François Desprez qui était un brodeur
et aussi un dessinateur, puisqu'il dessinait d'abord les motifs
qu'il reproduisait ensuite sur le tissu. Nous sommes donc
dans le milieu des artisans, si bien que les petits monstres
auraient une fonction décorative, pour orner des vêtements,
des sacs, des objets de toute sorte. Le préambule confirme

2 Voir Michel Jeanneret, Perpetuum mobile. Métamorphoses des corps et
des œuvres de Vinci â Montaigne, Paris, Macula, 1998.

3 Voir Jean Porcher, dans son édition des Songes drolatiques, Paris, Maze-
nod, 1959.



Montrer les monstres 49

cette origine: "Plusieurs bons esprits y pourront tirer des
inventions tant pour faire crotestes, que pour establir
mascarades Les grotesques, dans la langue du XVIe siècle,

désignent des décorations où s'entrelacent des motifs
géométriques, non figuratifs, et des êtres fantastiques, des

corps hybrides, librement inventés et disposés dans
l'entrelacement des arabesques.4 Les cent vingt planches des
Songes auraient donc servi comme une collection de modèles

destinée aux auteurs de grotesques, c'est-à-dire les
peintres, les graveurs, mais aussi des couturiers, des orfèvres,
des céramistes, etc.

Il n'en reste pas moins que cet usage vraisemblable laisse
ouverte la question du sens de ces images. Sont-elles de

purs ornements, ou faut-il y chercher les signes, plus ou
moins déguisés, d'une idée, d'un programme, d'une vision
du monde? Nous verrons que la question ne se ramène pas à

une alternative aussi simple. Chacune des hypothèses a pour
soi une certaine vraisemblance - et c'est cela que je voudrais
montrer d'abord.

La piste de la production artisanale, de la destination
décorative, donc de la gratuité, est loin d'être absurde. Nous
sommes alors, en France, en pleine époque maniériste, avec
un goût pour l'ornementation qui envahit tous les secteurs de
l'art. Cette mode pour les fantaisies, les décorations exubérantes

correspond donc à une mode solidement installée,
d'autant plus forte qu'elle s'alimente à deux courants divergents.

D'un côté, la tradition classique. On a excavé à Rome,
dans les dernières années du XVe siècle, des salles souterraines

couvertes de peintures antiques. Ce sont des fresques
où s'entrelacent de petits motifs figuratifs - paysages, scènes
mythologiques ou pastorales -, des ornements abstraits -

4 Voir, entre autres, Nicole Dacos, La Découverte de la Domns Aurea et la
formation des grotesques à la Renaissance, Londres, Warburg Institute,
1969; C. P. Warncke, Die ornamentale Groteske in Deutschland, 1500-
1650, Berlin, Spiess, 1979, 2 vol. et André Chastel, La Grottesque. Essai

sur l'ornement sans nom, Paris, Le Promeneur, 1988.



50 Michel Jeanneret

guirlandes de feuillages et de fruits, acanthes, colonnes,
volutes -, et des corps hybrides, des métissages fantaisistes.
C'est cela qu'on appellera désormais les "grotesques", du
nom des "grottes" où a été découvert le modèle. Très vite,
de grands peintres, à commencer par Raphaël, adoptent ce
style; dans les palais et dans les églises qu'ils décorent, les
scènes centrales s'entourent d'un foisonnement d'ornements à

la romaine. D'Italie, la mode s'étend bientôt au nord de
l'Europe, pour contaminer, entre autres, l'Ecole de Fontainebleau

qui domine, en France, à l'époque même des Songes.
Mais ce goût des grotesques d'origine savante n'aurait pas eu
un pareil impact s'il n'avait été renforcé par la survivance des
drôleries médiévales: pensons aux marges enluminées des
manuscrits, aux gargouilles, aux bouffonneries, qui plongent
leurs racines dans les traditions et la culture populaires.5 Or
ces deux courants fusionnent, selon des dosages variables.
Les chimères antiques et les démons du Moyen Age se croisent,

se fécondent et déterminent précisément la mode dont
dépendrait notre livre.

Il se pourrait donc que les Songes, fidèles à leur vocation
ornementale, ne veulent rien dire et ne montrent rien
d'autre que leur loufoquerie ou leur inutilité. Nous aurions
tort de vouloir interpréter à tout prix ce qui peut-être n'obéit
à aucune intention précise. Et pourtant l'esprit résiste au non-
sens, il a du mal à reconnaître à une image sa pure autonomie;

il tend à récupérer le jeu des formes dans l'univers des
signes ou des fonctions. Si Desprez laisse à son imagination
plastique une large initiative, s'en suit-il qu'il doive renoncer
à dire quelque chose ou qu'il ne puisse transmettre, dans ses

planches, des valeurs ou des idées, une vision du monde ou
une émotion? Décoration et signification, jeu et enjeu ne
s'excluent pas nécessairement. Nous avons le droit de nous
demander si des significations, à condition qu'elles soient
historiquement fondées, ne s'attachent pas aux figures
grotesques des Songes.

5 Voir Jurgis Baltrusaitis, Réveils et prodiges, Paris, Flammarion, 1988.



Montrer les monstres 51

Il faut commencer par rappeler que les monstres
occupent, dans l'espace mental des hommes du XVIe siècle,
une place importante. Ils intéressent les savants et captivent
les simples, ils suscitent des recherches érudites tout en
alimentant maintes superstitions, bref, ils traversent l'éventail
des cultures et inspirent de multiples croyances. Il y a donc
de bonnes raisons de penser que ces figures qui, aujourd'hui,
nous apparaissent comme le comble de la fantaisie, sont
perçues alors de manière très différente. Dans un monde saturé
de croyances magiques, nul ne doute que les monstres existent

et se confondent avec les forces occultes qui, de partout,
menacent les hommes.

Il suffirait d'un sondage dans les manuels de zoologie,
comme les Historiae animalium (1551) du Zurichois Conrad
Gessner, ou dans les ouvrages de médecine, comme le
fameux traité d'Ambroise Paré, Des monstres et prodiges 1573),
pour constater qu'ils incluent, dans le répertoire des animaux
comme dans celui de l'espèce humaine, toute espèce de
corps hybrides, de malformations qui, illustrés d'images
saisissantes, émerveillent ou inquiètent. On peut consulter aussi
les récits des voyageurs. Qu'ils parlent de l'Orient ou du
Nouveau Monde, navigateurs et géographes rapportent des
histoires fantastiques et décrivent des espèces extraordinaires.

On a vu ici des géants ou des cyclopes, ailleurs, des
licornes ou des cynocéphales. De la légende au journal de
route, du fantasme à la chronique circule une étrange
population, largement imaginaire, qui se perpétue aux côtés des
découvertes authentiques.6

Sur un point, la plupart sont d'accord: autant qu'à la
science naturelle, les monstres appartiennent à la religion. Ils
sont porteurs de messages venus d'un autre monde et relèvent

de l'art de la divination. Ils ont donc valeur de signes.
Qu'ils soient chargés d'une signification néfaste et plongent
les hommes dans l'inquiétude, qu'ils suscitent au contraire la

joie et l'admiration, ils postulent toute une herméneutique.

6 Voir par exemple les ouvrages d'André Thevet, voyageur et cosmo¬
graphe, ainsi que la Cosmographie universelle de Sébastien Munster.



52 Michel Jeanneret

L'interprétation des monstres donne lieu à mille spéculations;
je me limite à l'essentiel.7

Fig. 9

A l'époque où nous sommes, la France est déchirée par
les guerres de religion. Les prophètes de malheur abondent;
la misère, la violence, l'excitation religieuse entretiennent un
climat d'Apocalypse. Les faits divers, grossis, distordus, sont
déchiffrés comme manifestations de la colère divine ou
comme signes de la fin des temps. Dans ces conditions, les
monstres soulèvent la répulsion ou la peur. Ils sont perçus
comme des prodiges menaçants. On pense aussi qu'ils incarnent

le péché et nous renvoient l'image de notre difformité

7 Sur les monstres dans la pensée et la sensibilité du XVIe siècle, voir
surtout Jean Céard, La Nature et les prodiges. L'insolite au XVIe siècle en
France, Genève, Droz, 1977 et Claude Kappler, Monstres, démons et
merveilles à lafin du moyen âge, Paris, Payot, 1980.



Montrer les monstres 53

morale. Cette signification allégorique des monstres comme
figures du Mal, c'est une tradition médiévale qu'on retrouve
dans les tableaux de Bosch et c'est certainement l'usage
qu'en fait Brueghel l'Ancien dans la série des Sept péchés
capitaux (fig. 9 et 10). Au même titre qu'un cataclysme ou une
peste, les êtres difformes à la fois illustrent notre faute et
annoncent le châtiment qui suivra. Les monstres, comme les
diables, sont mystérieux, mais ils existent; ils sèment le trouble

parmi les hommes et menacent leur sécurité.

Fig. 10

Pour prendre la température de l'époque, il suffira de
citer, parmi cent exemples possibles, le témoignage d'un
observateur: à Paris, raconte André Thevet, apparurent
plusieurs monstres

[...] l'an mil cinq cens soixante huict, soixante neuf, et soixante dix: où
je puis dire avoir veu en vie deux enfans joinct ensemble par le bas,
n'ayans tous deux qu'un seul nombril, jambes et pieds à l'opposite, et
eussiez jugé estre un monde renversé. L'année auparavant, en la rue S.

Honoré, je vey un chat, ayant deux mufles, et trois yeux. Deux mois



54 Michel Jeanneret

apres, me furent monstrez en la mesme ville quatre autres chats
s'entretenans ensemble: un cheval ayant cinq pieds, une poule quatre,
un veau cinq jambes, desquelles l'une estoit sur son eschine: un
Pigeon avec quatre ailes, quatre jambes et quatre pieds, une seule teste,
deux becs, et quatre yeux: un mouton ayant deux testes et une
queue, approchante de celle d'un lyon. Pareillement fut veu près de
Melun un enfant, ayant les pieds et les mains comme les pattes d'une
grenouille [...]. En somme, toutes ces choses estranges ne presa-
geoient que les malheurs et calamitez que nous avons veu estre
depuis advenues en nostre France, affligée et tourmentee de guerres
civiles et seditions.8

Bien loin de s'affranchir des ténèbres du Moyen Age, la
Renaissance de la deuxième moitié du XVIe siècle, sous l'effet
de la crise, cultive les superstitions et les peurs les plus folles.

C'est l'époque culminante des procès de sorcellerie. Les

cas de possession, la pratique de la magie noire, les spéculations

sur la démonologie mobilisent les meilleurs esprits.
Jamais peut-être l'éventail des sciences occultes n'aura été,
en France, si varié et aussi étroitement mêlé à la vie
quotidienne.

Revenons à notre question: les corps hybrides des Songes
drolatiques participent-ils de ce climat de peur et de
superstition?? Faut-il les lire, eux aussi, comme des signes qu'une
époque troublée se renvoie à elle-même? Le tableau qui
vient d'être esquissé suggère une réponse: la référence aux
monstres est trop chargée d'affectivité pour que les Songes
soient totalement gratuits. Ils jouent, mais leur jeu ne saurait
être tout à fait innocent. Ils prêtent sans doute à rire, ils
relèvent de la décoration, mais il n'est pas sûr que le rire et la
décoration soient nécessairement dépourvus de sens. Rendre
compte de la réalité des monstres et de leur allure comique,
comprendre comment la peur voisine avec le rire, voilà ce

que je voudrais essayer pour finir.

8 André Thevet, Cosmographie universelle, 1575, t. 2, f. 580r; cité dans
Jean Céard, ibid., p. 313-

9 Sur l'omniprésence de la peur, voir Jean Delumeau, La Peur en Occi¬
dent (XlVe-XVIIIe siècles), Paris, Fayard, 1978.



Montrer les monstres 55

A l'évidence, les Songes ne répercutent pas l'inquiétude
ambiante de manière aussi directe que les chroniques ou les
recueils de prodiges. Ils transforment la règle du jeu. Car dès
le moment où la fantaisie tempère le fantastique, tout
change. Si le rire n'efface pas le malaise, la révulsion ou la
perplexité, il les relativise et, du coup, modifie la perspective.

A l'expression univoque de la crainte, il substitue une
vision plus complexe: les monstres apparaissent sinistres et
gais, à la fois bizarres et plaisants, drôles, si l'on veut, mais
dans les deux sens du terme.

Je défends l'idée que le rire, ici, offre un refuge contre la

peur. Il désamorce le danger en l'apprivoisant, il déplace
l'étrange dans le registre du comique afin de s'en protéger.
Il correspond donc à une opération apotropaïque. Par ce
geste de défense, Desprez rejoint un usage qui remonte à la

nuit des temps et recoupe la pratique de maints peuples
primitifs: la représentation burlesque - et préventive - des
forces maléfiques. Les démons qui, par leurs grimaces ou
leurs postures, tombent dans la cocasserie sont des vilains qui
semblent changer de camp. Au lieu d'oppresser, ils rassurent;
ils révèlent la faille - ou l'humanité - du surnaturel, si bien
qu'entre l'homme et le sacré, ils contribuent à combler la
distance. Je ferais par exemple l'hypothèse que les gargouilles

gothiques, si mystérieuses soient-elles, obéissent à un
même dessein: accrocher un dragon ou une chimère aux
murs d'une église, leur faire cracher de l'eau, n'est-ce pas
une manière de les neutraliser et de les domestiquer? Plus

généralement, tout un pan du comique médiéval, au théâtre
et dans l'iconographie, pourrait bien obéir à ce projet: pensons

aux diables des mystères, effrayants mais parfois
bouffons, aux représentations comiques de la mort, aux
méchants transformés en joyeux épouvantails ou aux géants bon
enfant de la fête populaire; il s'agit toujours, à travers ces
effigies grotesques, de triompher, en plaisantant, d'une
puissance redoutable.

A l'intersection de la farce et de la peur, les Songes
relèveraient donc, probablement sans le savoir, de ce qu'on peut
appeler la carnavalisation de l'horreur. Ils exorcisent
l'étrange en invoquant contre lui l'une des seules armes dont
dispose l'homme: le rire. Les monstres frôlent la bestialité, ils



56 Michel jeanneret

offrent un avant-goût des répugnances infernales, mais, par la
bouffonnerie de leurs poses, par l'incongruité de leurs alliances,

ils conjurent la menace. Plutôt que dénaturer l'humain,
ils humanisent l'inconnu; contre l'agression des démons, ils
nous offrent leur complicité. Il suffit de revenir aux planches
pour découvrir plusieurs indices qui appuient l'hypothèse.
Prenez un monstre et mettez-lui du poil au bout du nez (fig.
11 15D; coiffez-le d'un entonnoir d'où s'échappe un panache
de fumée (fig. 12 [67]). Représentez un chef de l'Eglise
comme un clown (fig. 13 [7]); associez la mitre de l'évêque
à un accoutrement ridicule (fig. 14 [82]). A chaque fois, vous
aurez parasité un signe redoutable ou sérieux, vous aurez
apprivoisé le détenteur d'un pouvoir qui vous intimide, vous
l'aurez rabaissé en l'affublant d'un attribut ridicule. De sa
position dominante, vous l'aurez précipité dans le grand cirque
de la folie, qui est le lieu naturel du commun des mortels.

Fig. il Fig. 12



Montrer les monstres 57

Fig. 13 Fig. 14

Le grotesque peut donc fonctionner comme une défense
contre la peur en révélant la faille de la figure menaçante.
En caricaturant les forces oppressantes, le rieur renverse les
rôles et, devenu provisoirement le maître du jeu, il exorcise
le danger. Mikkaïl Bakhtine a montré comment les rites de
la fête populaire, ainsi que le folklore, donnent aux hommes
les moyens de cette transmutation. Il a prouvé aussi que ce
renversement opère comme l'un des mécanismes fondateurs
de l'oeuvre de Rabelais.10 Cela est surtout visible dans
Gargantua et Pantagruel, qui adoptent clairement cette stratégie
défensive. Avec les géants se profile, latent, tout un monde
de violence et de sauvagerie primitives; des formes et des
forces disproportionnées hantent l'univers, menacent l'ordre
des choses et, facilement, feraient basculer la compagnie des

joyeux Pantagruélistes dans le chaos. Mais rien de tel ne se
produit. A l'exception de quelques colosses rapidement
maîtrisés, les géants ne font de mal à personne, ils instaurent

10 Voir L'œuvre de François Rabelais et la culturepopulaire au Moyen âge et
sous la Renaissance, trad. A. Röbel, Paris, Gallimard, 1970.



58 Michel Jeanneret

plutôt la paix et la joie. Leur énormité, leurs excroissances
font partie intégrante de la nature; elles incarnent hyperboli-
quement les appétits ou les énergies qui assurent le maintien
de la vie.

Je disais au début que l'attribution des Songes à Rabelais
était trompeuse et répondait à une motivation commerciale.
On peut ajouter maintenant que ce qui est faux dans les faits
n'en est pas moins vrai en esprit, puisque, à la violence et la

peur, le dessinateur, comme le romancier, oppose l'un des
rares moyens dont dispose l'homme: le comique et plus
précisément, parmi les différentes expressions du comique, le
grotesque.



Montrer les monstres 59

Abstract

A small book, printed in Paris in 1565, Les Songes drolatiques de Pantagmel
[...], presents a series of a hundred and twenty printed plates, which are,
one and all, bizarre variations on the theme of the monster. The attribution
of this booklet to Rabelais is misleading, even though the mood and tone
of the images have something in common with the novelist's comic world-
view. Should one attempt to find an intention and a meaning in them?
They might be simple ornaments and meaningless decorations, like the
grotesques that were so fashionable in Renaissance mannerism. But
monsters, in the XVIth century, were interpreted as signs and are usually
supposed to carry a fateful and frightening sense. The hypothesis put
forward in this article is that the comic representation of threatening
figures fulfils an apotropaic function. By showing monsters that are ridiculous,
the draughtsman defuses and neutralises the potentially horrible object.




	Montrer les monstres : le grotesque dans Les Songes drolatiques de Pantagruel

