Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2004)
Heft: 35: Das Groteske = Le grotesque = The grotesque
Artikel: Das Groteske : "Auf halbem Weg zum Tier"
Autor: Sorg, Reto
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reto Sorg

Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier”:

Ich hatte keinen Ausweg [...], so horte
ich auf, Affe zu sein.
Franz Kafka

1. Groteske Mischung

oraz beginnt die Ars Poetica mit einer rhetorischen
Frage, die seither im Raum steht:

Wollte zum Kopf eines Menschen ein Maler den Hals eines Pferdes fu-
gen und Gliedmafen, von iiberallher zusammengelesen, mit buntem
Gefieder bekleiden, so daf als Fisch von hillicher Schwiirze endet das
oben so reizende Weib: konntet ihr da wohl, sobald man euch zur Be-
sichtigung zulie8, euch das Lachen verbeifen, Freunde??

— mit einer Frage, die er anschliessend auch auf die Dich-
tung muinzt und damit erstmals von der pictura auf die poesis
schliesst:3

Glaubt mir, Pisonen, solchem Gemilde wire ein Buch ganz dhnlich, in
dem man Gebilde, so nichtig wie Triume von Kranken, erdichtet, so
da® nicht Fu und nicht Kopf derselben Gestalt zugehoren.4

1 Anlisslich von Botho Strauf’ 60. Geburtstag erschien von diesem Bei-
trag eine gekiirzte und verinderte Fassung; vgl. “Groteske Passagen”,
in: Thomas Oberender (Hrsg.), Uniiberwindliche Nébe — Texte tiber Bo-
tho Straufs, S. 189-195.

2 Horaz, Ars Poetica, S. 5: “Humano capiti cervicem pictor equinam / iun-
gere si velit et varias inducere plumas / undique conlatis membris, ut
turpiter atrum / desinat in piscem mulier formosa superne, / spectatum
admissi risum teneatis, amici?”

3 Zu diesem Zusammenhang vgl. nach wie vor Buch, Ut pictura poesis.
Die Beschreibungsliteratur und ibre Kritiker von Lessing bis Lukdcs.

4 Horaz, Ars Poetica, S. 5: “Credite, Pisones, isti tabulae fore librum / per-
similem, cuius, velut aegri somnia, vanae / fingentur species, ut nec
pes nec caput uni reddatur formae.” Horaz wire nicht der Dichter ge-
wesen, der er war, hitte er das implizite Verbot nicht noch differen-

Colloquium Helveticum 35/2004



20 Reto Sorg

Die hier geschilderten ‘Gebilde’ reprisentieren avant la lettre
die Quintessenz dessen, was spiter einmal ‘das Groteske’
heissen wird. Wenn Horaz an den Beginn der Ars Poetica
das abschreckende Beispiel eines Monstrums stellt, weiss er
um dessen Faszinationskraft.> Wie hier die Grenze zwischen
Mensch und Tier verschwimmt, mag beildufig erscheinen,
eine Provokation bedeutet es allemal: Was weder Mensch
noch Tier ist, stellt gleichsam alles in Frage.

Uber die groteske Mischung hinaus zielt Horaz auf ein
weiteres Allgemeines. Das erweist die zum gefliigelten Wort
gewordene Zwischenbilanz, auf welche die Argumentation
erst einmal hinfihrt: “Kurz, sei das Werk, wie es wolle, nur
soll es geschlossen und einheitlich sein.”® Die angeprangerte
Mischung steht fiir falsches Augenmass, stilistische Verfehlung
und das mangelnde Gesplr, was Dichtung angemessen sei.
Sie bezeichnet also generell ‘Uneinheitliches’, ‘Unvereinba-
res’, ‘Unabgeschlossenes’. Es ist dann Bachtin gewesen, der
die Analogie zwischen Text und Korper fest etabliert hat:
“Der groteske Korper ist [...] ein werdender. Er ist nie fertig
und abgeschlossen, er ist immer im Enistehen begriffen und
erzeugt selbst stets einen weiteren Korper[...]."7

Wie sehr sich die an die Antike anschliessende Poetik Ho-
raz’ “Warnbild”® zu Herzen nahm und auf Geschlossenheit

ziert: “Und doch hatten Maler und Dichter seit je die gleiche Freiheit,
zu wagen, was sie nur wollten.” Ich weif§ das, und diese Gunst erbitte
ich selbst und gewilhre sie den andren, aber nicht so, daf sich Grimm
und Sanftmut verbindet, nicht so, das Schlangen mit Vogeln sich paaren
und Limmer mit Tigern.” (“‘Pictoribus atque poetis / quidlibet audendi
semper fuit aequa potestas.” / Scimus et hanc veniam petimusque da-
musque vicissim; / sed non ut placidis coeant inmitia, non ut /
serpentes avibus geminentur, tigribus agni.”)

s Zur Wirkungsgeschichte vgl. Gersch, Literarisches Monstrum und Buch
der Welt, insbes. S. 60-65.

6 Horaz, Ars Poetica, S. 5.

7 Bachtin, Rabelais und seine Welt, S. 358.

8 Gersch, Literarisches Monstrum und Buch der Welt, S. 50. — Anderer-
seits entnimmt Jorge Luis Borges den frithen Vergil-Kommentatoren,
dass die Chimire die Menschen bald “langweilte”, da sie “allzu hetero-
gen” war, und zum “Chimirischen” verflachte: “Die zusammenhanglose



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 21

und Einheitlichkeit bedacht war, veranschaulicht die rota ver-
gilii, das im 13. Jahrhundert aufgekommene ‘Rad des Vergil’,
das vorschrieb, wie das literarische Feld zu bestellen war.
Praktischerweise umspannte mit Vergil ein Dichter gleich das
gesamte literarische Spektrum.

Klar getrennten Welten, die durch die Bucolica, Georgica
und Aeneis mustergiltig reprisentiert wurden, waren Stil-
ebenen (schlicht, mittel, hoch), Stinde (Hirte, Landmann,
Feldherr/Herrscher), Eigennamen (Tityrus/Meliboeus, Tripto-
lemus/Coelius, Hector/Ajax), Werkzeuge (Stab, Pflug,
Schwert), Ortlichkeiten (Weideland, Feld, Lager/Stadt), Biu-
me (Buche, Obstbaum, Lorbeer/Zeder) und Tiere (Schaf,
Rind, Ross) fest zugeordnet.? Die didaktisch-schematische
Vorstellung der genera dicendi prigten Rhetorik und Literatur
vom Humanismus Uber das Barockzeitalter (Stindeklausel)
bis hin zu Gottsched, der die klassische Dreistillehre gegen
die galanten Ausdifferenzierungen und ihre “Alfanzereyen”10
noch einmal restituierte.

Was aber passiert, wenn die inkriminierten Vermischun-
gen, Verzerrungen und Verfremdungen dennoch ins Werk
gesetzt werden (wie dies etwa Grimmelshausen mit dem be-
rihmten Titelkupfer zum Simplicissimus getan hat)? Horaz
sagt, wir erinnern uns, in einem solchen Fall koéonnte man
sich das ‘Lachen nicht verbeissen’. Daraus schliessen wir, gro-
tesk strukturierte Dichtung sei nicht erhaben genug, um zum
klassischen Kanon zu zihlen, indes hinreichend ‘komisch’,
das Publikum zu ergotzen.

Figur verschwindet, und das Wort bleibt, um das Unmogliche zu be-
schreiben.” (Borges, Einhorn, Sphinx und Salamander, S. 36f.)

9 Entwickelt von Johannes von Garlandia in seiner Parisiana poetria
(nach 1229); vgl. Ueding/Steinbrink, Grundriss der Rbetorik, S. 66-69
(dort auch eine grafische Darstellung); vgl. ferner Ganszyniec, Rota
Vergilii.

10 Gottsched, Versuch einer kritischen Dichtkunst vor die Deutschen,
S. 241.



22 Reto Sorg

Es ist ein Merkmal des literarisch Grotesken, dass es seit
jeher auf Gedeih und Verderb an die Komik geknUlpft ist.1!
Das groteske Lachen seinerseits — da kann man die Theoreti-
ker von Horaz Uber Moser, Flogel, Rosenkranz, Schneegans,
Bachtin, Kayser bis zu Thomson und Rosen befragen — ist
gekennzeichnet durch seine Ambivalenz. Insbesondere fir
die “modernistische[ ] Groteske”12 gilt, dass da kein unbe-
schwertes Lachen geweckt wird, sondern eben jenes, das
einem im Halse stecken bleibt, das man sich nicht verknei-
fen kann, das zwischen Bewunderung und Missbilligung
schwankt, dessen man sich schimen muss. Dem auslosenden
Reiz eignet dabei Unheimliches und Didmonisches, er rihrt
an Tabus und impliziert Verbotenes.

Etwa zur gleichen Zeit wie “grotesk” wandert auch das
Wort “Gotze” ins Deutsche ein. Als Bezeichnung fir “Gotter-
bild" u. ‘falscher Gott’”13 war es durch Luthers Bibel-
tibersetzung und die zahllosen Polemiken gegen den
“Heidnische[n] Gotzen-Krempel”14 in aller Munde.l5 Interes-
santerweise zeichnen sich die aus christlicher Sicht als
‘Gotzenbilder verdammten Darstellungen der fremden Gott-
heiten durch alle Merkmale des Grotesken aus. Ein Klassiker,

11 Vgl. Bachtin, Literatur und Karneval, insbes. S. 32-46 (“Grundzige der
Lachkultur”). — Die Komik kann auch unfreiwillig resultieren; das zeigt
Horaz' Beispielreihe ‘verungliickter’ Dichtung, worin auch derjenige
rangiert, der “einen Delphin in die Wilder” und “ins Meer einen Eber”
malt, nur weil er “ein einzelnes Thema verschwenderisch auszugestal-
ten begehrt” (Horaz, Ars Poetica, S. 7).

12 Bachtin unterscheidet von der “modernistischen” und der “romanti-
schen” die “vorromantische” Groteske, die den Mittelpunkt seiner
Karnevals-Theorie bildet; vgl. Bachtin, Literatur und Karneval, S. 24f.
(“Wolfgang Kaysers Theorie des Grotesken”).

13 Lexikon [iir Theologie und Kirche, S. 960.

14 Birken, Teutsche Rede- bind- und Dicht-Kunst, S. 67. Der barocke Hof-
und Kirchenliederdichter Siegmund von Birken, ein Pfarrerssohn, be-
zieht sich auf die Gotter der griechischen Mythologie, die in christlicher
Dichtung nichts zu suchen hitten.

15 Vgl. die “Einleitung” zu Sorg/Wiirffel: Gott und Gétze in der Literatur
der Moderne, sowie im selben Band Sorg, “Gestaltwandel der Gotzen”,
bes. S. 61-63.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 23

wie Wilhelm Michels Das Teuflische und Groteske in der
Kunst von 1911, eroffnet den Abbildungsreigen mit asiati-
schen “Gotzenbilder[n]”;16  die jene fir das Groteske
charakteristische “menschenidhnliche”? Gestalt aufweisen. Als
traditionalistischer Rassist erkennt Michel in ihnen eine “Fa-
milie [...] gottliche[r] Raubtiere”s und “blutriinstige[ ]
Schreckensbilder”, die vor “didmonischer Zeugungslust zu
verzerrten Gebilden schwollen, ihre Gottlichkeit fast nur in
ihrer Unmenschlichkeit dokumentierend”.1 — Eine Charakte-
risierung, bei der einem das Lachen vergehen kann.

Ganz anders die ethnologisch inspirierte Asthetik. Sie er-
hob die Kultobjekte zu “Kunst”20 und bezeugte so deren
Einfluss auf die Entwicklung der Moderne. Als Carl Einstein
sich 1915 uber die Negerplastik Gedanken macht, erblickt er
in den “Fetische[n]” und “Gotter[n]”2 keine “Schreckensbil-
der”, sondern vorbildliche “Skulpturen”;22 die er der als
beliebig empfundenen Gegenwartskunst als Muster hoher
Verbindlichkeit entgegen hilt.23 Als wire Einstein jener von
Robert Walser beschriebene von “Barbarenwonne” durchrie-
selte junge Mann, der sich im Volkerkundemuseum ob
einem “rohe[n] Gotzenbild” plotzlich “an Leib und Seele ver-
zaubert” sieht und in Versuchung gerit, ein solches “aufs
lebhafteste anzubeten”.2¢ Heute ist Einsteins Tafelband tber

16 Vgl. Michel, Das Teuflische und Groteske in der Kunst, S. 5 (Verzeichnis
der Abbildungen); der Band erlebte bis in die zwanziger Jahre hinein
Auflage um Auflage.

17 Handwdrterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 111, S. 1071.
18 Ebd., S. 11.
19 Ebd., S. 10.

20 Einstein, Negerplastik, S. 7. “Kaum einer Kunst nihert sich der Europider
dermaien mifdtrauisch, wie der afrikanischen.”

21 Ebd., S. 8.

22 Ebd.

23 Die konservative Kritik — Karl Scheffler zielte auf Picasso und den Ku-
bismus - reagierte umgehend und verhohnte die Figuren als

“Schutzheilige der neuesten Malerei” (zit. nach Kiefer, Diskurswandel
im Werk Cavrl Einsteins, S. 154).

24 Alle Zitate aus Walser, “Das Gotzenbild”, S. 129f.



24 Reto Sorg

die Negerplastik berihmt, seine Einleitung gilt als die erste
Theorie des Kubismus.

Figuren und Masken, die das “Sichverwandeln” und
“Mischformen” zwischen Mensch und Tier festhalten, nennt
auch Einstein grotesk. In der “Groteske”, so raunt er, erhebe
“sich drohend das MifSverhiltnis zwischen den Gottern und
dem Geschopf’.2s Das ethnologische Interesse Einsteins, der
mit der “infinitesimale[n] Groteske”26 Bebuquin oder Die Di-
lettanten des Wunders (1907/1912) auch literarisch Massstibe
gesetzt hatte,2? war Teil jener “Wiedergeburt des Grotes-
ken”28 (Bachtin), die nach der Jahrhundertwende alle
Bereiche erfasst, bis hin zum Grotesk-Tanz.29

Dass das Groteske und die ‘Gotzenbilder verwandt sind,
ist fir unsere Fragestellung aus mehreren Griinden von Be-
deutung:

(1) Zwischen Groteskem und ‘Goétzenbildern’” besteht eine
Analogie, was die zwischen Komik und Dimonie oszillieren-
de Form anbelangt und deren Prinzip, Heterogenes, ja
Inkompatibles aus der Realitit zu kombinieren, so dass Unna-
turliches, Uberraschendes, Unwahrscheinliches bzw.
(ontologisch) Unmogliches resultiert. Neben der Kombination
von Menschlichem und Pflanzlichem sowie Organischem und
Mechanischem griinden beide Phinomene in der “Vermen-
gung menschlicher und tierischer Ziige”, Bachtin zufolge
“eine der dltesten Formen der Groteske”30 gleichsam ihre
Quintessenz.

(2) Groteske Darstellungen und ‘Gotzenbilder’ sind mit ei-
nem Tabu belegt. Kanon und Monotheismus verhingen tiber
beide ein Verbot. Sie werden entweder verfolgt oder durch

25 Alle Zitate aus Einstein, Negerplastik, S. 30.
26 Einstein, Werke, S. 19.
27 Vgl. Sorg, Ausden “Gdrten der Zeichen”. Zu Carl Einsteins “Bebuquin”.

28 Bachtin, Literatur und Karneval, S. 24. Auch Sandig geht von einer
“Wiederentdeckung des Grotesken” um 1900 aus (Sandig, Deutsche
Dramaturgie des Grotesken um die Jahrbhundertwende, S. 131).

29 Vgl. Brandstetter, Tanz-Lektiiren, S. 449-453.

30 Bachtin, Literatur und Karneval, S. 15 (“Die groteske Gestalt des Lei-
bes”). Vgl. auch Bachtin, Rabelais und seine Welt, S. 357.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 25

Integration entschirft. In der Kunst reicht das Spektrum von
Karl Rosenkranz’ Bestimmung der “Defiguration” als “positive
Negation [des Schonen]”31 bis zur bekannten Vorstellung, der
massgebliche Teil zeitgendssischer Kunst sei ‘entartet’.32 Bei
aller Aufwertung, die das unorthodoxe Groteske seit der
Romantik erfahren hat, ist seine Geschichte die Geschichte
einer dialektischen Abhingigkeit vom Klassisch-Schonen.33
Wenn groteske Kunstwerke und ‘Gotzenbilder’ das Andere
der Norm reprisentieren, sind sie dieser nolens volens ge-
schuldet.

(3) Was Faszination und Irritation anbelangt, haben Groteskes
und ‘Gotzenbilder’ eine vergleichbare Wirkung. Das Spekt-
rum reicht von der Ohnmachtempfindung uber das
Schwanken zwischen Grauen und Lachen und Angst und Lust
bis zur anarchischen Befreiung von den Normen herrschen-
der Vorstellungen. Da die Deformation die menschliche
Gestalt tangiert, betrifft sie den Menschen existenziell und
provoziert die Frage nach dem Katalog der Werte.

31 Rosenkranz, Asthetik des Hdisslichen, S. 138.; zum Grotesken vgl. insbes.
S. 181ft.

32 Vgl. Fiibrer durch die Ausstellung Entartete Kunst [1935].

33 In der Forschung werden dazu zwei Meinungen vertreten (gelegent-
lich von ein und derselben Person): Einerseits wird eine systematische
Marginalisierung des Grotesken diagnostiziert (so Fuf3, Das Groteske,
S. 30-62), andererseits wird die Moderne gingigerweise als “die gro-
teske Epoche par excellence” (ebd., S.54) begriffen. — Die
Marginalisierung bedeutet dabei keine generelle Ausschliessung aus
dem literarischen Feld, sondern eine systematische Zuweisung zu be-
stimmten Gattungen und Genres wie Komodie, Satyrspiel, grotesk-
komischem Theater, Schauerroman und literarischer Groteske. — Auch
das Kompendium Bildung. Alles, was man wissen muss (1999) geht da-
von aus, dass mit der “Avantgarde des 20. Jahrhunderts” die
“Zertrimmerung der schonen Formen der Literatur” einhergehe und
nun die “Gestalt des Grotesken, des Deformierten, des Exzesses, des
Schocks, der Desintegration und des HifRlichen” (Schwanitz, Bildung,
S. 214) dominiere.



26 Reto Sorg

2. Kultivierung der Groteske

Asthetisch betrachtet, handelt es sich beim Grotesken um ei-
ne “Technik der intensivierten Verfremdung, deren Spektrum
— in der Tradition der alten Strukturformel ‘Verkehrte Welt’ —
vom blofd Skurrilen tber das Obszone und Makabere bis
zum Bedrohlichen reicht: vom nirrischen Topos bis zur apo-
kalyptischen Vision.”34

Man koénnte — und vielleicht ist das gar nicht verkehrt —
die moderne Literatur als das Ergebnis einer griindlichen
Vermengung einst sorgsam getrennter Bereiche auffassen.
Als hitte da jemand munter am Rad des Vergil gedreht und
das schonste Durcheinander angerichtet: Ajax reitet ein Schalf,
der Landmann wird zum Feldherrn, Pflige beackern das Fo-
rum, Hector mutiert zum Pferd — alles im blihendsten
Gemenge der Stile, mit einem notorischen Hang zu Destabi-
lisierung und Transgression.

Es wire dann die Romantik gewesen, die das Durchein-
ander aus dem ‘Ghetto des Karnevals’ befreit und ins Positive
gewendet hitte. Fiir Friedrich Schlegel war das klassische
Groteske eine Spielart barock-manieristischer Kombinations-
wut gewesen, die er als “rein willkiirliche oder rein
zufillige Verknlpfung von Form und Materie”? abtat. Den
“Mangel der Allgemeingiltigkeit”? im eigenen Zeitalter
brachte er nicht mit der grotesken Vorzeit in Verbindung. Im
Vielfiltigen und Mannigfaltigen erkannte er etwas Neues, das
er das “Interessante”s” nannte. Romantisch gedacht, war das
disparate Jetzt keine reine Gegenwart, sondern der Vor-
schein des Kinftigen. Was an das Heterogene der Groteske
hitte erinnern kénnen, wurde in der utopischen Poetik der

34 Haaser/Oesterle, “Grotesk”, S. 746.

35 Schlegel, Schriften zur Literatur, S. 69 (“Atheniums-Fragmente”). Vgl.
ferner ebd., S. 59: “Wie das Naive mit den Widerspriichen der Theorie
und der Praxis, so spielt das Groteske mit wunderlichen Versetzungen
von Form und Materie, liebt den Schein des Zufilligen und Seltsamen
und kokettiert gleichsam mit unbedingter Willktir.”

36 Ebd., S. 115 (“Uber das Studium der griechischen Poesie”).

37 Ebd., S. 116.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 27

Romantik domestiziert. Integriert und um den Stachel des
Widerspruchs gebracht, diente das Diverse nach Schlegel der
“Vorbereitung des Schoénen”.3 So erwuchs aus der lustvollen
Emporung tiber die Verletzung von Normen und Tabus das
idealistische Interesse am Besonderen.

Es soll hier jedoch nicht weiter die Rede sein von der
frihromantischen ‘Kultivierung’ des Grotesken und dessen
Wiederkehr als “ziigellose Romantik”3® (Isaiah Berlin) bei
Tieck, ‘Bonaventura’, Hoffmann, Potocki, Gautier, Poe, Hugo
und Flaubert; auch nicht von der grotesken Vielfalt im Fin
de Siécle und frithen 20. Jahrhundert, als der Boom zur Aus-
bildung eines eigenen Genres fihrte, der literarischen
Groteske.40 Es soll nun vielmehr von der Gegenwart die Re-
de sein und der Frage, welche Funktion dem Grotesken in
der heutigen Literatur zukommt.

3. Der Mensch, das sterbende Tier

Auf den ersten Blick scheint das Groteske in der massgebli-
chen Literatur der Gegenwart ausgedient zu haben. Ein
‘Meister des Grotesken’l ist nicht in Sicht, keine Suchma-
schine verzeichnet Nennenswertes. Flindig wiirde man nach
wie vor in der Fantasy- und Science-Fiction-Welt, insbeson-
dere im Film, sowie in der Subkultur von Gothic Rock, Dark,
Black oder Death Metal42.

38 Ebd.
30 Berlin, Die Wurzeln der Romantik, S. 165. — Zur “Entwicklungsgeschich-
te des Nachstiicks in der Romantik” vgl. Leopoldseder, Groteske Welt.

40 Vgl. Sorg, “Groteske”. Als Kurzdefinition kann gelten: “Kiirzerer Text,
der in irritierender Manier Heterogenititen kombiniert und zwischen
Komik und Grauen oszillierende Effekte gestaltet.” (Ebd., S. 748)

41 Vgl. die Anthologie Gift und Galle. Die Meister der Groteske melden sich
wieder zu Wort, die ausschliesslich historisches Material enthdlt.

1=
(8]

Vgl. Alben wie Enigma Grotesque (2000) der norwegischen Band
SORG oder die aktuelle CD von Marilyn Manson, The Golden Age of
Grotesque (2003).



28 Reto Sorg

Dass wir dennoch nicht in der entzaubertsten aller Welten
leben, erweist neben Hollywood und Pop auch die bildende
Kunst, wo an Groteskem keinerlei Mangel herrscht. Die
Werke von Lynn Hershman, Jirgen Klauke, Hannah Wilke,
Fischli/Weiss, Martin Kippenberger, Joseph Beuys, Dieter
Roth, Fugen Schonebeck, Annette Messager, Arnulf Rainer,
Francis Bacon, Cindy Sherman, Sophie Calle, Magnus Schar-
manoff, Danica Dakic, Jonathan Meese, Sigmar Polke, Ulrike
Ottinger, Olaf Breuning, Chantal Michel oder Matthew Bar-
ney wiren ohne ihre grotesken Ziige undenkbar.43

Das grosse Gewicht des Grotesken in der Gegenwarts-
kunst stelle ich fest, ohne es weiter zu erkliren.# Es hat
wohl schlicht damit zu tun, dass das Groteske sich des Medi-
ums bedient, das die grosste Reichweite verspricht. Und das
ist — wie schon zu Zeiten des “kecke[n] Meister[s]”s Callots
— das Bild. Verglichen mit Holzschnitt, Stahlstich, Lithografie,
klassischer Fotografie und Rotationsdruck, steigert die heuti-
ge Hard- und Software die Bild-Macht ins Phinomenale.
Auch ist nachvollziehbar, dass die Hochglanz-Asthetik einen
grotesken Widerspruch provoziert.

Lange nach einem zeitgenossischen Schriftsteller suchen,
an dessen Werk sich der gegenwirtige Stellenwert des Gro-
tesken erweist, muss man trotzdem nicht: Bei Botho Straufd
bildet es den sprichwortlich roten Faden. In fritheren Wer-
ken vermittelte StrauR das Groteske mit Vorliebe
mythologisch. Man denke an den “Romanti-
sche[n]ReflexionsRoman™6 Der junge Mann (1984), in dem
die deutsche Geschichte dem “empfindliche[n] Chronistlen]"
als die “Narrenmaske einer Karneval feiernden Evolution”48
erscheint. Oder an Stiicke wie Kalldewey, Farce (1981) und

43 Vgl. dazu die zwei Ausstellungskataloge Ich ist etwas Anderes und Gro-
tesk! 130 Jahre Kunst der Frechheit sowie den Beitrag von Falckenburg,
“Auf Wiedersehen: Zur Rolle des Grotesken in der Gegenwartskunst”.

44 Vgl. dazu in diesem Band den Beitrag von Dominique Iehl, S. 267f.

45 Hoffmann, Fantasiestiicke in Callots Manier, S. 14 (“Jacques Callot”).

46 Straufs, Der junge Manmn, S. 15.

47 Ebd., S. 10.

48 Ebd., S. 86.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 29

Die Fremdenfiibrerin (1986), an das “Nachtstiick™ Angelas
Kleider (1991) oder an Der Park (1984); letzteres bespielt
Shakespeares Sommernachtstraum und zehrt vom Fantasma,
eine Gesellschaft sei “statt einem Mythos oder einer Ideolo-
gie dem Genius eines groflen Kunstwerks”s0 erlegen — das
letzte Wort behilt Titanias bocksfiissiger Fabel-Sohn.5!

In StrauR’ neueren Werken dagegen lauert das Groteske
‘Uberall’, es ist diffuser geworden, unberechenbar, gleichsam
allgegenwirtig. Im Prosaband Wobnen, Ddmmern, Liigen
(1994) etwa treffen wir auf eine Frau, “die ewig unerlost
zwischen Tier- und Menschenwelt umherirren” muss, da ihre
schrille Stimme unmenschlich-tierisch klingt:

So war sie gleichsam in eine absolute Arteinsamkeit verbannt: sie zog
Mowen an, die sie nicht lieben konnte; und jedem Mann, dem sich die
Ungliickliche in Liebe nidherte — nihern musste, jauchzte sie zu, dal es
ihm eiskalt iber den Riicken lief.52

Auch in der Erzidhlung Die Nacht mit Alice, als Julia ums Haus
schlich (2003) muss man nicht lange warten: Kaum beginnt
sie, ist von den Verwandlungen der antiken Mythologie die
Rede, die indes nicht als Metamorphose gedeutet werden,
sondern als “Entstellung” (N, 11).53 Tatsdchlich gleichen die
verwandelten Menschen grotesken Zwitterwesen, da sie “das
alte Bewusstsein” nicht verlieren und somit “im Innersten
unverwandelt” bleiben. Sie seien, heisst es: “Nicht ganz
durchgeformt, transgenetisch auf der Strecke geblieben, auf
halbem Weg zum Tier.” (N, 11)

“Nicht ganz durchgeformt, transgenetisch auf der Strecke
geblieben, auf halbem Weg zum Tier” — was sich wie eine

49 So der Untertitel: Nachstiick in zwei Teilen.

so  StrauR, Der Park, S. 7 (Vorbemerkung): FEinleitend nimmt Strauf vorweg,
Figuren und Handlung seien “besetzt und bewegt, erhoben und ge-

”m

narrt durch den Geist von Shakespeares ‘Sommernachtstraum’.
Vgl. ebd., S. 121-127.
Straufd, Wobnen, Ddmmern, Liigen, S. 31.

Die Zitate aus Die Nacht mit Alice, als Julia ums Haus schlich werden im
Folgenden im laufenden Text unter der Verwendung der Sigle N nach-
gewiesen.

Y BV )
[SSIEE

S5



30 Reto Sorg

Reminiszenz an den Fall Gregor Samsa liest —, umschreibt
Strauf’ Verhiltnis zum Grotesken genau:

(1) Straufs ist der klassischen Bildungstradition verpflichtet
und teilt die konventionelle Vorstellung, das Groteske sei
eine instabile, unabgeschlossene Mischform des Heteroge-
nen.

(2) Straus ist informiert und bezieht die Moglichkeiten der
aktuellen Technik mit ein. Weil er diese auf jene der antiken
Mythologie bezieht, wird das technische Potenzial poetisch
relativiert. Dies gilt fiir die gentechnischen und bioplasti-
schen Manipulation ebenso wie fiir das so genannte
“Morphing” (vgl. N, 36), das ist jene Form digitaler Bildani-
mation, die stufenlose Gestaltverinderung ermoglicht und
etwa ein weibliches Gesicht in ein minnliches verwandelt
oder eine menschliche in eine tierische Gestalt und umge-
kehrt (beliebt in den Video-Clips und in der Werbung).

(3) Strau ist auf der Hohe der kulturwissenschaftlichen De-
batte, die zur Zeit die alte Leitfrage nach der Grenzziehung
zwischen Mensch und Tier wieder entdeckt und sich ent-
schieden in den ethischen Diskurs einklinkt. So geht Giorgio
Agamben aktuell in Das Offene. Der Mensch und das Tier von
einer messianischen mittelalterlichen Bilddarstellung aus, die
“die gekronten Hiupter der Gerechten mit unverwechselbar
tierischem Antlitz” zeigt — die “grotesken Ziige”s¢ der Gestal-
ten sind unverkennbar. Agambens Bildbeschreibung endet
mit der Spekulation, ob der Kiinstler damit nicht “bedeuten
wollte, dafd am letzten Tag die Beziehung zwischen Tieren
und Menschen eine neue Form annehmen und daf8 sich der
Mensch selber mit seiner tierischen Natur versdhnen wiir-
de” .55

Auch bei Strau3 impliziert die groteske Vermischung von
Mensch und Tier die Verquickung von Asthetik und Moral
und ist ein Anzeichen fur grossen Ernst: Ob es sich wirklich
um die “Minima Moralia des neuen Jahrtausends”s¢ handelt,

s4 Agamben, Das Offene, S. 12.
55 Ebd., S. 13.
s6 Kohler, “Orpheus in der Tiefgarage”, S. 43.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 31

wie das Feuilleton meinte, muss sich erst noch weisen. Si-
cher ist hingegen, dass der Autor eine fundamentale Frage
beansprucht, die Frage ndmlich nach den Bedingungen der
menschlichen Existenz im Zeichen ihrer technischen Repro-
duzierbarkeit. Dies schliesst auch den urspriinglichen
“Schopfungs-Befehl”: “Bis hierher und nicht weiter” mit ein,
der lingst zur “Pathosformel” verkommen sei und “von des-
sen Bannkraft und Autoritit wir nurmehr ein schwaches
sprachlich-poetisches Nachbeben empfangen” (U, 7) wiirden.

Ein Blick auf seine beiden letzten Biicher legt die Frage
nahe, ob Botho Straufl nicht vielleicht doch ein ‘Meister des
Grotesken’ sei. Die Erzihlung Die Nacht mit Alice, als Julia
ums Haus schlich geht an ihren neuralgischen Stellen in gro-
teske Passagen Uber, wo Julia dann beispielsweise von
einem Missgeschick erzidhlt. Thr Bericht wird immer unrealis-
tischer, bis der Erzdhler kommentierend eingreift:

Julia konnte gar nicht aufhéren, immer ausmalender von weiblichen
Ubergrofien zu berichten, vielleicht um sich ihr Versagen in einem gro-
tesken Mirchen von der Seele zu erzihlen. (N, 28)

Nattirlich gibt Strauf}, der bereits als junger Autor fiir die
“vertierte Vernunft” in einer “deformierte[n] Wirklichkeit”s?
sensibilisiert war, keine grotesken Geschichten zum Besten,
wie es zu Beginn des 20. Jahrhunderts en vogue war. Das
Groteske erweist sich vielmehr als eigentliche Matrix seines
Schreibens und erlangt eine — durchaus widerspriichliche —
doppelte strategische Funktion.

Im Anschluss an die Romantik und in der Tradition eines
Franz Katka oder Elias Canetti®® erscheint es einerseits als
emphatischer Inbegriftf der Poesie. Dies veranschaulicht die
folgende wegweisende Stelle:

Was immer ich hore und sehe, verliere ich an den Traum. Mein Ge-
dichtnis ist leer, alle Geschichten, die man mir erzihlt, flieSen zur

57 StraufS, Versuch, dsthetische und politische Ereignisse zusammenzuden-
ken, S. 77 u. 78.

s8 Vgl. Hiiter der Verwandlung. Beitrdge zum Werk von Elias Canelti.



32 Reto Sorg

Nacht hin, eben noch begreifbar, handliche alltigliche Geschichten und
schon sind sie aufgelost und umgekehrt, neu gemischt und durchei-
nandergebracht, unverstindlich. Der Traum ist die Schmiede des
Unverstehens. Wir konnen nichts begreifen am ganz hellen Tag ohne
die heimliche Riickversicherung bei dieser wiisten Umkehrung, die an
allem beteiligt ist, was wir ordentlich erledigen, unsere anarchische Re-
serve, die uns befihigt, oben im Wachen folgenreiche Vertrige zu
schlieBen oder strenge Priifungen abzulegen. (N, 8)

Andererseits erscheint das Groteske in bewihrter Manier als
Sinnbild einer aus den Fugen geratenen Welt. An einer Stel-
le sagt der Erzihler der “einst ruhige Lauf der Dinge” sei
“vorbei” (N, 119) und erklirt die Welt zum grotesken Mus-
terfall, apokalyptische Aussichten inklusive. “[Ulnablissig”
wirden die Wasser steigen:

Und die Wasser, damit meine ich die heraufziehenden Heerscharen
von Schatten, die ungeheure Vermehrung der Dinge aus Schein und
Schatten. Den unabsehbaren und alles zermalmenden Flu der Unwirk-
lichkeit, der wunsere Fundamente unterspult und unsere Habe
davontrigt. Der jedes einzelne Haus, jedes Gesicht und jede Seele mit
sich reit und entstellt. Der alles zerteilt und in seinen tritben Fluten
auf- und abtauchen lisst, wie die zerstiickelten Glieder junger Mid-
chen, wie zerstiickelte Najaden. So muss man das sehen. Alles andere
ist eine schindliche Verharmlosung! (N, 119)

Die Passage verdeutlicht, dass Straufs von der Fiktion, die als
Poesie ihre guten Dienste leistet, die ‘Virtualitit' unterschei-
det, die nicht dialektisch zur Kenntlichkeit entstellt, sondern
heillos destruktiv wirkt. Als wire die Welt fir immer mit
dem “Tropfen der Deformation” (N, 37) kontaminiert, wie es
in dem Abschnitt heisst, der das “Morphing” behandelt, jene
“Fluch und Schrecken tber die Welt” (N, 38) bringende
Bildtechnik, die “alles nach Belieben umgestalten und aus-
wechseln kann” (N, 306).

Wie in der spiten Romantik fehlen in Strauf’ poetischem
Kosmos zur “ddmonischen Verzeichnung” (N, 101) die wirk-
samen Gegenkrifte. Und die Poesie, die eigentlich eine
solche Kraft sein konnte, lduft Gefahr, dass aus dem grotes-
ken Wirbel ein grotesker ‘Schwindel’ wird, weil sie nolens
volens dem “Bild-Bedarf” des Molochs ‘Virtualitit' zuarbeitet.
So ist StrauR zunehmend zum ‘Ubertreibungskiinstler’ gereift:
Die Welt gilt ihm als grotesk, und im Grotesken erkennt er



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 33

weniger das Heilige oder Wunderbare im volkstimlichen
Gewand (wie ein Rabelais es tut), das partiell und punktuell
die herrschende Ordnung destabilisiert, als vielmehr den
Ausdruck umfassender Degeneration. So erklirt eine in Rage
geratene Figur an einer Stelle, im “alte[n] schwacheln] Euro-
pa” (N, 123) sei der einzig erkennbare Wille der
“Untergangswille” (N, 124). Zu Beginn seiner Karriere hatte
Straufd die “grotesken Gesten”,5 die er etwa bei Odon von
Horvath aufspiirte, noch unmittelbar auf die politischen Um-
stinde bezogen.

Wie die Frithneuzeit oder Flaubert, wo die “Gotzen aller
Volker und Zeiten”® vorbei paradieren und die Barbaren
Urstind feiern, die “ihre Gotzen wie grofle gelihmte Kin-
der”ol herum tragen, fasst Strauf das Thema grundsitzlich
metaphysisch und verkniipft die als grotesk empfundene
Welt mit “Selbstvergottung” (U, 58) und falschen Gottern. In
unserer Gegenwart lasse sich “nicht einmal das Notigste ver-
andern”, meint er. “Dazu musste man Dutzende von Gotzen
stirzen.” (U, 37)

Freilich gilt auch fir Strauf3, was Michel Foucault tber
Flauberts La tentation de Saint-Antoine (1874) sagt, jenes
Sammelsuriums grotesker Merkwirdigkeiten, an dem der
Romancier zeit seines Lebens verbissen geschrieben hat. Der
“Aufmarsch grotesker Figuren”62 ist weder eine reine Kopf-
geburt noch das Abbild der Wirklichkeit, sondern auch “ein
Monument griindlichsten Wissens”,63 mit anderen Worten:
ein “Bibliotheksphinomen”® — der Stoff seinerseits ist alt,
gestaltet wurde er schon von Callot.%5 Finden sich bei Flau-

so  Straufs, Versuch, dsthetische und politische Eveignisse zusammenzuden-
ken, S. 78.

60 Flaubert, Die Versuchung des beiligen Antonius, S. 113.

61 Ebd.,S. 112.

62 Foucault, “Nachwort”, a.a.0., S. 2109.

63 Ebd., S. 220.

64 Ebd., S. 222

65 Vgl. Hoffmann, Fantasiestiicke in Callots Manier, S. 14 (“Jacques Cal-
lot™), Flaubert, Die Versuchung des heiligen Antonius, S. 192f.



34 Reto Sorg

bert Spuren der Kompendien und Bestiarien von Augustinus,
Tillemont, Matter, Reuss, Bournouf, Hottinger, Creuzer und
anderen mehr,% so bei Strauf3 jene von Flaubert.

Die Nacht mit Alice, als Julia ums Haus schlich ist Uber
weite Strecken ein Traumbuch und gleicht darin Flauberts
Buch, in dem “alle grotesken Figuren dieser Erde [...] vor-
tberziehen”.¢7 In Straufd’ aktuellem Werk mit dem kaprizios
demiitigen Titel Der Untenstehende auf Zehenspitzen (2004),
das seinerseits weniger grotesk ist als das vorhergehende,
gibt der Autor seine Quelle freimitig preis und erwihnt Die
Versuchung des heiligen Antonius explizit. Dies im Zusam-
menhang mit der Figur Billie, die den aus ‘Reflexionswolken’
bestehenden Text durchgeistert und der die ganze Empathie
des Erzidhlers gehort.

Wihrend der argumentative Hauptteil in bewihrter Ma-
nier die “geschiftige[ | Intelligenz” (U, 5)% der Gegenwart
aphoristisch-essayistisch reflektiert, ist der Billie-Strang fiktio-
nal. Er handelt von der Erinnerung an Billie, die nun tot ist.
Sie verkorperte eine spezielle Form von dichterischer Ver-
nunft,® die am “Muster der Flaubertschen ‘Versuchung™ (U,
29) orientiert gewesen sei. Thr Bild vom 20. Jahrhundert

trigt alle Wesensmerkmale des Grotesken, enthilt es doch
die

(Abbildung im Anhang), sowie Michel, Das Teuflische und Groteske in
der Kunst, S. 107, 108 u. 110f.

6 Vgl. ebd., S. 220.
67 Ebd., S. 227.

68 Die Zitate aus Der Untenstehende auf Zehenspitzen werden im Folgen-
den im laufenden Text unter der Verwendung der Sigle U
nachgewiesen.

69 Straufl nennt als Billies Vorbild u. a. die spanische Philosophin Maria
Zambrano (1904-1991), eine Schiilerin Ortega y Gassets, fir welche
die Literatur, insbesondere das mystische Schrifttum, von Bedeutung
war. Sie entwickelte das Konzept einer razon poética, einer dichteri-
schen Vernunft, und verfasste Denkbilder, in der Tradition Walter
Benjamins.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 35

[...] Chimdren der Moderne, phantastische Kreaturen des Wissens und
der Geistesverwirrungen, Tragelaphe von Kulten und Utopien, Dimo-
nen der Ideologien und Didmonen der Aufklirung,

kurz: “Die groRe Geisterschar des Geistes” (U, 29). Und dies
nicht in historisch-mythologischer, sondern in unverbliimt
zeitgemisser Gestalt:

[...] die nadelkissenkopfigen Atomphysiker, die von Dauermaulsperre
befallenen Politiker, lachsgestaltige Okologisten, die hihnerfuRigen
Konige der Rockmusik, die aus Tibet zurlickgekehrten Protestanten.
U, 30)

Wenn Straufl zu Billie festhilt: “Der ganze Reigen ihrer
nichtlichen Verlockungen entsteigt diesem Buch, das sie um-
schreibt. Es hiess einmal: Die Versuchung des beiligen
Antonius” (U, 122), so gilt dies — buchstiblich und im uber-
tragenen Sinn — auch fir sein eigenes Schreiben, welches
das groteske ‘Wesen’ seiner Zeit Revue passieren ldsst.

In Der Untenstehende auf Zehenspitzen, der Neuen Ztir-
cher Zeitung zufolge das Dokument “einer halb
eingestandenen Resignation”,70 erscheint die verstorbene
Dichterin Billie als Inbegriff der poetisch-verstérenden Ge-
genkraft, die sich dem Lauf der Geschichte entgegenstellt.
Dabei erweist sich ihr ‘groteskes’ Wesen als etwas Trennen-
des: Als der Erzihler Billies Nihe sucht, beginnt sie

unverstindlich und entstellt zu reden. [...] Sie sprach ganz entsetzlich
verzeichnet und mit perverser Stimme, blos um mir zu bedeuten, daf
sie fiir mich nicht mehr erreichbar sei [...]. (U, 83)

Die Ambivalenz, die das Groteske bei Botho Straufd kenn-
zeichnet, das Verbindende und Trennende, das es vermengt,
erscheint als ‘Grund’ aller Poesie: Immer noch muss die Lite-
ratur die als deformiert und verkommen erfahrene Welt bis
zu dem Punkt poetisch verzerren und verwandeln, wo ein
Anderes, Nicht-Groteskes zum Vorschein kommen kann. Das

70 Kohler, “Orpheus in der Tiefgarage” a.a.0., S. 43.



36 Reto Sorg

archaisierende Pathos und die romantische Herkunft dieses
Denkens sind offenkundig, unverkennbar auch seine ‘Mo-
dernisierung’ durch die kritische Theorie. Adornos
Philosophie, die dem jungen Straus das Mass aller Dinge
gewesen war, impliziert bekanntlich, dass die moderne Le-
benswelt der “Konsumsphire’” das “Zerrbild wahren
Lebens™! sei.

Damit die grotesken Wesen in Strauf’ neueren Texten ih-
re  unheimliche Bedeutung bewahren, missen die
Bildspender den aktuellen Bedrohungsszenarien entstammen.
Das wahrhaft Groteske reprisentiert stets den state of the art
des Vorstellbaren: Bei Strau zieht es die Brisanz aus der
verstorenden Tatsache, dass mit Techniken, wie Cloning,
Transplantation und Bioplastik, erstmals ‘groteske Mischwe-
sen’ moglich werden, die ausserhalb der Welt der Signifikan-
ten,”2 das heisst nicht mehr nur im Bereich des
Wunderbaren, sondern auch realiter existieren: “Invasion der
Implantate! Alles wird dem Menschen einpflanzbar sein und
alles wird anwachsen.” (U, 81)

Was tun, wenn die Trennlinie zwischen Mensch und Tier
(und Maschine), die die uneigentliche Rede der Dichtung
‘naturgemadss’ verletzt und Ubertritt, zu einer Nahtstelle wird,
an der tatsichlich zusammenwichst, was nicht zusammenge-
hort? Wie reagieren, da Horaz' “poetologische Karikatur”,73
mit der am Beginn seiner Poetik ein negatives Exempel sta-
tuierte, buchstiblich moglich wird. Botho Straufd besinnt sich
auf seine Mittel, denn andere hat er nicht. Schwer lasten in
seinem “[k]ritische[n] Surrealismus™4 auf dem erfinderischen

71 Adorno, Minima Moralia, S. 7f.

72 Vgl. Ful, Das Groteske, S. 373, in Bezug auf Rabelais: “Die Kombination
des Heterogenen produziert Signifikanten, denen kein auBertextliches
Signifikat zugeordnet werden kann. Das so beschriebene Wesen ist
unvorstellbar.”

73 Gersch, Literarisches Monstrum und Buch der Welt, insbes. S. 51.

74 Straufd, Versuch, dsthetische und politische Ereignisse zusammenzuden-
ken, S.54; Straul verwendet den Ausdruck fiir die anarchisch
inspirierte, anti-blirgerliche Theaterkultur der spiten sechziger Jahre,



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 37

Spiel der Fiktion die Bedenken: Die Verwandlung fillt nicht
leicht, die Vermischung ist etwas, wovor man zurtickschre-
cken muss. Und ins Gelichter, das Horaz dem Grotesken
entgegenhielt, stimmt er nicht ein:

Ich bin zwar den Grimassen des Sozialen, der grilichen Entstellung
menschlicher Begegnungsformen glicklich entflohen, doch geht mit
hier, fern der Groteske, auch die Gabe zu licheln verloren.”>

4. Nicht allein

Botho Straufd mag sein ‘Eremiten-Dasein’ fernab der Metropo-
len noch so zelebrieren, allein auf weiter Flur steht der
heimliche ‘Hiiter des Grotesken’ nicht. Treibt einen Philip
Roth nicht in gewisser Hinsicht Vergleichbares um? Zuletzt in
The Dying Animal (2001), jener horazisch blindigen Erzih-
lung, die als verstorender Nachklang des ausufernden
Romans 7he Human Stain (2000) gelesen werden kann. 7he
Dying Animal lisst von Anfang an in einem chimirischen
Licht erscheinen, was im Fortgang der Erzihlung zunehmend
grotesk tberhoht wird, um sich zu guter Letzt in einer “gro-
tesque farce”76 zu spiegeln. Wie Tiere zu Grunde gehen der
alternde New Yorker Star-Kritiker und seine junge Consuela,
die ihm statt Trost Verzweiflung spendet. — Auch das liest
sich wie die novellistische Aufbereitung der alten, jlingst von
Agamben aufgegriffenen Frage, der Frage, wie sich der

die elitir war und in der aufklirerisch kulturkritischen Tradition der
Frankfurter Schule stand.

75 Straufd, Die Febler des Kopisten, S. 70; Straufs bezieht sich auf seinen
lindlich abgelegenen Wohnsitz in der Uckermark.

76 Gegen Ende der Erzihlung sehen die todkranke Consuela und der Kri-
tiker zusammen die Sylvestersendung des kubanischen Fernsehens,
ein stupid weltfremdes Tingeltangel. Die Exilkubanerin Consuela, die
fir ihr Leben gern einmal Havanna gesehen hitte, konstatiert unter
Trinen: “It is a bit of a grotesque farce.” (Roth, The dying Animal,
S. 147) Zu der Wirklichkeit des gescheiterten Paars, das den Tod vor
Augen hat, bildet die TV-Sendung die Uberzeichnete Entsprechung:
“It's a wild celebration of no one knows what.” (£bd., S. 148)



38 Reto Sorg

Mensch — mehr denn je im Begriff, seine Grenzen zu tber-
steigen — vom Tier unterscheidet. Und ist nicht auch J. M.
Coetzee mit der “Wesensverwandtschaft””? von Mensch und
Tier befasst? Elizabeth Costello (2003), sein jlingstes Lehr-
stick’, in das der 1999 publizierte Erzihl-Essay The Lives of
Animals Eingang gefunden hat, behandelt die Frage nach
dieser fundamentalen Differenz, indem er in provokativer
Manier das Schlachten von Tieren mit dem Holocaust kon-
frontiert. Immer wieder erweist Coetzee dabei einem ganz
bestimmten Autoren die Reverenz: “Of all men Kafka is the
most insecure in his humanity.”7s

77 Coetzee, Elizabeth Costello, S. 136. — Coetzee, Elizabeth Costello,
S. 106: “However, kindness to animals — and here I use the word
kindness in its full sense, as an acceptance that we are all of one kind,
one nature — has been more widespread than you imply.”

78 Coetzee, Elizabeth Costello, S. 75 (“Franz Kafka ist unter allen Men-
schen derjenige, der sich seines Menschseins am wenigsten sicher ist.”
[Coetzee, Elizabeth Costello, S. 97]). — Die deutsche Ausgabe trigt den
Untertitel Acht Lebrstricke.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 39

Literatur
Primirliteratur

Adorno, Theodor W., Minima Moralia. Reflexionen aus dem
beschdidigten Leben [1951]. Frankfurt, Suhrkamp, 1985 (bs;
256).

Birken, Siegmund von, Teutsche Rede- bind- und Dicht-Kunst
oder Kurze Anweisung zur Teutschen Poesy mit Geistlichen
Exempeln ..., Faksimileausg. nach dem Originaldr. von
1679 bei Christof Riegel in Nurnberg, Hildesheim u. New
York, Olms, 1973.

Borges, Jorge Luis (mit Margarita Guerrero), Einhorn, Sphinx
und Salamander. El libro de los seres imaginarios. Das
Buch der imagindren Wesen, Uibers. von Ulla de Herrera,
Edith Aron u. Gisbert Haefs, 2. Aufl., Frankfurt, Fischer,
2000 [1993] (Werke in 20 Bianden; 8).

Coetzee, J. M., Elizabeth Costello. Acht Lebrstiicke [2003], aus
dem Engl. von Reinhild Bohnke, Frankfurt, Fischer 2004.
Coetzee, J. M., Elizabeth Costello. Eight lessons, London, Se-

cker & Warburg, 2003.

Coetzee, J. M., The Lives of Animals, Edited and with an
introduction by Amy Gutmann, Princeton, Princeton Uni-
versity Press, 1999.

Einstein, Carl, Afrikanische Plastik, Berlin, Wasmuth, o. J.
[1921] (Orbis Pictus; 7).

Einstein, Carl, Negerplastik [1915], hrsg. von Rolf-Peter Baa-
cke. Mit einem Text von Hannes Bohringer, Berlin,
Fannei & Walz, 1992.

Einstein, Carl, Werke, hrsg. von Hermann Haarmann u. Klaus
Siebenhaar, Berlin, Fannei & Walz, 1992, 4 Bde.

Flaubert, Gustave, Die Versuchung des Heiligen Antonius, aus
dem Franz. von Barbara u. Robert Picht. Mit einer Bilddo-
kumentation u. einem Nachw. von Michel Foucault,
Frankfurt, Insel, 1996 (it; 1868).

Fiibrer durch die Ausstellung Entartete Kunst, Berlin, Verlag
fir Kultur- und Wirtschaftswerbung, o. J. [1935].

Gift und Galle. Die Meister der Groteske melden sich wieder zu
Wort, hrsg. von Peter Lohmann, Rainer Leibbrand u. Jo-
hannes Hartmann, Hamburg, Buntbuch-Verlag, 1983.



40 Reto Sorg

Gottsched, Johann Christoph, Versuch einer kritischen Dicht-
kunst vor die Deutschen [1742), in: ders., Ausgewdblte
Werke, Bd. VI, 1, hrsg. von Joachim u. Brigitte Birke,
Berlin u. New York, de Gruyter, 1973.

Grotesk! 130 jabre Kunst der Frechbeit, Ausstellungskat. Schirn
Kunsthalle Frankfurt, 27. Mirz bis 9. Juni u. Haus der
Kunst, Miinchen, 27. Juni bis 14. Sept. 2003, hrsg. von
Pamela Kort, Miinchen u. a., Prestel, 2003.

Hoftmann, E. T. A., Fantasiestiicke in Callots Manier. Blditter
aus dem Tagebuche eines reisenden Enthusiasten, mit ei-
ner Vorrede von Jean Paul, Berlin u. Weimar, Aufbau
1994 (Gesammelte Werke in Einzelausgaben; 1).

Horaz, Ars Poetica / Die Dichtkunst. Lateinisch / Deutsch, -
bers. u. mit einem Nachw. hrsg. von Eckart Schifer, rev.
u. bibliograf. erg. Aufl., Stuttgart, Reclam, 1994 (RUB;
9421).

Ich ist etwas Anderes. Kunst am Ende des 20. Jahrbunderts,
Ausstellungskat.  Kunstsammlung  Nordrhein-Westfalen,
Dusseldorf, 19. Feb. bis 18. Juni 2000, hrsg. von Armin
Zweite, Doris Krystof u. Reinhard Spieler, Koln, DuMont,
2000.

Schlegel, Friedrich, “Uber das Studium der Griechischen Po-
esie. 1795-17977, in: ders., Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe, Bd. 1: Studien des Klassischen Altertums, eingel.
u. hrsg. von Ernst Behler, Miinchen, Paderborn u. a.,
Schoningh, 1979, S. 217-367.

Straufs, Botho, Angelas Kleider. Nachtstiick in zwei Teilen,
Miinchen u. Wien, Hanser, 1991.

Strauf3, Botho: Die Fehler des Kopisten, Minchen u. Wien,
Hanser, 1997.

Straufd, Botho, Der junge Mann, Minchen u. Wien, Hanser,
1984.

Straufd, Botho, Der Park. Schauspiel, Miinchen u. Wien, Han-
ser, 1984.

Strauf3, Botho, Der Untenstebende auf Zehenspitzen, Miinchen
u. Wien, Hanser, 2004.

Straufd, Botho, Die Fremdenfiibrerin. Stiick in zwei Akten,
Miinchen u. Wien, Hanser, 1986.

Strauf3, Botho, Die Nacht mit Alice, als Julia ums Haus schlich,
Miinchen u. Wien, Hanser, 2003.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 41

Straufd, Botho, Versuch, dsthetische und politische Ereignisse
zusammenzudenken, Texte tiber Theater 1967-1980,
Frankfurt, Verlag der Autoren, 1987 (Theaterbibliothek).

Strauf3, Botho, Wobhnen, Ddmmern, Liigen, Minchen u. Wien,
Hanser, 1994.

Walser, Robert, “Das Gotzenbild”, in: ders.: Prosa, Auswahl u.
Nachw. von Walter Hollerer, Frankfurt, Suhrkamp, 1960
(bs; 57), S. 129f.

Sekundirliteratur

Agamben, Giorgio, Das Offene. Der Mensch und das Tier
[2002], aus dem Ttalien. von David Giuriato, Frankfurt,
Suhrkamp, 2003 (es; 2441).

Bachtin, Michail M., Literatur und Karneval. Zur Romantheo-
rie und Lachkultur, aus dem Russ. Ubers. u. mit einem
Nachw. vers. von Alexander Kaempfe, Frankfurt, Fischer,
1990 (FW; 7434).

Bachtin, Michail M., Rabelais und seine Welt. Volkskultur als
Gegenkultur, aus dem Russ. von Gabriele Leupold, hrsg.
u. mit einem Nachw. vers. von Renate Lachmann, Frank-
furt, Suhrkamp, 1987.

Berlin, Isaiah, Die Wurzeln der Romantik [1999], hrsg. von
Henry Hardy, aus dem Engl. von Burkhardt Wolf, Berlin,
Berlin Verlag, 2004.

Brandstetter. Gabriele, Tanz-Lektiiren. Korperbilder und
Raumfiguren der Avantgarde, Frankfurt, Deutscher Ta-
schenbuch Verlag, 1995 (ZeitSchriften: Ftb; 12396).

Buch, Hans Christoph, Ut pictura poesis. Die Beschreibungsli-
teratur und ibre Kritiker von Lessing bis Lukdcs, Minchen,
Hanser, 1972.

Falckenburg, Harald, “Auf Wiedersehen: Zur Rolle des Gro-
tesken in der Gegenwartskunst”, in: Grotesk! 130 Jahre
Kunst der Frechheit, Ausstellungskat. Schirn Kunsthalle
Frankfurt, 27. Mirz bis 9. Juni u. Haus der Kunst, Min-
chen, 27. Juni bis 14. Sept. 2003, hrsg. von Pamela Kort,
Miinchen u. a., Prestel, 2003, S. 183-193.

Foucault, Michel, “Nachwort”, in: Gustave Flaubert: Die Ver-
suchung des Heiligen Antonius, aus dem Franz. von



42 Reto Sorg

Barbara u. Robert Picht, mit einer Bilddokumentation u.
einem Nachw. von Michel Foucault, Frankfurt, Insel, 1996
(it; 1868), S. 215-251,

Fufl, Peter, Das Groteske. Ein Medium des kulturellen Wan-
dels, Koln, Bohlau, 2001 (Kdlner Germanistische Studien:
Neue Folge; 1).

Ganszyniec, Ricardus, Rota Vergilii, in: “EOS” (1930/31), Nr.
33, 8. S8it.

Gersch, Hubert, Literarisches Monstrum und Buch der Welt.
Grimmelshausen Titelbild zum “Simplicissimus Teutsch”,
Tubingen, Niemeyer, 2004 (Untersuchungen zur deut-
schen Literaturgeschichte; 119).

Grimm, Jacob u. Wilhelm Grimm, Deutsches Warterbuch, Bd.
[-XVI, Leipzig, Hirzel, 1854-1960.

Grotesk! 130 Jahre Kunst der Frechheit, Ausstellungskat. Schirn
Kunsthalle Frankfurt, 27. Mirz bis 9. Juni u. Haus der
Kunst, Miinchen, 27. Juni bis 14. Sept. 2003, hrsg. von
Pamela Kort, Miinchen u. a., Prestel, 2003.

Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens [1927], hrsg.
von Hanns Bichtold-Stiubli, Berlin u. New York, de
Gruyter 1987.

Haaser, Rolf u. Gilinter Oesterle, “Grotesk”, in: Reallexikon
der deutschen Literaturwissenschaft, hrsg. von Klaus Wei-
mar u. a., Bd. 1, Berlin u. New York, de Gruyter, 1997,
S. 745-748.

Hiiter der Verwandlung. Beitrdge zum Werk von Elias Caneltti,
Minchen u. Wien, Hanser, 1985.

Ich ist etwas Anderes. Kunst am Ende des 20. Jabrbunderts,
Ausstellungskat.  Kunstsammlung  Nordrhein-Westfalen,
Diusseldorf, 19. Feb. bis 18. Juni 2000, hrsg. von Armin
Zweite, Doris Krystof u. Reinhard Spieler, Kéln, DuMont,
2000.

Kayser, Wolfgang, Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei
und Dichtung, Oldenburg, Stalling, 1957.

Kiefer, Klaus H., Diskurswandel im Werk Carl Einsteins. Ein
Beitrag zur Theorie und Geschichte der europdischen A-
vantgarde, Tubingen, Niemeyer (Communicatio; 7).

Kohler, Andrea, “Orpheus in der Tiefgarage. Botho Strauss’
uckermirkische Notizen”, in: Neue Ziircher Zeitung, Nr.
102, 4. Mai 2004, S. 43.



Das Groteske — “Auf halbem Weg zum Tier” 43

Leopoldseder, Hannes, Groteske Welt. Ein Beitrag zur Ewnt-
wicklungsgeschichte des Nachstticks in der Romantik, Bonn,
Bouvier, 1973 (Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Li-
teraturwissenschaft; 127).

Lexikon frir Theologie und Kirche, 3., vollig neu bearb. Aufl.,
hrsg. von Walter Kasper, Freiburg u. a., Herder, 1995.

Michel, Wilhelm, Das Teuflische und Groteske in der Kunst
[1911], mit 103 Abb., 21. bis 25. Aufl., Miinchen, Piper
1919.

Rosenkranz. Karl, Asthetik des Hcisslichen [1853], hrsg. u. mit
einem Nachw. von Dieter Kliche, Leipzig, Reclam (RB;

1341).

Sandig, Holger, Deutsche Dramaturgie des Grotesken um die
Jabrbundertwende, Minchen, Fink, 1980.

Schwanitz, Dietrich, Bildung. Alles, was man wissen muss,
Frankfurt, Eichborn, 1999 (Eichborn Lexikon).

Sorg, Reto, Aus den “Gdrten der Zeichen”. Zu Carl Einsteins
“Bebuquin”, Miinchen, Fink, 1998.

Sorg, Reto, “Gestaltwandel der Gotzen. Technikkult und Pri-
mitivismus in der Literatur des frithen 20. Jahrhunderts”,
in: Reto Sorg u. Stefan Bodo Wirffel (Hrsg.), Goit und
Gdétze in der Literatur der Moderne, Munchen, Fink, 1999,
S. 59-77.

Sorg, Reto u. Wiirffel, Stefan Bodo (Hrsg.), Gott und Gdotze in
der Literatur der Moderne, Minchen, Fink, 1999.

Sorg, Reto, “Groteske”, in: Reallexikon der deutschen Litera-
turwissenschaft, hrsg. von Klaus Weimar u.a., Bd. 1,
Berlin u. New York, de Gruyter, 1997, S. 748-751.

Sorg, Reto, “Groteske Passagen”, in: Thomas Oberender
(Hrsg.), Unitiberwindliche Niihe — Texte tiber Botho Strauyfs,
mit Fotografien von Ruth Walz, Frankfurt, Theater der
Zeit, 2004, S. 189-195.

Ueding, Gert u. Steinbrink, Bernd, Grundriss der Rbetorik.
Geschichte, Technik, Methode, 3., Uberarb. u. erw. Aufl.,
Stuttgart u. Weimar, Metzler, 1994.



44 Reto Sorg

Abstract

Horace's Ars poetica opens with a description of a monstrous creature,
which can be considered as the epitome of the Grotesque. Even though
disapproved by Horaz himself, this creature with its hybrid character stimu-
lated much fascination and is at work even to this day. From an aesthetic
point of view, the Grotesque may be considered as a particular technique,
applied in order to intensify a sense of alienation. Putting the old formula
‘The world turned Upside down’ into operation, we can find it within many
forms: In the merely ludicrous, the obscene, the macabre or menacing,
thus manifested in the buffoon topos up to an apocalyptic vision. Botho
StrauR® is one of the contemporary ‘master of the Grotesque’ as his latest
books Die Nacht mit Alice, als Julia ums Haus schlich (2003) and Der Unten-
stehende auf Zehenspitzen (2004) illustrate. Strauf shares the traditional
view that the Grotesque is an unstable hybrid of heterogeneous ingredi-
ents. Affiliating with the Romantics and continuing the line already marked
by authors like Gustave Flaubert, Franz Kafka and Elias Canetti, he com-
bines classical mythology with contemporary genetic and bio plastic
manipulations and thereby questions the conditions of human existence in
this age of technical reproduction. The explosiveness of the problem lies
in the fact that due to cloning, transplant and bio plastics, grotesque hybrid
creatures have become possible not only in the realm of marvellous fic-
tion, but realiter, as living beings. As usual, Straufs combines aesthetics and
morals. The Grotesque becomes an emblem of a world completely out of
order, driven by a ‘will to self-destruction’ and ‘self-idolisation’. In accor-
dance with authors like Philip Roth (7The Human Stain, 2000; The Dying
Animal, 2001) and J. M. Coetzee (The Lives of Animals, 1999, Elizabeth
Costello, 2003), Straufd regards it as the obligation of literature to transform
the world, experienced as deformed and depraved so as to elicit some-
thing other, non-grotesque. A task, however, more and more difficult to
accomplish.



	Das Groteske : "Auf halbem Weg zum Tier"

