
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Après la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: La Bible et les avant-gardes

Autor: Hunkeler, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Hunkeler

La Bible et les avant-gardes

Les
divers mouvements d'avant-garde de la première moi¬

tié du XXe siècle se caractérisent presque sans exception
par leur rejet du christianisme. "1925: Fin de l'ère

chrétienne": le titre provocant du numéro 3 de la revue La
révolution surréaliste peut être considéré comme programmatique

pour l'ensemble des mouvements avant-gardistes, du
futurisme italien au surréalisme en passant par Dada.1 Aux
yeux de la plus grande partie de l'avant-garde, la religion
chrétienne appartient en effet à un monde considéré comme
révolu: elle est l'apanage des passéistes, de la société
bourgeoise, d'une civilisation occidentale qu'il faut combattre par
tous les moyens. Dans un tel contexte, la référence à Dieu
paraît relever, comme Danielle Perrot-Corpet l'a récemment
constaté, d'une posture non d'avant-, mais plutôt d'arrière-
garde; à l'époque, elle fonctionne pour ainsi dire comme le
signe de ralliement de tous ceux qui, à l'instar de Paul Claudel,

représentent les valeurs traditionnelles de la société
bourgeoise: la Famille, la Patrie, l'Église.2

1 Hugo Bail, le fondateur du célèbre "Cabaret Voltaire" à Zurich, qui se
détournera dès 1917 de Dada, fait ici figure d'exception. Cf. les

remarques suivantes de son ami Hermann Hesse: "Das Innerste in Balls
Charakter, sein Urantrieb, das, was seine Schritte lenkte, [...] war seine
Religiosität. Nicht irgendeine Art von Frömmigkeit oder Glaube, nicht
eine bestimmte Art von Christlichkeit oder von Katholizismus, sondern
Religiosität schlechthin." Cf. la préface de Hesse à Emmy Ball-Hennings,
Hugo Ball. Sein Leben in Briefen und Gedichten, Berlin, S. Fischer-
Verlag, 1929, p. 16.

2 Cf. le titre de la contribution de Danielle Perrot-Corpet au colloque in¬

ternational sur les arrière-gardes, tenu à Lyon en mai 2003: "La référence
à Dieu: une posture d'arrière-garde? Bernanos et Unamuno".

Colloquium Helveticum 34/2003



304 Thomas Hunkeler

On n'a peut-être pas assez constaté que l'avènement des
avant-gardes dans les années 1909 à 1920 est plus ou moins
contemporain d'un autre phénomène culturel important: celui
du renouveau catholique, qui touche les milieux intellectuels
français à partir de 1885 environ pour déboucher dans les
années 1905-1915 sur ce qu'on a pu appeler une véritable
vague de conversions au catholicisme. Après Claudel,
Huysmans, Coppée et Brunetière, qui appartiennent à une
première génération de convertis conservateurs à la recherche
d'un nouvel ordre autant politique que moral, les années 1905
à 1915 voient en effet la conversion de toute une série
d'anciens hommes de gauche, dreyfusards et socialistes, en
quête, comme le note Frédéric Gugelot, d'un nouvel "idéal de
combat" qui les rapprochera du nationalisme et, parfois, de
l'Action française: on peut nommer ici Charles Péguy, Jacques
Maritain, Henri Massis ou encore Henri Ghéon.3 La question
de la conversion devient ainsi, à partir des années 1910, un
objet d'actualité et de débat, largement pris en compte par la

presse, qui annonce par exemple en mai 1912 la conversion
de Maurice Barrés, événement que ce dernier se verra obligé
de démentir. André Gide, lui, jouera encore longtemps avec
l'idée d'une conversion au catholicisme à laquelle Claudel
avait tenté de le convaincre dès 1905-

On comprend mal la violence anticléricale de certains textes

avant-gardistes si on ne les replace pas dans ce contexte
d'époque. Un pamphlet comme la fameuse "Adresse au Pape"
contenue dans le numéro déjà mentionné de La révolution
surréaliste et dû sans doute à Antonin Artaud, s'oppose autant
au Pape qu'au catholicisme français et à ses tendances
nationalistes, comme le montre l'allusion à la notion de Patrie:

Le Confessionnal, ce n'est pas toi, ô Pape, c'est nous, mais, comprends-
nous et que la catholicité nous comprenne.

3 Je m'inspire dans ces remarques de l'étude de Frédéric Gugelot, "Le
temps des convertis, signe et trace de la modernité religieuse au début
du XXe siècle", Archives de Sciences sociales des Religions, 119, 2002, pp.
45-64; citation p. 48.



La Bible et les avant-gardes 305

Au nom de la Patrie, au nom de la Famille, tu pousses à la vente des

âmes, à la libre trituration des corps. [...]
Ton Dieu catholique et chrétien qui, comme les autres dieux, a pensé
tout le mal:
1. Tu l'as mis dans ta poche.
2. Nous n'avons que faire de tes canons, index, péché, confessionnal,
prêtraille, nous pensons à une autre guerre, guerre à toi, Pape, chien.
[...]
Du haut en bas de ta mascarade romaine ce qui triomphe c'est la haine
des vérités immédiates de l'âme, de ces flammes qui brûlent à même
l'esprit. Il n'y a Dieu, Bible ou Évangile, il n'y a pas de mots qui arrêtent
l'esprit.4

Dieu, Bible, Évangile: aux yeux des surréalistes, ce ne sont
que des mots qui arrêtent l'esprit. Tristan Tzara n'avait-il pas
affirmé la même chose dès son célèbre "Manifeste Dada", lu
le 23 juillet 1918 à Zurich et imprimé dans le troisième numéro

de la revue Dada, où il avait soulevé l'enthousiasme du
jeune Breton et de Picabia, quand il avait affirmé que "l'essai
de Jésus et de la bible couvrent sous leurs ailes larges et
bienveillantes la merde, les bêtes et les journées"??

Si, de façon générale, le caractère profondément antireligieux

des mouvements dadaïste et surréaliste ne fait pas de
doute, il me paraît pourtant nécessaire de distinguer deux
attitudes, ou peut-être mieux deux étapes dans le rejet, de la

part de ces deux mouvements d'avant-garde, de la religion
chrétienne et de son texte fondateur, la Bible. Je me propose,
dans ce qui suit, de réfléchir sur le statut qu'occupe la
référence à la religion chrétienne en général et à la Bible en
particulier dans le dadaïsme et le surréalisme. Ce n'est donc
pas une enquête sur d'éventuels avatars de l'intertexte biblique

dans les oeuvres dadaïstes ou surréalistes que
j'entreprendrai ici, mais, plus modestement, quelques réflexions

sur la façon dont le dadaïsme et le surréalisme affichent
leur relation au christianisme.

4 "Adresse au Pape", La révolution surréaliste 3, avril 1925, p. 16.
5 "Manifeste Dada 1918", in: Tristan Tzara, Dada est tatou. Tout est dada,

Paris, GF Flammarion, 1996, p. 205.



306 Thomas Hunkeler

"Liquidation"

Prenons comme point de départ un classement établi par la
rédaction de la revue Littérature, en l'occurrence Louis
Aragon, André Breton et Philippe Soupault, en mars 1921, un an
environ après la réorientation dadaïste de la revue. C'est sous
le titre tout à fait significatif de "Liquidation" que le groupe
dadaïste - constitué à cette époque, outre les trois rédacteurs
en chef de la revue, de Pierre Drieu la Rochelle, Paul Eluard,
Theodor Fraenkel, Benjamin Péret, Georges Ribemont-
Dessaignes, Gabrielle Buffet, Jacques Rigaut et Tristan Tzara -
procède à un classement des "noms célèbres", allant de -25,
qui exprime la plus grande aversion, à 20, la meilleure note, 0

indiquant l'indifférence absolue. La remarque initiale, selon
laquelle le but de l'entreprise n'est pas "de classer, mais de
déclasser", montre cependant d'emblée que l'intention des
dadaïstes était d'abord satirique, et qu'il serait problématique
de prendre leurs déclarations au pied de la lettre. Comme
l'indique une lettre de Breton à Jacques Doucet, leur intention
était toutefois également de situer de façon plus sérieuse le

groupe de Littérature, menacé alors d'éclatement par les
opinions de plus en plus divergentes de Breton et de Tzara et
par un Picabia soucieux de prendre ses distances avec le
dadaïsme qu'il considérait déjà comme mort.6

Parmi les 191 "noms célèbres" que les membres du groupe
sont appelés à évaluer, figurent également, à côté des dadaïstes

eux-mêmes et des écrivains ou artistes qu'ils estiment -
Lautréamont, Jarry, Chaplin, Apollinaire, Vaché et Sade
reçoivent des mentions très honorables - des personnalités de
la vie politique comme Clémenceau (avec une moyenne de
-4,5), Lénine (-3,7) ou Jaurès (-9,7), ou des hommes de
science comme Pasteur (-16,2) ou encore Sigmund Freud
(+8,6). On y trouve aussi le Soldat inconnu (-15,6), Jésus-
Christ (-1,5) et enfin, entre Aloysius Bertrand et Pierre-Albert

6 Lettre de Breton à Jacques Doucet (env. mars 1921), citée par Mark Po-
lizzotti, Revolution of the Mind. The Life of André Breton, London,
Bloomsbury, 1995, p. 152.



La Bible et les avant-gardes 307

Birot, la Bible, avec un score plutôt surprenant: +9,18. Seul
Tzara accorde à l'Écriture sainte un généreux -25, comme il le
fait avec 90% des noms cités. Tous les autres participants,
Drieu la Rochelle en tête, évaluent la Bible de façon positive,
entre +20 et 0. Soupault lui accorde +19, Péret +18, Aragon
+ 17, Breton +16. Seule Gabrielle Buffet marque son
indifférence totale.

Comment faut-il évaluer cette évaluation? Comme le
comble de la dérision, faisant ironiquement des dadaïstes les
plus fervents admirateurs du texte saint? Ou comme
l'affirmation d'un intérêt authentique pour la Bible, affirmation
dont il faudrait alors expliquer comment elle s'articule sur le
rejet du christianisme ouvertement affiché par les mêmes Aragon

et Breton? A étudier les réactions des différents membres
du groupe dans leur totalité, une première constatation
s'impose: alors que Tzara et Buffet ont tendance à fournir
dans la plupart des cas des évaluations sommaires - Tzara
préférant marquer sa plus grande aversion et Buffet son
indifférence totale -, les réactions des futurs surréalistes, et
notamment des trois rédacteurs en chef de la revue Littérature,

sont plus nuancées. S'y reflètent, du moins en filigrane, les
amitiés, les débats et les prises de position des années
précédentes: un mélange de mépris et d'estime pour certains
grands noms de la littérature de l'époque, comme dans les cas
de Valéry, Gide ou Reverdy; la tentative cle se distancer des

protagonistes de mouvements avant-gardistes concurrents, tels

que Marinetti ou Pierre-Albert Birot; avec cependant aussi des
évaluations surprenantes, comme les très bonnes notes accordées

par Aragon, Breton et Drieu à Maurice Barrés, un
homme dont le groupe de Littérature fera pourtant le procès
parodique à peine deux mois plus tard.

L'exemple de la bonne évaluation de Barrés par certains
des dadaïstes montre parfaitement que ces notes n'étaient pas
distribuées au hasard. Si Breton s'accorde parfois la liberté de
déclasser certains noms de façon exagérée - on pourrait
mentionner ici le -25 de Beethoven ou le -24 de Pasteur -, on
ne le voit guère, en revanche, accorder de notes exagérément
positives à des hommes qu'il méprise. L'évaluation positive de
Barrés avec +13 correspond à la haute opinion que Breton
continuait à avoir de lui en 1921, un mois à peine avant le



308 Thomas Hunkeler

procès Barrés, comme le montre une longue lettre que Breton
adresse à Jacques Doucet en avril 1921, où il affirme n'avoir
"jamais désespéré de lui - même pendant la guerre de 1914",7
Il paraît donc permis de conclure de ce qui vient d'être
développé que le +16 que Breton accorde à la Bible ne
s'explique pas, ou en tout cas pas uniquement, par un simple
souci de dérision. Pour le groupe de la revue Littérature,
Breton en tête, la Bible ne fait pas partie des textes à liquider.8

La Bible, Jésus-Christ - et Dieu?

Cela dit, la religion chrétienne ne sort pas indemne de
l'enquête des dadaïstes. La mention irrespectueuse de la Bible
et de Jésus-Christ au beau milieu d'autres "noms célèbres" vise

d'abord et avant tout à nier leur caractère spécifique, en
l'occurrence leur appartenance au domaine du sacré. Pris en
sandwich sur une liste alphabétique, entre Aloysius Bertrand
et Pierre-Albert Birot, entre Jaurès et Kant, la Bible et Jésus
sont réduits à de simples références culturelles que l'on
apprécie plus ou moins. S'ils ne font pas partie des choses que
l'on exècre - ce serait là leur donner trop d'importance -, ils
ne figurent pas non plus parmi les références préférées.
Ravalée au niveau d'une référence culturelle parmi d'autres, la
Bible, que les dadaïstes et les surréalistes s'obstineront à écrire

le plus souvent avec une minuscule, ne mérite pas plus
d'attention que l'acteur américain Fatty ou le rédacteur de
réclames "Pilules Pink".

On mesure mieux l'importance de ce geste de dépréciation
ironique si on le compare au traitement de la référence
christique dans l'un des grands textes de la modernité poéti-

7 Lettre citée dans André Breton, Œuvres complètes, t. I, Paris, Gallimard,
"Bibliothèque de la Pléiade", 1988, pp. 1408-09.

8 Vu l'ascendant que Breton avait sur les autres membres du groupe, Tza¬

ra et Buffet exclus, il paraît légitime de passer ici de l'opinion du seul
Breton à celle défendue par le noyau dur de Littérature.



La Bible et les avant-gardes 309

que qui précède immédiatement l'époque dadaïste: je pense à

Apollinaire et son poème "Zone" paru en 1913- Le poète y
loue la modernité paradoxale de la religion chrétienne en
superposant dans son texte l'ascension du Christ et le vol d'un
aéroplane: "C'est le Christ qui monte au ciel mieux que les a-
viateurs / Il détient le record du monde pour la hauteur".9
Sans vouloir entrer ici dans une interprétation détaillée du
rôle joué par la référence christique dans le poème
d'Apollinaire, j'aimerais cependant retenir le fait qu'Apollinaire
n'y rejette pas la dimension sacrée de la figure du Christ. Au
contraire, c'est la vie moderne dans son ensemble qui devient
l'objet d'une vision sacralisée de la part du poète: "Et changé
en oiseau ce siècle comme Jésus monte dans l'air" (v. 44).
Dans son poème, Apollinaire ne cherche aucunement à
ridiculiser le caractère sacré de la figure du Christ, mais au
contraire à étendre le sacré au profane. La référence christique

est chez lui au service d'un réenchantement du monde
contemporain, dont la teneur sera désormais moins religieuse
que sacrée.

L'entreprise dadaïste, elle, veut au contraire en finir avec le
religieux tout autant qu'avec le sacré. Dans le numéro 13 de
la revue Littérature (mai 1920), qui recueille 23 manifestes du
mouvement Dada, on lit sous la plume de Francis Picabia
qu'il faut "tarir cette source d'hommes et de femmes qui
regardent YArt comme un dogme dont Dieu est la convention
acceptée. Nous ne croyons pas en Dieu, pas plus que nous
ne croyons à YArt, ni à ses prêtres, évêques et cardinaux."10 La
destruction du religieux prônée par Dada - "Dada tue-Dieu",
comme l'écrit Paul Dermée dans son manifeste - ne doit pas
permettre que le sacré s'installe ailleurs, dans le culte de la
Beauté ou de l'Art. En tuant Dieu, Dada entend tuer toute
sorte de croyance.

Les prises de position de Breton dans le même numéro de
Littérature - on y compte pas moins de trois manifestes rédigés

par lui - sont hautement significatives, dans la mesure où

9 Apollinaire, "Zone", w. 40-41.
10 Francis Picabia, "L'art", in: Littérature 13, mai 1920, pp. 12-13.



310 Thomas Hunkeler

elles laissent entrevoir une attitude quelque peu différente par
rapport à la relation entre art et religion. Si Breton affirme
comme ses collègues qu'il "n'y a pas de vérité DADA" et que
le terrain de Dada n'est pas la croyance mais le doute, il
reconnaît cependant implicitement que Dada doit être situé par
rapport à l'art quand il affirme que "Dada, c'est la libre-
pensée artistique".11

Ce terme de "libre-pensée" choisi par Breton pour caractériser

le dadaïsme est particulièrement éclairant pour
comprendre l'attitude complexe de Breton et du futur surréalisme

par rapport à la religion, au Christ et à la Bible. Il
permet aussi de mieux comprendre la différence nette que
Breton fait dans son évaluation de la Bible et de Jésus-Christ
dans l'enquête de 1921. Contrairement à Eluard et Soupault,
Breton choisit en effet d'exprimer son indifférence totale au
personnage de Jésus, alors qu'il avait, on l'a vu, accordé un
+16 à la Bible, la situant ainsi plus haut qu'il n'avait placé A-
pollinaire ou Braque (tous les deux +14).

A titre général, il semble possible d'affirmer que ce qui est
rejeté par Breton dès l'époque dadaïste est moins la Bible que
l'Église, moins le texte toujours susceptible d'être relu et
détourné que ses interprétations dogmatiques. C'est cette
dimension dogmatique du christianisme et plus particulièrement
du catholicisme que désigne la formule d'Artaud des "mots
qui arrêtent l'esprit". Mais tandis qu'Artaud inclut la Bible
parmi ces mots qui arrêtent l'esprit, Breton s'en prend surtout
à Dieu, incarnation selon lui de tout ce qui opprime la liberté
d'esprit. Dans le Dictionnaire abrégé du surréalisme publié
lors de l'exposition surréaliste de 1938, Breton écrira notamment

ceci: "J'ai toujours parié contre Dieu, et le peu que j'ai
gagné au monde n'est pour moi que le gain de ce pari. Si
dérisoire qu'ait été l'enjeu (ma vie) j'ai conscience d'avoir
pleinement gagné. Tout ce qu'il y a de chancelant, de louche,
d'infâme, de souillant et de grotesque passe pour moi dans ce

11 André Breton, "Patinage Dada", pp. 9-10, et "Géographie Dada", pp.
17-18.



La Bible et les avant-gardes 311

mot: Dieu."12 Dans le même contexte, on citera aussi ce mot à

double sens d'Aragon: "Dieu est rarement dans ma bouche."1?

La "réforme" du dadaïsme

L'orientation anticléricale et "antithéiste"14 de Breton
n'implique pas, il est important de le souligner, une condamnation

totale et irrémédiable de tout ce qui relève du
christianisme. Si Breton réprouve avec des mots on ne peut
plus clairs le catholicisme de son époque, il continuera, en
véritable libre-penseur, à dialoguer de façon critique avec le
spiritualisme chrétien.

La complexité de la position de Breton apparaît pour la

première fois dans une série d'événements de l'été 1920,
quand Picabia lui demande d'écrire une préface pour son
ouvrage Jésus-Christ Rastaquouère, dans lequel l'auteur insère
des réflexions blasphématoires dans le pur style dadaïste,
comme le montre l'exemple suivant: "Il faut communier avec
du chewing-gum, de cette façon Dieu vous fortifiera les
mâchoires; mâchez-le longtemps, sans arrière-pensée; puisqu'il

aime votre bouche, qu'il sache à quoi elle sert! Vos
langues tièdes ne sont pas à dédaigner, même pour un
Dieu."1? Dans un premier temps, Breton accepte avec joie de
rédiger une préface pour cette "œuvre belle et hardie"; mais
quelques semaines plus tard, il change d'avis puisqu'il pressent

dès cette époque "une force nouvelle" qui finira par
l'éloigner du dadaïsme: "J'avais refusé ces derniers jours
d'écrire la préface de Jésus-Christ Rastaquouère [...] pour ne

12 André Breton, Œuvres complètes, t. II, Paris, Gallimard, "Bibliothèque de
la Pléiade", 1992, pp. 787-862; citation p. 805.
Sous la rubrique "Idées" dans La révolution surréaliste 3, p. 30.

14 Le terme figure dans la déclaration collective "Au grand jour" de 1927.
Cf. José Pierre (éd.), Tracts surréalistes et déclarations collectives 1922-
1939, t. I, Paris, Le terrain vague, 1980, p. 72.

15 Francis Picabia, Jésus-Christ Rastaquouère, in: Francis Picabia, Poèmes,
Montréal, Mémoire du livre, 2002, pp. 237-271; citation p. 244. L'ouvrage
a finalement paru avec une préface de Gabrielle Buffet.



312 Thomas Hunkeler

pas avoir à me replacer dans une attitude qui a été la mienne
et qui, en définitive, ne l'est plus. J'en éprouvais une véritable
horreur. [...] Je ne suis même plus sûr que le dadaïsme ait
gain de cause, à chaque instant je m'aperçois que je le réforme

en moi."16

L'importance de cette lettre est capitale en ce qui concerne
l'acheminement de Breton vers le surréalisme. Précisons
cependant que le besoin de "réformer" le dadaïsme que Breton
y énonce ne se produit pas par hasard à propos d'un ouvrage
qui se moque de façon si ouverte - et en même temps si

gratuite - du christianisme. La notion de "réforme" y est cruciale,

puisqu'elle indique la dimension morale du tournant qui
s'esquisse dès cette époque chez Breton. Bien entendu, il ne
s'agit en aucun cas d'un retour au catholicisme ou encore au
christianisme. En revanche, il s'agit bel et bien de retrouver ce

que Breton appellera en 1922, après sa rupture avec Tzara et
le dadaïsme, l'"esprit moderne", puis l'"esprit nouveau"; en
d'autres mots, une forme de croyance.

L'idée d'une "réforme" du dadaïsme va amener, on le sait,
la dissolution du mouvement en 1922 et la naissance
subséquente du surréalisme. Le premier Manifeste du surréalisme
de 1924 s'ouvre en effet sur le constat d'une perte de la croyance

dans le monde actuel ainsi que sur l'idée d'une
nécessaire renaissance spirituelle de l'homme.17 C'est dans ce
même contexte qu'il faut situer les attaques violentes des
surréalistes contre le catholicisme, accusé d'"arrêter l'esprit" au
lieu de le libérer. Car désormais, "l'esprit souffle en dehors de
l'esprit", comme on peut le lire dans l'éditorial du numéro 3

16 Lettre de Breton à sa future femme Simone Kahn, datée du 31 août
1920. Je cite la correspondance (toujours inédite) de Breton d'après
Marguerite Bonnet, André Breton. Naissance de l'aventure surréaliste,
Paris, Corti, 1988, p. 235.

17 Le premier manifeste du surréalisme s'ouvre, rappelons-le, sur la phrase
suivante: "Tant va la croyance à la vie, à ce que la vie a de plus
précaire, la vie réelle s'entend, qu'à la fin cette croyance se perd." André
Breton, [Premier] Manifeste du surréalisme (1924), in: André Breton,
Manifestes du surréalisme, Paris, Gallimard, "folio/essais", 1985, p. 13.



La Bible et les avant-gardes 313

de la Révolution surréaliste,18 Désormais, "l'homme propose et
dispose", comme l'écrit Breton1? en subvertissant la célèbre
formulation de Y Imitation deJésus-Christ et des Proverbes.20

Il me semble important de souligner que le surréalisme tel
que Breton le conçoit s'élabore donc à la fois contre et avec
un appareil conceptuel et un vocabulaire chrétiens. Car la
révolution surréaliste n'est pas seulement un mouvement de
"réforme" de Dada, mais aussi du spiritualisme catholique de
son époque. Une réforme au sens le plus radical, cependant,
qui cherche à dégager le "grand Mystère" avec majuscule
derrière "les mystères qui n'en sont pas", comme le dit encore
Breton dans le premier Manifeste, et à créer ainsi un nouveau
type de spiritualisme laïque.21

"Cette vieille vessie religieuse"

Pour terminer, faisons un saut dans l'année 1930, qui voit la

publication de deux ouvrages importants que je voudrais
brièvement commenter.22 Il s'agit d'une part du pamphlet "Un
cadavre" que les exclus du surréalisme, Robert Desnos et
Georges Bataille en tête, adressent à celui qu'ils désignent a-
lors comme le "Pape" du surréalisme, et d'autre part de
l'ouvrage collectif L'Immaculée Conception rédigé par Breton
et Eluard la même année.

"Un cadavre" peut être considéré comme l'un des chef-
d'œuvres du genre pamphlétaire, notamment en ce qui
concerne le ton et la perfidie des attaques dirigées contre

18 "A Table", La révolution surréaliste 3, 1925, p. 1.

D André Breton, [Premier]Manifeste du surréalisme (1924), op. cit., p. 28.
20 "Car l'homme propose et Dieu dispose." Imitation de Jésus-Christ I, 19,

et Proverbes 16,9.
21 André Breton, [Premier] Manifeste du surréalisme (1924), op. cit., p. 24.
22 L'influence de Bunuel et de Dali sur le mouvement surréaliste, notam¬

ment en matière de critique religieuse, qui se fait sentir dès l'affaire de
L'Âge d'or (1930), est indéniable. Elle inaugure une nouvelle phase,
nettement plus politisée, dans le rejet surréaliste de la religion, qui ne
sera pas discutée ici.



314 Thomas Hunkeler

Breton.23 Si les raisons de l'inimitié professée à l'égard de
Breton sont multiples - certains lui en veulent d'avoir été
exclus du mouvement surréaliste, d'autres lui reprochent sa
conduite envers son ex-épouse, d'autres encore, comme
Bataille, profitent de l'occasion pour faire le procès du
surréalisme en général -, on constate cependant que l'un des
reproches adressés à Breton concerne précisément son attitude

ambiguë envers la religion. En témoigne en premier lieu la

reproduction, sur la page de titre, d'une photo de Breton en
Christ, portant une couronne d'épines, photo qui avait paru i-
nitialement, sans couronne bien entendu, dans le numéro 12

de La Révolution surréaliste de décembre 1929.24 Les diverses
contributions au pamphlet, douze en tout, insistent presque
toutes sur l'idée que Breton se serait enfin fait connaître, avec
la publication du Second manifeste du surréalisme en
décembre 1929, comme "flic et curé", selon l'expression de
Georges Ribemont-Dessaignes.

Car on pense bien que dans l'affaire le flic rejoint le curé: le frère Breton
qui fait accommoder le prêtre à la sauce moutarde ne parle plus qu'en
chaire. Il est plein de mandarin curaçao, sait ce qu'on peut tirer des
femmes, mais il impose l'ascétisme. Il vomit sur les soutanes noires:
c'est qu'il en veut une blanche.25

A côté de Ribemont-Dessaignes, c'est surtout Georges Bataille
qui attaquera violemment Breton, en qui il voit une "vieille
vessie religieuse" et un "faux révolutionnaire à tête de Christ",
qui anime ce que Bataille appelle, en référence à la théorie de

23 "Un cadavre" est reproduit et commenté dans José Pierre (éd.), op. cit.,
t. I, pp. 132-148 et 426-431. Ajoutons que Breton lui-même avait été à

l'origine d'un premier "Cadavre" publié par les surréalistes à la mort
d'Anatole France en 1924.

24 La Révolution surréaliste 12, décembre 1929, p. 73- Il s'agit du dernier
numéro de la revue qui contenait, à côté d'une grande enquête sur
l'amour, le Second manifeste du surréalisme dans lequel Breton expliquait

notamment les raisons qui l'avaient amené à exclure toute une
série d'anciens surréalistes, parmi lesquels plusieurs signataires de "Un
cadavre" de 1930.

25 "Un cadavre", op. cit., p. 134.



La Bible et les avant-gardes 315

D'occultation" promue par Breton dans le Second manifeste,
"la religion surréaliste".

La réaction de Breton au mélange d'insultes et
d'accusations contenues dans le pamphlet est triple. D'une
part, il prendra soin d'ajouter au Second manifeste dans son
édition définitive une série de notes et d'additions destinées à

réfuter les accusations qui lui paraissent les plus injustifiées -
sans accorder une seule remarque au reproche de religiosité,
pourtant l'un des plus virulents et des plus nocifs à un
moment où Breton tente de rapprocher les surréalistes du Parti
Communiste. D'autre part, Breton publiera à la suite du
Second manifeste une déclaration collective sous le titre "Avant
/ Après", où il juxtaposera quelques insultes proférées à son
égard dans "Un cadavre" à des propos tenus antérieurement
sur lui par les mêmes personnages. Ici encore, le reproche de
religiosité n'est pas mentionné.

C'est L'Immaculée Conception, texte écrit pendant l'été
1930 en collaboration avec Paul Éluard, qui donnera à Breton
l'occasion de redéfinir la place et la fonction du religieux dans
le surréalisme. La critique a souvent lu les nombreuses allusions

à la religion chrétienne qui parsèment cet ouvrage
comme relevant de la plus pure dérision. S'il est sans doute
vrai que L'Immaculée Conception lance "un défi délibéré au
catholicisme"26 en déplaçant et en retournant de nombreux
éléments à contenu religieux, il paraît cependant insatisfaisant
d'expliquer la présence du religieux d'un bout à l'autre du
texte par la seule intention satirique.27 La tonalité de l'ouvrage
dans son ensemble est bien trop sérieuse, sa visée bien trop
haute pour être interprétée uniquement dans ce sens. Rappe-

26 Cf. la notice sur L'Immaculée Conception, due à Marguerite Bonnet et
Étienne-Alain Hubert, dans André Breton, Œuvres complètes, t. I, Paris,
Gallimard, "Bibliothèque de la Pléiade", p. 1630.

27 À propos du contexte religieux/antireligieux de L'Immaculée Concepti¬
on, cf. les remarques éclairantes de Jacqueline Chénieux-Gendron,
"Toward a New Definition of Automatism: L'Immaculée Conception",
Dada/Surrealism 17, 1988, pp. 74-90, en particulier pp. 76-77, où
l'auteur propose de lire les chapitres du texte comme autant de 'stations'
d'un rituel religieux.



316 Thomas Hunkeler

Ions d'abord que L'Immaculée Conception fut présenté dès
1934 comme l'exposé du contenu latent du rêve surréaliste,
alors que le Premier et le Second manifestes devaient fournir
son contenu manifeste.28 Pour rendre justice à la complexité
de ce texte difficile, il paraît donc nécessaire d'accorder aux
nombreux éléments à contenu religieux qui scandent le livre
une fonction non seulement satirique, mais également
constructive: en définitive, le détournement de la religion est
au service de l'entreprise surréaliste.

C'est bien sûr d'abord le titre du livre qui devra être
interprété dans ce sens. Sur un prospectus paru lors de la
publication de l'ouvrage, on voit un projet de page de titre a-
vec la statue de la Vierge de Lourdes, entourée d'une auréole
portant les mots "Je suis l'Immaculée Conception", qui
renvoient aux paroles adressées à Bernadette Soubirous lors de
la première apparition de la Vierge en 1858, quatre ans après
la proclamation par le Pape Pie IX de ce dogme. Ce dernier
déclare, on le sait, que la Vierge est préservée dès sa naissance

de la souillure du péché originel et par conséquent de la

mort; il fut souvent interprété à travers un contresens qui voit
dans la conception immaculée celle du Christ. Ce projet de

page de titre fut cependant abandonné au profit d'un dessin
de Dali.29

Au-delà de la valeur provocatrice du titre et de l'illustration
prévue, on notera que la notion d'"immaculée conception"
correspond à l'une des idées-clés du surréalisme: elle explique

non seulement la formation de l'écriture automatique en
tant qu'elle est libérée de l'appareil conceptuel, de la raison
au sens borné du terme, mais plus généralement la vision
dialectique de l'homme qui trouve son immortalité dans un
constant dépassement des contraires. Citons à ce titre le
passage suivant du Second manifeste. "[Le surréalisme] ne tient et

28 Dans le "prière d'insérer" de la Petite anthologie poétique du surréalisme
publiée par Dali en 1934 (cf. André Breton, notice sur L Immaculée
Conception, op. cit., t. I, p. 1632).

29 Cf. Marguerite Bonnet et Étienne-Alain Hubert, notice sur L 'Immaculée
Conception, dans André Breton, op. cit., t. I, pp. 1629-30.



La Bible et les avant-gardes 317

[...] ne tiendra jamais à rien tant qu'à reproduire artificiellement

ce moment idéal où l'homme [...] est soudain empoigné
par ce 'plus fort que lui' qui le jette, à son corps défendant,
dans l'immortel."30 L'ouvrage L'Immaculée Conception esquisse

en effet la genèse de l'homme du point de vue surréaliste.
Ouvrage d'anthropologie poétique, écrit en référence
constante à la Philosophie de l'esprit de Hegel, L'Immaculée
Conception vise, comme le dit, de façon certes moqueuse,
l'épigraphe de la première partie du texte, à apporter la "bonne

nouvelle" de l'évangile surréaliste: "Prenons le Boulevard
Bonne-Nouvelle et montrons-le." De ce point de vue, le
christianisme et sa dérision sont autant d'étapes sur le chemin
de l'esprit, grâce auquel le Jugement Dernier se renversera,
comme le titre de la dernière partie de l'ouvrage l'indique, en
"Jugement originel": la mort du christianisme est aussi le
début de l'éternité de la vie spirituelle.

La liquidation de la religion chrétienne et de ses symboles
entreprise par la quasi-totalité des mouvements d'avant-garde
doit dans la plupart des cas être considérée comme un
phénomène de surface, qui s'inscrit d'abord dans un geste de
provocation et dans une volonté de rupture avec le
traditionalisme. L'exemple de Dada est à cet égard parfaitement
significatif, dans la mesure même où ce mouvement refuse de
réfléchir sur sa relation au christianisme, rejeté en bloc. Le
surréalisme prolonge d'une part cette attitude de refus catégorique

dans une série de proclamations, de tracts et de
déclarations anti-cléricaux. D'autre part, et c'est là que réside
le rôle essentiel joué par Breton, il tentera de redéfinir en
profondeur la notion d'esprit, cruciale pour le surréalisme, en
un constant dialogue avec la spiritualité chrétienne qu'il vise à

dépasser.

30 André Breton, Second manifeste du surréalisme, in: André Breton,
Manifestes du surréalisme, Paris, Gallimard, "folio/essais", 1985, p. 111.



318 Thomas Hunkeler

Abstract

Die historische Avantgarde charakterisiert sich in den meisten Fällen durch
eine explizite Zurückweisung der christlichen Religion, die sich in
ironischen Bezügen und plakativen Provokationen äussert. Wie der vorliegende
Beitrag zeigt, sollte die Frage nach dem Verhältnis zwischen avantgardistischer

Kunstpraxis und religiösem Bezugsfeld aber dennoch nicht als
überflüssig abgetan werden, zumal das Entstehen der Avantgarde zumindest
in Frankreich vor dem Hintergrund des so genannten "renouveau catholique"

gesehen werden muss. Am Beispiel der ambivalenten Haltung der
Gruppe um André Breton in den Jahren 1920-1930 wird gezeigt, dass die
Präsenz der Bibel in den dadaistischen und surrealistischen Publikationen
jener Zeit nicht nur ironisch verstanden werden darf, sondern auch der
Erarbeitung eines neuen Typs von Spiritualität dient.


	La Bible et les avant-gardes

