
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Après la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne : Transformation und Poetik
in Else Lasker-Schülers Prosaschrift Das heilige Abendmahl

Autor: Graf, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabine Graf

Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne

Transformation und Poetik in Else Lasker-
Schülers Prosaschrift Das heilige Abendmahl

m 25. Dezember 1921 erscheint im Berliner Börsen-
Courier ein Prosatext von Else Lasker-Schüler, der den
Titel Das heilige Abendmahl1 trägt. Die historische

Signatur des Textes, das heisst Datum und Ort der Veröffentlichung,

ist insofern von Bedeutung, als deren Autorin -
deutsch-jüdischer Herkunft - sich einer eigentlichen Urszene
des Christentums, dem Abendmahl, literarisch annimmt. Wie
diese spezifische ausserliterarische Konstellation in der
Prosaschrift selbst eingeschrieben ist, wird für die Argumentation
dieser Lektüre von Bedeutung sein.

Der Titel dieses Aufsatzes versteht sich als eine Umschreibung

dessen, was Lasker-Schüler ihren Lesern in der
Weihnachtsausgabe des Börsen-Couriers vorschlägt: Ein dem
sakralen Kontext entnommenes Thema wird in den profanen
Schauplatz eines Kaffeehauses transferiert und gleichzeitig
inszeniert: Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne. In dieser
Inszenierung mutiert das "gelbe, bittere Hopfengetränk",2
sprich Bier, zu Jesu Christi Blut und die anwesenden Freunde
der Erzählerfigur werden als die biblischen Apostel imaginiert.

Es geht mir hier jedoch weniger um die mögliche
Infragestellung bzw. Profanisierung religiöser Riten und Traditionen.
Vielmehr soll danach gefragt werden, auf welche Art und
Weise Lasker-Schüler gerade den Übergang zwischen tradierten

religiösen Bedeutungs-Figuren und deren Erscheinungs-

1 Else Lasker-Schüler, "Das heilige Abendmahl", in: Else Lasker-Schüler,
Werke und Briefe, Kritische Ausgabe, hg. v. Norbert Oellers, Heinz Röl-
leke und Itta Shedletzky, Bd. 4.1: Prosa 1921-1945, Frankfurt/M.,
Jüdischer Verlag, 2001, S. 22-24. Im Folgenden wiedergegeben: KA 4.1.

2 A.a.O., S. 22.

Colloquium Helveticum 34/2003



252 Sabine Graf

weisen nach der Säkularisierung zur Darstellung bringt. Oder
anders gewendet: Im Zentrum des Interesses steht das dialektische

Moment von der Spur des ,Heiligen'3 in einem Text der
Moderne, einer Moderne, die sich durch das nietzscheanische
Diktum vom 'Tod Gottes' auszeichnet.

Demzufolge steht auch nicht der hermeneutische Topos
von der 'Bibel als Quelle' oder 'Urtext' für Lasker-Schülers
literarische Produktion im Zentrum. Im Vordergrund stehen die
Transformationsprozesse, welche in der Aneignung von
biblischen Grundlagen stattfinden und wie diese unmittelbar mit
poetologischen Fragestellungen zusammenhängen. Denn:
"Das Heilige ist nicht vergangen, sondern es ist als Verschobenes,

Verborgenes, Verdrängtes und Vergessenes durchaus
aktuell. Man muss es nur kenntlich zu machen verstehen, d.
h. man muss es entdecken, darstellen und noch aus seinen
verwischten Spuren rekonstruieren können."4

Die Prosaschrift Das heilige Abendmahl gliedert sich in drei
Teile, wovon der dritte die Gestalt eines Gedichts aufweist.
Die erste Passage - in Anführungszeichen und durch drei
Asterisken vom übrigen Text gleichsam gesondert aufgeführt
- handelt von der Einsetzung des Abendmahls in Anlehnung
an die biblischen Quellen: die Evangelien. Im Zentrum steht
jedoch weniger die 'biblisch-getreue' Zitierung des Abendmahls

als vielmehr deren dichterische Reformulierung, wie
insbesondere auch die singuläre Auslegung des Judasverrats
deutlich macht:

Es war aus zartem Holz ein Tisch um den Jesus von Nazareth mit den
Jüngern das heilige Abendmahl feierte, seines Herzens überflutende
fromme Rose den Freunden reichte, ihnen mit dieser innigsten, stärksten
Umarmung das ewige Leben schenkte, eine Heimat bereitete, ja den
Himmel credenzte den herben zwölf Juden. Nur einer hatte seine
ehrgeizige Seele nicht weit und bereit aufgetan und war erstickt an so viel
Gott.5

3 Vgl. hierzu Dietmar Kamper und Christoph Wulf (Hg.), Das Hei¬
lige: seine Spur in der Moderne, Frankfurt/M., Athenäum, 1987.

4 A.a.O., S. 1.
5 Das heilige Abendmahl, KA 4.1, S. 22.



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 253

In der darauf folgenden, abgesetzten Passage rückt die spezifische

Medialität der Szene in den Blick, wodurch auch der
Zitatcharakter des ersten Abschnitts geklärt wird. Die sakrale
Abendmahlszene nämlich wird im profanen Rahmen einer
Freundesrunde "in einem verlorenen Winkel des Kaffeehauses"

tradiert, indem diese (nach-)erzählt wird und die Rollen
der Jünger, gleich einem Theaterstück, auf die anwesenden
Freunde verteilt werden: "Du, Arib, sahst aus wie der junge
St. Petrus, und Wachholderkarl, du, wie St. Matthäus, und der
kleine Doktor Silber, ein freudiger Jünger einer" - hier nun
markiert ein Gedankenstrich eine Zäsur, auf welche die Frage
folgt: und ich, wer war ich, die ich schon als Kind an das
große Geheimnis dieser Stunde des Abendmahls poche?"6 Die
Betonung liegt auf dieser durch den Gedankenstrich
eingeleiteten Frage, weil sich in ihr in nuce dasjenige Moment
formiert, welches als strukturbildendes Prinzip den Text
durchzieht. Es handelt sich um die Frage nach der Identität
der Erzählerfigur, welche im Verlaufe des Textes nämlich eine
signifikante Verschiebung erfährt. Tritt die Ich-Erzählerin
zunächst als eine am Abendmahl-Ritual partizipierende Figur
auf: "Und ich, Arib, nahm aus deiner vertrauenden Hand den
riesengroßen Pokal lächelnd wie einen spielenden Bach am
Mittag des Abendmahls und trank ein Meer des Trostes und
zitternden Einsseins mit euch in Gott und ewigen Lebens"/ so
übernimmt sie im Verlauf der Abendmahlszene die Rolle der
Verstossenen.

Dies geschieht, indem der Blick insbesondere auf den im
Abendmahl prophezeiten Verrat an Jesus durch Judas fokus-
siert wird:

Einer seiner Apostel war der St. Judas Ischariot, die ehrgeizige Kralle
seines faulen Blattes starb, nach des großen Galiläers Güte, gesühnt am
Baum. Aber vor der Spur seiner Lippen am Rande der Gottesschale,

6 A.a.O., S. 22.
7 A.a.O., S. 22.



254 Sabine Graf

daraus er seines heiligsten Rabbunis Wein trank, hüte man sich. Sie

vergiftet das Herz mit Verrat.8

An dieser Stelle geschieht in der Prosaschrift eine -
bezeichnenderweise wiederum durch den Gedankenstrich markierte
- Zäsur. Folgte auf die erste Zäsur die Frage nach der Identität
der Erzählerfigur, so wird diese Frage hier - auf der Ebene
des Schauspiels - in eine 'Antwort' überführt:

- Einer von uns, meine verlorenen Spielgefährten, von uns vier Aposteln

einer streifte arglos diesen Pfad des lebendigen Glases in der
Andacht des Trinkens. Ich nehme die Ungeheuerlichkeit ungestritten um
der Liebe willen auf mich. Verstoßen aber feiere ich jeden Abend mit
euch in Gedanken das heilige kleine Abendmahl am runden Holztischchen,

das Gebet des ehrwürdigsten Blutes, das Fest des ewigen Lebens.9

Auf der Ebene des biblischen Kontexts referiert die Rolle der
Verstossenen zunächst auf Judas: "Ich nehme die Ungeheuerlichkeit

[...] auf mich." Eine eindeutige Zuschreibung
allerdings verdeckt den Blick auf ein dem Text inhärentes
Bedeutungsmoment, nämlich die Überblendung der Judas- mit
der Jesusfigur. Denn die der biblischen Version entlehnte
Formulierung10 "Ich nehme die Ungeheuerlichkeit ungestritten
um der Liebe willen auf mich" zitiert gewissermassen die
biblische Version des Matthäus-Evangeliums, wonach Jesus die
Jünger zur Selbstverleugnung auffordert:11 "Darauf sagte Jesus

8 A.a.O., S. 23.
9 A.a.O., S. 23.
10 Die Bibel wird in den folgenden Passagen zitiert nach: Die Bibel.

Einheitsübersetzung. Altes und Neues Testament, Stuttgart, Flerder
Verlag, 1980.

11 Durch diese Überblendung der Figurenkonstellation Typ/Antityp
führt Lasker-Schülers Text eine in der Bibel latent angelegte
Konfiguration vor, wonach die eine Figur ohne die andere nicht
zu denken ist. Mit anderen Worten: Judas wird durch Jesus
gleichsam 'gemacht', wie auch die folgenden Verse aus dem
Johannes-Evangelium illustrieren: "Jesus antwortete: Der ist es,
dem ich den Bissen Brot, den ich eintauche, geben werde. Dann
tauchte er das Brot ein, nahm es und gab es Judas, dem Sohn



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 255

zu seinen Jüngern: Wer mein Jünger sein will, der verleugne
sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach."
{Matth. 16, 24)12

Die Frage, weshalb die Ich-Erzählerin das Judas-Los
buchstäblich auf sich nimmt, mit der irritierenden Begründung "um
der Liebe willen", stösst ins Leere - und führt zugleich ins
Zentrum dessen, was im Folgenden unter dem Begriff der
Transformation gefasst werden soll.«

Ein kurzer Exkurs in die rare Sekundärliteratur zu dieser
Prosaschrift hilft die Argumentation hinsichtlich der
Transformationsfigur zu verdeutlichen. Sigrid Bauschinger liest in
ihrem Aufsatz '"Judenchristen': Else Lasker-Schüler über die
verlorene Brücke zwischen Juden und Christen"14 die kleine
Prosaschrift als Verbindung von jüdischer und christlicher Ü-
berlieferung: "Damit verbindet sie [die Dichterin, S.G.] die
tröstende Lehre des jüdischen Jesus mit der christlichen von
einem Sakrament, das die Menschen untereinander in Gott
vereint." Und weiter schreibt Bauschinger:

des Simon Iskariot. Als Judas den Bissen Brot genommen hatte,
fuhr der Satan in ihn." (Job. 13, 26f.)

12 Eine - im Gegensatz zur Matthäuspassage - konkrete, nicht
metaphorische Redeweise findet sich im Johannesevangelium,
wonach Jesus das Kreuz auf sich nimmt: "Er trug sein Kreuz und
ging hinaus zur so genannten Schädelhöhe, die auf Hebräisch
Golgota heißt." (Job. 19, 17)

« Mit diesem Begriff verstehe ich - in Abgrenzung zum Begriff der
Umdeutung, der sich auf den neuen semantischen Gehalt richtet
- das Verfahren, welches hinter der Umdeutung von überlieferten

Bedeutungsfiguren steckt, zumal der Begriff bei Lasker-
Schüler m. E. nicht greift, da ihre Texte weniger eine Umdeutung
vornehmen als vielmehr deren Ausfall oder Lücke in Szene
setzen.

14 Sigrid Bauschinger, "Judenchristen': Else Lasker-Schüler über die
verlorene Brücke zwischen Juden und Christen", Else Lasker-
Schüler: Ansichten und Perspektiven / Views and Reviews, hg. v.
Ernst Schürer und Sonja Hedgepeth, Tübingen, Basel, Francke,
1999, S. 59-70.



256 Sabine Graf

Das geradezu mystische Erlebnis dieses Agape-Mahls inspirierte die
Dichterin zu dem den Text abschließenden Gedicht mit den Versen
.Schon im Gespräch mit euch, himmlisch Konzert / Ruhe ich aus.' [...]
Das .himmlisch Konzert' enthält Else Lasker-Schülers judenchristliche
Botschaft. Es erklingt da, wo Menschen sich immer wieder auf Erden in
Liebe versammeln und die Liebe erfüllen.15

In Bauschingers versöhnender Darstellung der christlichjüdischen

Problematik geht allerdings derjenige Aspekt verloren,

um den sich meines Erachtens der Kern der
'Argumentation' des Prosatextes formiert: Die Inszenierung
der Erzählerfigur als aus dem Abendmahl Verstossene; als
Judas auf der Ebene der histoire. Es ist also diejenige Figur,
über dessen Tat die Christen ihre Abspaltung vom Judentum
abwickeln, indem sie die Juden für die Kreuzigung des
jüdischen Jesus verantwortlich machen und über diesen Kreuzestod

ihre christliche Religion errichten und etablieren.
Vor diesem Hintergrund ist Bauschingers These von der

judenchristlichen Botschaft Lasker-Schülers so nicht haltbar.
Denn damit werden zwei Aspekte ausgeblendet, welche
unmittelbar miteinander zusammenhängen: Zum einen
unterschlägt Bauschinger das den Text wesentlich prägende und
strukturierende Moment, dass die Erzählerfigur in die Rolle
der Verräterfigur schlüpft. Zum anderen wird das spezifische
Textverfahren und dessen Bedeutung für die Prosaschrift
nicht reflektiert.

Im Unterschied zu Bauschinger, welche den Akzent ihrer
Argumentation auf das Abendmahl als mystisches und die
Menschen untereinander verbindendes Erlebnis setzt, möchte
ich also vielmehr denjenigen Ort hervorheben, von welchem
aus Lasker-Schüler die Szene organisiert. Es handelt sich um
eine Verortung, welche die Wiedereinschreibung der
jüdischen Perspektive ins christliche Abendmahl zur Disposition
stellt. Oder anders gesagt: Das Abendmahl als christliche
Bedeutungsfigur, welche in der christlichen Theologie für den
symbolischen Bund der Menschen mit Gott steht, wird - so

15 A.a.O., S. 70.



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 257

meine These - unter jüdischer Perspektive reinszeniert bzw.
reformuliert. Dies geschieht, indem dem Abendmahl als
Bedeutungsfigur des Urchristentums die jüdischen Wurzeln
wieder eingeschrieben werden: Jesus unter seinen Jüngern
wird als Jude aus Nazareth unter Juden beschrieben. In
Dichtung und Christentum (1926) bezeichnet Lasker-Schüler
Jesus gar als "den heiligsten Juden: Christo Jesus."16 Das kulturelle

Konstruktions- und Wirkungsmuster, auf dem das
Christentum seine Religion errichtet, wird in der Prosaschrift
am Beispiel des Abendmahls über die Figur der Verstossenen
zur Darstellung gebracht bzw. vorgeführt - buchstäblich: auf
der Kaffeehaus-Bühne - und gleichzeitig transformiert, indem
das jüdische Erbe, es könnte im Sinne Freuds als Verdrängtes
bezeichnet werden, wieder eingeschrieben und sichtbar
gemacht wird.

Allerdings vollzieht sich die Wiedereinschreibung der
jüdischen Perspektive nicht auf religiös-dogmatische Weise.
Vielmehr verzeichnet die Schrift Spuren, die als Ausdruck
assimilationskultureller Erfahrung gelesen werden können, wie
die Bezeichnung von Jesus als Gottessohn deutlich macht:
"Zwölf Menschen bereiten sich immer wieder auf Erden aus
Liebe und erfüllen die Liebe, es sind die großen schlichten
Judenjünger des Gottessohnes, der vom blauen Berg des
Himmels in demütigen Schritten zur Erde stieg, den Menschen
zu sagen, sie sollen sich lieben untereinander."17
Von der jüdischen Lehrmeinung wird Jesus nicht als Gottessohn

bzw. Messias anerkannt und dies bildet den
grundsätzlichsten ideologischen Konfliktpunkt zwischen der
jüdischen und der christlichen Theologie. Statt nun die unter
religiös dogmatischen Blickpunkten unvereinbaren Positionen
einander gegenüberzustellen oder zu versöhnen, wie
Bauschinger argumentiert, lotet der Text gerade den Übergang
zwischen den jeweiligen Bedeutungsfiguren aus, indem nämlich

diese aus der religiös tradierten Überlieferung buch-

16 Dichtung und Christentum, KA 4.1, S. 131.
17 Das heilige Abendmahl, KA 4.1, S. 23, H.v.m.



258 Sabine Craf

stäblich gekippt werden und neu konstelliert bzw.
transformiert zur Darstellung kommen.

Dies gilt sowohl für die Wiedereinschreibung der jüdischen
Perspektive ins christlich konnotierte Abendmahl als auch für
die Verlegung der Abendmahlszene in eine profane säkularisierte

Umgebung, die nichtsdestotrotz das religiöse Moment
des Heiligen zu transportieren beansprucht: "Wir aber waren
geheiligt vom Boden aufgehoben, schwebten vor Ergriffenheit."18

An die Figur des Übergangs ist eine transgressive Bewegung

gekoppelt, die sowohl den Übergang markiert als auch
die Grenze überschreitet.1? Nämlich zum einen - auf der
Handlungs-Ebene des Textes - die Überschreitung der im
symbolischen Denken getrennten Bereiche sakraler und
profaner Sphären: Das heilige Abendmahl auf der profanen
Kaffeehausbühne. Zum anderen geht die transgressive Bewegung

- auf der Ebene des Textverfahrens - in die Darstellung
selbst ein. Am deutlichsten zum Ausdruck kommt diese
Bewegung in der Rezitation des Gedichts durch die Figur der
Verstossenen. Auf der Ebene der im Kaffeehaus schauspielernden

Freunde inszeniert sich die Erzählerfigur als Dichterin,
die trotz ihres Status als Verstossene, auf der ihr eigenen Art
und Weise an der religiösen Zeremonie teilnimmt: Sie feiert

18 A.a.O., S. 22.

Mit dieser Umschreibung des Übergangs beziehe ich mich auf
Michel Foucaults Essay Zum Begriff der Übertretung (1963), in
welchem die Übertretung als eine Bewegung konzipiert ist, die
sich zu der Grenze in einer, wie Foucault schreibt, "spiralig
einrollenden Beziehung" verhält: "Die Übertretung verhält sich also
zur Grenze nicht so wie Weiß zu Schwarz, wie das Verbotene
zum Erlaubten, das Äußere zum Inneren, das Ausgeschlossene
zum Geborgenen. Sie ist an die Grenze gebunden in einer sich
spiralig einrollenden Beziehung, die nicht einfach dadurch gelöst
werden kann, dass man sie aufbricht.", Michel Foucault, Schriften

zur Literatur, Frankfurt/M., S. Fischer Verlag, 1993, S. 74.



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 259

das "heilige kleine Abendmahl am runden Holztischchen" mit
einer als "Gebet" bezeichneten dichterischen Passage.20

Die Figur des Ver-Stosses ist vor diesem Hintergrund somit
konstitutiv für die Etablierung eines dichterischen Raumes, der
sich an den Rändern der religiös-rituellen Handlungsformen
formiert. Dem entspricht auf der Handlungsebene des Textes
die Art und Weise bzw. die Gestaltung des Verstosses. Denn
dieser wird nicht als distinkter Gegenentwurf zu einer
bestehenden Ordnung gestaltet, sondern vielmehr als einer,
welcher die Konturen des Verstosses buchstäblich 'streift':

Einer von uns, meine verlorenen Spielgefährten, von uns
vier Aposteln einer streifte arglos diesen Pfad des lebendigen
Glases in der Andacht des Trinkens."21

Auf der Ebene der Schreibweise sind ebenfalls Spuren dieses

Verstosses verzeichnet. Es handelt sich dabei um die
beiden im Text zentralen Gedankenstriche, welche auf semi-
otischer Ebene das markieren, was die rekurrierende Silbe
'ver' (ver-giftet, ver-loren, ver-stossen) auf symbolischer Ebene
vollzieht, indem sie eine Bewegung der Verschiebung, des
Aufschubs nachzeichnen. Gerade diese Schreibweise nun
markiert einen Bruch gegenüber der symbolischen Ordnung,
zu welcher die Abendmahlszene als Bedeutungsfigur, wie sie
in der Bibel überliefert ist, zu zählen ist. Statt eine Ordnung in
Opposition zur tradierten symbolischen zu entwerfen, installiert

der Text einen dichterischen Raum. Das heisst: Die aus
dem Abendmahl verstossene Ich-Figur nimmt auf der ihr
spezifischen Weise teil am religiösen Sakrament, indem sie sich
als Dichterin inszeniert und mit einem als Gebet bezeichneten
Gedicht den Kontext des heiligen Abendmahls verlässt bzw.
überschreitet. Die Bezeichnung "Gebet" allein verweist zwar
auf den religiösen Kontext, dem es entspringt, gleichzeitig a-
ber werden die der Gattung Gebet eigenen religiösen Kon-

20 Es sei hier aber ausdrücklich nicht die Rede von der 'Religion als
Poesie' bzw. der Poesie als Religion', weil in diesen Konzeptionen

das m. E. Entscheidende - die Wiederkehr der Spur des
Sakralen im dichterischen Medium - aus dem Blick gerät.

21 Das heilige Abendmahl, KA 4.1, S. 22, H.v.m.



260 Sabine Graf

ventionen unterlaufen, indem ein Drittes, zwischen der
sakralen und der profanen Sprache sich Verortendes, zu stehen
kommt: "das Gebet des ehrwürdigsten Blutes, das Fest des e-
wigen Lebens". Mit anderen Worten: die dichterische Sprache.

Bezeichnenderweise transportiert die Gedichtpassage in
der vierten Strophe einen biblischen Ausdruck, der sich in eine

strukturelle Nähe zur dichterischen Sprache bringen lässt:
"Ich möchte innig mit euch zungenreden".22 Inwiefern das
Zungenreden bei Lasker-Schüler als poetologische Figur wirksam

ist, die gleichsam als Chiffre für die der Dichtung eigenen
Modalitäten gedeutet werden kann, wird im Folgenden
erläutert.

Die Zungenrede ist ein im Neuen Testament anzutreffendes

Motiv und wird, nebst im Pfingstereignis der
Apostelgeschichte (Apg. 2), ausführlich im 1. Korintherbrief
(14, 1-4; 18f.) behandelt.23 In diesem unterscheidet der Apostel

Paulus zwischen dem prophetischen Reden', das in
verständlicher Form die christliche Botschaft verkündet, und
dem 'Zungenreden', einer für den Menschen nicht
nachvollziehbaren Rede, die an Gott adressiert ist:

Jagt der Liebe nach! Strebt aber auch den Geistesgaben, vor allem nach
der prophetischen Rede! Denn wer in Zungen redet, redet nicht zu
Menschen, sondern zu Gott; keiner versteht ihn: Im Geist redet er
geheimnisvolle Dinge. Wer aber prophetisch redet, redet zu Menschen: Er
baut auf, ermutigt, spendet Trost. (1. Kor. 14, 1-5)

22 A.a.O., S. 24, H.v.m.
23 Der theologische Ausdruck lautet: Glossolalie, gr. glossa: Zunge,

Sprache, lalein: sprechen, verkünden, rühmen. Zum unterschiedlich
bewerteten Status der Zungenrede in den biblischen Quellen

selbst und zu deren Rezeption in Theologie, Psychologie und
Kulturwissenschaft siehe den Aufsatz von Thomas Macho,
"Glossolalie in der Theologie", Zwischen Rauschen und Offenbarung.
Zur Kultur- und Mediengeschichte der Stimme, hg. v. Friedrich
Kittler, Thomas Macho und Sigrid Weigel, Berlin, Akademie Verlag,

2002, S. 3-17.



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 261

Das im Korintherbrief hervorgehobene Merkmal der Zungenrede,

die Unverständlichkeit und die ausschliessliche
Adressierung an Gott bzw. an das Fernste, wird in Lasker-
Schülers Gedichtstrophe partiell unterlaufen. Ist der Adressat
in der paulinischen Auslegung der Zungenrede eindeutig,
nämlich Gott, so gilt diese Ausschliesslichkeit nicht für Lasker-
Schülers Text, der offen lässt, an wen sich die Formulierung
"mit euch zungenreden" wendet:

In meinem Elternhause nun
Wohnt der Engel Gabriel.
Ich möchte innig mit euch zungenreden,
Seelige Ruhe in einem Fest feiern -
Sich die Liebe mischt mit unserm Wort.24

Das in der Einleitung beschriebene Interesse an der
Übergangskonstellation von der Übernahme einer sakralen
Bedeutungsfigur in einen profanen Kontext lässt sich also
auch hier anhand der Zungenrede veranschaulichen. Diese
wird nicht mehr im Sinne der originären biblischen Quelle
zitiert, sondern es geschieht eine Reformulierung bzw. eine
Transformation eines dem christlichen Kontext entnommenen
Motivs - im Medium der poetischen Sprache. Mit dieser
Transformation geht auch eine Umwertung der Zungenrede
einher. Während die Zungenrede in der Lehre von Paulus mit
grosser Skepsis betrachtet wird: "Wer soll denn das Gesprochene

verstehen? Ihr redet nur in den Wind" (1. Kor. 14, 9),
verkörpert sie in Lasker-Schüler geradezu ein poetologisches
Begehren: "innig", in Zungen zu reden.

Die Charakterisierung der Zungenrede im zitierten
Korintherbrief als eine unverständliche, kryptische Rede, die der
einzelne in Hinwendung zu Gott führt, im Unterschied zur
prophetischen Rede, die sich an und zur Erbauung der
Gemeinde wendet, lässt sich auf struktureller Ebene in
Korrespondenz zur dichterischen Sprache lesen: Während der
prophetischen Rede die instrumentelle oder diskursive Spra-

24 Das heilige Abendmahl, KA 4.1, S. 24.



262 Sabine Graf

che2? zugeordnet werden kann, ist der Zungenrede und der
dichterischen Sprache gemeinsam, dass beide den Mitteilungs-
Charakter der instrumenteilen Sprache unterlaufen. Strukturell
ist der Zungenrede und der dichterischen Sprache gemeinsam,

dass sie sich einem verrätselten Gestus verschreiben, der
nach einer Exegese bzw. einer Lektüre26 verlangt. Darunter
soll ein Verfahren verstanden werden, welches das der Dichtung

und der Literatur immanente Inkommensurable, ihre
Vieldeutigkeit und das letztlich Verborgene oder das über die
Bedeutung hinausweisende Potential, vor dem interpretatori-
schen Zugriff einer abschliessenden, fixen Deutung schützt.
Denn, so Gershom Scholem: "Dass Worte weit über alles
'Verstehen' hinaus wirken, dazu bedarf es der religiösen
Spekulation nicht, weil es die Erfahrung der Dichter, der Mystiker
und eines jeden, das Sinnliche des Wortes vollauskostenden
Sprechenden darstellt."27 Das von Scholem evozierte Moment,
wonach sowohl die Mystiker wie auch die Dichter die Erfahrung

der Sprachmagie teilen, lässt sich mit Lasker-Schülers
Prosaschrift kontextualisieren. Wenn die verstossene Protagonistin

mit der Rezitation eines Gedichts 'am Abendmahl
teilnimmt', so geschieht dies, indem sie in einen Denkraum

2? Zur Terminologie dieser Sprachkonzeptionen siehe auch die
Ausfühmngen von Stéphane Mosès zu Gershom Scholems und
Walter Benjamins Studien zur (jüdischen) Sprachphilosophie in:
Stéphane Mosès, Der Engel der Geschichte. Franz Rosenzweig,
Walter Benjamin, Gershom Scholem, Frankfurt/M., Jüdischer
Verlag, 1994.

26 Mit diesem Begriff beziehe ich mich auf Sigrid Weigels, im
Anschluss an die neuere Literaturtheorie formulierte,
Konzeptualisierung des Lektürebegriffs, wonach an Stelle der
Vorstellung einer eigentlichen Ursprungsschrift die Lektüre tritt,
welche "als eine Haltung zu begreifen [ist], die einem
Übersetzungsbegriff entspringt, dem das Original entschwunden ist [...].",
Sigrid Weigel, Entstellte Ähnlichkeit. Benjamins theoretische
Schreibiveise, Frankfurt/M., S. Fischer Verlag, 1997, S. 90.

27 Gershom Scholem, "Der Name Gottes und die Sprachtheorie der
Kabbala" (1970), Gershom Scholem, Judaica III. Studien zur
jüdischen Mystik, Frankfurt/M., Suhrkamp Verlag, 1987, S. 14.



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 263

vordringt, welcher mit der Abendmahlszene zunächst wenig
gemeinsam hat. Insofern lässt sich die Gedichtpassage
hinsichtlich der Signifikats-Ebene des Prosatextes schwierig
verorten, da sie sowohl einen thematischen Bruch produziert
wie auch einen Bruch in der Tonlage des Prosatextes hervorruft.

Mit Blick auf die von Scholem hervorgehobene sinnliche
Qualität der Sprache - "das Sinnliche des Wortes
vollauskostenden Sprechenden" - treten nun aber genau
diejenigen Momente der Sprache buchstäblich in Szene bzw.
auf die Kaffeehausbühne, welche in einer auf die semantische
Ebene des Textes konzentrierte Rezeption zu verschwinden
drohen. Es handelt sich dabei um die dem Sprachkörper
angehörenden Eigenschaften wie die Stimme, der Rhythmus, der
Ton - Eigenschaften also, die sich erst über die Artikulation
manifestieren. Es sind genau diejenigen Elemente, die für die
orale Rezitation der dichterischen Sprache von zentraler
Bedeutung sind, wie die klangmalerische Geschliffenheit der in
der Lasker-Schüler'schen Abendmahlszene rezitierten Verse
deutlich machen:

Aus mannigfaltigem Abschied
Steigen aneinandergeschmiegt die goldenen Staubfäden,
Und nicht ein Tag ungesüßt bleibt
Zwischen wehmütigem Kuss
Und Wiedersehn.28

Die dichterische Sprache lässt sich insofern am Übergang von
sakraler und profaner Sprache verorten, indem sie die der
sakralen Sprache inhärente geistige Dimension über das
Moment des Sinnlichen unterwandert. Auf diese Weise tritt der in
der paulinisch-prophetischen Auffassung der sakralen Sprache
verloren gehende Aspekt des Sinnlichen in der dichterischen
Sprache erneut in Erscheinung. Während die in der profanen
Sprache untergegangene Bedeutung des Magischen über das

28 Das beilige Abendmahl, KA 4.1, S. 24.



264 Sabine Craf

Inkommensurable der dichterischen Sprache wieder eingeholt
wird.

Vor diesem Hintergrund fungiert die als Gebet bezeichnete
dichterische Passage als 'Gefäss', das über den Verweis auf
die Zungenrede eine Transformation der Spur des Sakralen im
Medium der dichterischen Sprache ermöglicht: "Das Gebet
des ehrwürdigsten Blutes, das Fest des ewigen Lebens." Die
Transformation zeichnet sich nicht zuletzt dadurch aus, dass
der Adressat der Rede nicht mehr die Autorität Gottes ist.2?

Die Wiederkehr der Spur des Sakralen bei Lasker-Schüler
verweist vielmehr nur noch auf ein leeres Zentrum, um das
herum sich die Gemeinschaft, die kleine Freundesrunde auf
dem Schauplatz des Kaffeehauses, gruppiert.

2? Die unterhalb des Titels der Prosaschrift angeführte Widmung
"Unserm Freunde St. Hanns Eduard" kann - auf der Metaebene
des Textes - als eine verborgene profane Adressierung gelesen
werden.



Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne 265

Abstract

Le texte en prose intitulé Das heilige Abendmahl, de l'auteur juive-
allemande Else Lasker-Schüler, paraît le 25 décembre 1921 dans le Berliner
Börsen-Courier. Le thème central en est le transfert de la Sainte Cène au
milieu profane d'un café. Sous la direction de la narratrice, un petit cercle
d'amis établit une mise en scène du contexte biblique.
La lecture suggérée dans mon article n'est toutefois pas axée sur le caractère

blasphématoire de cette entreprise. Elle propose au contraire de montrer
de quelle manière le texte expose le transfert de figures et de significations
religieuses après la sécularisation.
La mise en scène de la narratrice dans le rôle de celui qui trahit se manifeste

comme une relecture juive de la Cène chrétienne. A travers cette
perspective juive en outre, la figure du manquement est constitutive d'un
espace poétique. Le renvoi au motif biblique de la glossolalie dans le vers
du poème récité par la narratrice qui conclut le texte "ich möchte innig mit
euch zungenreden" qualifie la glossolalie d'ordre poétique. Ainsi, la trace du
sacré fait sa réapparition dans le langage poétique qui se situe précisément
à la transition entre le langage sacré et profane.




	Das Abendmahl auf der Kaffeehausbühne : Transformation und Poetik in Else Lasker-Schülers Prosaschrift Das heilige Abendmahl

