Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2003)
Heft: 34: Nach der Bibel = Apres la Bible : approaches to the scriptures
Artikel: Judith in Text und Bild : Geschichte einer Umdeutung
Autor: Misiak, Anna Maja
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anna Maja Misiak

Judith in Text und Bild

Geschichte einer Umdeutung

Aber es gibt von den Musen ver-
dammte Stoffe; Stoffe, vor denen der
Ernst, die Wahrheit und die Schonheit
Wache stehen, um demjenigen, der
gribelnd darum herumtastet, zuzuru-
fen: Menschlein der Neuzeit, lass deine
Finger davon, oder ich verfluche dich.1

bar vertraut; sie prisentiert uns Bekanntes, Konkretes,

das jedoch immer wieder transzendiert wird und somit
nur fragmentarisch zu erfassen ist. Diese Unvollstindigkeit der
Erkenntnis steigert die Wirkung des Textes und verfiihrt seine
Interpreten zum “Hineinlesen” neuer Inhalte. Die Titelheldin
regt Kiinstler und Kinstlerinnen aller Epochen zu Umdeutun-
gen und Neuformulierungen an, wobei der Judith-Stoff aus
der Schutzhille seines geschichtlich-kulturellen Kontextes
herausgeschilt und jeweils als Kern einer ihm fremden Wirk-
lichkeit beleuchtet wird.

Es besteht eine strukturelle Verwandtschaft der Judith-Figur
mit dem als “Terminus ohne Grenzen” bezeichneten Mythos.
Das verfiihrerisch Ideale besteht aus der Verschwommenheit
und der Stosskraft von Leerstellen der Gestalt. Diese dyna-
misch-offene Spezifik kann nicht genug betont werden, denn
Judiths Wesen ist das Schweben zwischen dem Gesagten und
dem Verschwiegenen.

Die Verwandelbarkeit des Stoffes im zeitlichen Raum wird
in dieser Studie als Zeichen seines unerschopflichen Potentials
begriffen, denn die Geschichte einer Umdeutung zeigt in ers-

Die im Buch Judith dargestellte Wirklichkeit ist schein-

I Carl Spitteler, “Unbertihrbare Stoffe”, in: Carl Spitteler. Kritische Schrif-
ten, hrsg. von Werner Stauffacher, Ziirich, Artemis, 1965, p. 77 f.

Colloquium Helveticum 34/2003



220 Anna Maja Misiak

ter Linie die geschichtlich bedingten Verinderungen mensch-
licher Denk- und Wahrnehmungsweisen.2 Jeder Eingriff in die
“unbertihrbare” Einzigkeit des urspriinglichen Stoffes ist ein
Versuch, durch Aneignung seiner Inhalte das dadurch hervor-
gerufene Befremden zu tberwinden oder die innere Rithrung
des Interpreten zu erliutern.

Eine Zusammenstellung der Stoffgeschichte aus zwei unter-
schiedlichen semiotischen Bereichen — der Literatur und den
bildenden Kiinsten — soll auf die universellen Aspekte der
Motivtransformation hinweisen. Ich fokussiere mich auf die
Verinderungen, die zwischen dem 16. und dem 20. Jahrhun-
dert auf der ikonisch-ideologischen Ebene des Stoffes erfolgt
sind. Dabei versuche ich zu kliren, ob bei der motivge-
schichtlichen Untersuchung neben der rezeptionsorientierten
auch noch die strukturell-semantische Relation zwischen bei-
den unterschiedlichen denotativ-konnotativen Darstellungs-
systemen zu finden ist. Eine der Interaktionsmoglichkeiten ist
nach Emile Beneviste die Homologie. Er betont, dass diese
Relation besonders bedeutungstragend, zugleich aber schwer
zu verifizieren sei.3

2 “Innerhalb grosser geschichtlicher Zeitriume verindert sich mit der ge-
samten Daseinsweise der menschlichen Kollektiva auch die Art und
Weise ihrer Sinneswahrnehmung. Die Art und Weise, in der die
menschliche Sinneswahrnehmung sich organisiert — das Medium, in dem
sie erfolgt —, ist nicht nur natiirlich, sondern auch geschichtlich bedingt.”
Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Repro-
duzierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1972, p. 17.

3 “La nature de I'homologie peut varier, intuitive ou raisonnée, substan-
tielle ou structurale, conceptuelle ou poétique. [...] Tout dépend de la
maniere dont on pose les deux systemes, des parametres qu’on
emploie, des champs ou 'on opére. Selon le cas, 'homologie instaurée
servira de principe unificateur entre deux domaines et se limitera a ce
role fonctionnel, ou elle créera une nouvelle espéce de valeurs sémioti-
ques. Rien n’assure a l'avance la validité de cette relation, rien n’en
borne I'étendue.”; Emile Beneviste, “Semiologie de la langue (2)", in:
Semiotica. Revue publiée par I'Association Internationale de Semiotique,
hrsg. von Thomas A. Sebook, 1969, pp. 127-135 (p. 130 f.).



Judith in Text und Bild 221

Aus der Zusammenstellung der einzelnen Varianten des im
Judith-Stoft enthaltenen Kulturkodes und seiner verschiede-
nen literarischen und bildnerischen Umsetzungen in das
jeweilige Bewusstsein einer Epoche lisst sich das homologi-
sche Verfahren ablesen. In den textuellen und ikonischen
Verarbeitungen des Judith-Motivs sind gleichzeitig dhnliche
Sinnverschiebungen nachweisbar. Diese Translokation zeigt
sich vor allem in der Metaphorik des Leibes, d. h. in der Dar-
stellungsweise der Korperlichkeit der biblischen Heldin. Beim
Ablesen der translokativen Homologie ist die Judith-Figur ein
zentraler Konnotationstrigers und dient zugleich als Ver-
mittlungsebene zwischen beiden Zeichensystemen. Bei der
Beachtung der mythenartigen Grenzenlosigkeit dieser Figur ist
es moglich, die Zusammenhinge aufzudecken, die unter der
Schicht der kontextuellen Sinngehalte verborgen sind.

[. Biblische Judith-Figur

Die Titelheldin des biblischen Buches Judith ist nicht irgend-
eine Tochter ihres Volkes, sondern vielmehr dessen einzige
Hoffnungstrigerin. Nicht zufillig trigt sie den nur noch ein
einziges Mal (Gen 26:34) in der Bibel auftauchenden hebrii-
schen Namen Jéhadhith: er bedeutet “Judin”, “Judderin”.

Nach biblischer Tradition ist die Prisentation einer Person
gleichbedeutend mit der Bestimmung ihres sozialen Status
und der Festlegung ihrer Identitit. Es fillt auf, dass Judith
mittels einer langen Ahnenreihe als wichtige Personlichkeit
ins Geschehen eingefiihrt wird. Aus ihrer Genealogie erhellt,
dass die Tochter des Merari eine Simeonitin aus dem edlen
Jakobus-Geschlecht ist. Allein diese Abstammung garantiert
Judith eine hohe Position in der jidischen Gemeinde.4 Der

4 Die Abstammung einer Person galt neben ihrem Reichtum als wichtigs-
ter Faktor des sozialen Ansehen in der jiidischen Gemeinde. Johannes
Maier weist vor allem auf die Bedeutung der “Reinheit der Familie” und
der “guten Verwandschaft” hin; in: Johannes Maier, Das Judentum von

der biblischen Zeit bis zur Moderne, Miinchen, Kindler, 1973, p. 574 f.



222 Anna Maja Misiak

knappe Hinweis auf Judiths Gatten beginnt mit den Worten:
“Ihr Mann war Manasse, der aus ihrem Stamm und ihrer Sippe
war” (Jdt 8:2). Die ibliche Identifikation der Frau tber ihren
Ehemann wird damit umgekehrt — in dieser Geschichte spielt
die Frau als Gottesgesandte die erstrangige Rolle.>

Judith verzichtet auf ihr Leviratsrecht (Dt 25:5-10). Sie wei-
gert sich, wieder zu heiraten, und lehnt mehrere Heirats-
antrige ab. So zihlt sie zu den Frauen, die in der alttesta-
mentarischen Gesellschaft wegen ihres Verzichts auf die
zweite Ehe besonders hoch geachtet wurden und die hiufig
eine wichtige Funktion im Gemeindeleben erfiillten.6 Als kin-
derlose und sich nicht wieder verheiratende Witwe kann sie
bis zu ihrem Tod uber die Giiter ihres Mannes verfligen.” Ju-
diths Witwenschaft soll im Licht des edlen Charakters der
Protagonistin sowie ihres festen Glaubens und ihrer Gottes-
firchtigkeit gedeutet werden und kann als psychische
Vorbereitung auf die Enthauptung des Holofernes gelten. Die
Askese stimmt mit dem Idealbild der als “Ruhm Jerusalems”,
“grosse Freude Israels” und “Stolz ihres Volkes” (Jdt 15:9) ge-
priesenen Frau Uberein. Wegen ihres durch Frommigkeit und

5 Im Alten Testament werden die Frauen in der Regel im Hintergrund des
Geschehens und oft anonym erwihnt, was den Einschrinkungen in ih-
rer Kultfihigkeit und ihrem partiellen Ausschluss vom offentlichen
Leben entsprach. Vgl. dazu: Max Lohr, Die Stellung des Weibes zu Jah-
we-Religion und Jahwe-Kult, Leipzig, Hinrichs, 1908, p. 28; Johannes
Doller, “Das Weib im Alten Testament”, in: Biblische Zeitfragen, Munster
in Westfalen 1920, H. 7/9, pp. 1-83 (bes. pp. 7-17); Silvia Schroer, “Die
Kulttihigkeit der Israelitinnen im JHWH-Kult”, in: Feministische Exegese.
Forschungsertrdge zur Bibel aus der Perspektive von Frauen, hrsg. von
Luise Schottroff, Silvia Schroer, Marie-Theres Wacker, Darmstadt, Primus,
1995, pp. 157-160.

6 Vgl.: Doller, op. cit., p. 57. Zum Begriff Witwe als Amtsbezeichnung vgl.:
Worterbuch der feministischen Theologie, hrsg. von: Elisabeth Goss-
mann, Helga Kuhlmann, Elisabeth Moltmann-Wendel, Ina Praetorius,
Luise Schottroff, Helen Schongel-Straumann, Doris Strahm, Agnes Wu-
ckelt, Giitersloh, Gerd Mohn, 1991, p. 209.

7 Vgl.: Herman Zschokke, Das Weib im Alten Testamente, Wien 1883,
p. 183; Doller, op. cit., p. 56. Diese Bedingung ist als Ausnahme anzu-
sehen, da alle Forscher die schwierige soziale Lage der Witwen in alttes-
tamentarischer Gesellschaft unterstreichen.



Judith in Text und Bild 223

heldenhafte Befreiung ihres Volkes erworbenen Rufes wird
Judith wie eine Heilige verehrt.

Die Titelheldin des Buches Judith ist keine Mutter. Wieder-
um haben wir es hier mit einem Bruch stereotyper alt-
testamentarischer Auffassungen von Weiblichkeit zu tun.
Mutterschaft galt im Alten Orient als einer der wichtigsten
Faktoren, durch den eine Frau ihre gesellschaftliche Position
erlangen konnte. Allgemein wurde Frausein mit Muttersein
gleichgesetzt: Kinderreichtum bedeutete Ehre, Kinderlosigkeit
wurde zur hiduslichen und offentlichen Schande.8 Die Exege-
ten, die Judiths Kinderlosigkeit als positiv deuten, argumen-
tieren, dass es sich um die Hervorhebung alternativer, das Le-
ben einer Frau rechtfertigender Werte handle; es seien nicht
die Eigenschaften einer Ehefrau oder Mutter, die Judiths gros-
ses Ansehen in der Gemeinde ausmachen.

Judiths Kinderlosigkeit wird von einigen Forschern als Ma-
kel des Idealbildes empfunden. Weil die Heldin bewusst ihre
sexuelle Anziehungskraft benutzt, um den Feind zu vernich-
ten, wird ihr Unfruchtbarkeit unterstellt, was damit der Gestalt
zumindest eine Eigenschaft der femme fatale verleiht. Sterilitit
gilt als wichtiges Merkmal dieses gefihrlichen, ins Reich der
kollektiven Phantasien gehorenden Frauentypus.? In der Tat
wird im Buch Judith mehrmals die ausserordentliche Wirkung
der Heldin auf die ihr begegnenden Minner hervorgehoben.
Judith kann gleichwohl nicht als typische femme fatale gese-
hen werden, da sie eine &dusserst positive Gestalt ist. Sie
bedient sich zwar der Lige und der Verfihrung, um den
Feind ihres Volkes zu bekdmpfen, verhilt sich dabei aber wie
jeder erfahrene Krieger des Alten Orients: Sie wihlt die Waffe,
die ihr mit Sicherheit zum Sieg verhilft. Judith handelt im

8 Vgl.: Michael Kardinal Faulhaber, Charakterbilder der biblischen Frau-
enwelt, Paderborn, 1924, p. 100; Doller, op. cit., p. 39.

9 Vgl. Carola Hilmes, Die Femme Fatale. Ein Weiblichkeitstypus der nach-
romantischen Literatur, Stuttgart, Metzler, 1990, p. 20.



224 Anna Maja Misiak

Rahmen der herrschenden Kriegsmoral, nach der sie mit List
am ehesten zum Ziel kommt.10

Zur negativen Sicht auf die Judith-Gestalt haben vor allem
spitere literarische und kinstlerische Bearbeitungen des bibli-
schen Stoffes beigetragen, als deren Folge wir von einer
Bedeutungsverschiebung sprechen koénnen: Das originale
Vorbild, die Textgrundlage, wird im Licht spiterer Varianten
betrachtet, was zur verfilschten Rezeption des urspriinglichen
Inhaltes fihrt. Dieses Hineinlesen neuer Inhalte in den Urtext
wird im hohem Masse durch die Verbindung der Judith-
Geschichte mit der Psychoanalyse befordert. Anhand der Ju-
dith-Gestalt versucht Sigmund Freud seine These von der
Tabuisierung der Virginitidt zu bestitigen, nach der die Frau
dem Mann im Geschlechtsakt gefihrlich werden konne.1l Oft
wird dabei jedoch tbersehen, dass Freud statt der biblischen
Figur die Titelheldin der Tragddie Judith von Friedrich Hebbel
zur Analyse des Verhaltens als Beispiel heranzieht. Die vom
Dramatiker 1841 vollzogene und durch den Wiener Psycho-
analytiker 1918 hervorgehobene Sexualisierung des biblischen
Stoffes hat den Blick der Zeitgenossen auf die Judith-Gestalt
solchermassen beherrscht, dass kaum jemand bedenkt, dass
im biblischen Text nicht die kleinste Andeutung einer sexuel-
len Anniherung von Judith und Holofernes zu finden ist.

10 Vgl.: Franz Xaver Steinmetzer, Neue Untersuchung iiber die Geschicht-
lichkeit der Juditherzdblung. Ein Beitrag zur Erkldrung des Buches
Judith, Leipzig, 1907, p. 124 f.; Faulhaber, op. cit., pp. 103-104.

11 Die Holofernes enthauptende Judith wird von Freud als die ihren ersten
Mann kastrierende Frau interpretiert. Es sei ein Ausdruck von Hassliebe:
einerseits entlade sich ihre Feindseligkeit, andererseits handle es sich
um den Versuch, sich selbst zu schiitzen vor der schon in der Tiefe ihrer
Seele spiirbaren bedingungslosen Abhingigkeit vom Liebhaber. Vgl.:
Sigmund Freud, “Das Tabu der Virginitit”, in: Sigmund Freud, Gesam-
melte Werke chronologisch geordnet. Zwolfter Band. Werke aus den
Jabren 1917-1920, Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag,
1999, pp. 161-180 (p. 178 f.).



Judith in Text und Bild 225

I1. Judith-Varianten in der Literaturgeschichte

Die im Buch Judith dargestellte Geschichte passte zum mora-
lisierenden Ton der deutschsprachigen Schuldramen des
16. Jahrhunderts. Judiths heldenhafte Tat, gleich wie die Dar-
stellungen von Davids Sieg Uiber Goliath und wie Simsons
Geschichte, erschienen auf der Renaissance-Biithne vor dem
Hintergrund aktueller politischen Ereignisse — u. a. der Erobe-
rung Stideuropas durch die Turken. Die Jesuitendramen des
17. Jahrhunderts waren im Kontext des Dreissigjihrigen Krie-
ges zu lesen.

In den ersten Judith-Dramen wird die Titelheldin als leiblo-
se und homogene Verkorperung der Befreiungsidee dar-
gestellt. Als Beispiel bietet sich hier das Schuldrama von Sixt
Birck an — die deutsche Version seiner judith, 1534 geschrie-
ben, 1539 veroffentlicht.12 Die mit der Heldin verbundene
Korpermetaphorik hat bei Birck extensiven Charakter. Nach
dem Pars-pro-toto-Prinzip steht Judiths “stolzer” und “tapferer”
Korper als Ersatzbezeichnung fir ihren Stolz und ihre Tapfer-
keit. Um sie als Heldin zu riihmen, stellen die Bethulierinnen
fest, dass “Fraw Judith hatt ain helden Leib”. Holofernes zeigt
der unbekannten Schonen seine Bewunderung, indem er sie
an seinen Tisch einliddt: “Sitz zu mir mit deim stolzen Leib”.13
Judith wird von Birck schrittweise ins Idealbild des tapferen
Befreiers eingesperrt. Mehrmals bezeichnet Ozias — einer der
Stadtiltesten — sie als “wahren” Mann. Das Wunschdenken,
das er dabei zunichst dussert, zeigt der folgende Dialog:

12 “IVDITH. Ain Nutzliche History / durch ain herrliche Tragoedi / in
spilBweifs fiir die augen gestelt / Dienlichen / Wie man in KriegRletiten
/ besonders so man von der ehr Gots wegen angefochten wirt / vmb
hilff zuo Gott dem Herren flehend rueffen soll. / Durch Xystum Betulei-
um / Augustanum. / Non nobis Domine, non nobis sed nomini / tua da
gloriam. Anno M.D.XXXIX. / Tustus ut palma florebit.”, in: Judith-
Dramen des 16./17. Jabrbunderts nebst Luthers Vorrede zum Buch Ju-
dith, hrg. von Martin Sommerfeld, Berlin, 1933, pp. 3-69.

13 Ibid., p. 50.



226 Anna Maja Misiak

Chambri: Die fraw ist aller weihait vol.
Charmi: Ey kan auch michtig reden wol.
Ozias: Ey warumb ist sy nit ain man?
Cambri: Gott hat sy wollen also han.14

Sich nach Judiths vollzogener Tat an das versammelte Volk
wendend, ist er von ihrer “Mann-haftigkeit” tberzeugt. Auf
Ozias Feststellung “Fraw Judith hat thon wie ain man” folgt
eine weitere, ihr Wesen umschreibende: “Sy ist kain fraw, sy
ist ain man”.15 Judith ist zwar Titelheldin, jedoch keinesfalls
zentrale Figur der Handlung. Birck skizziert das Portrit der
Befreierin schematisch und ldsst sie im Vergleich zu anderen
Personen im Drama nur selten das Wort ergreifen.

In der Dramatik des 17. Jahrhunderts verwandelt sich Judith
allmidhlich von der Verkorperung der Befreiungsidee in eine
zur Befreiungstat berufene Frau. Ihr Frausein wird jedoch
immer nur von aussen und konventionell betrachtet. Neben
den Jesuitendramen bilden die Opernlibretti die grosste
Gruppe von Judith-Werken jener Zeit. Als typisch kann der
1635 veroffentlichte Text von Martin Opitz angesehen wer-
den.16 Die Judith-Gestalt befindet sich hier zwar im Zentrum
aller Ereignisse, doch nur als Idealbild der Frau, als Sinnbild
der Liebeserfiillung. Dem Betrachter wird viel von der eroti-
schen Wirkungskraft der Heldin erzihlt, tatsichlich aber
werden sowohl Judiths Korper als auch ihre Seele hinter den
im Minnesang typischen, glatten hofischen Komplimenten
versteckt. Aus Lobgesang und Liebesseufzen des Holofernes
erfahren wir nichts Charakteristisches der von ihm bewun-
derten Frau; nur er selbst taucht darin auf:

O ja sie ists allein! Dif8 Reden, dieses Lachen.

Der Augen Vnstern ists, der mein Gesicht’ entziickt,

Das Haar, das mein Gemiitt’ und allen Muth bestrickt,

Der Mund, der meinen Mund kein ganzes Wort leRt machen.1”

14 Ibid., p. 38.

15 Ibid., pp. 58 und 60.

16 “Martin Opitzen / Judith. / Zu Breslau druckts und vorlegts / Georg
Baumann / 16357, in: Sommerfeld, op. cit., pp. 114-133.

17 Ibid., p. 119.



Judith in Text und Bild 227

Judith wird als die fiir den Holofernes-Mars bestimmte Venus
dargestellt. Diese Analogie suggeriert die Liebe zwischen bei-
den Protagonisten und setzt sie im ibertragenen Sinne mit
Macht gleich. Erinnern wir uns nur an die Episode, wenn die
Liebesgottin den schlafenden Kriegsgott entmachtet, indem sie
ihn seiner Riistung beraubt.18

Im von Joachim Beccau 1720 veroffentlichtem L'amor insan-
guinato ¥ erscheint Judith als eine sprode Geliebte, eine
schone, von vielen Minnern begehrte Dame. Thre Korperlich-
keit wird jetzt aber nicht nur idealisiert, sondern auch
mehrmals wortlich als “appetitlich” bezeichnet. In Holofernes’
Lob von Judiths Schonheit ist metaphorisch der angeregte
Appetit seiner Sinne sptirbar:

Keine Speisen

Sind zu preisen

Gegen susser Lippen Kost.

Schoner Schatz! Auf deinen Lippen,
Den Rubinen gleichen Klippen,
Fliest der beste Trauben=Most.20

Judith ist somit ein Wunschweib, aber auch eine Frau, die
sich der verfiihrerischen Kraft ihrer Weiblichkeit bewusst ist.
Sie weiss nicht nur um Versuchung und Gefahr, mit denen sie
im Lager der Feinde konfrontiert wird, sondern auch um die
eigenen Schwiichen und Angste:

Grosser GOTT! Du HERR der Erden,
Stehe meiner Schwachheit bey! [...]
Denn ich weif3, wie leicht es sey,

18 Dieser Abschnitt der Venus-Mars-Geschichte wurde sowohl in der Lite-
ratur als auch in den bildenden Kiinsten vielfach variiert. Vgl: Johan
Flemberg, Venus Armata. Studien zur bewaffneten Apbrodite in der
griechisch-rémischen Kunst, Stockholm, Skifter utgiva av Svenska Insti-
tuet i Athen, 1991, pp. 23-28.

19" Joachim Beccau, “L'amor insanguinato. Oder Holofernes in einem Sin-
ge=Spiel.”, in: Sommerfeld, op. cit., pp. 134-183.

20 Ibid., p. 174.



228 Anna Maja Misiak

DaR ich kan verfiihret werden.

Ich habe Holofernem angereitzt

Durch meiner Schénheit Macht,

Dafd er meiner Liebe geitzt;

Ich selbst bin schwaches Fleisch und Blut,

Das meiste Zeit mehr Bof3 als Gutes thut.
Drum steht es mir als von mir selbst nicht frey,
Daf3 ich mich hiite nicht verfiihrt zu werden.21

Am Ende ist sie doch unberiihrte Besiegerin des Feindes und
gepriesene Befreierin.

Die Autoren spiterer Judith-Opernlibretti erlagen stark der
Mode fir raffinierte Erotik, sie strebten aber auch danach,
immer kompliziertere Liebesintrigen psychologisch zu moti-
vieren.

Das 18. Jahrhundert ist vor allem eine Bliitezeit fiir Orato-
rien, in denen die Judith-Gestalt wieder als Personifizierung
von innerer Kraft, Mut und demitiger Frommigkeit gezeichnet
wird.22 Als Beispiel ist hier das 1704 erschienene Werk Die
Heldenmuethige Judith von Johann Michael Zicher zu nen-
nen.23 In diesem Text finden wir keine Lobpreisung fir
Judiths Korperlichkeit. Die Heldin wird nicht als Person, son-
dern — dhnlich wie in fritheren Schul- und Jesuitendramen —
als Ideentrigerin empfunden. Solche regressive Tendenz zur

21 Ibhid., p. 160 f.

22 Als Kommentar zu diesem Phinomen der zahlreichen Judith-Oratorien
kann Carl Weisflogs Satire betrachtet werden: Weisflog, “Der wiitende
Holofernes. Bericht des Hofcantoris Hilarius Grundmans anno Domini
1615”7, in: Phantasiestricke und Historien erster Theil, Dresden und Leip-
zig 1839, pp. 71-84.

23 Zicher Johann Michael, Die Heldenmiitige Judith / In einem teutschen
Oratorio Denen Roemis.[ch-] Kdyserl.[ichen] Majestiten Leopold Dem
Grossen / und Eleonora Magdalena Theresja / Auch dem gesambten
Durchleuchtigisten Ertz-Haufs Oesterreich / Auff Anordnung Marice
Magdalence Klugin von Grienenberg / Obristin / wie auch der Dechan-
tin/ und dess Capituls defs Stiffts und Closters zur Himmel=Porten / zU
Bezeigung aller Ebrerbietigster Schuldigkeit / Vorgetragen den 27 Julii im
Jabr 1704. In die Music gesetzt Durch Herrn Jobann Michael Zicher /
Ihro Rom. Kdyserl. Majest. Hof=Musicum und Capel-Meister bey St. Ste-
phan. / Gedruckt zu Wien / bey Jobann Georg Schlegel / Universitéits=-
Buchdruckern.



Judith in Text und Bild 229

Schematisierung der Gestalt herrscht nicht nur in Oratorien,
sondern auch in Trauerspielen bis zum Ende des 18. Jahrhun-
derts vor. In der Tragddie von Isaac Pfaler? ist die Verdingli-
chung der Titelheldin vollzogen, da sie als schone Beute be-
handelt wird, die sich die Midnner einander entreissen wollen.
Aus Judiths Ausserungen sind ihre Gefiihle und Motivationen
tiberhaupt nicht abzulesen.

Im 19. Jahrhundert erleben wir wieder eine Intensivierung des
Korperlichkeitsaspektes in den Judith-Darstellungen. Dabei
verwandelt sich die Gestalt in ein Individuum: Wir haben es
demnach mit einer Motivverschiebung in den Bereich des
Personlichen zu tun.

Als Wendepunkt in den deutschsprachigen Judith-Dramen
wird immer wieder Hebbels judith erwihnt, das nicht mehr
als Drama der Sendung, sondern vielmehr als “Geschlechter-
tragodie” gilt.2s Die Judith-Gestalt ist bei Hebbel dynamisch
konstruiert. In ihr sind zwei gegensitzliche Krifte miteinander
verflochten: eine zentrifugale, nicht niher bestimmbare Ener-
gie, die die Heldin vorwirts ins Unbekannte treibt, und eine
zentripetale, um Judiths eigenes Wesen konzentrierte Energie.
Von ihrer inneren Zerrissenheit erfahren wir gleich aus den
ersten Worten der Protagonistin, als sie ihrer Magd Mirza ei-
nen wundersamen Traum erzihlt:

Ich ging und ging, und mir war’s ganz eilig, und doch wufdt ich nicht,
wohin mich’s trieb. Zuweilen stand ich still und sann nach, dann war’s
mir, als ob ich eine grofle Siinde beginge; fort! fort! sagt ich zu mir
selbst und ging schneller wie zuvor.26

Lou Andreas-Salomé hat in ihrem Traktat Der Mensch als Weib
die zentrifugale Energie als Essenz der vielseitig zersplitterten

24 Isaac Pfaler, Die heldenmiithige Jiidin oder Judith. Ein Trauerspiel in
drey Aufziigen, Frankfurt und Leipzig bey Joseph Ehrenreich Ammer-
miiller, 1771.

25 Friedrich Hebbel, “Judith. Eine Tragodie in finf Akten” (1841], in: Heb-
bels Werke in drei Binden, Bd. 1, Leipzig 1966, pp. 1-83.

26 Ibid., p. 21 f.



230 Anna Maja Misiak

Minnlichkeit und die zentripetale als Essenz der in sich ru-
henden Weiblichkeit bestimmt.2? Hebbel lisst also den
Konflikt zwischen dem minnlichen und dem weiblichen Ele-
ment schon in der Seele seiner Protagonistin aufkeimen.
Dieser innere Zwiespalt wird dann nach aussen projiziert und
durch dussere Umstinde noch verstirkt. Wihrend der Hoch-
zeitsnacht verwandelt sich das auf Judith fallende Mondlicht
auf wundersame Art und Weise; Manasse, ihr Mann, empfin-
det sie als sonnenbestrahlt, worauf er erschrickt und sich in
der Folge weigert, mit seiner Frau geschlechtlich zu verkeh-
ren. So bleibt sie nach seinem Tod eine jungfriuliche Witwe.
Sie sieht sich selbst als sonderbares Wesen in immerwihren-
der Schwebe:

Ein Weib ist ein Nichts; nur durch den Mann kann sie etwas werden; sie
kann Mutter durch ihn werden [...] Unselig sind die Unfruchtbaren,
doppelt unselig bin ich, die nicht Jungfrau bin und auch nicht Weib!28

So horen wir aus dem Munde der Hebbelschen Judith miso-
gyne Thesen der Art, wie sie erst spiter in zugespitzter Form
von Arthur Schopenhauer, Paul J. Mobius und Otto Weininger
veroffentlicht werden.29

In der Konfrontation Judiths mit Holofernes konzentriert
sich Hebbel auf die Frauwerdung der Hauptheldin. Zunichst
werden ihre aufbliihenden Geliiste betont, dann die durch die
Vergewaltigung verursachte korperliche und seelische Ver-
nichtung. Judith fiihlt sich zutiefst verletzt und verachtet, zum

27" Lou Andreas-Salomé, “Der Mensch als Weib” [1899], in: Zur Psychologie
der Frau. Die Frau in der Gesellschaft. Friibe Texte, hrsg. von: Gisela
Brinker-Gabler, Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag, 1979,
pp. 285-311 (p. 287).

28 Hebbel, op. cit., p. 26.

29 Arthur Schopenhauer, “Uber die Weiber” [1851], neu hrsg. u. eingel. von
Benedict Friedlaender, in: Gemeinverstdndliche Schriften zur Forderung
mdnnlicher Kultur, Bd. 1, Treptow — Berlin, Bernhard Zacks, 1908,
pp. 4-16; Paul Julius Mébius, Uber den physiologischen Schwachsinn des
Weibes [1900], neu hrsg. u. eingel. von Susanne Wickerle, Miinchen,
Matthes und Seitz, 1990; Otto Weininger, Geschlecht und Charakter: ei-
ne prinzipielle Untersuchung [1903], Miinchen, Matthes und Seitz, 1997.



Judith in Text und Bild 231

blossen Leib reduziert und korperlich wie seelisch miss-
braucht. Die Rache fir diese Verdinglichung wird zum
eigentlichen Mordmotiv:

Und nun ich mich bezahlt machen will fir die Vernichtung, die ich in
seinen Armen empfand, nun ich mich richen will fir den rohen Griff in
meine Menschheit hinein, nun ich mit seinem Herzblut die entehrenden
Kiisse, die noch auf meinen Lippen brennen, abwaschen will [...].30

Holofernes muss sterben, weil er nicht imstande war, Judith
als Frau und als eine ihm gleichwertige Partnerin anzuerken-
nen. Judith hingegen ist Opfer ihrer eigenen Leidenschaft.

Die erotische Aura der Hebbelschen Tragddie verwandelt
sich in Georg Kaisers Komodie Die Jiidische Witwe in eine se-
xuelle Explosion.31 Judith wird hier als Triebwesen gezeigt.
Nachdem sie ihren voyeuristisch-impotenten Ehemann getotet
hat, sucht sie vergeblich einen Mann, mit dem sie ihre sexu-
elle Initiation erleben kann. Die Zwolfjahrige hat nur ihren
eigenen jungen Korper anzubieten. Dem treuen, sich fiir sie
auf die Suche begebenden Diener Simson befiehlt sie:

Sage ihm [d. h. dem potentiellen Bettpartner]: du weisst ein schones
Midchen — und fihrst ihn zu ihr. Was dir einfillt und was ihm einfillt,
versprich ihm alles! [...] Lige, dass ich nur neun Jahre bin — und nicht
schon viel mehr!32

Judith geht ins Feindeslager, da sie hofft, dort endlich einen
Liebhaber zu finden. Zunichst von der vitalen Kraft Holofer-
nes’ bezaubert, wird sie dann aber immer mehr von
Nebukadnezars Intellekt, Witz und seiner zarten Schonheit
angezogen. Den Oberbefehlshaber totet sie, um sich beim
Konig beliebt zu machen. Dieser aber erweist sich als Feigling
und flieht. Als wunderbar unbertihrt gebliebene Befreierin soll
Judith bis zu ihrem Lebensende im Tempel dienen. Unerwar-

30 Hebbel, op. cit., p. 71 f.

31 Georg Kaiser, Die Jiidische Witwe. Biibnenspiel in fiinf Akten [1911],
Potsdam, Gustav Kiepenheuer, 1920.

32 Ibid., p. 77.



232 Anna Maja Misiak

tet erlebt sie dort in den Armen eines jungen Priesters ihre er-
sehnte sexuelle Erfiillung. Judiths Wesen wird bei Kaiser mit
ihrer Weiblichkeit und diese mit ihrer Korperlichkeit gleichge-
setzt. Thr Streben nach sexueller Erfiillung ist aber nicht nur
im privaten Kontext zu betrachten; es dient auch der scharfen
Kritik an erstarrten Gesellschaftsregeln.

Die Judith-Geschichte wird im 20. Jahrhundert zum Mythos
der Weiblichkeit, in dem die Logik des Begehrens herrscht. In
diesem Punkt sind die Bezlige zum modernen Zeitgeist leicht
festzustellen.33 Die Judith-Geschichte wird nicht nur stark se-
xualisiert, sondern auch mit der Problematik politischer Macht
verflochten. Ein in diesem Sinne eindeutiges Drama ist Rolf
Hochhuths judith von 1984.3¢ Die Titelheldin erscheint hier
als moderne femme fatale, als “eine dunkle Triebtiterin”.3
Gemeinsam mit ihrem Bruder, einem verkriippelten Veteran
des Vietnam-Krieges, bereitet sie ein Attentat auf den US-
Prisidenten vor. Sie ist nicht die einzige Gestalt im Drama, die
eine Variante zum alttestamentarischen Vorbild ist. Hochhuth
versucht nicht nur eine Galerie von modernen Judiths zu-
sammenzustellen, sondern ldsst seine Heldinnen auch immer
wieder uber die biblische Befreierin diskutieren. Der zur
Hilfte aus Biihnenanweisungen bestehende Text wurde we-
gen der hiufigen sexuellen Anspielungen von Kritikern zu
Recht als “Polit-Sexstiick”36 bezeichnet.

33 Mit der besonders stark im 20. Jahrhundert spiirbaren, vordergriindigen
Stellung des Sexuellen beschiiftigte sich eingehend Michel Foucault. Den
Ursprung fir diesen Kulturzustand sah er in dem schon seit dem 17.
Jahrhundert an Stirke zunehmenden Diskurs liber Sexus. Eine seiner
Thesen lautet, dass die Wahrheit des Menschen in seinem eigenen Leib
steckt und der Sinn der Menschheit durch Sexualitit gebildet wird. Dar-
aus folgt, dass das moderne Denken durch die Logik des Begehrens
gelenkt wird. Vgl.: Michel Foucault, Histoire de la sexualité. La Volonté
de savoir, Paris, Editions Gallimard, 1976.

34 Rolf Hochhuth, Judith. Ein Trauerspiel, Berlin, Verlag Volk und Welt,
1984. '

35 Ibid., p. 51.

36 Peter von Becker, “Liebeslist, Herrenlust. Hochhuths Polit-Sexstiick Ju-
dith”, in: Theater beute Nr. 11, 1984, p. 68.



Judith in Text und Bild 233

Bei Hochhuth tritt Judith zum ersten Mal ganz nackt auf.
Zum Schluss des ersten Aktes wird Judith von ihrem Liebha-
ber nach einem Gesprich entkleidet, nachdem sie ihm ihre
radikalen Gedanken zum politischen Mord verraten hat. Sie
scheint ihm fast so gefihrlich wie schéon zu sein und wird
sogleich zum Objekt seiner Begierde. Am Ende des Stiickes
entkleidet sich Judith selbst, um das mit Giftgas gefiillte Feu-
erzeug, mit dem sie den Pridsidenten getotet hat, unter Wasser
zu verstecken. Sie “stebt jetzt nackt da, der Moment der
Wahrhbeit — so in sich versunken, dass ibr nicht gleich einfdllt,
sich anzuzieben ...”.3 Judiths Nacktheit ist bei Hochhuth me-
taphorisch nicht gentigend fundiert und wird als Uberflissig
empfunden: Um die psychischen Zustinde der Protagonistin
zu zeigen, braucht man sie nicht zu entkleiden.

Viel besser gelingt es Otto Winzen in seinem Libretto Deinen
Kopf Holofernes, die Zerrissenheit Judiths zu betonen.3 Er be-
dient sich dabei der surrealistischen Technik der Aufspaltung
einer Person in zwei selbststindige psychische Einheiten, die
als Judith T und Judith IT auf der Bihne in Erscheinung treten.
Ein Monolog, der am Anfang der Handlung von der ersten
und am Ende von der zweiten Judith gehalten wird, bildet die
inhaltliche Klammer des Textes, dessen Kernidee die Tragik
des zum uberzeitlichen Heros erhohten Individuums ist:

Judith I: Bin im Tempel ... / — bin — im — Tempel ... Seit diesem abge-
schlagenen Kopf / Angestaunt [...] Voll Ablehnung / Meines
weiblichen Irrgangs / Meines Wahnsinns / Der nitzlich wurde
/ Fur einen Moment / Um zu erstarren ... / Und wie man Dia-
manten / Verschliesst / Verriegelt / An geheimen Ort / Ward
ich zur Instanz gemacht / Fir den Zwiespalt der Frau / Ihr Irr-
sein / Das Ihr nttzt / Eure Strafe fir mich / Das verdeckte

Gesicht [...] Und mein Name / Ward zum Spiegel / Eines
Zerrbilds / Ich kann nicht sagen / Von mir: / Ich habe ge-
lebt ...39

i

37 Hochhuth, op. cit., p. 189.

38 Otto Winzen [Text], Volker Blumenthaler [Musik]: Deinen Kopf Holo-
Sfernes. Kammeroper, Celle, Moeck Verlag, 1990.

39 Ibid., p.3f .



234 Anna Maja Misiak

In achtzehn Aufziigen wird das Drama der Begegnung von
Judith und Holofernes erzihlt. Die Rolle der niichternen Be-
trachter und Interpreten des vorgefiihrten Geschlechterdramas
tibernehmen drei Wiirdentriger. So wird die Illusion des
Stticks im Stiick verstirkt und ein Verfremdungseffekt erzeugt.
Judith II ist ein leidenschaftliches, Judith I ein schiichtern-
beobachtendes Wesen. Klimax ist die aus einem Gemisch von
Disco-Look, Pop-Kultur und antiker Tragodie bestehende
Verfihrungsszene. Aus den einander aufhebenden Kriften
von Anziehung und Abstossung entsteht ein psychisches Cha-
os, das auf der formalen Ebene des Stiickes im Chaos der
Zeiten und Sprachen veranschaulicht wird und schliesslich in
einer Gewalt- und Mordszene kulminiert. Eine Losung wird
nicht vorgeschlagen; es ist nur die Wiederholung der Judith-
Geschichte zu vermuten.

Eine dhnlich offene Struktur der Handlung schligt Waltraut
Rainer-Thiel in ihrem Libretto Judith und Holofernes vor.4 Die
edle Bethulierin strebt von Anfang an nach Verstindigung
und Versohnung. Sie wird zur Konfrontation mit dem Feind
gezwungen und erliegt seinem Charme. Es scheint endlich die
wirkliche, erwiderte Liebe zu sein. Auch Holofernes empfin-
det dieses aufkeimende Gefiihl als ideale Flucht aus der
grausamen Wirklichkeit und als einzige Erkenntnis- und Ver-
sohnungsmoglichkeit:

Judith, ich wusste es. als ich dich sah
Unsere Heimat. sie liegt woanders

wo niemals und niemand uns stort
wenn wir geben die Antwort

die einzig von Gottheit gemeint einst.4!

Die Heimat der Liebe, dieses Paradies der Erfiillung, bleibt je-
doch Illusion. In der Schlussszene werden wir von der bibli-

40 Waltraut Rainer-Thiel [Text], Adriaan de Wit [Musik], Judith und Holo-
fernes. Opus II. Oper in zwei Akten, Salzburg, Eigenverlag d.
Hochschulbibliothek Mozarteum, 1992.

41 Ibid., p. 21.



Judith in Text und Bild 235

schen Zeit in die Moderne versetzt. Die traumatische Erkennt-
nis Judiths fiihrt sie zum Mord; so wird das Ersehnte und fast
Erreichte zunichte gemacht. Die persodnliche Begegnung von
Holofernes und Judith wird mit der auf die ganze Menschheit
ausgelibten Gewalt des Krieges identifiziert. Die Strukturen
der Personen werden entindividualisiert; das Einzelgeschick
16st sich im universellen Diskurs auf.

III. Judith-Varianten in bildenden Kiinsten

Bis zum 14. Jahrhundert dienen die Judith-Darstellungen in
den bildenden Kiinsten der direkten Auslegung biblischer In-
halte und der Visualisierung kirchlicher Rhetorik. Judith wird
nicht nur als Prototyp der den Antichrist besiegenden Maria,
sondern auch als Ecclesia — die tber die heidnische Welt tri-
umphierende Kirche — sowie als Verkorperung der einzelnen
christlichen Tugenden gedeutet.42 Die mittelalterlichen Judith-
Darstellungen werden in Kirchenriume integriert; sie erschei-
nen auf Mosaikfussboden friuhchristlicher Basiliken (Vercelli),
auf Portalen gotischer Kathedralen (Chartres, Rouen), an Kir-
chenfenstern (Sainte-Chapelle in Paris), auf Choremporen
(Albi). Das Fresko in Santa Maria Antiqua in Rom (8. Jh. n.
Ch.) gilt als die ilteste Interpretation des Buches Judith in den

42 Judith wurde dargestellt als Justitia (Gerechtigkeit), Fortitudo (Tapfer-
keit), Castitas (Keuschheit), Temperantia (Missigung), Humilitas
(Demut) im Sieg tiber Superbia (Ubermut) und als Sanctimonia (From-
migkeit) im Sieg uber Luxuria (Unmissigkeit); vgl.: Louis Réau,
Iconographie de l'art chrétien. Iconographie de la Bible, Paris 1950,
Bd. 2, p. 330; Hans Martin von Erffa: “Judith—Virtus virtutum—Maria”, in:
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, Jg. 14, 1969/70,
pp. 460-465 (p. 461 f.); Mira Friedman, “The Metamorphoses of Judith”,
in: Jewish Art, hrsg. von Aliza Cohen-Mushlin, Jg. 23, 1987, pp. 225-246
(p. 234); Jan Bialostocki, “Judith: The Story, The Image, and the Symbol.
Giorgione’s Painting in the Evolution of the Theme”, in: The Message of
Images. Studies in the History of Art, Vienna, IRSA, 1988, pp. 113-131,
258-260 (p. 119 f.).



236 Anna Maja Misiak

bildenden Kiinsten.43 Zur Zeit der Allegorisierung der Judith-
Figur erhilt die schone Bethulierin ihre wesentlichen Attribu-
te: das Schwert und den Holofernes abgeschlagenen Kopf.
Der grosste Teil der frithesten Judith-Ikonographie ist in den
Bibel-Manuskripten enthalten, die am hiufigsten die Szenen
von Holofernes’ Enthauptung und von der Riickkehr der Hel-
din nach Bethulien veranschaulichen.#4 Da nicht nur im
Mittelalter, sondern auch in allen spiteren Epochen Judiths
Gebet nur selten dargestellt wird, verdient die kleine, aus-
drucksvolle Portalskulptur aus der Archivolte der Kathedrale
in Chartres [Ill. 1] besondere Beachtung.

1l 1 2

43 Joseph Wilpert, Die rémischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen
Bauten vom 1V. bis XIII. Jabrbundert mit 300 farbigen Tafeln und 542
Textbildern, Freiburg im Breisgau, 1916, Bd. 2, p. 696 f., Bd. 4, Tab. 161.

44 Vgl. Frances G. Godwin, “The Judith Illustration of the Hortus Delicia-
rum”, in: Gazette des Beaux Arts, Jg. 36, 1949, pp. 25-46; Nira Stone,
“Judith and Holofernes: Some Observations on the Development of the
Scene in Art”, in: “No One Spoke Il of Her”: Essays on Judith, hrsg. von
James C. VanderKam, Atlanta, 1992, pp. 73-87.



Judith in Text und Bild 237

Seit dem Anfang des 15. Jahrhunderts wird der Prozess der
Sikularisierung von Judith-Darstellungen immer deutlicher.
Zunichst werden die patriotisch-politischen Gehalte in den
Vordergrund geschoben. Judith erscheint jetzt nicht mehr als
“leiblose” Verkorperung sakraler Ideen, sondern als Heldin —
die Befreierin ihres Volkes.

Die im Auftrag von Cosimo de’ Medici um 1450 entstande-
ne Bronzestatue Judith und Holofernes von Donatello [Ill. 2]
ist hier als bestes Beispiel zu nennen. Als 1504 die Judith-
Skulptur vor dem Palazzo Vecchio durch Michelangelos David
ersetzt werden sollte, brachte Francesco di Lorenzo Filarete im
Namen der Signoria politisch-ideologische Argumente vor,
u. a. dass Judith ein Todeszeichen sei.45 Anfangs Personifizie-
rung der Medici-Macht, dann Allegorie auf die birgerliche
Freiheit und die den Ubermut besiegende Demut, wurde Do-
natellos Judith schliesslich zur Mannermorderin.

Die Florentiner Bronzegruppe wird von zwei Figuren ge-
bildet. Die stehende Frau erstarrt in Schlagbereitschaft. Judith
hat ein eindrucksvolles und nachdenkliches Gesicht, auf dem
sich ein Moment zugespitzter innerer Spannung widerspiegelt.
Es ist nicht zu entziffern, ob die Protagonistin in die Leere der
Aussenwelt oder in eine innere Tiefe blickt. Sie betet nicht zu
ihrem Gott, sie verharrt eher in heftiger Auseinandersetzung
mit sich selbst, in einer nebuldsen Stimmung voller Zweifel.
In der erhobenen Rechten hilt sie das Uber ihrem Kopf
schwingende Schwert. Mit der linken Hand hat sie den Haar-
schopf des Mannes ergriffen und zieht dadurch seinen
kraftlosen Korper in eine halbrechte Stellung zu sich hoch.
Die muskuldse Schonheit dieses schon schlaffen Minnerleibes
wirkt immer noch beeindruckend und anziehend. Mit dem
rechten Fuss scheint die Frau auf das Geschlecht des Mannes
zu treten, und ihren sandalgezierten linken setzt sie zart auf

4 “La iuditta e segnio mortifero e non sta bene havendo noi la croce per
insegnia et el giglio non sta bene che la donna uccida 'homo.”; zit.
nach Saul Levine, “The Location of Michelangelo’s David: The Meeting
of January 25, 1504", in: The Art Bulletin, Jg. 56, 1974, Nr. 1, p. 37f.



238 Anna Maja Misiak

sein verdrehtes rechtes Handgelenk, wobei sie eindeutig mit
den Zehen auf seinen Puls driickt.

Frappant ist die technische Komplexitit der Gruppe, die
vor allem in der die Betrachtenden verwirrenden Verflechtung
beider Korper zu bewundern ist. Nur aus der Sicht von links
kann man den nackten, leblosen Leib von Holofernes fast un-
gestort betrachten. Aus dieser Perspektive aber kehrt Judith
dem Betrachter ihren Riicken zu. Von ihrer Gestalt nimmt
man nur das reich gefaltete Gewand und die erhobene, zur
Hinrichtung bereite Rechte wahr. Ungestorten, direkten Blick
in Judiths Gesicht schenkt uns die Rechtsansicht, bei der der
Korper des Mannes hingegen kaum zu sehen ist. Von halb-
links haben wir die Vorderansicht. Im Fokus befindet sich hier
der dem Betrachter zugekehrte und scheinbar in Judiths
Schoss ruhende Kopf des Holofernes, der an den ganzen in
Seitenansicht gezeigten Rumpf wie angeklebt wirkt. In der
Riickansicht konnte der Betrachter der Illusion erliegen, dass
der Oberkorper des Mannes mit dem Unterleib und den Bei-
nen der Frau eine auf bequemen Kissen ruhende Einheit
bildet: Aus ihr ragen schrig und uberraschend Minnerbeine
heraus, die, vom Sockel herabsinkend, die Grenzfliche der
Skulpturzone tberschreiten.

Die Judith-Holofernes-Gruppe Donatellos wurde als pro-
vokativ und skandalos empfunden. Ob der Kiinstler sie mit
dieser Absicht schuf, muss ungeklirt bleiben. Unbestritten ha-
ben wir es mit einem Meisterwerk zu tun, das einen Mythos
thematisiert und mit dem Donatello selbst zum Mythenbildner
wurde.

Das kennzeichnende Merkmal der Judith-Darstellungen im 16.
Jahrhundert ist die Verwandlung der Heldin in eine Frau. Der
Hauptfaktor, der diese Hervorhebung des Korperlichkeitsas-
pektes in den Judith-Visualisierungen bewirkt und zu zahl-
reichen Aktdarstellungen der biblischen Figur fiihrt, ist das
steigende Interesse am menschlichen Korper und an den



Judith in Text und Bild 239

Moglichkeiten seiner Darstellungsweise.46 Man glaubt durch
genaues Erkennen des Korpers, der im Mittelalter unter der
Kleidung versteckt geblieben war, auch die Ritsel der dusse-
ren Wirklichkeit zu losen.7 Als zweiter Faktor kann der
Sittenwandel gelten; dessen Widerspiegelung in den bilden-
den Kinsten sind die Bilderzyklen von der “Weibermacht”
oder Illustrationen zum Petrarkischen “Trionfo di Amore”.48

Zu den prominentesten Aktdarstellungen Judiths gehort die
um 1510 entstandene Alabasterfigur von Conrad Meit [Ill. 3].
Wie eine Haube bedecken die aufgesteckten Zopfe den Kopf
der nackten Frau, die ihr Gesicht dem antikisierenden Pfeiler
zuneigt, auf dem das abgeschlagene Holofernes-Haupt ruht.
Mit der Linken hilt sie den Haarschopf des Besiegten, mit der
Rechten stiitzt sie sich auf das grosse Schwert, dessen dunkle,
massive Schneide einen starken Kontrast zur weissen Haut ih-
res gebeugten rechten Beines bildet. Der Kiinstler hat in der
Judith-Figur nicht nur das Standbein-Spielbein-Motiv verkehrt,
sondern auch die klassischen Korperproportionen unbeachtet
gelassen. Mit ihren kurzen Beinen, lippig geformten Hiiften,

46 Das Konzil von Trient (1563) verbot “ausschweifende Aktdarstellungen”,
was nach Meinung Elisabeth Philpots’ dazu fuhren sollte, dass biblische
Themen als Vorwand fiir die Visualisierung der Nacktheit dienten. Ge-
gen diese These spricht folgende Tatsache: die meisten Judith-Akte
entstanden vor dem Konzil, in der ersten Hilfte des 16. Jhs. Es geht hier
also um mehr als nur um die Legitimation der Nacktheit durch ihre Ver-
bindung mit dem Sacrum; vgl: Elisabeth Philpot, “Judith and Holofernes:
Changing Images in the History of Art”, in: Translating Religious Texts.
Translation, Transgression and Interpretation, hrsg. von David Jasper,
New York 1993, pp. 80-97 (p. 84).

47 Vgl.: Daniel Roche, Culture des Apparences. Une bistoire du vétement
(XVIle XVIlle siecle), Paris, Fayard, 1989.

48 Sowohl der Topos der Weiberlisten als auch die Reihe der Petrarkischen
Liebespaare wurden im 16. Jh. durch die Judith-Figur erweitert. Vgl.
Friedrich Maurer, “Der Topos der Minnesklaven”, in: Deutsche Viertel-
Jahresschrift frir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, H. 27’ 1953,
pp. 182-2006; Jenny Schneider, “Die Weiberlisten”, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Archdiologie und Kunstgeschichte, 1960, H. 20, pp. 147-
157; Jutta Held, “Die ‘Weibermacht’ in Bildern von der frithen Neuzeit
bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts”, in: Tendenzen, 1985, Nr. 4, pp.
45-50.



240 Anna Maja Misiak

kleinen Briisten und muskultosen Armen erscheint Meits Judith
als alternative Venus. Die Kraft der korperlichen Ausstrahlung
und der sinnlichen Schonheit wird dadurch verstirkt, dass die
Frau nicht als nackt, sondern als entkleidet erscheint.4

Im 17. Jahrhundert kehren
die Kinstler wieder zu der
im Mittelalter so hiufig ge-
stalteten Enthauptungs-Szene
zuriick. Diese Darstellungen
hatten eine ornamentale
Funktion; zwar wurde eine
Spannung erzeugt, aber die
gewaltsame Enthauptung
selbst hatte keine so grosse
Bedeutung. Die barocke In-
szenierung erhielt dagegen
eine kontingente Funktion;
die Gewalt wurde detailliert
, und drastisch gezeigt und
sprengte die Grenzen der ra-

R WA tionalen Wirklichkeit.50 In
il 3 diesem Kontext zeigt sich die
Korperlichkeit Judiths in der

Dynamik des von ihr ausgelibten Gewaltaktes. Eine Reihe von
expressiven Enthauptungs-Szenen beginnt mit dem 1599 ent-
standenen Gemilde von Michelangelo Merisi da Caravaggio.
Auf neutralem Hintergrund unter einem roten, in der linken
Bildfliche tiber dem Bett hingenden Vorhang, der dem grau-

49 Vgl. Laim Hudson, Bodies of Knowledge. The Psychological Significance
of the Nude in Art, London, Weidenfeld & Nicolson, 1982, p. 54. Bezlig-
lich der Begriffe “der Akt”, “nackt” und “entkleidet” vgl auch: Wilhelm
Hausenstein, Der nackte Mensch in der Kunst aller Zeiten, Miinchen, R.
Piper & Co., 1901, p. 76, Kenneth Clark, 7The Nude. A Study in Ideal
Form, Princeton, Princeton University Press, 1956, p. 3.

50 Beziiglich der Begriffe “ornamentale” und “kontingente Funktion” vgl.:
Martin Seel, “Gewalt als Spiel und als Ernst. Beobachtungen an einigen
Kiinsten”, in: Neue Ziircher Zeitung, 8./9.4.2000, Nr. 84, pp. 77-78.



Judith in Text und Bild 241

samen Geschehen einen theatralischen Charakter verleiht,
schneidet die marmorschone Judith mit dem Schwert in den
Hals des Holofernes. Das aus der offenen Wunde stromende
Blut und das im letzten Schreckensschrei verloschende Ge-
sicht des Mannes befinden sich im Zentrum der Komposition,
die rechts durch die Gestalt der Bethulierin und die hinter ihr
mit einem Sack wartende greise Dienerin geschlossen wird.
Adam Elsheimer versetzt die Szene in seinem Bild Judith
enthauptet Holofernes (1601-1603) in einen reich ausgestatte-
ten, klaustrophobisch wirkenden Raum. Durch sanfte
Schattierung wird das Grausame scheinbar neutralisiert, doch
unter einem Vorhang in der linken Ecke taucht diagonal auf
dem Bett ausgestreckt der Korper des um seinen letzten Atem
kimpfenden, im Blut ertrinkenden Mannes mit drastischer
Deutlichkeit auf. Judiths Gestalt wird weder heroisiert noch
ddmonisiert. Im mittleren Teil des Bildes beugt sie sich hoch-
konzentriert Giber ihr Opfer, um mit dem in der erhobenen
Rechten gehaltenen Schwert zum zweitenmal zuzuschlagen.s!
Als Vollendung der Entwicklung des besprochenen Ent-
hauptungstypus des 17. Jhs. konnen Artemisia Gentileschis
Darstellungen Judith enthauptet Holofernes betrachtet wer-
den.’2 Einerseits sind in Gentileschis Komposition die
formalen Losungen von Caravaggio, Elsheimer und Rubens
nachweisbar, andererseits gestaltet die Kiinstlerin den Stoff
neu. Die Dienerin erscheint zum erstenmal als aktive Mitmor-
derin. Die beiden Frauen stitzen sich auf dem Bett ab und
verschmelzen mit dem Sterbenden zu einer Personengruppe
im Zentrum der Komposition. Die Brutalitit von Gentileschis
blutigen Judith-Darstellungen, die im Kontext der Biografie
der Caravaggionistin viel diskutiert wird, ist Folge der schop-

>l Elsheimers judith gehorte zur Privatsammlung Peter Paul Rubens’ und
gilt als Inspiration seines verschollenes Bildes, der um 1610 entstande-
nen sog. grossen Judith. Vgl.. Keith Andrews, “Judith and Holofernes by
A. Elsheimer”, in: Apollo, Jg. 98, 1973, Nr. 139, p. 207.

52 Im Jahre 1612 entstand die erste Version, die sich heute im Museo di

Capodimonte in Neapel befindet. Wahrscheinlich im Auftrag von Cosi-

mo de’ Medici verfertigte die Malerin um 1620 die Replik ihrer Judith,

die jetzt in den Gallerie degli Uffizi in Florenz zu bewundern ist.



242 Anna Maja Misiak

ferischen Bearbeitung ihr bekannter friherer Judith-
Holofernes-Enthauptungsszenen.s3

Um 1652 reduziert Rembrandt van Rijn in seiner Zeichnung
[Tll. 4] den Korper Holofernes’ zu einem Gewirr von Strichen,
in dem die Gber ihn gebeugte Bethulierin ihre Hinde in eine
Blutlache einzutauchen scheint. Ohne die kleinste Spur von
Pathos gelingt es dem Maler, in seinem Werk den Uber-
gangsmoment zu erfassen, der angesichts des Dargestellten
Gefiihle verdichtet zum Ausdruck bringt. Mit sparsamer Gestik
fihrt Rembrandt den Betrachter ins Wesen des Dargestellten,
das Skizzenhafte lisst Raum fir Interpretationsmoglichkeiten.

Ill. 4 nl. 5

Parallel zur Dramatik der Grausamkeit entwickelt sich in den
Judith-Darstellungen des 17. Jhs. “das Theater der Blicke”. Be-
sonders stark ist das in den Darstellungen Judiths zusammen
mit ihrer Dienerin nachweisbar: Entweder kehrt die Protago-
nistin ihren Blick in sich und bleibt damit weder fir die
Dienerin in der Wirklichkeit des Bildes noch fiir den Be-
trachter in der ausserhalb des Gemildes greifbar, oder sie
kommuniziert durch Blicke mit ihrem Gott bzw. mit ihrer

>3 Nach der Verdffentlichung der Dokumente vom Prozess wegen der Ver-
gewaltigung Artemisias durch den Maler Agostino Tassi iberwiegt die
Tendenz zur biographisch-therapeutischen Deutung von Gentileschis
Judith-Bildern.



Judith in Text und Bild 243

Gefihrtin. Die dritte, oft interessantere Variante dieses Typus
bilden die Gemilde, auf denen Judith den Betrachter mit ih-
rem Blick anspricht und dadurch in die Wirklichkeit des
Dargestellten hineinzieht.54 Die um 1616 datierte Judith von
Peter Paul Rubens [Ill. 5] ist ein reizvolles Beispiel fiir solches
Uberbriicken der unsichtbaren Kluft zwischen der Wirklich-
keit im Bild und der des Betrachters ausserhalb. Die Gesichter
beider Frauen werden mittels des Kerzenlichtes aus der im
Bild herrschenden Dunkelheit herausgelost. Nach Judiths hef-
tiger Bewegung sind ihre Uppigen Briiste aus dem tief
ausgeschnittenen Kleid befreit und locken sinnlich-scharf be-
leuchtet die Augen des Betrachters an, den die Bethulierin mit
ihrem durchdringenden Blick fixiert. In diesem Moment der
ausgetauschten Blicke wird der Akt des Betrachtens umge-
wertet und in Frage gestellt.

Angesichts der grossen Anzahl und Vielfalt der Judith-
Darstellungen im 16. und 17. Jh. fillt auf, dass in der spirli-
chen Judith-Tkonographie des 18. Jhs. kaum andere Szenen
als die des Triumphes der Bethulierin auftauchen. Sie fiihrt ih-
rem Volk das Holofernes-Haupt vor und verliert in den
monumentalen, antikisierenden Darstellungen wieder ihre ei-
gene Korperlichkeit. Folglich haben wir es mit der Rickkehr
zum “politischen Modus” der Renaissance zu tun.’s Die meis-
ten Judith-Darstellungen jener Zeit sind an ihrem stark
formalisierten neoklassizistischen, mit der politischen Idee
von einer wiederkehrenden Ordnung tbereinstimmenden Stil
zu erkennen [vgl. Ill. 6].

>4 Zum Begriff “der implizite Betrachter” vgl. Wolfgang Kemp, Der Bet-
rachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsdisthetik, Koln 1985,
pp: 7-27.

55 Jan Bialostocki weist auf die grosse Bedeutung der Urauffithrung von
Antonio Vivaldis Juditha Triumphans hin. Dieses sog. Sacro oratorio
militare enthilt sowohl die biblische Symbolik als auch aktuelle politi-
sche Anspielungen. Vgl. Jan Bialostocki, op. cit., p. 129.



244 Anna Maja Misiak

1. 6 .7

Das im 19. Jh. mit besonderer Vorliebe gepflegte Interesse fir
psychologische Untiefen des Menschen fiithrt dazu, dass die
Judith-Geschichte ins Private versetzt wird. Das Hauptanliegen
der Kiunstler wird die Darstellung der intimen Aspekte des
Geschehens unmittelbar vor oder nach der Tat und die An-
deutung der Zerrissenheit Judiths in ihren Gesichtsziigen und
in ihrer Korperhaltung. Als Horace Vernet auf dem Pariser
Salon im Jahre 1831 sein Gemilde Judith und Holofernes zeigt
[Tll. 7], reagieren seine Zeitgenossen enthusiastisch. Die am
Bettrand sitzende Schone sieht so aus, als habe sie gerade
hastig und heimlich ihr Kleid angezogen, das den unteren Teil
ihres Korpers verhiillt. Der Armel des Unterkleides fillt von
ihrer rechten Schulter herab, die entblosste Linke verharrt (-
ber dem vom Bett heruntergleitenden Schwert. Der gliickselig
im Bett Schlafende soll gleich getdtet werden. Auf dem Ge-
milde ist Judiths Blick unbestimmt in die Ferne gerichtet, und
Holofernes’ Hand hingt vom Kissen herunter. In Vernets
Skizze hingegen schaut die Bethulierin den Mann nach-
denklich an, und seine Hand ruht geborgen im Schoss der
Frau. Die Ambivalenz dieser Szene fasst am schirfsten Hein-
rich Heine 1831 in seiner Korrespondenz tiber franzosische



Judith in Text und Bild 245

Maler zusammen. Judith erscheint ihm als “eine reizende
Gestalt, an der eben Uberschrittenen Grenze der Jungfriulich-
keit, ganz gottrein und doch weltbefleckt, wie eine entweihte
Hostie.” Thre Schonheit aber ist todlich, ihre schwarzen Lo-
cken dhneln Schlangen, und “in ihrem Auge funkelt stsse
Grausamkeit und Listernheit der Rache; denn sie hat auch
den eigenen beleidigten Leib zu richen an dem hisslichen
Heiden.”s6

Betrachteten die Kiinstler des 19. Jhs. Judith zugleich als Frau
und Individuum, so bedeutet die Fin-de-siecle-Epoche Stilisie-
rung, Typisierung und Orientalisierung der Judith-Figur. Sie
erscheint jetzt als raffinierte, gefihrliche, mit einem Luxuskor-
per ausgestattete Schonheit, als Geschopf midnnlich-misogyner
und masochistischer Phantasien. Das innerste Wesen der
Jfemme fatale erfasste Gustav Klimt in seinem Gemailde Judith
und Holofernes [1901], das wiederholt falsch als Salomeé ge-
deutet wurde. Judiths schwere Lider und ihr leicht geodffneter
Mund strahlen eine derart laszive Sinnlichkeit aus, dass die in
ein luftiges Kleid gehiillte Gestalt als nackt erscheint und von
Stucks Stinde [1893] oder Delvilles Idol der Perversion [1891]
in Erinnerung ruft.

In der zweiten Hilfte des 20. Jhs. wird der Judith-Stoff immer
mehr in den feministischen Diskurs einbezogen und als Pro-
vokation benutzt. Als verschirfte, ironische Gesellschaftskritik
ist beispielsweise Paula Regos Anspielung an das Judith-Motiv
in ihrem Gemilde Der Engel [1ll. 8] zu verstehen. Die von Re-
go dargestellte Frau sieht nachdenklich und abgearbeitet aus.
In der Rechten hilt sie ein kurzes Schwert, in der Linken
drickt sie einen Schwamm aus. Sie kommt mit ihrem ruhig-
fragenden und offenen Blick dem Betrachter entgegen. Die
Malerin hat den biblischen Judith-Mythos diskursiviert. Indem
sie Holofernes’ Haupt durch einen Gebrauchsartikel aus dem
Haushalt ersetzt, kntipft die Kinstlerin an feministische Frage-

56 Heinrich Heine, Sdmitliche Schriften, Bd. 5: Schriften 1831-37, Miinchen,
Hanser Verlag, 1976, p. 30.



246 Anna Maja Misiak

stellungen an. Die offene Struktur des biblischen Mythos wird
dadurch bestitigt, dass die Judith-Figur zum wiederholten Mal
universalisiert und als Beitrag zum grossen Mythos des Ge-
schlechterkampfes und der Geschlechterverséhnung ver-
wendet wird.

Im Uberblick iiber die Ju-
dith-Darstellungen in der
Literatur und den bildenden
Kiunsten der letzten finf
Jahrhunderte konnen wir
feststellen, dass im Kollek-
tivbewusstsein das Wahn-
gebilde Judith stark spiirbar
existiert. Es ist ein Gemisch
aus dichterischen und visu-
ellen Phantasmen. Jede
Epoche hat sich im Thema
gespiegelt und dabei die
Spiegelfliche nach Belieben
umgeformt. Es geht um die
Bertihrungsfliche von zwei
Schichten des in der Bibel
n. 8 Erzdhlten: Die Judith-Ge-

schichte enthilt einerseits

eine durch sakrale Symbolik vermittelte Idee, andererseits die
Haltung und die Tat einer Heldenfrau — das wirklich Darge-
stellte. Dazwischen entsteht eine Spannung, die, anders als zu
erwarten wire, bis zum Schluss bestehen bleibt. In den nicht
zu Ende bestimmbaren Stellen des Bibeltextes stosst der Leser
auf den “leeren”, Projektionen begiinstigenden Raum. Der
einfachste Weg zum Auffillen dieser “Leere” ist der Prozess
der Umgestaltung. Die urspriingliche Figur wird jeweils zum
“zahmen Wesen”, das den Vorstellungen des Lesers entspricht
und das die aus dem Text abgelesenen Gehalte annehmbar
macht, d.h. mit der eigenen inneren oder dusseren Wirklich-
keit in Ubereinstimmung bringt. Die Aufgabe der Forscher ist
in diesem Fall die stindige Objektivierung dieses Prozesses
durch die Zusammenstellung der Merkmale des Vorbildes und
aller es scheinbar widerspiegelnden Zerrbilder. Zu fordern ist




Judith in Text und Bild 247

eine auf die Offenheit der Gestalt, auf ihre “Gestaltlosigkeit”
verweisende Parallelisierung der biblischen und der abgelei-
teten Gehalte, im Gegensatz zur herrschenden, verwirrenden
Identifizierung.



248 Anna Maja Misiak

Illustrationen

1L

I11.

IL

I11.

111

111

1.
Anonym, Judith betet um die Gottesfribrung, um 1220,
Chartres, Archivolte des Nordlichen Domportals

2.
Donatello, Judith und Holofernes, 1455, Florenz, vor der
Fassade des Palazzo Vecchio

3.
Conrat Meit, Judith, um 1510, Minchen, Bayerisches Nati-
onalmuseum

4.
Rembrandt van Rijn, Judith und Holofernes, um 1652, Nea-
pel, Museo e Galleria Nazionale di Capodimonte

5.
Peter Paul Rubens, Judith, um 1616, Braunschweig, Her-
zog-Anton-Ulrich-Museum

0.

Joseph Wagner, Judith zeigt ibrem Volk das Haupt des Holo-

I11.

Il

fernes, Wroclaw, Zaklad Narodowy im. Ossolinskich,
Gabinet Grafiki

7.
Horace Vernet, Judith und Holofernes, 1830, Musée du Lu-
xembourg

8.
Paula Rego, Der Engel, 1998, London, Marlborough Fine
Art Gallery



Judith in Text und Bild 249

Abstract

This paper deals with the history of the reception of the Book of Judith from
the 16th to the 20th century. The compilation of various figures of Judith in
literature and the fine arts allows interpreting shifts of perception of the
biblical subject and suggest homology as one possibility of interaction bet-
ween two semiotic modes. In the course of time, the aspect of Judith’s
corporeality becomes more and more important: in the early plays and
pictures the heroine epitomizes the idea of the liberation of her people; her
own body, however, was hardly perceived. Later epochs see Judith emerge
as a female and as an individual, until — in the 20th century — she is reduced
to her sexuality on the one hand, becoming part of the modern discourse
on the other. Judith is seen as a “figure without limits”, a phantom of the
collective consciousness whose nature remains universal and indefinable
reflecting each given period.






	Judith in Text und Bild : Geschichte einer Umdeutung

