
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Après la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: Judith in Text und Bild : Geschichte einer Umdeutung

Autor: Misiak, Anna Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anna Maja Misiak

Judith in Text und Bild

Geschichte einer Umdeutung

Aber es gibt von den Musen
verdammte Stoffe; Stoffe, vor denen der
Ernst, die Wahrheit und die Schönheit
Wache stehen, um demjenigen, der
grübelnd darum herumtastet, zuzurufen:

Menschlein der Neuzeit, lass deine
Finger davon, oder ich verfluche dich.1

ie im Buch Judith dargestellte Wirklichkeit ist scheinbar

vertraut; sie präsentiert uns Bekanntes, Konkretes,
das jedoch immer wieder transzendiert wird und somit

nur fragmentarisch zu erfassen ist. Diese Unvollständigkeit der
Erkenntnis steigert die Wirkung des Textes und verführt seine
Interpreten zum "Hineinlesen" neuer Inhalte. Die Titelheldin
regt Künstler und Künstlerinnen aller Epochen zu Umdeutun-
gen und Neuformulierungen an, wobei der Judith-Stoff aus
der Schutzhülle seines geschichtlich-kulturellen Kontextes
herausgeschält und jeweils als Kern einer ihm fremden
Wirklichkeit beleuchtet wird.

Es besteht eine strukturelle Verwandtschaft der Judith-Figur
mit dem als "Terminus ohne Grenzen" bezeichneten Mythos.
Das verführerisch Ideale besteht aus der Verschwommenheit
und der Stosskraft von Leerstellen der Gestalt. Diese
dynamisch-offene Spezifik kann nicht genug betont werden, denn
Judiths Wesen ist das Schweben zwischen dem Gesagten und
dem Verschwiegenen.

Die Verwandelbarkeit des Stoffes im zeitlichen Raum wird
in dieser Studie als Zeichen seines unerschöpflichen Potentials
begriffen, denn die Geschichte einer Umdeutung zeigt in ers-

1 Carl Spitteier, "Unberührbare Stoffe", in: Carl Spitteier. Kritische Schrif¬
ten, hrsg. von Werner Stauffacher, Zürich, Artemis, 1965, p. 77 f.

Colloquium Helveticum 34/2003



220 Anna Maja Misiak

ter Linie die geschichtlich bedingten Veränderungen menschlicher

Denk- und Wahrnehmungsweisen.2 Jeder Eingriff in die
"unberührbare" Einzigkeit des ursprünglichen Stoffes ist ein
Versuch, durch Aneignung seiner Inhalte das dadurch
hervorgerufene Befremden zu überwinden oder die innere Rührung
des Interpreten zu erläutern.

Eine Zusammenstellung der Stoffgeschichte aus zwei
unterschiedlichen semiotischen Bereichen - der Literatur und den
bildenden Künsten - soll auf die universellen Aspekte der
Motivtransformation hinweisen. Ich fokussiere mich auf die
Veränderungen, die zwischen dem 16. und dem 20. Jahrhundert

auf der ikonisch-ideologischen Ebene des Stoffes erfolgt
sind. Dabei versuche ich zu klären, ob bei der
motivgeschichtlichen Untersuchung neben der rezeptionsorientierten
auch noch die strukturell-semantische Relation zwischen
beiden unterschiedlichen denotativ-konnotativen Darstellungssystemen

zu finden ist. Eine der Interaktionsmöglichkeiten ist
nach Emile Beneviste die Homologie. Er betont, dass diese
Relation besonders bedeutungstragend, zugleich aber schwer
zu verifizieren seid

2 "Innerhalb grosser geschichtlicher Zeiträume verändert sich mit der ge¬
samten Daseinsweise der menschlichen Kollektiva auch die Art und
Weise ihrer Sinneswahrnehmung. Die Art und Weise, in der die
menschliche Sinneswahrnehmung sich organisiert - das Medium, in dem
sie erfolgt -, ist nicht nur natürlich, sondern auch geschichtlich bedingt."
Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen
Reproduzierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1972, p. 17.

3 "La nature de l'homologie peut varier, intuitive ou raisonnée, substan¬
tielle ou structurale, conceptuelle ou poétique. [...] Tout dépend de la
manière dont on pose les deux systèmes, des paramètres qu'on
emploie, des champs où l'on opère. Selon le cas, l'homologie instaurée
servira de principe unificateur entre deux domaines et se limitera à ce
rôle fonctionnel, ou elle créera une nouvelle espèce de valeurs sémioti-
ques. Rien n'assure à l'avance la validité de cette relation, rien n'en
borne l'étendue."; Emile Beneviste, "Sémiologie de la langue (2)", in:
Semiotica. Revue publiée par l'Association Internationale de Sémiotique,
hrsg. von Thomas A. Sebook, 1969, pp. 127-135 (p. 130 f.).



Judith in Text und Bild 221

Aus der Zusammenstellung der einzelnen Varianten des im
Judith-Stoff enthaltenen Kulturkodes und seiner verschiedenen

literarischen und bildnerischen Umsetzungen in das
jeweilige Bewusstsein einer Epoche lässt sich das homologische

Verfahren ablesen. In den textuellen und ikonischen
Verarbeitungen des Judith-Motivs sind gleichzeitig ähnliche
Sinnverschiebungen nachweisbar. Diese Translokation zeigt
sich vor allem in der Metaphorik des Leibes, d. h. in der
Darstellungsweise der Körperlichkeit der biblischen Heldin. Beim
Ablesen der translokativen Homologie ist die Judith-Figur ein
zentraler Konnotationsträgers und dient zugleich als
Vermittlungsebene zwischen beiden Zeichensystemen. Bei der
Beachtung der mythenartigen Grenzenlosigkeit dieser Figur ist
es möglich, die Zusammenhänge aufzudecken, die unter der
Schicht der kontextuellen Sinngehalte verborgen sind.

I. Biblische Judith-Figur

Die Titelheldin des biblischen Buches Judith ist nicht irgendeine

Tochter ihres Volkes, sondern vielmehr dessen einzige
Hoffnungsträgerin. Nicht zufällig trägt sie den nur noch ein
einziges Mal (Gen 26:34) in der Bibel auftauchenden hebräischen

Namen Jëhûdhîth: er bedeutet "Jüdin", "Judäerin".
Nach biblischer Tradition ist die Präsentation einer Person

gleichbedeutend mit der Bestimmung ihres sozialen Status
und der Festlegung ihrer Identität. Es fällt auf, dass Judith
mittels einer langen Ahnenreihe als wichtige Persönlichkeit
ins Geschehen eingeführt wird. Aus ihrer Genealogie erhellt,
dass die Tochter des Merari eine Simeonitin aus dem edlen
Jakobus-Geschlecht ist. Allein diese Abstammung garantiert
Judith eine hohe Position in der jüdischen Gemeinde.4 Der

4 Die Abstammung einer Person galt neben ihrem Reichtum als wichtigs¬
ter Faktor des sozialen Ansehen in der jüdischen Gemeinde. Johannes
Maier weist vor allem auf die Bedeutung der "Reinheit der Familie" und
der "guten Verwandschaft" hin; in: Johannes Maier, Das Judentum von
der biblischen Zeit bis zur Moderne, München, Kindler, 1973, p- 574 f.



222 Anna Maja Misiak

knappe Hinweis auf Judiths Gatten beginnt mit den Worten:
"Ihr Mann war Manasse, der aus ihrem Stamm und ihrer Sippe
war" Jdt 8:2). Die übliche Identifikation der Frau über ihren
Ehemann wird damit umgekehrt - in dieser Geschichte spielt
die Frau als Gottesgesandte die erstrangige Rolle.5

Judith verzichtet auf ihr Leviratsrecht (Dt 25:5-10). Sie weigert

sich, wieder zu heiraten, und lehnt mehrere Heiratsanträge

ab. So zählt sie zu den Frauen, die in der
alttestamentarischen Gesellschaft wegen ihres Verzichts auf die
zweite Ehe besonders hoch geachtet wurden und die häufig
eine wichtige Funktion im Gemeindeleben erfüllten.6 Als
kinderlose und sich nicht wieder verheiratende Witwe kann sie
bis zu ihrem Tod über die Güter ihres Mannes verfügen.7
Judiths Witwenschaft soll im Licht des edlen Charakters der
Protagonistin sowie ihres festen Glaubens und ihrer Gottes-
fürchtigkeit gedeutet werden und kann als psychische
Vorbereitung auf die Enthauptung des Holofernes gelten. Die
Askese stimmt mit dem Idealbild der als "Ruhm Jerusalems",
"grosse Freude Israels" und "Stolz ihres Volkes" (Jdt 15:9)
gepriesenen Frau überein. Wegen ihres durch Frömmigkeit und

5 Im Alten Testament werden die Frauen in der Regel im Hintergrund des
Geschehens und oft anonym erwähnt, was den Einschränkungen in
ihrer Kultfähigkeit und ihrem partiellen Ausschluss vom öffentlichen
Leben entsprach. Vgl. dazu: Max Lohr, Die Stellung des Weibes zu
Jahwe-Religion und Jahwe-Kult, Leipzig, Hinrichs, 1908, p. 28; Johannes
Döller, "Das Weib im Alten Testament", in: Biblische Zeitfragen, Münster
in Westfalen 1920, H. 7/9, pp. 1-83 (bes. pp. 7-17); Silvia Schroer, "Die
Kultfähigkeit der Israelitinnen im JHWH-Kult", in: Feministische Exegese.
Forschungserträge zur Bibel aus der Perspektive von Frauen, hrsg. von
Luise Schottroff, Silvia Schroer, Marie-Theres Wacker, Darmstadt, Primus,
1995, pp. 157-160.

6 Vgl.: Döller, op. cit., p. 57. Zum Begriff Witwe als Amtsbezeichnung vgl.:
Wörterbuch der feministischen Theologie, hrsg. von: Elisabeth
Gössmann, Helga Kuhlmann, Elisabeth Moltmann-Wendel, Ina Praetorius,
Luise Schottroff, Helen Schöngel-Straumann, Doris Strahm, Agnes Wu-
ckelt, Gütersloh, Gerd Mohn, 1991, p. 209.

7 Vgl.: Herman Zschokke, Das Weib im Alten Testamente, Wien 1883,
p. 183; Döller, op. cit., p. 56. Diese Bedingung ist als Ausnahme
anzusehen, da alle Forscher die schwierige soziale Lage der Witwen in
alttestamentarischer Gesellschaft unterstreichen.



Judith in Text und Bild 223

heldenhafte Befreiung ihres Volkes erworbenen Rufes wird
Judith wie eine Heilige verehrt.

Die Titelheldin des Buches Judith ist keine Mutter. Wiederum

haben wir es hier mit einem Bruch stereotyper
alttestamentarischer Auffassungen von Weiblichkeit zu tun.
Mutterschaft galt im Alten Orient als einer der wichtigsten
Faktoren, durch den eine Frau ihre gesellschaftliche Position
erlangen konnte. Allgemein wurde Frausein mit Muttersein
gleichgesetzt: Kinderreichtum bedeutete Ehre, Kinderlosigkeit
wurde zur häuslichen und öffentlichen Schande.8 Die Exege-
ten, die Judiths Kinderlosigkeit als positiv deuten, argumentieren,

dass es sich um die Hervorhebung alternativer, das
Leben einer Frau rechtfertigender Werte handle; es seien nicht
die Eigenschaften einer Ehefrau oder Mutter, die Judiths grosses

Ansehen in der Gemeinde ausmachen.
Judiths Kinderlosigkeit wird von einigen Forschern als Makel

des Idealbildes empfunden. Weil die Heldin bewusst ihre
sexuelle Anziehungskraft benutzt, um den Feind zu vernichten,

wird ihr Unfruchtbarkeit unterstellt, was damit der Gestalt
zumindest eine Eigenschaft der femme fatale verleiht. Sterilität
gilt als wichtiges Merkmal dieses gefährlichen, ins Reich der
kollektiven Phantasien gehörenden Frauentypus.9 In der Tat
wird im Buch Judith mehrmals die ausserordentliche Wirkung
der Heldin auf die ihr begegnenden Männer hervorgehoben.
Judith kann gleichwohl nicht als typische femme fatale gesehen

werden, da sie eine äusserst positive Gestalt ist. Sie
bedient sich zwar der Lüge und der Verführung, um den
Feind ihres Volkes zu bekämpfen, verhält sich dabei aber wie
jeder erfahrene Krieger des Alten Orients: Sie wählt die Waffe,
die ihr mit Sicherheit zum Sieg verhilft. Judith handelt im

8 Vgl.: Michael Kardinal Faulhaber, Charakterbilder der biblischen Frau¬
enwelt, Paderborn, 1924, p. 100; Döller, op. cit., p. 39-

9 Vgl. Carola Hilmes, Die Femme Fatale. Ein Weiblichkeitstypus der nach¬
romantischen Literatur, Stuttgart, Metzler, 1990, p. 20.



224 Anna Maja Misiak

Rahmen der herrschenden Kriegsmoral, nach der sie mit List
am ehesten zum Ziel kommt.10

Zur negativen Sicht auf die Judith-Gestalt haben vor allem
spätere literarische und künstlerische Bearbeitungen des
biblischen Stoffes beigetragen, als deren Folge wir von einer
Bedeutungsverschiebung sprechen können: Das originale
Vorbild, die Textgrundlage, wird im Licht späterer Varianten
betrachtet, was zur verfälschten Rezeption des ursprünglichen
Inhaltes führt. Dieses Hineinlesen neuer Inhalte in den Urtext
wird im hohem Masse durch die Verbindung der Judith-
Geschichte mit der Psychoanalyse befördert. Anhand der
Judith-Gestalt versucht Sigmund Freud seine These von der
Tabuisierung der Virginität zu bestätigen, nach der die Frau
dem Mann im Geschlechtsakt gefährlich werden könne.11 Oft
wird dabei jedoch übersehen, class Freud statt der biblischen
Figur die Titelheldin der Tragödie Judith von Friedrich Hebbel
zur Analyse des Verhaltens als Beispiel heranzieht. Die vom
Dramatiker 1841 vollzogene und durch den Wiener
Psychoanalytiker 1918 hervorgehobene Sexualisierung des biblischen
Stoffes hat den Blick der Zeitgenossen auf die Judith-Gestalt
solchermassen beherrscht, dass kaum jemand bedenkt, dass
im biblischen Text nicht die kleinste Andeutung einer sexuellen

Annäherung von Judith und Holofernes zu finden ist.

10 Vgl.: Franz Xaver Steinmetzer, Neue Untersuchung über die Geschicht¬
lichkeit der Juditherzählung. Ein Beitrag zur Erklärung des Buches
Judith, Leipzig, 1907, p. 124 f.; Faulhaber, op. cit., pp. 103-104.

11 Die Holofernes enthauptende Judith wird von Freud als die ihren ersten
Mann kastrierende Frau interpretiert. Es sei ein Ausdruck von Hassliebe:
einerseits entlade sich ihre Feindseligkeit, andererseits handle es sich
um den Versuch, sich selbst zu schützen vor der schon in der Tiefe ihrer
Seele spürbaren bedingungslosen Abhängigkeit vom Liebhaber. Vgl.:
Sigmund Freud, "Das Tabu der Virginität", in: Sigmund Freud, Gesammelte

Werke chronologisch geordnet. Zwölfter Band. Werke aus den
Jahren 1917-1920, Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag,
1999, pp. 161-180 (p. 178 f.).



ludith in Text und Bild 225

II. Judith-Varianten in der Literaturgeschichte

Die im Buch Judith dargestellte Geschichte passte zum
moralisierenden Ton der deutschsprachigen Schuldramen des
16. Jahrhunderts. Judiths heldenhafte Tat, gleich wie die
Darstellungen von Davids Sieg über Goliath und wie Simsons
Geschichte, erschienen auf der Renaissance-Bühne vor dem
Hintergrund aktueller politischen Ereignisse - u. a. der Eroberung

Südeuropas durch die Türken. Die Jesuitendramen des
17. Jahrhunderts waren im Kontext des Dreissigjährigen Krieges

zu lesen.
In den ersten Judith-Dramen wird die Titelheldin als leiblose

und homogene Verkörperung der Befreiungsidee
dargestellt. Als Beispiel bietet sich hier das Schuldrama von Sixt
Birck an - die deutsche Version seiner Judith, 1534 geschrieben,

1539 veröffentlicht.12 Die mit der Heldin verbundene
Körpermetaphorik hat bei Birck extensiven Charakter. Nach
dem Pars-pro-toto-Prinzip steht Judiths "stolzer" und "tapferer"
Körper als Ersatzbezeichnung für ihren Stolz und ihre Tapferkeit.

Um sie als Heldin zu rühmen, stellen die Bethulierinnen
fest, dass "Fraw Judith hatt ain helden Leib". Holofernes zeigt
der unbekannten Schönen seine Bewunderung, indem er sie
an seinen Tisch einlädt: "Sitz zu mir mit deim stolzen Leib".1?
Judith wird von Birck schrittweise ins Idealbild des tapferen
Befreiers eingesperrt. Mehrmals bezeichnet Ozias - einer der
Stadtältesten - sie als "wahren" Mann. Das Wunschdenken,
das er dabei zunächst äussert, zeigt der folgende Dialog:

12 "IVDITH. Ain Nutzliche History / durch ain herrliche Tragoedi / in
spilßweiß für die äugen gesteh / Dienlichen / Wie man in Kriegßleüten
/ besonders so man von der ehr Gots wegen angefochten wirt / vmb
hilff zuo Gott dem Herren flehend rueffen soll. / Durch Xystum Betulei-
um / Augustanum. / Non nobis Domine, non nobis sed nomini / tua da
gloriam. Anno M.D.XXXIX. / Iustus ut palma florebit.", in: Judith-
Dramen des 16./1V. Jahrhunderts nebst Luthers Vorrede zum Buch
Judith, hrg. von Martin Sommerfeld, Berlin, 1933, pp. 3-69.

13 Ibid., p. 50.



226 Anna Maja Misiak

Chambri: Die fraw ist aller weißhait vol.
Charnii: Ey kan auch mächtig reden wol.
Ozias: Ey warumb ist sy nit ain man?
Cambri: Gott hat sy wollen also han.14

Sich nach Judiths vollzogener Tat an das versammelte Volk
wendend, ist er von ihrer "Mann-haftigkeit" überzeugt. Auf
Ozias Feststellung "Fraw Judith hat thon wie ain man" folgt
eine weitere, ihr Wesen umschreibende: "Sy ist kain fraw, sy
ist ain man".1? Judith ist zwar Titelheldin, jedoch keinesfalls
zentrale Figur der Handlung. Birck skizziert das Porträt der
Befreierin schematisch und lässt sie im Vergleich zu anderen
Personen im Drama nur selten das Wort ergreifen.

In der Dramatik des 17. Jahrhunderts verwandelt sich Judith
allmählich von der Verkörperung der Befreiungsidee in eine
zur Befreiungstat berufene Frau. Ihr Frausein wird jedoch
immer nur von aussen und konventionell betrachtet. Neben
den Jesuitendramen bilden die Opernlibretti die grösste
Gruppe von Judith-Werken jener Zeit. Als typisch kann der
1Ö35 veröffentlichte Text von Martin Opitz angesehen
werden.16 Die Judith-Gestalt befindet sich hier zwar im Zentrum
aller Ereignisse, doch nur als Idealbild der Frau, als Sinnbild
der Liebeserfüllung. Dem Betrachter wird viel von der
erotischen Wirkungskraft der Heldin erzählt, tatsächlich aber
werden sowohl Judiths Körper als auch ihre Seele hinter den
im Minnesang typischen, glatten höfischen Komplimenten
versteckt. Aus Lobgesang und Liebesseufzen des Holofernes
erfahren wir nichts Charakteristisches der von ihm bewunderten

Frau; nur er selbst taucht darin auf:

O ja sie ists allein! Diß Reden, dieses Lachen.
Der Augen Vnstern ists, der mein Gesicht' entzückt,
Das Haar, das mein Gemütt' und allen Muth bestrickt,
Der Mund, der meinen Mund kein ganzes Wort leßt machen.17

14 Ibid., p. 38.
15 Ibid., pp. 58 und 66.
16 "Martin Opitzen / Judith. / Zu Breslau druckts und vorlegts / Georg

Baumann / 1635", in: Sommerfeld, op. cit., pp. 114-133.
17 Ibid., p. 119.



Judith in Text und Bild 227

Judith wird als die für den Holofernes-Mars bestimmte Venus
dargestellt. Diese Analogie suggeriert die Liebe zwischen beiden

Protagonisten und setzt sie im übertragenen Sinne mit
Macht gleich. Erinnern wir uns nur an die Episode, wenn die
Liebesgöttin den schlafenden Kriegsgott entmachtet, indem sie
ihn seiner Rüstung beraubt.18

Im von Joachim Beccau 1720 veröffentlichtem L'amor insan-
guinato 19 erscheint Judith als eine spröde Geliebte, eine
schöne, von vielen Männern begehrte Dame. Ihre Körperlichkeit

wird jetzt aber nicht nur idealisiert, sondern auch
mehrmals wörtlich als "appetitlich" bezeichnet. In Holofernes'
Lob von Judiths Schönheit ist metaphorisch der angeregte
Appetit seiner Sinne spürbar:

Keine Speisen
Sind zu preisen
Gegen süsser Lippen Kost.
Schöner Schatz! Auf deinen Lippen,
Den Rubinen gleichen Klippen,
Fliest der beste Trauben=Most.20

Judith ist somit ein Wunschweib, aber auch eine Frau, die
sich der verführerischen Kraft ihrer Weiblichkeit bewusst ist.
Sie weiss nicht nur um Versuchung und Gefahr, mit denen sie
im Lager der Feinde konfrontiert wird, sondern auch um die
eigenen Schwächen und Ängste:

Grosser GOTT! Du HERR der Erden,
Stehe meiner Schwachheit bey! [...]
Denn ich weiß, wie leicht es sey,

18 Dieser Abschnitt der Venus-Mars-Geschichte wurde sowohl in der Lite¬

ratur als auch in den bildenden Künsten vielfach variiert. Vgl: Johan
Flemberg, Venus Armata. Studien zur bewaffneten Aphrodite in der
griechisch-römischen Kunst, Stockholm, Skifter utgiva av Svenska Insti-
tuet i Athen, 1991, pp. 23-28.

19 Joachim Beccau, "L'amor insanguinato. Oder Holofernes in einem Sin-
ge=Spiel.", in: Sommerfeld, op. cit., pp. 134-183.

20 Ibid., p. 174.



228 Anna Maja Misiak

Daß ich kan verführet werden.
Ich habe Holofernem angereitzt
Durch meiner Schönheit Macht,
Daß er meiner Liebe geitzt;
Ich selbst bin schwaches Fleisch und Blut,
Das meiste Zeit mehr Böß als Gutes thut.
Drum steht es mir als von mir selbst nicht frey,
Daß ich mich hüte nicht verführt zu werden.2!

Am Ende ist sie doch unberührte Besiegerin des Feindes und
gepriesene Befreierin.

Die Autoren späterer Judith-Opernlibretti erlagen stark der
Mode für raffinierte Erotik, sie strebten aber auch danach,
immer kompliziertere Liebesintrigen psychologisch zu
motivieren.

Das 18. Jahrhundert ist vor allem eine Blütezeit für Oratorien,

in denen die Judith-Gestalt wieder als Personifizierung
von innerer Kraft, Mut und demütiger Frömmigkeit gezeichnet
wird.22 Als Beispiel ist hier das 1704 erschienene Werk Die
Heldenmuethige Judith von Johann Michael Zächer zu
nennen.2? In diesem Text finden wir keine Lobpreisung für
Judiths Körperlichkeit. Die Heldin wird nicht als Person,
sondern - ähnlich wie in früheren Schul- und Jesuitendramen -
als Ideenträgerin empfunden. Solche regressive Tendenz zur

21 Ibid., p. 166 f.
22 Als Kommentar zu diesem Phänomen der zahlreichen Judith-Oratorien

kann Carl Weisflogs Satire betrachtet werden: Weisflog, "Der wütende
Holofernes. Bericht des Hofcantoris Hilarius Grundmans anno Domini
1615", in: Phantasiestücke und Historien erster Theil, Dresden und Leipzig

1839, pp. 71-84.
2? Zächer Johann Michael, Die Heldenmütige Judith / In einem teutschen

Oratorio Denen Roemisjch-] Käyserl.jichen] Majestäten Leopold Dem
Grossen / und Eleonora Magdalena Theresja / Auch dem gesambten
Durchleuchtigisten Ertz-Hauß Oesterreich / Auff Anordnung Marice
Magdalence Klugin von Grienenberg / Obristin / wie auch der Dechan-
tin/ und dess Capitals deß Stiffts und Closters zur Himmel=Porten / zu
Bezeigung aller Ehrerbietigster Schuldigkeit / Vorgetragen den 27Julii im
Jahr 1704. In die Music gesetzt Durch Herrn Johann Michael Zächer /
Ihro Rom. Käyserl. Majest. Hof=Musicum und Capel-Meister bey St.
Stephan. / Gedruckt zu Wien / bey Johann Georg Schlegel / Universitäts=-
Buchdruckern.



Judith in Text und Bild 229

Schematisierung der Gestalt herrscht nicht nur in Oratorien,
sondern auch in Trauerspielen bis zum Ende des 18. Jahrhunderts

vor. In der Tragödie von Isaac Pfaler24 ist die Verdingli-
chung der Titelheldin vollzogen, da sie als schöne Beute
behandelt wird, die sich die Männer einander entreissen wollen.
Aus Judiths Äusserungen sind ihre Gefühle und Motivationen
überhaupt nicht abzulesen.

Im 19- Jahrhundert erleben wir wieder eine Intensivierung des

Körperlichkeitsaspektes in den Judith-Darstellungen. Dabei
verwandelt sich die Gestalt in ein Individuum: Wir haben es
demnach mit einer Motivverschiebung in den Bereich des
Persönlichen zu tun.

Als Wendepunkt in den deutschsprachigen Judith-Dramen
wird immer wieder Hebbels Judith erwähnt, das nicht mehr
als Drama der Sendung, sondern vielmehr als "Geschlechtertragödie"

gilt.25 Die Judith-Gestalt ist bei Hebbel dynamisch
konstruiert. In ihr sind zwei gegensätzliche Kräfte miteinander
verflochten: eine zentrifugale, nicht näher bestimmbare Energie,

die die Heldin vorwärts ins Unbekannte treibt, und eine
zentripetale, um Judiths eigenes Wesen konzentrierte Energie.
Von ihrer inneren Zerrissenheit erfahren wir gleich aus den
ersten Worten der Protagonistin, als sie ihrer Magd Mirza
einen wundersamen Traum erzählt:

Ich ging und ging, und mir war's ganz eilig, und doch wüßt ich nicht,
wohin mich's trieb. Zuweilen stand ich still und sann nach, dann war's
mir, als ob ich eine große Sünde beginge; fort! fort! sagt ich zu mir
selbst und ging schneller wie zuvor.26

Lou Andreas-Salomé hat in ihrem Traktat Der Mensch als Weib
die zentrifugale Energie als Essenz der vielseitig zersplitterten

24 Isaac Pfaler, Die heldenmüthige Jüdin oder Judith. Ein Trauerspiel in
drey Aufzügen, Frankfurt und Leipzig bey Joseph Ehrenreich Ammermüller,

1771.
25 Friedrich Hebbel, "Judith. Eine Tragödie in fünf Akten" 11841], in: Heb¬

bels Werke in drei Bänden, Bd. 1, Leipzig 1966, pp. 1-83.
26 Ibid., p. 21 f.



230 Anna Maja Misiak

Männlichkeit und die zentripetale als Essenz der in sich
ruhenden Weiblichkeit bestimmt.27 Hebbel lässt also den
Konflikt zwischen dem männlichen und dem weiblichen
Element schon in der Seele seiner Protagonistin aufkeimen.
Dieser innere Zwiespalt wird dann nach aussen projiziert und
durch äussere Umstände noch verstärkt. Während der
Hochzeitsnacht verwandelt sich das auf Judith fallende Mondlicht
auf wundersame Art und Weise; Manasse, ihr Mann, empfindet

sie als sonnenbestrahlt, worauf er erschrickt und sich in
der Folge weigert, mit seiner Frau geschlechtlich zu verkehren.

So bleibt sie nach seinem Tod eine jungfräuliche Witwe.
Sie sieht sich selbst als sonderbares Wesen in immerwährender

Schwebe:

Ein Weib ist ein Nichts; nur durch den Mann kann sie etwas werden; sie
kann Mutter durch ihn werden [...] Unselig sind die Unfruchtbaren,
doppelt unselig bin ich, die nicht Jungfrau bin und auch nicht Weib!28

So hören wir aus dem Munde der Hebbelschen Judith misogyne

Thesen der Art, wie sie erst später in zugespitzter Form
von Arthur Schopenhauer, Paul J. Möbius und Otto Weininger
veröffentlicht werden.2'-»

In der Konfrontation Judiths mit Holofernes konzentriert
sich Hebbel auf die Frauwerdung der Hauptheldin. Zunächst
werden ihre aufblühenden Gelüste betont, dann die durch die
Vergewaltigung verursachte körperliche und seelische
Vernichtung. Judith fühlt sich zutiefst verletzt und verachtet, zum

27 Lou Andreas-Salomé, "Der Mensch als Weib" [18991, in: Zur Psychologie
der Frau. Die Frau in der Gesellschaft. Frühe Texte, hrsg. von: Gisela
Brinker-Gabler, Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag, 1979,

pp. 285-311 (p. 287).
28 Hebbel, op. cit., p. 26.
29 Arthur Schopenhauer, "Über die Weiber" [1851], neu hrsg. u. eingel. von

Benedict Friedlaender, in: Gemeinverständliche Schriften zur Förderung
männlicher Kultur, Bd. 1, Treptow - Berlin, Bernhard Zacks, 1908,

pp. 4-16; Paul Julius Möbius, Über den physiologischen Schwachsinn des
Weibes [1900], neu hrsg. u. eingel. von Susanne Wäckerle, München,
Matthes und Seitz, 1990; Otto Weininger, Geschlecht und Charakter: eine

prinzipielle Untersuchung [19031, München, Matthes und Seitz, 1997.



Judith in Text und Bild 231

blossen Leib reduziert und körperlich wie seelisch
missbraucht. Die Rache für diese Verdinglichung wird zum
eigentlichen Mordmotiv:

Und nun ich mich bezahlt machen will für die Vernichtung, die ich in
seinen Armen empfand, nun ich mich rächen will für den rohen Griff in
meine Menschheit hinein, nun ich mit seinem Herzblut die entehrenden
Küsse, die noch auf meinen Lippen brennen, abwaschen will [...1.3°

Holofernes muss sterben, weil er nicht imstande war, Judith
als Frau und als eine ihm gleichwertige Partnerin anzuerkennen.

Judith hingegen ist Opfer ihrer eigenen Leidenschaft.
Die erotische Aura der Hebbelschen Tragödie verwandelt

sich in Georg Kaisers Komödie DieJüdische Witwe in eine
sexuelle Explosion.3i Judith wird hier als Triebwesen gezeigt.
Nachdem sie ihren voyeuristisch-impotenten Ehemann getötet
hat, sucht sie vergeblich einen Mann, mit dem sie ihre sexuelle

Initiation erleben kann. Die Zwölfjährige hat nur ihren
eigenen jungen Körper anzubieten. Dem treuen, sich für sie
auf die Suche begebenden Diener Simson befiehlt sie:

Sage ihm [d. h. dem potentiellen Bettpartner]: du weisst ein schönes
Mädchen - und führst ihn zu ihr. Was dir einfällt und was ihm einfällt,
versprich ihm alles! [...] Lüge, dass ich nur neun Jahre bin - und nicht
schon viel mehrß2

Judith geht ins Feindeslager, da sie hofft, dort endlich einen
Liebhaber zu finden. Zunächst von der vitalen Kraft Holofernes'

bezaubert, wird sie dann aber immer mehr von
Nebukadnezars Intellekt, Witz und seiner zarten Schönheit
angezogen. Den Oberbefehlshaber tötet sie, um sich beim
König beliebt zu machen. Dieser aber erweist sich als Feigling
und flieht. Als wunderbar unberührt gebliebene Befreierin soll
Judith bis zu ihrem Lebensende im Tempel dienen. Unerwar-

3° Hebbel, op. cit., p. 71 f.
31 Georg Kaiser, Die Jüdische Witwe. Bühnenspiel in fünf Akten [1911],

Potsdam, Gustav Kiepenheuer, 1920.
32 Ibid., p. 77.



232 Anna Maja Misiak

tet erlebt sie dort in den Armen eines jungen Priesters ihre
ersehnte sexuelle Erfüllung. Judiths Wesen wird bei Kaiser mit
ihrer Weiblichkeit und diese mit ihrer Körperlichkeit gleichgesetzt.

Ihr Streben nach sexueller Erfüllung ist aber nicht nur
im privaten Kontext zu betrachten; es dient auch der scharfen
Kritik an erstarrten Gesellschaftsregeln.

Die Judith-Geschichte wird im 20. Jahrhundert zum Mythos
der Weiblichkeit, in dem die Logik des Begehrens herrscht. In
diesem Punkt sind die Bezüge zum modernen Zeitgeist leicht
festzustellen.33 Die Judith-Geschichte wird nicht nur stark se-
xualisiert, sondern auch mit der Problematik politischer Macht
verflochten. Ein in diesem Sinne eindeutiges Drama ist Rolf
Hochhuths Judith von 1984.34 Die Titelheldin erscheint hier
als moderne femme fatale, als "eine dunkle Triebtäterin".35
Gemeinsam mit ihrem Bruder, einem verkrüppelten Veteran
des Vietnam-Krieges, bereitet sie ein Attentat auf den US-
Präsidenten vor. Sie ist nicht die einzige Gestalt im Drama, die
eine Variante zum alttestamentarischen Vorbild ist. Hochhuth
versucht nicht nur eine Galerie von modernen Judiths
zusammenzustellen, sondern lässt seine Heldinnen auch immer
wieder über die biblische Befreierin diskutieren. Der zur
Hälfte aus Bühnenanweisungen bestehende Text wurde
wegen der häufigen sexuellen Anspielungen von Kritikern zu
Recht als "Polit-Sexstück"36 bezeichnet.

33 Mit der besonders stark im 20. Jahrhundert spürbaren, vordergründigen
Stellung des Sexuellen beschäftigte sich eingehend Michel Foucault. Den
Ursprung für diesen Kulturzustand sah er in dem schon seit dem 17.

Jahrhundert an Stärke zunehmenden Diskurs über Sexus. Eine seiner
Thesen lautet, dass die Wahrheit des Menschen in seinem eigenen Leib
steckt und der Sinn der Menschheit durch Sexualität gebildet wird. Daraus

folgt, dass das moderne Denken durch die Logik des Begehrens
gelenkt wird. Vgl.: Michel Foucault, Histoire de la sexualité. La Volonté
de savoir, Paris, Éditions Gallimard, 1976.

34 Rolf Hochhuth, Judith. Ein Trauerspiel, Berlin, Verlag Volk und Welt,
1984.

35 Ibid., p. 51.
36 Peter von Becker, "Liebeslist, Herrenlust. Hochhuths Polit-Sexstück Ju¬

dith", in: Theater heute Nr. 11, 1984, p. 68.



Judith in Text und Bild 233

Bei Hochhuth tritt Judith zum ersten Mal ganz nackt auf.
Zum Schluss des ersten Aktes wird Judith von ihrem Liebhaber

nach einem Gespräch entkleidet, nachdem sie ihm ihre
radikalen Gedanken zum politischen Mord verraten hat. Sie
scheint ihm fast so gefährlich wie schön zu sein und wird
sogleich zum Objekt seiner Begierde. Am Ende des Stückes
entkleidet sich Judith selbst, um das mit Giftgas gefüllte
Feuerzeug, mit dem sie den Präsidenten getötet hat, unter Wasser
zu verstecken. Sie "steht jetzt nackt da, der Moment der
Wahrheit - so in sich versunken, dass ihr nicht gleich einfällt,
sich anzuziehen ...".37 Judiths Nacktheit ist bei Hochhuth
metaphorisch nicht genügend fundiert und wird als überflüssig
empfunden: Um die psychischen Zustände der Protagonistin
zu zeigen, braucht man sie nicht zu entkleiden.

Viel besser gelingt es Otto Winzen in seinem Libretto Deinen
KopfHolofernes, die Zerrissenheit Judiths zu betonen.38 Er
bedient sich dabei der surrealistischen Technik der Aufspaltung
einer Person in zwei selbstständige psychische Einheiten, die
als Judith I und Judith II auf der Bühne in Erscheinung treten.
Ein Monolog, der am Anfang der Handlung von der ersten
und am Ende von der zweiten Judith gehalten wird, bildet die
inhaltliche Klammer des Textes, dessen Kernidee die Tragik
des zum überzeitlichen Heros erhöhten Individuums ist:

Judith I: Bin im Tempel / - bin - im - Tempel Seit diesem abge¬
schlagenen Kopf / Angestaunt [...] Voll Ablehnung / Meines
weiblichen Irrgangs / Meines Wahnsinns / Der nützlich wurde
/ Für einen Moment / Um zu erstarren / Und wie man
Diamanten / Verschliesst / Verriegelt / An geheimen Ort / Ward
ich zur Instanz gemacht / Für den Zwiespalt der Frau / Ihr
Irrsein / Das Ihr nützt / Eure Strafe für mich / Das verdeckte
Gesicht [...] Und mein Name / Ward zum Spiegel / Eines
Zerrbilds / Ich kann nicht sagen / Von mir: / Ich habe
gelebt ...39

37 Hochhuth, op. cit., p. 189-
38 Otto Winzen [Text], Volker Blumenthaler [Musik]: Deinen Kopf Holo¬

fernes. Kammeroper; Celle, Moeck Verlag, 1990.
39 Ibid., p. 3 f-



234 Anna Maja Misiak

In achtzehn Aufzügen wird das Drama der Begegnung von
Judith und Holofernes erzählt. Die Rolle der nüchternen
Betrachter und Interpreten des vorgeführten Geschlechterdramas
übernehmen drei Würdenträger. So wird die Illusion des
Stücks im Stück verstärkt und ein Verfremdungseffekt erzeugt.
Judith II ist ein leidenschaftliches, Judith I ein
schüchternbeobachtendes Wesen. Klimax ist die aus einem Gemisch von
Disco-Look, Pop-Kultur und antiker Tragödie bestehende
Verführungsszene. Aus den einander aufhebenden Kräften
von Anziehung und Abstossung entsteht ein psychisches Chaos,

das auf der formalen Ebene des Stückes im Chaos der
Zeiten und Sprachen veranschaulicht wird und schliesslich in
einer Gewalt- und Mordszene kulminiert. Eine Lösung wird
nicht vorgeschlagen; es ist nur die Wiederholung der Judith-
Geschichte zu vermuten.

Eine ähnlich offene Struktur der Handlung schlägt Waltraut
Rainer-Thiel in ihrem Libretto Judith und Holofernes vor.4" Die
edle Bethulierin strebt von Anfang an nach Verständigung
und Versöhnung. Sie wird zur Konfrontation mit dem Feind
gezwungen und erliegt seinem Charme. Es scheint endlich die
wirkliche, erwiderte Liebe zu sein. Auch Holofernes empfindet

dieses aufkeimende Gefühl als ideale Flucht aus der
grausamen Wirklichkeit und als einzige Erkenntnis- und
Versöhnungsmöglichkeit :

Judith, ich wusste es. als ich dich sah
Unsere Heimat, sie liegt woanders
wo niemals und niemand uns stört
wenn wir geben die Antwort
die einzig von Gottheit gemeint einst.41

Die Heimat der Liebe, dieses Paradies der Erfüllung, bleibt
jedoch Illusion. In der Schlussszene werden wir von der bibli-

40 Waltraut Rainer-Thiel [Text], Adriaan de Wit [Musik], Judith und Holo¬
fernes. Opus II. Oper in zwei Akten, Salzburg, Eigenverlag d.
Hochschulbibliothek Mozarteum, 1992.

41 Ibid., p. 21.



ludith in Text und Bild 235

sehen Zeit in die Moderne versetzt. Die traumatische Erkenntnis

Judiths führt sie zum Mord; so wird das Ersehnte und fast
Erreichte zunichte gemacht. Die persönliche Begegnung von
Holofernes und Judith wird mit der auf die ganze Menschheit
ausgeübten Gewalt des Krieges identifiziert. Die Strukturen
der Personen werden entindividualisiert; das Einzelgeschick
löst sich im universellen Diskurs auf.

III. Judith-Varianten in bildenden Künsten

Bis zum 14. Jahrhundert dienen die Judith-Darstellungen in
den bildenden Künsten der direkten Auslegung biblischer
Inhalte und der Visualisierung kirchlicher Rhetorik. Judith wird
nicht nur als Prototyp der den Antichrist besiegenden Maria,
sondern auch als Ecclesia - die über die heidnische Welt
triumphierende Kirche - sowie als Verkörperung der einzelnen
christlichen Tugenden gedeutet.42 Die mittelalterlichen Judith-
Darstellungen werden in Kirchenräume integriert; sie erscheinen

auf Mosaikfussböden frühchristlicher Basiliken (Vercelli),
auf Portalen gotischer Kathedralen (Chartres, Rouen), an
Kirchenfenstern (Sainte-Chapelle in Paris), auf Choremporen
(Albi). Das Fresko in Santa Maria Antiqua in Rom (8. Jh. n.
Ch.) gilt als die älteste Interpretation des Buches Judith in den

42 Judith wurde dargestellt als Justifia (Gerechtigkeit), Fortitudo (Tapfer¬
keit), Castitas (Keuschheit), Temperantia (Mässigung), Humilitas
(Demut) im Sieg über Superbia (Übermut) und als Sanctimonia
(Frömmigkeit) im Sieg über Luxuria (Unmässigkeit); vgl.: Louis Réau,
Iconographie de l'art chrétien. Iconographie de la Bible, Paris 1956,
Bd. 2, p. 330; Hans Martin von Erffa: "Judith-Virtus virtutum-Maria", in:
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, Jg. 14, 1969/70,

pp. 460-465 (p. 46l f.); Mira Friedman, "The Metamorphoses of Judith",
in: Jewish Art, hrsg. von Aliza Cohen-Mushlin, Jg. 23, 1987, pp. 225-246
(p. 234); Jan Bialostocki, "Judith: The Story, The Image, and the Symbol.
Giorgione's Painting in the Evolution of the Theme", in: The Message of
Images. Studies in the History of Art, Vienna, IRSA, 1988, pp. 113-131,
258-260 (p. 119 f.).



236 Anna Maja Misiak

bildenden Künsten.43 Zur Zeit der Allegorisierung der Judith-
Figur erhält die schöne Bethulierin ihre wesentlichen Attribute:

das Schwert und den Holofernes abgeschlagenen Kopf.
Der grösste Teil der frühesten Judith-Ikonographie ist in den
Bibel-Manuskripten enthalten, die am häufigsten die Szenen
von Holofernes' Enthauptung und von der Rückkehr der Heldin

nach Bethulien veranschaulichen.44 Da nicht nur im
Mittelalter, sondern auch in allen späteren Epochen Judiths
Gebet nur selten dargestellt wird, verdient die kleine,
ausdrucksvolle Portalskulptur aus der Archivolte der Kathedrale
in Chartres [111. 1] besondere Beachtung.

III. l III. 2

43 Joseph Wilpert, Die römischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen
Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert mit 300 farbigen Tafeln und 542
Textbildem, Freiburg im Breisgau, 1916, Bd. 2, p. 696 f., Bd. 4, Tab. 161.

44 Vgl. Frances G. Godwin, "The Judith Illustration of the Hortus Delicia-
rum", in: Gazette des Beaux Arts, Jg. 36, 1949, pp. 25-46; Nira Stone,
"Judith and Holofernes: Some Observations on the Development of the
Scene in Art", in: "No One Spoke III of Her": Essays on Judith, hrsg. von
James C. VanderKam, Atlanta, 1992, pp. 73-87.



ludith in Text und Bild 237

Seit dem Anfang des 15. Jahrhunderts wird der Prozess der
Säkularisierung von Judith-Darstellungen immer deutlicher.
Zunächst werden die patriotisch-politischen Gehalte in den
Vordergrund geschoben. Judith erscheint jetzt nicht mehr als
"leiblose" Verkörperung sakraler Ideen, sondern als Heldin -
die Befreierin ihres Volkes.

Die im Auftrag von Cosirno de' Medici um 1450 entstandene
Bronzestatue Judith und Holofernes von Donatello [111. 2]

ist hier als bestes Beispiel zu nennen. Als 1504 die Judith-
Skulptur vor dem Palazzo Vecchio durch Michelangelos David
ersetzt werden sollte, brachte Francesco di Lorenzo Filarete im
Namen der Signoria politisch-ideologische Argumente vor,
u. a. dass Judith ein Todeszeichen sei.4? Anfangs Personifizierung

der Medici-Macht, dann Allegorie auf die bürgerliche
Freiheit und die den Übermut besiegende Demut, wurde
Donatellos Judith schliesslich zur Männermörderin.

Die Florentiner Bronzegruppe wird von zwei Figuren
gebildet. Die stehende Frau erstarrt in Schlagbereitschaft. Judith
hat ein eindrucksvolles und nachdenkliches Gesicht, auf dem
sich ein Moment zugespitzter innerer Spannung widerspiegelt.
Es ist nicht zu entziffern, ob die Protagonistin in die Leere der
Aussenwelt oder in eine innere Tiefe blickt. Sie betet nicht zu
ihrem Gott, sie verharrt eher in heftiger Auseinandersetzung
mit sich selbst, in einer nebulösen Stimmung voller Zweifel.
In der erhobenen Rechten hält sie das über ihrem Kopf
schwingende Schwert. Mit der linken Hand hat sie den
Haarschopf des Mannes ergriffen und zieht dadurch seinen
kraftlosen Körper in eine halbrechte Stellung zu sich hoch.
Die muskulöse Schönheit dieses schon schlaffen Männerleibes
wirkt immer noch beeindruckend und anziehend. Mit dem
rechten Fuss scheint die Frau auf das Geschlecht des Mannes
zu treten, und ihren sandalgezierten linken setzt sie zart auf

45 "La iuditta e segnio mortifero e non sta bene havendo noi la croce per
insegnia et el giglio non sta bene che la donna uccida l'homo."; zit.
nach Saul Levine, "The Location of Michelangelos David: The Meeting
of January 25, 1504", in: The Art Bulletin, Jg. 56, 1974, Nr. 1, p. 37f.



238 Anna Maja Misiak

sein verdrehtes rechtes Handgelenk, wobei sie eindeutig mit
den Zehen auf seinen Puls drückt.

Frappant ist die technische Komplexität der Gruppe, die
vor allem in der die Betrachtenden verwirrenden Verflechtung
beider Körper zu bewundern ist. Nur aus der Sicht von links
kann man den nackten, leblosen Leib von Holofernes fast
ungestört betrachten. Aus dieser Perspektive aber kehrt Judith
dem Betrachter ihren Rücken zu. Von ihrer Gestalt nimmt
man nur das reich gefaltete Gewand und die erhobene, zur
Hinrichtung bereite Rechte wahr. Ungestörten, direkten Blick
in Judiths Gesicht schenkt uns die Rechtsansicht, bei der der
Körper des Mannes hingegen kaum zu sehen ist. Von halblinks

haben wir die Vorderansicht. Im Fokus befindet sich hier
der dem Betrachter zugekehrte und scheinbar in Judiths
Schoss ruhende Kopf des Holofernes, der an den ganzen in
Seitenansicht gezeigten Rumpf wie angeklebt wirkt. In der
Rückansicht könnte der Betrachter der Illusion erliegen, dass
der Oberkörper des Mannes mit dem Unterleib und den Beinen

der Frau eine auf bequemen Kissen ruhende Einheit
bildet: Aus ihr ragen schräg und überraschend Männerbeine
heraus, die, vom Sockel herabsinkend, die Grenzfläche der
Skulpturzone überschreiten.

Die Judith-Holofernes-Gruppe Donatellos wurde als pro-
vokativ und skandalös empfunden. Ob der Künstler sie mit
dieser Absicht schuf, muss ungeklärt bleiben. Unbestritten
haben wir es mit einem Meisterwerk zu tun, das einen Mythos
thematisiert und mit dem Donatello selbst zum Mythenbildner
wurde.

Das kennzeichnende Merkmal der Judith-Darstellungen im 16.

Jahrhundert ist die Verwandlung der Heldin in eine Frau. Der
Hauptfaktor, der diese Hervorhebung des Körperlichkeitsaspektes

in den Judith-Visualisierungen bewirkt und zu
zahlreichen Aktdarstellungen der biblischen Figur führt, ist das
steigende Interesse am menschlichen Körper und an den



Judith in Text und Bild 239

Möglichkeiten seiner Darstellungsweise.46 Man glaubt durch
genaues Erkennen des Körpers, der im Mittelalter unter der
Kleidung versteckt geblieben war, auch die Rätsel der äusseren

Wirklichkeit zu lösen.4? Als zweiter Faktor kann der
Sittenwandel gelten; dessen Widerspiegelung in den bildenden

Künsten sind die Bilderzyklen von der "Weibermacht"
oder Illustrationen zum Petrarkischen "Trionfo di Amore".48

Zu den prominentesten Aktdarstellungen Judiths gehört die
um 1510 entstandene Alabasterfigur von Conrad Meit [111. 31.

Wie eine Haube bedecken die aufgesteckten Zöpfe den Kopf
der nackten Frau, die ihr Gesicht dem antikisierenden Pfeiler
zuneigt, auf dem das abgeschlagene Holofernes-Haupt ruht.
Mit der Linken hält sie den Haarschopf des Besiegten, mit der
Rechten stützt sie sich auf das grosse Schwert, dessen dunkle,
massive Schneide einen starken Kontrast zur weissen Haut
ihres gebeugten rechten Beines bildet. Der Künstler hat in der
Judith-Figur nicht nur das Standbein-Spielbein-Motiv verkehrt,
sondern auch die klassischen Körperproportionen unbeachtet
gelassen. Mit ihren kurzen Beinen, üppig geformten Hüften,

46 Das Konzil von Trient (1563) verbot "ausschweifende Aktdarstellungen",
was nach Meinung Elisabeth Philpots' dazu führen sollte, dass biblische
Themen als Vorwand für die Visualisierung der Nacktheit dienten.
Gegen diese These spricht folgende Tatsache: die meisten Judith-Akte
entstanden vor dem Konzil, in der ersten Hälfte des 16. Jhs. Es geht hier
also um mehr als nur um die Legitimation der Nacktheit durch ihre
Verbindung mit dem Sacrum; vgl: Elisabeth Philpot, "Judith and Holofernes:
Changing Images in the History of Art", in.- Translating Religious Texts.
Translation, Transgression and Interpretation, hrsg. von David Jasper,
New York 1993, pp. 80-97 (p. 84).

47 Vgl.: Daniel Roche, Culture des Apparences. Une histoire du vêtement
(XVIIe XVIIIe siècle), Paris, Fayard, 1989.

48 Sowohl der Topos der Weiberlisten als auch die Reihe der Petrarkischen
Liebespaare wurden im 16. Jh. durch die Judith-Figur erweitert. Vgl.
Friedrich Maurer, "Der Topos der Minnesklaven", in: Deutsche
Vierteljahresschriftfür Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, H. 27' 1953,

pp. 182-206; Jenny Schneider, "Die Weiberlisten", in: Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, I960, H. 20, pp. 147-
157; Jutta Held, "Die 'Weibermacht' in Bildern von der frühen Neuzeit
bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts", in: Tendenzen, 1985, Nr. 4, pp.
45-56.



240 Anna Maja Misiak

kleinen Brüsten und muskulösen Armen erscheint Meits Judith
als alternative Venus. Die Kraft der körperlichen Ausstrahlung
und der sinnlichen Schönheit wird dadurch verstärkt, dass die
Frau nicht als nackt, sondern als entkleidet erscheint.4?

Dynamik des von ihr ausgeübten Gewaltaktes. Eine Reihe von
expressiven Enthauptungs-Szenen beginnt mit dem 1599
entstandenen Gemälde von Michelangelo Merisi da Caravaggio.
Auf neutralem Hintergrund unter einem roten, in der linken
Bildfläche über dem Bett hängenden Vorhang, der dem grau-

4? Vgl. Laim Hudson, Bodies of Knowledge. The Psychological Significance
of the Nude in Art, London, Weidenfeld & Nicolson, 1982, p. 54. Bezüglich

der Begriffe "der Akt", "nackt" und "entkleidet" vgl auch: Wilhelm
Hausenstein, Der nackte Mensch in der Kunst aller Zeiten, München, R.

Piper & Co., 1901, p. 76, Kenneth Clark, The Nude. A Study in Ideal
Form, Princeton, Princeton University Press, 1956, p. 3.

50 Bezüglich der Begriffe "ornamentale" und "kontingente Funktion" vgl.:
Martin Seel, "Gewalt als Spiel und als Ernst. Beobachtungen an einigen
Künsten", in: Neue Zürcher Zeitung, 8./9.4.2000, Nr. 84, pp. 77-78.

III. 3

Im 17. Jahrhundert kehren
die Künstler wieder zu der
im Mittelalter so häufig
gestalteten Enthauptungs-Szene
zurück. Diese Darstellungen
hatten eine ornamentale
Funktion; zwar wurde eine
Spannung erzeugt, aber die
gewaltsame Enthauptung
selbst hatte keine so grosse
Bedeutung. Die barocke
Inszenierung erhielt dagegen
eine kontingente Funktion;
die Gewalt wurde detailliert
und drastisch gezeigt und
sprengte die Grenzen der
rationalen Wirklichkeit.50 In
diesem Kontext zeigt sich die
Körperlichkeit Judiths in der



ludith in Text und Bild 241

samen Geschehen einen theatralischen Charakter verleiht,
schneidet die marmorschöne Judith mit dem Schwert in den
Hals des Holofernes. Das aus der offenen Wunde strömende
Blut und das im letzten Schreckensschrei verlöschende
Gesicht des Mannes befinden sich im Zentrum der Komposition,
die rechts durch die Gestalt der Bethulierin und die hinter ihr
mit einem Sack wartende greise Dienerin geschlossen wird.

Adam Elsheimer versetzt die Szene in seinem Bild Judith
enthauptet Holofernes (1601-1603) in einen reich ausgestatteten,

klaustrophobisch wirkenden Raum. Durch sanfte
Schattierung wird das Grausame scheinbar neutralisiert, doch
unter einem Vorhang in der linken Ecke taucht diagonal auf
dem Bett ausgestreckt der Körper des um seinen letzten Atem
kämpfenden, im Blut ertrinkenden Mannes mit drastischer
Deutlichkeit auf. Judiths Gestalt wird weder heroisiert noch
dämonisiert. Im mittleren Teil des Bildes beugt sie sich
hochkonzentriert über ihr Opfer, um mit dem in der erhobenen
Rechten gehaltenen Schwert zum zweitenmal zuzuschlagen.5i

Als Vollendung der Entwicklung des besprochenen
Enthauptungstypus des 17. Jhs. können Artemisia Gentileschis
Darstellungen Judith enthauptet Holofernes betrachtet
werden.52 Einerseits sind in Gentileschis Komposition die
formalen Lösungen von Caravaggio, Elsheimer und Rubens
nachweisbar, andererseits gestaltet die Künstlerin den Stoff
neu. Die Dienerin erscheint zum erstenmal als aktive Mitmörderin.

Die beiden Frauen stützen sich auf dem Bett ab und
verschmelzen mit dem Sterbenden zu einer Personengruppe
im Zentrum der Komposition. Die Brutalität von Gentileschis
blutigen Judith-Darstellungen, die im Kontext der Biografie
der Caravaggionistin viel diskutiert wird, ist Folge der schöp-

51 Elsheimers Judith gehörte zur Privatsammlung Peter Paul Rubens' und
gilt als Inspiration seines verschollenes Bildes, der um 1610 entstandenen

sog. grossen Judith. Vgl.: Keith Andrews, "Judith and Holofernes by
A. Elsheimer", in: Apollo, Jg. 98, 1973, Nr. 139, p. 207.

52 Im Jahre 1612 entstand die erste Version, die sich heute im Museo di
Capodimonte in Neapel befindet. Wahrscheinlich im Auftrag von Cosi-
mo de' Medici verfertigte die Malerin um 1620 die Replik ihrer Judith,
die jetzt in den Gallerie degli Uffizi in Florenz zu bewundern ist.



242 Anna Maja Misiak

ferischen Bearbeitung ihr bekannter früherer Judith-
Holofernes-Enthauptungsszenen.53

Um 1652 reduziert Rembrandt van Rijn in seiner Zeichnung
[111. 4] den Körper Holofernes' zu einem Gewirr von Strichen,
in dem die über ihn gebeugte Bethulierin ihre Hände in eine
Blutlache einzutauchen scheint. Ohne die kleinste Spur von
Pathos gelingt es dem Maler, in seinem Werk den
Übergangsmoment zu erfassen, der angesichts des Dargestellten
Gefühle verdichtet zum Ausdruck bringt. Mit sparsamer Gestik
führt Rembrandt den Betrachter ins Wesen des Dargestellten,
das Skizzenhafte lässt Raum für Interpretationsmöglichkeiten.

Parallel zur Dramatik der Grausamkeit entwickelt sich in den
Judith-Darstellungen des 17. Jhs. "das Theater der Blicke".
Besonders stark ist das in den Darstellungen Judiths zusammen
mit ihrer Dienerin nachweisbar: Entweder kehrt die Protagonistin

ihren Blick in sich und bleibt damit weder für die
Dienerin in der Wirklichkeit des Bildes noch für den
Betrachter in der ausserhalb des Gemäldes greifbar, oder sie
kommuniziert durch Blicke mit ihrem Gott bzw. mit ihrer

53 Nach der Veröffentlichung der Dokumente vom Prozess wegen der Ver¬
gewaltigung Artemisias durch den Maler Agostino Tassi überwiegt die
Tendenz zur biographisch-therapeutischen Deutung von Gentileschis
Judith-Bildern.



Judith in Text und Bild 243

Gefährtin. Die dritte, oft interessantere Variante dieses Typus
bilden die Gemälde, auf denen Judith den Betrachter mit
ihrem Blick anspricht und dadurch in die Wirklichkeit des
Dargestellten hineinzieht.54 Die um l6l6 datierte Judith von
Peter Paul Rubens [111. 5] ist ein reizvolles Beispiel für solches
Überbrücken der unsichtbaren Kluft zwischen der Wirklichkeit

im Bild und der des Betrachters ausserhalb. Die Gesichter
beider Frauen werden mittels des Kerzenlichtes aus der im
Bild herrschenden Dunkelheit herausgelöst. Nach Judiths
heftiger Bewegung sind ihre üppigen Brüste aus dem tief
ausgeschnittenen Kleid befreit und locken sinnlich-scharf
beleuchtet die Augen des Betrachters an, den die Bethulierin mit
ihrem durchdringenden Blick fixiert. In diesem Moment der
ausgetauschten Blicke wird der Akt des Betrachtens umgewertet

und in Frage gestellt.

Angesichts der grossen Anzahl und Vielfalt der Judith-
Darstellungen im 16. und 17. Jh. fällt auf, dass in der spärlichen

Judith-Ikonographie des 18. Jhs. kaum andere Szenen
als die des Triumphes der Bethulierin auftauchen. Sie führt
ihrem Volk das Holofernes-Haupt vor und verliert in den
monumentalen, antikisierenden Darstellungen wieder ihre
eigene Körperlichkeit. Folglich haben wir es mit der Rückkehr
zum "politischen Modus" der Renaissance zu tun.55 Die meisten

Judith-Darstellungen jener Zeit sind an ihrem stark
formalisierten neoklassizistischen, mit der politischen Idee
von einer wiederkehrenden Ordnung übereinstimmenden Stil
zu erkennen [vgl. 111. 6].

54 Zum Begriff "der implizite Betrachter" vgl. Wolfgang Kemp, Der Bet¬
rachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, Köln 1985,

pp. 7-27.
55 Jan Bialostocki weist auf die grosse Bedeutung der Uraufführung von

Antonio Vivaldis Juditha Triumphans hin. Dieses sog. Sacro oratorio
militare enthält sowohl die biblische Symbolik als auch aktuelle politische

Anspielungen. Vgl. Jan Bialostocki, op. cit., p. 129-



244 Anna Maja Misiak

Das im 19- Jh. mit besonderer Vorliebe gepflegte Interesse für
psychologische Untiefen des Menschen führt dazu, dass die
Judith-Geschichte ins Private versetzt wird. Das Hauptanliegen
der Künstler wird die Darstellung der intimen Aspekte des
Geschehens unmittelbar vor oder nach der Tat und die
Andeutung der Zerrissenheit Judiths in ihren Gesichtszügen und
in ihrer Körperhaltung. Als Horace Vernet auf dem Pariser
Salon im Jahre 1831 sein Gemälde Judith und Holofernes zeigt
[111. 7], reagieren seine Zeitgenossen enthusiastisch. Die am
Bettrand sitzende Schöne sieht so aus, als habe sie gerade
hastig und heimlich ihr Kleid angezogen, das den unteren Teil
ihres Körpers verhüllt. Der Ärmel des Unterkleides fällt von
ihrer rechten Schulter herab, die entblösste Linke verharrt ü-
ber dem vom Bett heruntergleitenden Schwert. Der glückselig
im Bett Schlafende soll gleich getötet werden. Auf dem
Gemälde ist Judiths Blick unbestimmt in die Ferne gerichtet, und
Holofernes' Hand hängt vom Kissen herunter. In Vernets
Skizze hingegen schaut die Bethulierin den Mann
nachdenklich an, und seine Hand ruht geborgen im Schoss der
Frau. Die Ambivalenz dieser Szene fasst am schärfsten Heinrich

Heine 1831 in seiner Korrespondenz über französische



Judith in Text und Bild 245

Maler zusammen. Judith erscheint ihm als "eine reizende
Gestalt, an der eben überschrittenen Grenze der Jungfräulichkeit,

ganz gottrein und doch weltbefleckt, wie eine entweihte
Hostie." Ihre Schönheit aber ist tödlich, ihre schwarzen
Locken ähneln Schlangen, und "in ihrem Auge funkelt süsse
Grausamkeit und Lüsternheit der Rache; denn sie hat auch
den eigenen beleidigten Leib zu rächen an dem hässlichen
Heiden."56

Betrachteten die Künstler des 19- Jhs. Judith zugleich als Frau
und Individuum, so bedeutet die Fin-de-siècle-Epoche Stilisierung,

Typisierung und Orientalisierung der Judith-Figur. Sie
erscheint jetzt als raffinierte, gefährliche, mit einem Luxuskörper

ausgestattete Schönheit, als Geschöpf männlich-misogyner
und masochistischer Phantasien. Das innerste Wesen der
femme fatale erfasste Gustav Klimt in seinem Gemälde Judith
und Holofernes [1901], das wiederholt falsch als Salome
gedeutet wurde. Judiths schwere Lider und ihr leicht geöffneter
Mund strahlen eine derart laszive Sinnlichkeit aus, dass die in
ein luftiges Kleid gehüllte Gestalt als nackt erscheint und von
Stucks Sünde [1893] oder Delvilles Idol der Perversion [1891]
in Erinnerung ruft.

In der zweiten Hälfte des 20. Jhs. wird der Judith-Stoff immer
mehr in den feministischen Diskurs einbezogen und als
Provokation benutzt. Als verschärfte, ironische Gesellschaftskritik
ist beispielsweise Paula Regos Anspielung an das Judith-Motiv
in ihrem Gemälde Der Engel [111. 8] zu verstehen. Die von Re-

go dargestellte Frau sieht nachdenklich und abgearbeitet aus.
In der Rechten hält sie ein kurzes Schwert, in der Linken
drückt sie einen Schwamm aus. Sie kommt mit ihrem
ruhigfragenden und offenen Blick dem Betrachter entgegen. Die
Malerin hat den biblischen Judith-Mythos diskursiviert. Indem
sie Holofernes' Haupt durch einen Gebrauchsartikel aus dem
Haushalt ersetzt, knüpft die Künstlerin an feministische Frage-

56 Heinrich Heine, Sämtliche Schriften, Bd. 5: Schriften 1831-37, München,
Hanser Verlag, 1976, p. 36.



246 Anna Maja Misiak

Stellungen an. Die offene Struktur des biblischen Mythos wird
dadurch bestätigt, dass die Judith-Figur zum wiederholten Mal
universalisiert und als Beitrag zum grossen Mythos des
Geschlechterkampfes und der Geschlechterversöhnung
verwendet wird.

Im Überblick über die
Judith-Darstellungen in der
Literatur und den bildenden
Künsten der letzten fünf
Jahrhunderte können wir
feststellen, dass im Kollek-
tivbewusstsein das
Wahngebilde Judith stark spürbar
existiert. Es ist ein Gemisch
aus dichterischen und
visuellen Phantasmen. Jede
Epoche hat sich im Thema
gespiegelt und dabei die
Spiegelfläche nach Belieben
umgeformt. Es geht um die
Berührungsfläche von zwei
Schichten des in der Bibel

III. 8 Erzählten: Die Judith-Ge¬
schichte enthält einerseits

eine durch sakrale Symbolik vermittelte Idee, andererseits die
Haltung und die Tat einer Heldenfrau - das wirklich Dargestellte.

Dazwischen entsteht eine Spannung, die, anders als zu
erwarten wäre, bis zum Schluss bestehen bleibt. In den nicht
zu Ende bestimmbaren Stellen des Bibeltextes stösst der Leser
auf den "leeren", Projektionen begünstigenden Raum. Der
einfachste Weg zum Auffüllen dieser "Leere" ist der Prozess
der Umgestaltung. Die ursprüngliche Figur wird jeweils zum
"zahmen Wesen", das den Vorstellungen des Lesers entspricht
und das die aus dem Text abgelesenen Gehalte annehmbar
macht, d.h. mit der eigenen inneren oder äusseren Wirklichkeit

in Übereinstimmung bringt. Die Aufgabe der Forscher ist
in diesem Fall die ständige Objektivierung dieses Prozesses
durch die Zusammenstellung der Merkmale des Vorbildes und
aller es scheinbar widerspiegelnden Zerrbilder. Zu fordern ist



Judith in Text und Bild 247

eine auf die Offenheit der Gestalt, auf ihre "Gestaltlosigkeit"
verweisende Parallelisierung der biblischen und der abgeleiteten

Gehalte, im Gegensatz zur herrschenden, verwirrenden
Identifizierung.



248 Anna Maja Misiak

Illustrationen

111. 1.

Anonym, Judith betet um die Gottesführung, um 1220,
Chartres, Archivolte des Nördlichen Domportals

111. 2.

Donatello, Judith und Holofernes, 1455, Florenz, vor der
Fassade des Palazzo Vecchio

III. 3.
Conrat Meit, Judith, um 1510, München, Bayerisches
Nationalmuseum

III. 4.
Rembrandt van Rijn, Judith und Holofernes, um 1652, Neapel,

Museo e Galleria Nazionale di Capodimonte

III. 5.

Peter Paul Rubens, Judith, um I6l6, Braunschweig,
Herzog-Anton-Ulrich-Museum

111. 6.

Joseph Wagner, Judith zeigt ihrem Volk das Haupt des
Holofernes, Wroclaw, Zaklad Narodowy im. Ossolinskich,
Gabinet Grafiki

III. 7.
Horace Vernet, Judith und Holofernes, 1830, Musée du
Luxembourg

111. 8.

Paula Rego, Der Engel, 1998, London, Marlborough Fine
Art Gallery



Judith in Text und Bild 249

Abstract

This paper deals with the history of the reception of the Book ofJudith from
the 16th to the 20th century. The compilation of various figures of Judith in
literature and the fine arts allows interpreting shifts of perception of the
biblical subject and suggest homology as one possibility of interaction
between two semiotic modes. In the course of time, the aspect of Judith's
corporeality becomes more and more important: in the early plays and
pictures the heroine epitomizes the idea of the liberation of her people; her
own body, however, was hardly perceived. Later epochs see Judith emerge
as a female and as an individual, until - in the 20th century - she is reduced
to her sexuality on the one hand, becoming part of the modern discourse
on the other. Judith is seen as a "figure without limits", a phantom of the
collective consciousness whose nature remains universal and indefinable
reflecting each given period.




	Judith in Text und Bild : Geschichte einer Umdeutung

