
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Après la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: Modell des Menschen : Hiob im Geotheschen Faust

Autor: Schrader, Hans-Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Jürgen Schräder

Modell des Menschen:

Hiob im Goetheschen Faust

Als
Goethe sich um 1797 ein weiteres Mal anschickt, die

Szenenfolge seines Faust-Dramas auszubauen, die er
genialisch roh und bruchstückhaft aus den Frankfurter

Sturm- und Drang-Studienjahren nach Weimar mitgebracht
und seither für seine erste Gesamtwerkausgabe in eine
vorläufige Form gebracht hatte {Faust. Ein Fragment, 1790),
entwirft er zuallererst die Sequenz der drei Prologe, die der
Dichtung fortan vorangestellt sein sollen.1 Zwischen Ernst und

1 Eine Weiterführung der Studie zur literarischen Adaption des Hiob-
Modells über die hier vorgelegte Untersuchung zum Goetheschen Faust
hinaus ins 20. Jahrhundert, zu Joseph Roth und zur Lyrik nach der Shoah

erschien in französischer Sprache ("Job dans la littérature allemande.
Modèle de l'homme, symbol du chagrin juif, quête de la théodicée") in
dem von Pierre Gisel herausgegebenen Sammelband De la Bible à la
littérature. Hg. v. Jean-Christophe Attias und Pierre Gisel, Genève, Labor
et Fides, 2003, S. 135-167; diese Weiterführung wird auch auf deutsch
publiziert im Jahresband 2004 der Monatshefte für Evangelische
Kirchengeschichte des Rheinlandes (Festschrift für Rudolf Mohr). - Für die
Sachnachweise und Interpretamente der immensen Fa ttst-Forschung
[genaue bibliographische Angaben zu den hier in den Fußnoten
gegebenen Kurztiteln im Literaturverzeichnis am Schluß des Beitrags] stütze
ich mich vorrangig auf den Kommentar der auch für die Zitate und
Referenzen (mit nachgestellten Versangaben im Text) zugrunde gelegten
Neuedition der Frankfurter Ausgabe (FA): Goethe, Faust. Texte, hg. von
Albrecht Schöne, 1994 (u.ö.); A. Schöne, Johann Wolfgang Goethe.
Faust. Kommentare, 1994 (u.ö.) sowie auf das neue Faast-Handbuch
von Jochen Schmidt, Goethes Faust. Erster und Zweiter Teil. Grundlagen
- Werk- Wirkung, 22001. Angesichts der nach wie vor obwaltenden
Unsicherheit über die genaue Datierung der Arbeitsschritte, mit denen
Goethe sukzessiv die "Große Lücke" in der ursprünglichen Szenenfolge
ausgefüllt hat, tendieren (ausgehend von den Datierungserwägungen
Grumachs) Schmidt (S. 56) zu einem Ansatz der Ausarbeitung des "Prolog

im Himmel" "um 1797/98", Schöne (S. 162) "vermutlich um 1800",
wobei der Prolog "aber in Verbindung mit dem Epilog eines Gerichts im

Colloquium Helveticum 34/2003



160 Hans-Jürgen Schräder

ironischem Spiel behutsam equilibriert, setzen sie alle drei
dem Stück ein Signal der Verfremdung voran; sie schaffen
Reflexionsabstand und weisen die Unmittelbarkeit einer iden-
tifikatorischen Illusion zurück. Mit dem dritten, dem "Prolog
im Himmel", werden die Szenen von Fausts Erdetreiben
vollends zum Spiel im Spiel, indem ein Bühnen-Teufel den
mythologischen Himmelsschauplatz betritt, um an der von
den Erzengeln gepriesenen Sphärenharmonie und
Schöpfungsqualität herumzunörgeln.2 Dabei trägt er seinem
Theaterkontrahenten, dem göttlichen Herrn, eine Wette auf
die Verführbarkeit gerade jenes Faust an, den dieser als
seinen exemplarisch strebsamen "Knecht" über alle anderen
Akteure erhoben hatte. Gemeinsam mit uns Zuschauern ver¬

Himmel über Faust wohl schon in Goethes ältestem Plan, jedenfalls vor
1797 konzipiert" gewesen sei. Die grundlegende Abhandlung von Ernst
Grumach, "Prolog und Epilog im Faustplan von 1797", Goethe, NF 14/15
(1952/53), S. 63-107 bleibt - weit über ihre gegründeten Datierungshypothesen

(S. 64, 67f., 70f., 105f.) hinaus - weiterhin lesenswert. Über
die Wiederaufnahme der Faust-Arbeit und die Ausführung des "Prolog
im Himmel" in der Phase zwischen Frühsommer 1797 und Frühjahr 1798
wird dort die tragende Idee eines zur Erlösung führenden Faust-Plans
aufgrund ihrer zahllosen Reminiszenzen an Georg von Wellings Opus
mago-caballisticum (2. Auflage [die in Goethes Weimarer Bibliothek
erhalten ist] Frankfurt - Leipzig 1760) bis in die Zeit der Lektüre dieses
Buches in den Frankfurter Krankheitsmonaten von 1769 zurückgeführt.

2 Auf den inszenierten Tonabsturz der Teufelsrede gegenüber dem orato-
riumhaft die Größe und Vollkommenheit der Schöpfung preisenden
Erzengelgesang und auf die Zuordnung Mephistos zum "Gesinde" mit
seiner traditionellen Festlegung auf den niederen Tonfall des "genus
humile" verweisen Schöne, Faust. Kommentare, S. 165-169 und 176,
Schmidt, Faust. Grundlagen, S. 38, 58, 62f. - Schmidt (S. 47, 57, 65)
hebt ganz besonders den aus der nur mehr zitathaften Transzendenz in
die Immanenz weisenden "mythologisch-metaphorischen Status" der
Spielrollen des Herrn und des Teufels hervor. Zufolge Schöne (S. 164)
zeigt eben diese Säkularisierung der transzendenten Mächte über einer
Welt, in der konsequent "nach drüben [...] die Aussicht uns verrannt"
(Vs. 11442) bleibt, "den fundamental neuzeitlichen Charakter der Goe-
theschen Fawsf-Dichtung". Die "Interrelation von Dramentext und
Musik" als 'integrales Element des dramatischen Bauplans' betont neuerdings

einläßlicher (besonders auch für die Rahmenpartien, "Prolog" und
"Bergschluchten") Hans Joachim Kreutzer, Faust. Mythos und Musik,
2003, S. 57-59, 81-84.



Modell des Menschen 161

folgen von nun an Himmel und Hölle, die Repräsentanten
von Gut und Böse, das abrollende Geschehen. Dem allmächtigen

Schöpfer des Universums aber steht ein Widersprecher
von durchaus untergeordneter Statur gegenüber. Im göttlichen
"Gesinde" darf dieser "Schalk" wohl "frei erscheinen", doch
bleibt er erklärtermaßen dem göttlichen Heilswalten dienstbar
untergeordnet.3

Wie in einem Mysterienspiel wird so um die in ihrem
irdischen Begehren, Handeln und Scheitern exemplarisch
exponierte Zentralfigur ein "metaphysischer Rahmen"4
aufgespannt, aus dem sie von fern observiert und geleitet wird. Der
Teufelsschalk Mephistopheles will dem Herrn die Fehlge-
schaffenheit seiner Schöpfung gerade an ihrem Meisterwerk
erweisen, sei doch der Mensch just durch seine Vernunftbegabung,

den bloßen "Schein des Himmelslichts" (Vs. 284), zu
einem besonders verunglückten Zwitterwesen mißraten. Diesem

Generalangriff begegnet der Herr - ohne sich auf diese
Argumentation einzulassen - mit einem personifizierten
Gegenargument, mit dem Hinweis auf jenen Mann seines
Wohlgefallens, der unvergleichlich kühn ins Unbedingte
strebt. "Wenn er mir jetzt auch nur verworren dient" (Vs. 308),
will er doch "ihn bald in die Klarheit führen":

Der Herr
Kennst du den Faust?
Mephistopheles

Den Doktor?
Der Herr

Meinen Knecht! (Vs. 299)

3 Dazu (ebd.) Schöne, S. 176, Schmidt, S. 64f. Zur Charakterisierung
Mephistos als "Schalk" - mit dem schweizerdeutschen Nebensinn eines
übellaunig-tadelsüchtigen Neganten - vgl. Momme Mommsen, "Der
'Schalk' in den Guten Weibern und im Faust", Goethe. NF 14/15
(1952/53), S. 171-202, v.a. 172, 190-194, 197f.

4 Begriff bei Schöne (ebd., S. 17, 162), ebd. zum Gattungszitat (S. 18,
163). Bereits Grumach, Prolog und Epilog, S. 88, hat auf die Inszenierung

als "Mysterienspiel" sowie (S. 73-81) auf die Verknüpfungen des
Prologs mit dem (geplanten) Epilog bzw. dem (schließlich ausgeführten)
Dramenschluß hingewiesen.



162 Hans-Jürgen Schräder

Mephistopheles
Was wettet ihr? den sollt ihr noch verlieren,
Wenn ihr mir die Erlaubnis gebt
Ihn meine Straße sacht zu führen:
Der Herr
So lang' er auf der Erde lebt,
So lange sei dir's nicht verboten.
Es irrt der Mensch so lang' er strebt.
Mephistopheles
Da dank ich euch; denn mit den Toten
Hab' ich mich niemals gern befangen.
Am meisten lieb ich mir die vollen frischen Wangen. [...]
Der Herr
Nun gut, er sei dir überlassen!
Zieh diesen Geist von seinem Urquell ab,
Und führ' ihn, kannst du ihn erfassen,
Auf deinem Wege mit herab,
Und steh' beschämt, wenn du bekennen mußt:
Ein guter Mensch in seinem dunkeln Drange
Ist sich des rechten Weges wohl bewußt.
Mephistopheles
Schon gut! nur dauert es nicht lange.
Mir ist für meine Wette gar nicht bange. (Vs. 312-331)

Faust, der auf seiner unter besondere Prüfung gestellten
Erdenbahn so viel Unheil mit mörderischen Konsequenzen
anrichten wird, daß seine Apostrophierung als "guter Mensch''
menschlichen Moralkriterien kaum standhielte, erscheint hier
als Versuchsobjekt in einer doppelt ungerechten Abmachung
oder gar, wie Mephisto sie auffaßt, Wette. Zum einen sind die
Partner der Absprache über Faust so ungleich, daß das
Ergebnis ohne faire Chancengleichheit feststeht. Der Rangunterschied

zwischen dem allmächtigen Herrn und dem
Gespächspartner, der ihm im Gesinde bloß als Werkzeug
dient, wird klar schon an ihren Anredeformen ersichtlich: der
Herr apostrophiert den Bediensteten mit "Du", dieser repliziert

mit dem unterwürfigen "Ihr". Allein Gottes Aussprechen
seines allmächtigen, zukunftstiftenden Willens ist ein prä-



Modell des Menschen: 163

etabliertes Faktum: wenn er seinen Erwähltem dem Schalk
bloß überläßt, "So lang er auf der Erde lebt", bevor er ihn
nämlich aus "Gärung" und Trübung zur "Klarheit" führen will,
dann bleibt seinem Widersprecher nicht die geringste Chance.
Monströser aber erscheint die andere Schiefheit des
himmlisch-höllischen Zwiegesprächs: indem ein all-liebend
vorgestellter Gott seinen bislang vorbildlich bewährten
"Knecht" zu bloßen Experimentalzwecken in die Hände des
Satans, damit in Schuld und zeitliches Unheil ausliefert,
scheint er ihn doch in der Tat so zu traktieren, wie Mephisto
ihm den Menschen beschrieben hatte, als eine Gattung von
"langbeinigen Zikaden, // Die immer fliegt und fliegend
springt" (Vs. 288f.), deren Herumhopsenlassen in einem
metaphysischen Flohzirkus ein doch recht miserables Vergnügen
darstellte.6 Dieselbe Schreckvorstellung eines zynisch mit dem
Geschick seiner Getreuen spielenden Gottes wird 1850 Heinrich

Heine, auf seinem hoffnungslosen Pariser
Schmerzenslager gegenüber Heinrich Laube, in dasselbe Bild
kleiden:

Ich liege zusammengekrümmt, Tag und Nacht in Schmerzen, und wenn
ich auch an einen Gott glaube, so glaube ich doch manchmal nicht an

5 Zu dieser biblischen Bedeutung der Kennzeichnung Fausts als "Knecht"
Gottes (nicht allein im alludierten Hiob-Buch) vgl. Schöne, ebd. S. 171f.

6 Der Mephisto-Anklage, der Mensch sei in seinem immer wieder grotesk
zur Erde zurückplumpsenden Himmelsdrang gar schrecklicher noch
mißraten als die Heuschrecke, sind zweifellos auch die Paralipomena
36/37 auf dem Sammelblatt H P2 mit Entwürfen zum "Prolog im Himmel"

zuzuordnen.
(P 36:) "Vier Beine heb ich mir zu sichrem Stand und Lauf

Er klettert stets und kommt doch nicht hinauf'.
(P 370 "Und selbst die allerkürzten Flügel

Sind doch ein herrliches Organ."
Goethe, Faust. Texte, S. 546; vgl. mit plausibler Auslegung der schon
hier entschiedenen Neukonzeption Fausts als Modell des Menschen in
seiner Zwischenstellung zwischen oberen und unteren Kräften Gru-
mach, "Prolog und Epilog", S. 68f., 106.



164 Hans-lürgen Schräder

einen guten Gott. Die Hand dieses großen Thierquälers liegt schwer auf
mir.7

Mit dieser doppelten Schieflage aber verweist Goethe
unverkennbar (ebenso wie in der Abbreviatur dann auch Heine)
auf ein gewaltig im Hintergrund seiner Bühne aufgebautes
Bibelmodell, nicht allein für die Personenkonstellation und
Handlungsgrundlage, sondern auch für die erschreckende
Problematik. Das Modell, im Faust-Prolog über die zitierte
Versuchsanordnung hinaus auch durch Textallusionen an die
Luther-Bibel ohnehin augenfällig, hat Goethe im vertrauten
Kreis wiederholt gerade in der Zeit in Erinnerung gerufen, als

er 75jährig zur letzten Kraftanstrengung ansetzte, das
"Hauptgeschäft" seines ganzen Lebens noch vollends "zustande" zu
bringen. Formuliert hat er damit zugleich den Anspruch, im
Faust-Drama mit dem übermächtigen weltliterarischen Urbild
zu wetteifern. Kurz vor Weihnachten 1824 mißbilligt er in
einer vom Gesprächspartner Kanzler von Müller protokollierten
treuherzigen Sentenzenlaune (nämlich "im schönsten Zuge,
allgemeine Ansichten und Betrachtungen aus der innern Fülle
seines Geistes hervorzuströmen") das timide Reagieren selbst
großer Kollegen wie des Lord Byron auf Plagiatvorwürfe.
Hämische Hinweise auf Zugriffe auf den Schatz der
literarischen Tradition habe ein wahrer Dichter, "sein selbst froh",
"mit scharfem Geschütz [...] niederzudonnern":

7 Heine an Laube, 12. Oktober 1850. In: Heine, Briefe 1850-1856, Heine-
Säkularausgabe, 23, 1972, S. 56 (Nr. 1305) oder Heine, Briefe. Hg. v. G.
Erler, 1969, S. 347.



Modell des Menschen: 165

Gehört nicht alles, was die Vor- und Mitwelt geleistet, ihm de iure an?

Warum soll er sich scheuen, Blumen zu nehmen, wo er sie findet? Nur
durch Aneignung fremder Schätze entsteht ein Großes. Hab' ich nicht
auch im Mephistopheles den Hiob und ein Shakespearisches Lied mir
angeeignet?8

Das da mitaufgerufene "moralisch Lied", "Was machst du mir
// Vor Liebchens Tür" (Vs. 3682-3697), das Mephisto zynisch
mit Worten aus Ophelias Gesang "To-morrow is Saint Valentine's

day!" in Hamlet IV,5 anstimmt, ehe er den neuerlich zum
Schäferstündchen mit Gretchen geführten Faust zu seinem
ersten Mord - dem an ihrem Bruder Valentin - anleitet,? zu
einem Valentine's Day in grausiger Wortbedeutung also, ist
zwar ein unübertreffliches Kunststück zynischer Kontrasterhellung,

hat aber keine tragende Funktion für die Gesamtanlage

des Werks. Die Modellbedeutung aber für sein Drama
und den Rangmaßstab, die Goethe dem göttlich-diabolischen
Handel über Hiob aus dem Alten Testament zuweist, läßt er
wenig später, in erneutem Hinweis auf die intertextuelle
Doppelaneignung, noch einmal der Nachwelt protokollieren,
diesmal durch seinen Famulus Eckermann. Der Aus-

8 Friedrich von Müller, Unterhaltungen mit Goethe (17. Dez. 1824), zit.
nach: Goethes Gespräche. Von F. von Biedermann, Bd. III/1 (1817-1825),
1971, Nr. 5564, S. 74lf.; ebd., Kommentar, Bd. 4, 1984, S. 442f., vgl. die
Auslegung bei Schöne, Kommentare, S. llf. - Dort und ebd., S. 27f.
wird auch aufgrund ergänzender Selbstäußerungen das erstaunlich
moderne Dichtungs-Selbstverständnis des alten Goethe als "être collectif"
und "génie de la récolte" herausgestellt (noch kurz vor dem Tod,
gegenüber Frédéric Soret, 17. 2. 1832): "Que suis-je moi-même? Qu'ai-je
fait? J'ai receuilli, utilisé tout ce que j'ai entendu, observé. Mes œuvres
sont nourries par des milliers d'individus divers [...], j'ai receuilli souvent
la moisson que d'autres avaient semée." Zit. nach: Goethes Gespräche,
Bd. III/2 (1825-1832), Nr. 6954, S. 839.

9 Vgl. in den hier paradigmatisch angezogenen Leitkommentaren: Schöne,
S. 335f., Schmidt, S. 183-185. Hamlet-Zitat nach Shakespeare, The

Complete Works, o.J., S. 970. In Goethes umkehrender Entlehnung dürfte
vom Zitatursprung her noch die engl. Nebenbedeutung von "Valentine"
als zum "St. Valentine's Day" (14. Febr.) übersandtes Liebesbriefchen
und daher übertragen als "Schatz, Geliebter" mitschwingen. Karl
Wildhagen, English-German Dictionary, Wiesbaden - London, Brandstetter /
Allen & Unwin, 31946, S. 724.



166 Hans-Jürgen Schräder

gangspunkt ist wiederum Byron und ein Denken in Plagiat-
Kategorien:

[...] Was da ist, das ist mein! hätte er sagen sollen, und ob ich es aus
dem Leben oder aus dem Buche genommen, das ist gleichviel, es kam
bloß darauf an, daß ich es recht gebrauchte! Lord Byrons Verwandelter
Teufel ist ein fortgesetzter Mephistopheles, und das ist recht! Hätte er
aus origineller Grille ausweichen wollen, er hätte es schlechter machen
müssen. [...] Hat daher auch die Exposition meines 'Faust' mit der des
Hiob' einige Ähnlichkeit, so ist das wiederum ganz recht, und ich bin
deswegen eher zu loben als zu tadeln.10

Die Unterschiede allerdings seiner Faust-Konzeption zu der in
verschiedenen Amplifikationen wohl bereits im 5./4.
vorchristlichen Jahrhundert ausgeformten biblischen Hiob-Erzählung11

von dem herdenreichen, vorbildlich Jahwe-fürchtigen

10 Eckermann, Gespräche mit Goethe, 1955, S. 125f. (18. Januar 1825), vgl.
Schöne, Kommentare, S. 171.

11 Die Fragen nach der Entstehungszeit des Buches Hiob und nach seiner
literarischen Einheitlichkeit - sowohl zwischen der sogenannten
"Novelle" des Prosarahmens und den weit umfassenderen eingelagerten
Verspartien, die hauptsächlich aus dem Redenstreit zwischen Hiob und
den Freunden bestehen, als auch in den Abfolgen und Doppelungen
der Szenen - sind in der Forschung nicht einhellig geklärt und werden
in den jüngeren Kommentarwerken international wie interkonfessionell
unterschiedlich beantwortet. Ohne sich in der Datierung festzulegen,
geht das grundlegende Handbuch von Friedrich Horst, Hiob, 1968, von
einem sukzessiven Anwachsen unter Wucherungen und Aufspaltungen
aus (vgl. S. IX, XII, vgl. 16, 22 u.ö.). Jules-Marcel Nicole, Le Livre de Job
(t. 1), 1986, tendiert zur Datierung der eher einheitlichen Ausarbeitung
einer in patriarchalischer Vorzeit beheimateten Geschichtserzählung auf
dem Höhepunkt der Weisheitsliteratur (Proverbia, Ekklesiastes), also in
salomonischer Ära (vgl. S. 23-29). Clyril] Sltanley] Rodd, The Book ofJob,
1990, wiederum läßt die Datierung im vagen und stützt sich vorrangig
auf jene jüngeren Auslegungen, die einen einheitlichen Werkcharakter
postulieren (S. XIII, 1-5, 134f., wobei z.T., wie bei N.H. Snaith, The Book
ofJob. Its Origin and Purpose, 1968, von ähnlichen Zuwachsprozessen
im Lebenswerk eines einzelnen Autors ausgegangen wird, wie sie das
Fortbilden des Goetheschen Faust bestimmten, also "same way that
Goethe was hold captive by the Faust legend throughout his life",
S. 134). - Als kritisches Resümee für den aktuellen Stand der Hiob-
Forschung stütze ich mich auf den exzellenten neuen Artikel von Her-



Modell des Menschen: 167

und dennoch göttlich versuchten Familienpatriarchen aus dem
Araberlande Uz12 sind unverkennbar. Goethes Heros ist weder
fromm noch untadlig. Sein Teufel (der sich im folgenden
rasch als bloß kleiner Unterteufel im Reich des Bösen
ausweist ohne das schauerliche Format des Satans im Hiob-Buch)
kommt nicht als das Verhängnis, sondern als ein willfähriger
Diener. Er schafft weltliches Hab und Gut sowie physische
Jugendfrische herbei, statt sie zu rauben. Ein vorbildlichungestörtes

Gottesverhältnis kann er dem Faust ebenso wenig
nehmen wie eine große Familie, da der zuvor
menschenscheue Grübler beides nie hatte. Gegen Gottes Majestät
wird sich der von positiven Glaubenssätzen ganz entfremdete
Faust in keinem Moment auflehnen, und vor seiner Wiedererhöhung

wird er nicht durch die unnahbare Selbstoffenbarung

mann Spieckermann, "Hiob / Hiobbuch". In: RGG4, Bd. 3, 2000, Sp.
1777-1781.

12 Zur Herkunft des (zufolge der zahlreich-charakteristischen Wortspiele)
wohl bereits ursprünglich auf Hebräisch niedergeschriebenen
Traditionsstoffs von "außerhalb Israels", aus dem "Gebiet arabischer
Beduinenstämme" im "nordwestsemitischen Raum" nordöstlich der
Jordansenke vgl. Horst, Kommentar; S. 6-9, Nicole, Livre deJob, S. 15f., 37f.
sowie Rodd, Book ofJob, S. 2f. - Auf die Bedeutung der durch
Stammesfehden ständig bedrohten Hirtenwelt "unter den wilden Arabern",
sowohl für "gar viele arabische Redens=Arten von der Muttersprach Hi-
obs" und seiner Freunde und die ungewöhnliche Reimversstruktur
zwischen Kap. 3,2 und Kap. 42,6, als auch für die "Religion und Theologie

[...] / welche recht patriarchalisch / das ist / rein / heilig und
einfältig war", weist bereits die Einführung zum Buch Hiob in der in ra-
dikalpietistischem Geist opulent kommentierten Berleburger Bibel (Bd.
3) hin. Der Heiligen Schrifft / und zwar Alten Testaments / Dritter Teil:
Nämlich die Bücher Hiob [...], 1730, S. 1-3 (vgl. ebd., S. 5 "in dem wüsten

Arabien / gegen den Euphrat hin", zwischen "Mesopotamien; [...]
Syrien / Palästina und Idumäa.") Ebd. wird auch die für die Fülle der
frühen dramatischen Nachgestaltungen aufschlußreiche Strukturbeobachtung

älterer Exegeten zitiert, namentlich Wagenseils ("in descript.
Norimb. 1. I, c. 22, S. 166."), das Buch Hiob gleiche einem "Gespräch o-
der Schauspiel": Es "hat die wahrhaffte Gestalt eines Schauspiels oder
Comödie / in welchem der Vorsatz / Nachsatz und die Veränderung der
Personen / wie in den Comödien / ist / und gleichsam mit
heruntergelassenem Vorhang" (S. 1). Auch die Exegetenauffassung als eine
"Parabel" wird hier bereits erwähnt.



168 Hans-lürgen Schräder

des Allmächtigen in die Schranken gewiesen. Überhaupt wird
er nicht selbst wie Hiob Partei. In ungleichem Rechtsstreit
wider den Herrn; im Prinzipienstreit von Gut und Böse bleibt er
vielmehr Objekt. Vollkommen fehlen im Drama auch die
Unterredungen mit den Freunden, die - langatmig in jedem
Sinne des Wortes - immerhin den größten Teil der Bibeldichtung

ausmachten. Kaum ein personales Modell also könnte
für Faust untauglicher scheinen als gerade Hiob.

Und doch hat Goethe (- wir müssen fragen, weshalb -)
das Wesentliche aus seinem Erzählmuster herübergezogen,
das schon dort vorgegebene Skandalon nämlich eines
Einvernehmens zwischen Gott und dem Bösen, in dem der Mensch,
statt unter einsehbar gerechten Prinzipien belohnt oder
bestraft, allenfalls ohne all sein Verdienst sola fide gerechtfertigt
zu werden, einer Versuchsanordnung unterworfen wird, die
blindlings zu erhöhen und zu erniedrigen scheint und sinnlose

Blutopfer in Kauf nimmt.
Alle die Fragen der Theodizee, die bereits Voltaire in der

Krisenzeit der Aufklärung (im Zadig, 1747 und im Candide,
1758/59) am Hiob-Modell erwogen hatte,» die Zweifel an der

» Für die hier nicht nachzuverfolgende gliederreiche stoffgeschichtliche
Tradition der Hiob-Dichtungen nenne ich die gründliche Untersuchung
insbesondere für die französische Literatur vom Mittelalter bis zur
Moderne bei Marc Bochet, Job après Job, 2000, mit einer detaillierten
Exegese der geradezu obsessiven Bedeutung des Stoffes für Voltaire
(allein 1724 Allusionen in seinem Briefwerk) S. 8, 19, 91-108 und einem
knappen Abriß deutscher Hiob-Reflexionen S. 34 sowie den auf deutsche

Paradigmata konzentrierten Überblick von Elisabeth Frenzel, Stoffe
der Weltliteratur, 61983, S. 323-326 ["Hiob"] und die dort genannten Spe-
zialstudien zum (international) geschichtlichen Wandel der
Problemauffassung. Für die französische Rezeption, insbesondere für
Voltaire in seinem Nachdenken über die Bedeutung des Übels und
Unheils für die Existenz und Erfahrung des Menschen, bleibt v.a. zu
verweisen auf die gründliche Rekonstruktion der gesamten
Stoffgeschichte durch Adelheid Hausen, Hiob in der französischen Literatur,
1972, sowie auf den weniger Stoff- als problemgeschichtlich ausgerichteten

Essay von Bronislaw Baczko, Job mon ami, 1997, insbes. S. 11-89.
Ebd., S. 87: "Dans l'Ancien Testament, cible préférée de ses railleries,
Voltaire ne se trouve d'affinité qu'avec un seul livre, l'histoire de Job.
L'appelant familièrement son ami, [...] il reconnaît la grandeur de ce liv-



Modell des Menschen. 169

weisen Gerechtigkeit und Güte nicht allein eines Gottes, der
unverschuldetes Leid zuläßt, sondern, gravierender noch, der
alles Unheil selbst bewirkt und in Gang hält, sind nämlich im
Hiob-Buch der Bibel bereits angesprochen und kontrovers
diskutiert.14 Die entscheidende Handlungsvorgabe, daß "der
HErr" dem Satan den eigenen "Knecht" Job / Hiob / Ijob als
Vorbild eines Schuldlos-Aufrechten, Gottesfürchtigen und dem

re emblématique sur notre expérience du malheur.", vgl. die Anm. S.

401: '"Bonjour, mon ami Job', ces paroles ouvrent, dans le Dictionnaire
philosophique, un curieux article consacré à Job [...], ces paroles qui
sonnent comme un aveu, voire une confidence: 'Au reste, ce livre de
Job est un des plus précieux de toute l'antiquité'." Einen bedeutsamen
Schlüssel insbesondere zur jüngeren französischen (sowohl philosophischen,

als auch judaistisch-theolgischen) Debatte des Hiob-Problems
bietet neuerdings (gegründet auf eine höchst kenntnisreiche Neuinterpretation

des Hiob-Buchs und Analyse seiner Reaktualisierung nach der
Shoah) Françoise Mies, "Job dans la tourmente". In: Mies (Hg.), Bible et
littérature, 1999, S. 75-121 (vgl. zur Chronologie und Struktur des Hiob-
Buchs S. 77f., zu Voltaire S. 91). - Voltaires (ebenso wie Kleists) Theo-
dizeezweifel finden ihren Nachklang noch in den jüngsten Gedichten
Peter Horst Neumanns (Ferney, Der Garten des Candide, vgl. Altes
Kirchengewölbe) über die "uneingelöste Verheißung", deren Erfüllung der
"taubstumme Gott" noch schuldig bleibe. In: Sinn und Form 55/1, Jan.
2003, S. 92-94.

14 Vgl. den konzentrierten Problemaufriß bei Spieckermann, "Hiob / Hiob-
buch", Sp. 1777: Der als ein vorbildlicher Gerechter lebende Hiob
"erleidet grundlos und unverstanden die Feindschaft Gottes. Dadurch
zerbricht nicht nur die Voraussetzung der Gerechtigkeit Gottes als

Grundlage guter, gottgewollter Ordnung, sondern das Gottesverhältnis
des Menschen wird [...] theol. prinzipiell ins Zwielicht gestellt - von
niemand anderem als Gott selbst. Angesichts dieses fundamentalen
göttlichen Angriffs auf das Gottesverhältnis als Basis guter Weltordnung
und menschlicher Existenz ist die Wahrnehmung der Hioberfahrung als
Frage nach der Theodizee theol. insuffizient. Ein Gott, der seine eigene
Gerechtigkeitsordnung willkürlich sistiert, sprengt jede Frage nach der
Billigung von Ungerechtigkeit durch einen Gott, dessen positives
Verhältnis zur Gerechtigkeit Voraussetzung der Frage ist." Dieses Skandalon
wird in den Kommentar-Handbüchern zwar durchgängig vermerkt,
jedoch ebenso regelmäßig als anthropomorphes Mißverständnis des
Gotteshandelns heruntergespielt, Horst, Hiob, S. X, 4, 13f., 16, 23f.;
Nicole, Livre deJob, S. 19, 31, 52f.; Rodd, Book ofJob, S. 8, 92f.



170 Hans-jürgen Schräder

Bösen widerstrebenden Menschen vorstellt,15 daß er ihn aber
um teuflischer Verdächtigung willen, solche Qualitäten seien
vielleicht nur Spekulation auf Begünstigung ("Ist Hiob ohne
Grund gottesfürchtig?"),16 aller Glücksgüter berauben läßt, so
daß zur Not das nackte Leben erhalten bleibt, ist dort ja
zweimal in emphatischem Parallelismus (Hi 1,6-12 und Hi 2,1-

15 '13V, Knecht, 31'N-Hiob 1,8; 2,3; 42,7.8, vgl. Jes 41,9. Ganz einheitlich
lauten in diesen Hauptbegriffen (JHWH-"Adonai", AVfli) die alte
"Catholische Ubersetzung" (Caspar Ulenbergs), die "Lutherische
Ubersetzung", die "Reformirte Ubersetzung" (Johann Piscators), die "Jüdische
Ubersetzung" (Josel Witzenhausens) und schließlich die "Holländische
Ubersetzung" (der Generalstaaten-Bibel), die zu einer möglichst genauen

und differenzierten Wahrnehmung aller Schattierungen der
ursprünglichen Wortlauts durch heilsbegierige Leser in fünf Spalten
synoptisch zusammengestellt sind in der Biblia Pentapla, 1. Teil ("Das Alte
Testament Oder Der Alte Bund", 1711, S. 1564f. Vgl. zu diesem
selbstverständlich alle (auf die Wahrung der jeweils alleinverbindlichen
Konfessionsnorm gerichteten) Zensurgrundsätze übertretenden, aus
konfessionsirenisch-radikalpietistischem Geist entstandenen Großunternehmen

zur Förderung kritisch-vergleichender Bibellektüre Hans-Jürgen
Schräder, "Lesarten der Schrift". In: Zwiesprache, 1996, S. 199-218, hier
insbes. S. 205f.

1(5 Als moderne, außer um Übersetzungsgenauigkeit besonders um die
Wiedergabe poetischer Valeurs bemühte Version zitiere ich im folgenden

die der (2.) Teilausgabe der "im Zuge der seit 1987 laufenden
Revision im Auftrag der Synode der evangelisch-reformierten
Landeskirche des Kantons Zürich nach dem Grundtext" neuübersetzten
Zürcher Bibel-, Das Buch Hiob. Das Buch Kohelet. Das Hohelied (Fassung

1998) [textlich und im "Vorwort zur Neuübersetzung" verantwortet
von Johannes Anderegg und Thomas Krüger], 1998, hier S. 13f. Der
Verdacht, Hiobs Wohlverhalten verstehe sich als kommerzielle Spekulation

auf Gottes Vorzugsbehandlung, tritt sprachlich noch stärker hervor
in den Übersetzungen von Martin Buber, Die Schriftwerke, s1997, S. 277:
"Der Hinderer antwortete Ihm, er sprach: Ists umsonst, daß Ijob Gott
fürchtet?" sowie - drastischer noch - von Fridolin Stier, Das Buch Ijjob.
Hebräisch und deutsch, 1954, S. 10: "Der Satan erwiderte Jahwe, sprach:
Ist es um nichts, daß Ijjob Gott fürchtet?" Der sowohl für die Verdächtigung

Satans gegen Hiob (Hi 1,9) als auch zur Kennzeichnung der
göttlichen Skrupel, er könne seinen bewährten Knecht "um nichts" so
hart geschlagen haben (Hi 2,3), verwendete hebr. Begriff hinam (an)
wird in den Kommentaren aufwendig erläutert, vgl. insbes. Horst, Hiob,
S. 15, 22-24; Nicole, Livre deJob, S. 44, 52f.



Modell des Menschen: 171

6) eingeschärft.17 Nach dem ersten ringsum mörderischen
Schlag, als in dramatischer Folge vier einzig überlebende Boten

die Schreckensnachrichten beibringen, daß alles Vieh, alle
Knechte und alle Kinder durch Feindeseinfall, Sturm und
Blitzschlag vernichtet sind, scheint der Herr seine leichthin
gewährte Lizenz an den Satan geradezu als ein Unrecht zu
bereuen, Hi 2,3: "Und noch immer hält er sich schuldlos, du
aber hast mich gegen ihn aufgereizt, ihn ohne Grund zu
verderben."18 Gleichwohl aber gibt er den bewährten Frommen
auf neue Einflüsterung des Bösen hin noch ein zweites Mal
mit gleichen Worten in dessen Hand, die ihn durch Aussatz
zerstört und seine Frau von ihm abwendet. Hiob, dessen
vieldeutiger Name mit der Frage übersetzbar ist "Wo ist der Vater
(Gott?)",1? klagt gegen die Mahnungen der Freunde, gegen die
paränetische Repetition der traditionellen Weisheitslehren von
der Vollkommenheit alles Geschaffenen (auch, selbst wo

17 Als Ursprung dieser Doppelung könnte freilich eine redaktionelle Auf¬
spaltung des ursprünglichen Kernmotivs bzw. ein Restbestand aus
sekundärer Verschmelzung unterschiedlicher Überlieferungsstränge
angenommen werden, doch selbst Horst, Hiob, der in der Einführung
dergleichen nahelegt (S. IX: "An den Kern [...] wuchs eine neue Erprobung

an: Hiob verliert nicht nur Kinder und Besitz, sondern auch seine
Gesundheit"), nimmt im Stellenkommentar an, "daß die Satansszene von
vornherein auf eine steigernde Fortsetzung angelegt war", so daß die
neuerliche Loslassung des Satans als "steigernde Erweiterung" der
"Geschichte von der Erprobung und Bewährung des frommen Hiob"
begriffen wird (S. l6f., 22). In anderen Kommentaren bleibt die Doppelung

unkommentiert.
18 Vgl. dazu Nicole, Livre de Job, S. 52: "Cette clause souligne la responsa¬

bilité de Satan [...] en même temps que celle du Seigneur qui a jusqu'à
un certain point accédé à sa demande." Horst, Hiob, der die Annahme,
der Herr habe seinen Treubefundenen "sinnwidrig" ruiniert, als
anthropomorphes Verkennen der göttlichen Ratschlüsse zurückweist, zieht
daraus dennoch homiletischen Nutzen: "Aber der Anthropomorphismus
vermag zugleich darzutun, wie Jahwes befremdliches Handeln sein opus
alienum ist, hinter dem sich ein mitleidiges und in Güte zugewandtes
Herz verbirgt." (S. 24).

D Diese Herleitung des bronzezeitlich-semitisch (z.B. in Ugarit-
Überlieferung) verbreiteten Namens 'Ajjäbu (dissimiliert zu Tjjöb) z.B.
bei Horst, Hiob, S. 7f. oder Nicole, Livre de Job, S. 37, ebenso bei
[Anderegg / Krüger], Vorwort zur Neuübersetzung Das Buch Hiob, S. [10].



172 Hans-Jürgen Schräder

Menschen ihn nicht verstehen, der stets weisen Gerechtigkeit
des Schöpfers) markant nicht nur die ihm persönlich
widerfahrene Ungerechtigkeit an, sondern alles straflos bleibende
Unrecht der Welt:

Erkennt doch, dass Gott mir unrecht getan [...] hat. Seht, ich schreie:
Gewalt!, und bekomme keine Antwort, ich rufe um Hilfe, doch da ist
kein Recht. Hi 19,6f.)
Warum bleiben die Frevler am Leben, werden alt, ja nehmen zu an
Kraft? [...] Ihre Häuser sind vor dem Schrecken sicher, und der Stab
Gottes schlägt sie nicht. [...] (Hi 21,7/9/13 und 21,23/25)
Man verrückt Marksteine, man raubt die Herde [...]. Man drängt die
Armen vom Weg, die Elenden des Landes müssen sich alle verstecken. [...]
In der Stadt hört man Menschen stöhnen, und Verletzte schreien um
Hilfe, und Gott nimmt keinen Anstoss. (Hi 24,2-4, 24,12)

Im Verzweiflungsschrei des 9- Kapitels geht Hiob so weit,
Gott selbst, dessen wahlloses Wirken von dem des Bösen oft
nicht unterscheidbar bleibe, für den Frevel verantwortlich zu
machen:

Rafft er hinweg, wer kann ihn hindern, wer darf zu ihm sagen: Was tust
du da? [...] Den Schuldlosen wie den Schuldigen bringt er um. Wenn die
Geissei plötzlich tötet, lacht er über die Verzweiflung der Unschuldigen.
In die Hand eines Frevlers ist die Erde gegeben, das Gesicht ihrer Richter

verhüllt er. Wenn nicht er, wer ist es dann? (Hi 9,12. 22-24)

Ein solches Rechten wider Gott, das ihm die alten Freunde
und insbesondere der sich über sie namens der Weisheitslehre

zum Richter aufschwingende Jungideologe Elihu als
sündhaft und strafwürdig ankreiden, wird Hiob aber vom
Herrn selbst, der ihm aus dem Sturm antwortet, gar nicht
vorgeworfen, noch weniger bestritten. Das seine Majestät
offenbarende Schöpfungsgenie weist zwar den winzigen
Kritiker in seine Schranken und läßt sich mit ihm nicht auf
Gerechtigkeitsforderungen von gleich zu gleich ein: "Will der
Besserwisser mit dem Allmächtigen streiten? Wer Gott anklagen

will, der antworte nun!" (Hi 40,2); "Willst du wirklich
mein Recht bestreiten, mich schuldig sprechen, damit du
Recht bekommst?" (Hi 40,8). Als Hiob sich jedoch einsilbig
dieser Majestät beugt und klein beigibt, ohne doch seine Fragen

auszulöschen,



Modell des Menschen: 173

Siehe, ich bin zu gering, was könnte ich erwidern? (Hi, 40,4);
Ich weiss, dass du alles vermagst. Nichts, was du willst, ist dir unmöglich

[...]. Darum habe ich vorgebracht, was ich nicht verstehe, was zu
wunderbar ist für mich und was ich nicht begreife. [...] Darum gebe ich
auf und tröste mich im Staub und in der Asche (Hi 42,2f. und 42,6),

da erhebt Gott ihn wider alles Verhoffen über die seinem
Zorn verfallenden alten Freunde, die im Vertrauen auf die
ausgleichende Gerechtigkeit Gottes doch Hiob selbst die
Schuld an seiner Misere gegeben hatten. Er verurteilt diejenigen,

die ihn selbst wider die Anklagen Hiobs rechtfertigen
wollten, "denn ihr habt nicht die Wahrheit über mich gesprochen

wie mein Diener Hiob" (Hi 42, 7/8). Dreimal in zwei
Versen einprägend hebt der Herr hier abermals Hiob mit dem
Ehrennamen "mein Knecht" (so nach Luther in den älteren Ü-
bersetzungen aller Konfessionen) über alle anderen empor.20
Und nur auf die Fürbitte dieses Erwählten hin läßt er die
Freunde ungestraft; ihn selbst aber erhöht er märchenhaft,
setzt er in doppelten Besitz und vermehrtes Ansehen, segnet
ihn schließlich mit zehn neuen Kindern und zahllosen
Kindeskindern (von der Frau ist nicht mehr die Rede), bis er ihn
hundertvierzigjährig abberufen wird, "alt und lebenssatt" (Hi
42,17).21

20 Die Kommentatoren weisen darauf hin, daß Hiob durch die göttliche
Benennung mit dem "heraushebenden Ehrennamen" "mein Knecht"
ranggleich neben die ebenso titulierten Vätergestalten wie Abraham, a-
ber auch Isaak, Jakob, Moses, Josua, David und einige Propheten tritt
und damit zugleich (z.B. Jes. 42,1; 53,1) auf Jesus vorausweist. Horst,
Hiob, S. 14 oder Nicole, Livre deJob, S. 43.

21 Vgl. hierzu die profunde Analyse von Françoise Mies, "Job dans la

tourmente", a.a.O., zur Märchenstruktur S. 76, insbesondere aber zu
dem durch die Wundererhöhung des Märchenschlusses in keiner Weise
aufgehobenen Hiob-Problem: Hiob verlangt nirgends eine
Entschädigung oder restitutio in integrum, sondern ausdrücklich nur eine
Erklärung und Rechtfertigung für die göttlichen Vernichtungsschläge (S.

88, vgl. 100). Gegen die offenbar ungerecht strafende Seite Gottes ruft
er jene der gerechten Verteidigung (5x1, Go'el, den Anwalt, Hi 19,25) auf
(S. 89, vgl. 98); das "lebenssatt" Hiobs nach all seiner an die Stelle jener
begehrten Antwort gesetzten Gnadenüberschüttung wird von F.lie Wiesel

("Job ou le silence révolutionnaire" in ders., Célébrations, portraits et



174 Hans-lürgen Schräder

Die heutige Theologie, die das Hiob-Buch mit seinen ver-
sifizierten Streitpartien, in denen "der in der Novelle [des
Rahmens] duldende Hiob zum Ankläger Gottes wird", als

Zeugnis der "Krise weisheitlichen Denkens im AT" auffaßt,22
sieht das für die nach-voltairesche Dichtung zentral werdende
Problem, "ob es in der Welt und im Leben gerecht oder
ungerecht zugehe und inwieweit Gott dafür verantwortlich sei",
bereits als Aussage der biblischen Vorgabe, ja als deren
"skeptische Pointe" :23

Die paradigmatische Entfaltung von Hiobs abgründiger Gotteserfahrung
und sein Protest gegen Gottes satanisches Handeln (16,9; 30,21) wird
am Schluß als Zeugnis wahrer Rede von Gott durch Gott selbst
anerkannt.24

Die Hiobnovelle ist keine harmlose Volkserzählung vom unschuldig
leidenden und schließlich wieder überreich gesegneten Hiob, sondern sie
ist eine implizite Anklage Gottes, die durch die Restitution in 42,12-17
einen Abschluß als Erzählung bekommt, aber keine Lösung des erzählten

theologischen Problems enthält.2?

Auf diese Einsicht muß man hinweisen, weil alle dramatischen

Adaptionen bis in die Goethezeit im Einklang mit der
damaligen Theologie aller Konfessionen (wie auch noch
heute mancher Predigten, denen das Hiob-Buch hauptsächlich
zum Steinbruch dient für dicta probantia bei Beerdigungen)26

légendes, 1994, S. 166) nicht als überschwengliches Glück ausgelegt,
sondern im Sinne eines "es satt Habens" (S. 119).

22 So zusammenfassend Spieckermann, "Hiob / Hiobbuch", Sp. 1777 und
1779.

23 Zitate: Anderegg / Krüger, Vorwort zur Neuübersetzung Das Buch Hiob,
S. 10.

24 Spieckermann, "Hiob / Hiobbuch", Sp. 1781.
25 Ebd., Sp. 1779.
26 Um hier zum Beleg nicht bloß Zufallsbeispiele lokaler Provenienz an¬

zuführen, verweise ich beispielshalber auf die über die Deutsche Welle
am Samstag, 16. November 2002 (um 14.55 h, mit vierstündlichen
Wiederholungen), weltweit ausgestrahlte Wochenendandacht des
Oberkirchenrats Paul Oppenheim aus Hannover. Hiob erscheint da reduziert
auf den in seinen Prüfungen bewährten Schmerzensmann, dem sein
Gottvertrauen nie verloren gehe. Ein so eklatantes Verschweigen des
doch offenbaren Aufbegehrens Hiobs in seiner Rechtsforderung gegen



Modell des Menschen: 175

nur den frommen Dulder, den im Leiden vorbildlich Geduldigen

herausgestellt hatten, eine Präfiguration Christi als gottes-
fürchtiger "Schmerzensmann". Wie die üfzofr-Einführung der
Berleburger Bibel (1730) unterweist,

wird hierin ein augenscheinliches Exempel sowohl herrlicher und beym
Ausharren gekrönter Gedult / als auch der unerforschlichen Gerichte
GOttes an den Frommen / dargelegt: welches uns lehren kan / wie die
Gerechtigkeit GOttes nicht nach den Regeln des menschlichen Rechts
abzumessen / und wie leicht sich auch gute Gemüther im Disputiren
und Beurtheilen der Wege und Gerichte des HErrn vergehen können.
Die Haupt=Absicht des gantzen Buchs [...] gehet wol dahin / unter der
Erzehlung der Leiden Hiobs / und des frölichen Ausgangs / den der
HErr mit ihm gemacht [...] als unter einem Bilde auch selbst die Leiden
Christi vorzustellen / und die Herrlichkeit darnach.
Darunter kommt nun auch fürnehmlich die Gedult unter dem Creutz
und Leiden zu betrachten vor / wie solche Hiob [...] ausgeübet / und
hiemit sich zum herrlichen Exempel allen Glaubigen haben vorstellen
müssen.27

Insofern aber für Goethes Faust-Gestzdx. weder das traditionelle

Modell des frommen Dulders noch das seinen
Zeitgenossen so bedeutsam gewordene und für die späteren
Hiob-Adaptionen vollends bestimmende des Versehrten Got-
tesverklägers tragfähig wird, müssen wir uns umso mehr
fragen, weshalb wohl er die bibelentlehnte mysterienspielartige

Inszenierung, die seinen Helden auf ein Exerzier-

Gott scheint nicht mehr viel Zutrauen in die alte protestantische
Leitvorstellung zu setzen, daß sich die Predigt an eine Gemeinschaft von
mündig-eigenständigen Bibellesern richte.

27 Zitierte Abschnitte in: Der Heiligen Schrifft [...] Dritter Teil: f..] Hiob,
Berleburg 1730, S. 4 und )(3V. - Übrigens ist in Luthers "Vorrede vber
das Buch Hiob" in seiner Bibelausgabe letzter Hand keines dieser
fromm-verharmiosenden Klischees eingesetzt, lediglich die Inkommen-
surabilität der göttlichen Gerechtigkeit betont, die durch das "gros vnd
lange Geschwetz" der Freunde mit ihren irdischen Lohn- und
Strafvorstellungen verfehlt werde. Der Widerspruch ist aber auch für Luther
theologisch nicht zu bewältigen: "WJewol auch Hiob [...1 aus menschlicher

Schwachheit zu viel wider Gott redet / vnd im leiden sündiget /
Vnd doch darauff bleibet / Er habe solch leiden nicht verschuldet fur
andern / wie es denn auch war ist." Die gantze Heilige Schrifft Deudsch.
Wittenberg 1545, hg. v. Hans Volz, 1972, Bd. I, S. 915.



176 Hans-Jürgen Schräder

feld der Kräfte von Gut und Böse stellt, zur begründenden
Handlungsvorgabe erkor und noch durch so dichte, wörtliche
Verweise auf das Vorbild unterstrich. Sein "Herr" - diese
Benennung übernimmt er aus der Luther-Bibel (auch gemäß den
anderskonfessionellen Bibelversionen seiner Zeit) vermutlich
auch, um die für die Konfrontation mit seinem Bühnenteufel
unschickliche Bezeichnung "Gott" zu vermeiden; der Urtext
dagegen stellt in den Rahmenteilen die beiden altte-
stamentlichen Gottesbenennungen Elohim und Jahwe dem
Satan gegenüber (wozu sich in den Verspartien noch die
sonst seltene Bezeichnung "Schaddai", der "Allmächtige"
gesellt) -28 geht zwar auf Mephistos Einladung zu einem
Wettspiel auf Gewinn oder Verlust ("Was wettet ihr?, den sollt
ihr noch verlieren", wieder aufgenommen in Vs. 312; "Mir ist
für meine Wette gar nicht bange", Vs. 331) so wenig ein wie
der Gott des Hiob-Buchs auf Hiobs Provokation einer rechtlichen

Anklage.2? Aber die skandalöse Zulassung des Bösen mit

28 Entsprechend wäre die Erläuterung bei Schöne, Faust. Kommentare,
S. 164 zu präzisieren. Wo im Urtext der Gottesname JHWH ("Jahwe")
steht, der frommen Juden ob seiner übergroßen Heiligkeit auszusprechen

verboten ist, lautet das in frommer Vorlesung statt dessen
auszusprechende Ersatzwort freilich "Adonai" ("der Herr"). Zu der von
allen anderen alttestamentlichen Büchern abweichenden Vielfalt und
Mengenverteilung der Gottesnamen im Hiob-Buch vgl. insbes. Horst,
Hiob, S. 4, mehr noch Nicole, Livre de Job, S. 15f. - Die Bedeutung des
Gottesnamens "Schaddai" (außer im Hiob-Buch nur in Exodus und
Ruth) reflektiert insbesondere André Neher, L'exil de la parole. Du silence

biblique au silence d'Auschwitz, 1970, S. 140, 145 und 211. Der Name
verbinde sich zugleich mit der Dimension der Verheißung und mit dem
(besonders in den Midrasch-Kommentaren herausgestellten) einer
selbstgenügsamen, damit kommunikationslosen und im Schweigen
verharrenden Allmacht, verweise somit auf "le Silence d'un Dieu caché".
Diese Erläuterung wird aufgenommen bei Pierre Watté, "Job à Auschwitz.

Deux constats de la pensée juive". In: Revue théologique de
Louvain 4 (1973), S. 173-190, hier 180.

29 Horst, Hiob, S. 16 betont, auch im Hiob-Buch werde "nicht, wie häufig
dargetan wird, hier zwischen Jahwe und dem Satan eine Wette
abgeschlossen". Wenn "dem Begehren des Satans von Jahwe stattgegeben"
wird, fehle doch ein für die alternativen Ausgänge abgesprochenes
"Strafgedinge".



Modell des Menschen: 177

Abmachungscharakter bleibt doch in beiden Fällen bestehen
(Hi 2,6 "der Herr zum Satan: Sieh, er ist in deiner Hand", vgl.
Hil,12 // Faust, Vs. 123 "Der Herr: Nun gut, er sei dir
überlassen"). Die von Mephisto hier (wohl vorausdeutend auf die
vom wettfreudigen Teufel dann tatsächlich geschlossene
Abmachung mit Faust) angespielte Wettformel der Luther-
Version Hi 1,11 "Was gilt's" hatte als bloße (in den meisten
deutschen Übersetzungen ausgelassene oder mit "wahrhaftig"
[Einheitsübersetzung] wiedergegebene) Bekräftigungspartikel
N^-DN, "im-lo", schon im Urtext nicht eine Glücksspiel-Bedeutung.

30

Und auch die Konstellation ist die gleiche hier wie dort:
der Teufel tritt beide Male in einen Kreis von um den Herrn
versammelten Hofchargen: die Bezeichnung cv6s'n "in ("B'nei
ha-Elohîm", "Göttersöhne") im T/fofr-Buch (Hi, 1,6; Hi, 2,1; Hi
38,7) wird vom Herrn in Goethes Vorspiel (Vs. 344: "ihr, die
echten Göttersöhne") zur Anrede seiner Erzengel explizit
aufgenommen. Die im monotheistischen System rätselhafte
Bezeichnung-^ war bereits in der Septuaginta mit äyyekot
("Boten" / "Engel") wiedergegeben,32 die deutschsprachigen
Übertragungen bieten "Malachim" (so als hebr. Einsprengsel
in der "jüdischdeutschen" Übersetzung Witzenhausens chan-

30 Horst, Hiob, S. 15f., wo auf eine Übersetzung des Partikels (S. 1) ganz
verzichtet wird. Jörg Zink, Das Alte Testament ausgewählt, übertragen
und in geschichtlicher Folge angeordnet, 81978, S. 465, kehrt zum
lutherischen "was gilt's?" zurück. Zu diesem Wett-Problem vgl. Hans Arens,
Kommentar zu Goethes Faust I, 1982, S. 49, referiert auch bei Schöne,
Kommentare, S. 173 oder Schmidt, Goethes Faust, S. 63-

31 Nach Horst, Hiob, S. 12f. sind diese "zur gottheitlichen Sphäre gehören¬
den himmlischen Personen" tatsächlich (wie in Gen 6, 1-4) ein Reflex
älterer Mythen, die ein "religionsgeschichtliches Vorbild an der ugariti-
schen congregatio deorum bzw. divorum" finden. "Wie El - aber auch
Baal - mit monarchistischem Rang seinen Götterkreis um sich hat [...],
so hat Jahwe in betonter Überlegenheit den Kreis der Gottessöhne um
sich." Andere Kommentare betonen unter Anziehung weiterer Referenzen,

daß diesem Hofstaat auch die gefallenen Engel angehören: Nicole,
Livre de Job, S. 42; Rodd, Book ofJob, S. 6.

32 Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece, ed. Alfred Rahlfs, vol. II:
Libripoetici etprophetici, 1935, S. 272, 274 und 335.



178 Hans-Jürgen Schräder

gierend zwischen Boten, Engeln und Königen),33 "Kinder
Gottes" (so Luther, Ulenberg, Piscator, die Generalstaatenbibel
und die Berleburger Bibel) oder "alle himmlischen Wesen"
(Zink), "die Götter" (Neuversion der Zürcher Bibel) und "die
Gottessöhne" (neuere Luther-Versionen, Zwingli und Stier).34

33 Biblia Pentapla, S. 1564, 1566 und 1640. Offenbar ist die Ambivalenz
bei dem die Festlegung auf einen jiddischen bzw. deutschen Begriff
meidenden Übersetzer zwischen "mTakîm" Könige und "mabachîm"
Boten, Engel intendiert, denn die anschließend in rascher Folge
auftretenden Überbringer der Hiobsbotschaften Hi 1,14ff., die im hebr. Urtext
"mabachîm" genannt sind, werden festlegend als "Boten" übersetzt. Vgl.
Biblia Hebraica, hg. v. Rud. Kittel, Bd. 2, 21925, S. 1065. Im Neuhebräischen

wird "mal'achim" mit "Engel" übersetzt: Milon ivri - germani;
germani - ivri. Hebräisch-Deutsches ; Deutsch-Hebäisches Wörterbuch,
Tel Aviv - Stuttgart, Prolog / Doronia, 1993, S. 106 bzw. 49.

34 Gerade die Goethesche Kennzeichnung als "Göttersöhne" ist für Gru-
mach: "Prolog und Epilog", S. 82-98 das entscheidende Indiz dafür, daß
die Vorgabe hier nicht die Luther-Bibel direkt gewesen sei, sondern
Goethes alter Lehrmeister in pansophischen Fragen, Wellings Opus ma-
go-caballisticum, dem er nicht nur die Bezeichnung der "C'n5xn 'D",
ihre Zuordnung unter die Erzengel und Positionierung in den himmlischen

Heerscharen sowie die weitere Zulassung des gefallenen Teufels
im Kreis der ihm ursprünglich brüderlichen "Göttersöhne" verdankt habe,

sondern auch die Grundidee zu seinem Prolog und zur Rettung
Fausts mittels des aufgeprägten Hiob-Modells. Aus Wellings Opus,
Kap. 5, § 12 zitiert Grumach (S. 83): "Dieser (sc. Beelzebub) ist unser
Verkläger Tag und Nacht, Apoc. XII. 10. dann er annoch kommt bis in
den Kreyß der Söhne Gottes Fig. Num. 54 [Abb. vor S. 651 davon zu
lesen beym Hiob im ersten Capitel v. 6. allda das Hebräische Wort
eigentlich heisset: Kam auch der Satan in ihren Mittel etc. welches dann
klärlich zeiget, daß dieser gewaltige und grimmige Geist annoch bis in
den Circulum der Söhne Gottes [...] kommen kan, uns allda für dem
Angesicht des Allerheiligsten zu verklagen." Zu dem pansophisch-
kabbalistischen Geheimbuch und seiner Bedeutung für Goethe weit ü-
ber sein darauf gegründetes alchimistisches Laborieren im Winter 1769
hinaus vgl. insbes. Rolf Christian Zimmermann, Das Weltbild des jungen
Goethe. Studien zur hermetischen Tradition des deutschen 18.
Jahrhunderts, Bd. 1, 1969, S. 49, 172, 181f., 202 und 298; speziell zur
Dämonologie und zur Adaption des Luzifer-Falls ebd., S. 97, 111, 131-133,
220; für den radikalpietistischen Kontext der Vermittlung des pan-
sophisch-spekulativen Ideeenguts (mit neueren Literaturhinweisen) Paul
Raabe, Separatisten, Pietisten, Herrnhuter. Goethe und die Stillen im
Lande, 1999, S. 65-67, Hans-Jürgen Schräder, "Salomonis Schlüssel für



Modell des Menschen 179

Der augenfälligste Anklang freilich besteht in der schon
erwähnten Übernahme von des Herrn heraushebendem
Fingerzeig auf Hiob dort (Hi 1,8, Hi 2,3, Hi 42,7/8), auf Faust
hier (Vs. 299) als seinen Erwählten, "meinen Knecht". Diese
deiktische Hervorhebung macht den so ins Zentrum der
Auseinandersetzung von Gut und Böse Gestellten zu einem
exemplarischen Fall,35 weist so auf den entscheidenden
Impuls für die markierte Überblendung Fausts mit dem
biblischen Prototyp: Der Außergewöhnliche, mit besonderen
Qualitäten Begabte, aber auch besonders gefahrstiftend Irrende

wird kraft dieser Heraushebung doch zum Beispielfall für
die Seinsweise des Menschen überhaupt. In seiner Trübung,
im Mischungsverhältnis zwischen Reinheit und Schuld,
Erkenntnis und Täuschung, steht er paradigmatisch für die
conditio humana. Die Situation des Menschen bleibt dabei, ohne
daß dieses im Faust-Drama zum zentralen Thema würde, an
das Theodizeeproblem geknüpft: so "herzlich schlecht" bleibt
die Lage für die Menschen, diese aus Körper und Geist kurios
zusammengesetzten "langbeinigen Zikaden" "in ihren
Jammertagen", daß der Teufel selbst Mitleid mit ihnen vorgibt und
den Spaß verliert, sie zu quälen (Vs. 287, 296-298). Denn auch
diese himmlisch-höllische Experimentalkonvention kostet,
während die auf die Vorderbühne gestellten Versuchsobjekte
wie Hiob wunderbarlich restituiert zum Heil geführt werden,
Hekatomben von schuldlos mit ins Experimentierfeld
Geratenden das Leben: Die Zahl der im Vollzug dieser Prüfung un-

die 'halbe Höllenbrut"'. In: Goethe und der Pietismus. Hg. v. Hans-Georg
Kemper und Hans Schneider, 2001, S. 231-256 (hier 237) sowie ders.,
"Propheten zur Rechten, Propheten zur Linken. Goethe im pietistischen
Geleit". In: Rezeption und Reform. Festschriftfür Hans Schneider. Hg. v.
Wolfgang Breul-Kunkel und Lothar Vogel, 2001, S. 361-377.

35 Grumach, "Prolog und Epilog", S. 70f., 83, 105f. Diese Herleitung der I-
dee einer Verknüpfung des Faust-Stoffs mit dem Hiob-Modell scheint
mir (insofern hier überhaupt auf eine "Quelle" zu rekurrieren ist) um
einiges plausibler als ein Reflex der Andeutungen eines Hiob-Bezugs im
Faustbuch des Johann Nikolaus Pfitzer von 1674, auf die (nach Pnio-
wers Untersuchungen von 1920) besonders Schmidt, Goethes Faust, S.

28, 30-32, 63 hinweist. Diese Stoffquelle hat Goethe verstärkt erst im
Arbeitsprozeß um 1800 zusätzlich berücksichtigt.



180 Hans-lürgen Schräder

schuldig Hingeopferten reicht im Faust von Valentin, Gret-
chens Mutter und Gretchen selbst bis hin zur Unzahl der
"Menschenopfer" unter den zum hybriden Landgewinnungsprojekt

beigepreßten Arbeitssklaven (Vs. 11127) und zu Philemon

und Baucis,36 so wie im Hiob-Buch von den zehn Söhnen

und Töchtern des Patriarchen bis hin zu seinen mit allem
Vieh in drei Anläufen hingemordeten Knechten, dem ganzen
zahlreichen Gesinde.

Die wichtigste Funktion aber der Rückverspiegelung seines
Faust auf die Th'ob-Erzählung war zweifellos die für Goethe
erst dadurch eröffnete Möglichkeit, seinen zum Exempel
erhobenen Helden überhaupt wunderbar zu restituieren und zum
Heil zu führen. Von den Faustbuch-GrundVjLgen seit dem 16.

Jahrhundert?? wie überhaupt aus der Logik aller Teufelsbünd-
ner-Sagen heraus war die damnatio Fausti das zwangsläufige
Ende seines dargestellten Erdetreibens. Dieses vorgegebene
Ende mit Schrecken aber (den maßlos Schuldigen muß die
Hölle holen) war allenfalls noch kompatibel mit der Konzeption

der Urfaust-Szenenfolge um den schrankenlos ins
Unbedingte Strebenden aus dem Geiste des Sturm und Drang.
Keinesfalls aber konnte es Goethe in dem Augenblick mehr
denkbar bleiben, in dem sich sein Faust zu einer für die Situation

des Menschen in der Welt exemplarischen Figur wan-

36 Vgl. Schöne, Faust. Kommentare, S. 714, 716-720. - Fausts "schwerste
sittliche Schuld", die ihn nach menschlichen Maßstäben "reif für die
Hölle" machen müßte, klingt gegen zeitgenössisch-teutonische Heroisierungen

schon an bei Konrad Burdach, "Das religiöse Problem in
Goethes Faust' (1932). In: Aufsätze zu Goethes 'Faust F, hg. v. Werner
Keller, 1974, S. 3-26, hier 23, doch grenzt S. 48 seine Beleuchtung der
hybriden Landgewinnungsaktion (vermeintlich "ohne Einwirkung
Mephistos", von dem sich Faust zu lösen trachte) sowie der tödlichen
'Unbesonnenheit' gegenüber Philemon und Baucis (die er als Übereilung
selbst verfluche) doch an geläufige Exkulpierungen. Die eine unberei-
nigte Schuld ja geradezu voraussetzende Goethesche Adaption der
Wiederbringungslehre erwägt Burdach für Fausts Erlösung nicht (S. 50).

37 Vgl. die exzellent kommentierte Edition des Faust-Buchs und seiner
zahllosen Vorgaben, Parallelen und Ergänzungstexte: Historia von D.
Johann Fausten. Krit. Ausg. Hg. v. Stephan Füssel und Hans Joachim
Kreutzer, 1988.



Modell des Menschen: 181

delte. Bekanntlich hat die Aporie um ein befriedigendes und
aus der Handlung motivierbares Ende entscheidend zu den
langen Stockungen und Abbrüchen der Arbeit beigetragen
(wie war selbst einem Teufelsbündner noch ein gnädiger Gott
zu gewinnen?). Schon für den um religiöse Sicherheiten noch
ringenden Goethe der Frankfurter Geniejahre war die Vorstellung

widrig und unerträglich, ein Mensch, selbst wenn er
schwerste Schuld auf sich geladen hätte, könne ewig und
endgültig verbannt werden, so wie dies die selbstverständliche

Voraussetzung aller Faust-Sagen aus dem Geist der
alten Orthodoxien gewesen war. In seinem sogenannten
Pastor-Brief yon 1773 schon legt er seinen häufig, z.B. im
Werther, bekundeten Widerspruch jenem toleranten alten
französischen Landgeistlichen in den Mund, den er zum
Sprachrohr einiger Kernpositionen seiner eigenen (von der
Straßburger Fakultät nicht angenommenen und nicht erhaltenen,

in ihren Thesen für uns aber gutenteils
rekonstruierbaren) Doktorarbeit macht.38 Die Überzeugung, "daß
Gott und Liebe Synonymen sind", macht auch seinem Sprachrohr,

dem alten Pastor, die von den theologischen "Eyferern"
verfochtene Kirchenlehre einer endgültigen "Verdammung"
und Höllenstrafe undenkbar.39 Die Überzeugung aber, daß

38 Trefflicher Abriß des Faktischen bei Carl Otto Conrady, Goethe. Leben
und Werk, 1987, S. 136-142. Nähere Information, die allerdings in ihrer
Rekonstruktion allein der kirchenrechts-philosophischen Programmatik
gerade die pietistische Traditionslinie verdunkelt, bei Zimmermann, Das
Weltbild des jungen Goethe, Bd. 1, S. 58f., 73f. 87-97.

39 Goethe, Brief des Pastors zu *" an den neuen Pastor zu Ich zitiere
aus der neueren Quellensammlung, die wichtige Textzeugnisse des
Goetheschen theologischen Denkens übersichtlich zusammenführt,
Johann Wolfgang von Goethe, Träume und Legenden meinerJugend. Hg.
v. Paul Raabe, 2000, S. 23. Im Goethe-Jahr 1999 hat der Herausgeber
dieser Spezialanthologie auch eine Faksimile-Ausgabe vom raren
Originaldruck des Pastor-Brief, herausgebracht. Goethe, Brief des Pastors zu
*** an den neuen Pastor zu ***. 1773 Nachwort von Paul Raabe, Halle
1999. - Zu Reflexen der gescheiterten Doktorarbeit im Pastor-Briefund
im ihm benachbarten Essay über das Zungenreden vgl. Zimmermann,
Das Weltbild des jungen Goethe, Bd. 1, S. 88, 241-245, Schräder,
"Propheten zur Rechten", S. 369f. sowie, im weiteren Kontext der Sturmund

Drang-Poetologie, ders., "Vom Heiland im Herzen zum inneren



182 Hans-Jürgen Schräder

ein all-liebender Gott am Ende der Zeiten auch die Gefallenen,

schwerer Strafe Verfallenen, konsequenterweise sogar
den Teufel selbst, "wiederbringen" und in seinem "Himmel
aufnehmen" werde (so, wie sie namhafte pietistische Theologen

auf die Bibelverheißung Apg 3,21 gegründet und wie sie
viele Dichter im Gefolge Klopstocks vertreten hatten), diese
heterodoxe Lehre von der "Wiederbringung aller",
àjtoKcrcàcrtcxaiç jixvttov, läßt er seinen geistlichen Stellvertreter
mit aller gebotenen Vorsicht ansprechen:

Ihr wißt [...] daß viele Leute, die so barmherzig waren wie ich, auf die
Wiederbringung gefallen sind, und ich versichre Euch, es ist die Lehre
womit ich mich insgeheim tröste; aber das weiß ich wohl, es ist keine
Sache davon zu predigen. Übers Grab geht unser Amt nicht, und wenn
ich ja einmal sagen muß, daß es eine Hölle giebt, so red ich davon, wie
die Schrift davon redet und sage immerhin Ewig! Wenn man von Dingen

spricht, die niemand begreift, so ists einerley was für Worte man
braucht. Übrigens hab ich befunden, daß ein rechtschaffener Geistlicher
[...] gern Gott überläßt, was in der Ewigkeit zu thun seyn mögte [...], ich
überlasse wie ihr seht alle Ungläubigen der ewigen wiederbringenden
Liebe, und habe das Zutrauen zu ihr, daß sie am besten wissen wird,
den unsterblichen und unbeflecklichen Funken, unsere Seele, aus dem
Leibe des Todtes, auszuführen und mit einem neuen und unsterblich
reinen Kleide zu umgeben.40

Genau dieses aber wird Goethe in seiner gleich dem
Himmels-Vorspiel oratorienhaft ausgestalteten "Bergschluchten"-
Szene am Ende des Dramas vorführen, wenn er "Faustens
Unsterbliches" von der Trübung zur Klarheit emportragen läßt -
in Bildern altkirchlicher Frömmigkeit, die das bildlich nicht
Darstellbare nur zeichenhaft, "unzulänglich" also, "Ereignis"
werden lassen (Vs, 12106f.) und zur Erscheinung bringen
können.41

Wort". In: Pietismus und Neuzeit 20 (1994), S. 55-74 (hier 72f.) und
ders., "Inspirierte Schweizerreisen". In: Lesen und Schreiben in Europa
1500- 1900. Hg. von Alfred Messerli und Roger Chartier, 2000, S. 351-
382 (hier 365).

40 Goethe, Brief (ebd.), S. 24 und 26.
41 Hierzu grundlegend Albrecht Schönes Interpretation, Schöne, Faust.

Kommentare, S. 778-795 (sowie l62f., 172), zur Auslegung des hier im



Modell des Menschen: 183

Die Möglichkeit einer solchen Rettung wider die Zwingkraft

der Stofftradition eines religiösen Warnexempels aber
eröffnete er sich erst durch die Hiob-Konstellation des
Prologs. Hatte der Herr dem Teufel seinen Erwählten nur zur
Prüfung überlassen, "So lang' er auf der Erde lebt" (Vs. 315),
so erhielt dieser "übers Grab" hinaus keinerlei Rechte an den
"unsterblichen und unbeflecklichen Funken" dieser Seele.
Ausdrücklich hatte der Herr sich selbst vorbehalten, was mit
ihr "in der Ewigkeit zu thun seyn mögte". Indem er aber
schon verkündet hatte, noch ehe er ihn zu einer Prüfung auf
Lebenszeit auslieferte, er werde "ihn bald in die Klarheit
führen" (Vs. 309), war dieses Erlösungsende kraft der
vorausgreifenden Selbsterfüllungskraft der Gottesrede bereits als
präetabliertes Faktum festgesetzt: der Teufel war also geprellt
durch eigene Illusion. In komischer Umwendung der im
"Prolog im Himmel" vorentworfenen Versuchsanordnung tritt
am Ende Mephisto selbst, nachdem ihn (in der Szene "Grablegung")

"liebende Flammen" (Vs. 11802) der Wiederbringung
in einem Moment erotischer Aberrationen wie Geschosse
getroffen haben, in die Hiob-Rolle ein. Deren Übernahme aber
freilich annonciert schließlich sogar ihm selbst durch die
Zwingkraft des Modells (insofern er sich als zum Stamme Hi-
obs gehörig und damit nach seinem Leiden der schließlichen
Erhöhung gewärtig durchschaut), daß auch er dereinst am
Ende der Zeiten dem Hineingerissenwerden in den großen
Gnadensturm nicht entgehen wird, "Um in dem Allverein //
Selig zu sein" (Vs. 11807f.):

Medium der Unzulänglichkeit Ereignis Werdenden S. 783f. und S. 8l4f.
- Vgl. ausgeführter ders., Fausts FUmmelfahrt, 1994, v.a. S. 12-34. Vgl.
zur Apokatastasis-Lehre als Basis der "Bergschluchten"-Szene (abgeleitet
allerdings eher aus aktueller Konjunktur dieses Themas seit Klopstock
denn aus altüberkommener spekulativer Tradition) auch Kreutzer,
Faust. Mythos und Musik, S. 83f. Die Verse des Engel-Gesangs in der
"Grablegung"-Szene, durch die Goethe in der Faust-Handschrift die he-
terodoxe Wiederbringungsidee deutlich genug aufgerufen hatte (nach
Vs. 11831: "Liebe, die gnädige, // Hegende, tätige, // Gnade die
liebende // Schonung verübende // Schweben uns vor. [...]"), wurden im
gedruckten Text vorsichtshalber unterdrückt: Goethe, Faust. Texte,
S. 454 und 731.



184 Hans-Jürgen Schräder

Mephistopheles sich fassend
Wie wird mir! - hiobsartig, Beul an Beule
Der ganze Kerl, dem's vor sich selber graut,
Und triumphiert zugleich wenn er sich ganz durchschaut,
Wenn er sich und seinem Stamm vertraut;
Gerettet sind die edlen Teufelsteile,
Der Liebesspuk er wirft sich auf die Haut (Vs. 11809-11814).

Insbesondere für Faust aber verkündete das Hiob-Modell über
die Vorgaben der Versuchsanordnung hinaus ein
märchenwunderbares Ende, sein unerwartetes Emporheben nämlich in
ein Übermaß der göttlichen Begnadung, die weder auf Recht
und Schuldigkeit gegründet war noch auch auf einen
rechtfertigenden Glauben.

Noch als Goethe diesen Prolog im Himmel entwarf und
damit seinem Drama neue Offenheit und Produktivität er-
schrieb, plante er, den Rahmen zu runden durch einen
Epilog, eine dem "Vorspiel" entsprechende göttliche
Gerichtsverhandlung über Faust am Schluß. So ein Ende des
Menschheitsdramas aber schien ihm bald schon durch die
notwendig ins Unernste führende Konstellation eines Disputs
zwischen Bühnengott und Bühnenteufel um das zuvor
Ausgemachte und Vorbestimmte, womöglich eine
Rechtfertigungsnot für die rettende Gnade durch Fausts
unheiliges Treiben allzu holzschnittartig. Das Wunder
märchenhafter Erhöhung aus dem Hiob-Modell und die ernste
Überzeugung einer Wiederbringung erforderten ein anderes,
unbedingt versöhnliches Ende, motiviert allein aus der göttlichen

Liebe zu dem in ernstem Bestreben irrenden Menschen.
Während der Arbeit daran, im Oktober 1831, schrieb der seit
fast siebzig Jahren mit dem immensen Stoff Ringende dem
Freunde Zelter,

da meine Natur konziliant ist [...] kann der reintragische Fall mich nicht
interessieren, welcher eigentlich von Haus aus unversöhnlich sein muß,
und in dieser übrigens so äußerst platten Welt kommt mir das
Unversöhnliche ganz absurd vor.42

42 An Zelter, 31. 10. 1831, zitiert bei Schöne, Faust. Kommentare, S. 17.



Modell des Menschen 185

Gegenüber Eckermann hatte er wenige Monate zuvor erläutert,

wie er die Schwierigkeit, "wo es mit der geretteten Seele
nach oben geht", am Ende, ohne sich im Vagen zu verlieren,
nur bewältigen konnte, indem er seinen "poetischen Intentionen,

durch die scharf umrissenen christlich-kirchlichen
Vorstellungen, eine wohltätig beschränkende Form und
Festigkeit" gab.43 Die Richtung dafür hatte er in den
abschließenden Worten des Herrn zum Hofstaat seiner
"Erzengel" oder "Göttersöhne" im "Prolog im Himmel" mit der
Verbindung des Modells der Hiob-Erhöhung und der Gewißheit

einer àjioKaxdaraaiQ jidvxwv bereits vorentworfen:

Das Werdende, das ewig wirkt und lebt,44
Umfaß euch mit der Liebe holden Schranken,
Und was in schwankender Erscheinung schwebt,
Befestiget mit dauernden Gedanken. (Vs. 346-349)

43 Aufzeichnung Eckermanns vom 6.6.1831, zitiert bei Schöne, Faust. Kom¬
mentare., S. 783 sowie ders., Fausts Himmelfahrt, S. 15 sowie 28f.: "Alles
wird hier von einem unwiderstehlichen Vertikalsturm: vom Sog der A-
pokatastasis erfaßt."

44 In der ursprünglichen Handschrift hatte dieser Vers 346, die Gott we¬
senhafte allwiederbringende Liebe noch unverstellter betonend, noch
gelautet: "Das Seyn des Seyns das ewig lebt" [...]. Vgl. Grumach, "Prolog
und Epilog", S. 68f., Schöne, Faust. Kommentare, S. 177f.



186 Hans-Jürgen Schräder

Literaturverzeichnis

Zitierte Bibelausgaben

Biblia Hebraica, hg. v. Rud. Kittel, 2. verb. Aufl., Bd. II, Stutt¬

gart, Privil. Württ. Bibelanstalt, 1925.

Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta lxx inter¬
prètes, hg. v. Alfred Rahlfs, Bd. II: Libri poetici et prophetici,
Stuttgart, Privil. Württ. Bibelanstalt, 1935.

Luther, D. Martin, Die gantze Heilige Schrifft Deudsch. Witten¬
berg 1545, hg. v. Hans Volz, Bd. 1, München - Darmstadt,
Wiss. Buchges., 1972.

Biblia Pentapla, das ist: Die Bücher der Heiligen Schrift des
Alten lind Neuen Testaments / nach Fünf=facher Deutscher
Verdolmetschiing, 1. Teil (Das Alte Testament Oder Der Alte
Bund [Gen. bis Psalmen]), [Schiffbek/Hamburg, Holle]
1711.

Berleburger Bibel (Bd. 3): Der Heiligen Schrifft / und zivar Al¬
ten Testaments / Dritter Teil: Nämlich die Bücher Hiob / die
Psalmen Davids und anderer geistreicher Männer [...] nach
dem Grund=Text aufs neue übersehen / Nebst der
buchstäblichen und geheimen Erklärung, Berleburg
[Waisenhaus-Verlag-Johann Jacob Haug] 1730.

Buber, Martin, Die Schriftwerke, 8. verb. Aufl. der neubearb.
Ausg. von 1962, Gerlingen - Darmstadt, Wiss. Buchges.,
1997 (Die Schrift. Verdeutscht von Martin Buber gemeinsam

mit Franz Rosenzweig, Bd. 4).
Stier, Fridolin, Das Buch Ijjob. Hebräisch und deutsch,

München, Kösel, 1954.
Zink, Jörg, Das Alte Testament ausgewählt, übertragen und in

geschichtlicher Folge angeordnet, Stuttgart - Berlin, Kreuz-
Verlag, [1966] 8. Aufl., 1978.

Das Buch Hiob. Das Buch Kohelet. Das Hohelied (Fassung
1998) [Teilausgabe der "im Zuge der seit 1987 laufenden
Revision im Auftrag der Synode der evangelischreformierten

Landeskirche des Kantons Zürich nach dem
Grundtext" neuübersetzten Zürcher Bibel, textlich und im
"Vorwort zur Neuübersetzung" verantwortet von Johannes
Anderegg und Thomas Krüger], Zürich, Verlag der Zürcher
Bibel, 1998.



Modell des Menschen: 187

Zitierte Werkausgaben

Eckermann, Johann Peter, Gespräche mit Goethe in den letzten
Jahren seines Lebens. Neue Ausg. ["In der ursprünglichen
Fassung"], hg. v. Fritz Bergemann, Wiesbaden, Insel, 1955.

Goethe, Johann Wolfgang, Brief des Pastors zu *** an den
neuen Pastor zu ***. 1773 [Faksimile der Erstausgabe].
Nachwort von Paul Raabe, Halle an der Saale, Franckesche
Stiftungen, 1999 ("Kleine Texte der Franckeschen Stiftungen",

H. 7).
Goethe, Johann Wolfgang, Brief des Pastors zu *** an den

neuen Pastor zu ***. Aus dem Französischen. In.- Johann
Wolfgang von Goethe, Träume und Legenden meiner
Jugend. Hg. v. Paul Raabe, Leipzig, Evang. Verlagsanstalt,
2000 ("Kleine Texte des Pietismus", Bd. 3).

Goethe, Johann Wolfgang, Faust. Texte, hg. von Albrecht
Schöne, Frankfurt, Dt. Klassiker-Verlag, 1994 (u.ö.),
("Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche".
I. Abt., Bd. 7/1; "Bibl. dt. Klassiker", Bd. 114).

Goethes Gespräche. Von Flodoard Freiherrn von Biedermann,
erg. u. hg. v. Wolfgang Herwig, Bel. III/l (1817-1825),
Zürich, Artemis, 1971, ebd., Kommentar, Bd. 4, Zürich 1984.

Heine, Heinrich, Briefe 1850-1856. Bearb. v. Fritz H. Eisner,
"Heine-Säkularausgabe", Bd. 23, Berlin - Paris, Akademie /
Editions du CNRS, 1972.

Heine, Heinrich, Briefe. Hg. v. Gotthard Erler, Leipzig, Reclam,
1969 ("Briefe und Dokumente", Bd. 408).

Historia von D. Johann Fausten. Text des Druckes von 1587.
Kritische Ausgabe. Mit den Zusatztexten der Wolfenbütteler
Handschrift und der zeitgenössischen Drucke. Hg. v.
Stephan Füssel und Hans Joachim Kreutzer, Stuttgart, Reclam,
1988 ("Universal-Bibliothek", Bd. 1516).

Shakespeare, William, The Complete Works [...] Comprising his
Plays and Poems. With a preface of Sir Donald Wolfit,
Introduction by Bretislav Hodek, London, Westbook House,

o. J. ("Spring Books").
Welling, Georg von, Opus mago-caballisticum, [Homburg

v.d.H., Hellwig, 1735], 2. Auflage [die in Goethes Weimarer
Bibliothek erhalten ist], Frankfurt - Leipzig, Fleischer, 1760
[3. Aufl., ebd. 1784],



188 Hans-jürgen Schräder

Zitierte Kommentare und Literatur zum Buch Hiob

Baczko, Bronislaw, Job mon ami. Promesses du bonheur et
fatalité du mal, [Paris], Seuil, 1997 ("nrf essais").

Bochet, Marc, Job après Job. Destinée littéraire d'une figure
biblique, Bruxelles, Lessins / cerf, 2000 ("Le livre et le
rouleau", Bd. 9).

Hausen, Adelheid, Hiob in der französischen Literatur. Zur
Rezeption eines alttestamentlichen Buches, Bern - Frankfurt,

Lang, 1972 ("Europäische Hochschulschriften", Reihe
XIII, Bd. 17).

Horst, Friedrich, Hiob [1. Teilband]. Biblischer Kommentar
Altes Testaments. Hg. von Martin Noth f und Hans Walter
Wolff, Bd. XVI/1, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag,
1968.

Mies, Françoise, "Job dans la tourmente. De l'intrigue biblique
à Élie Wiesel". In: Dies. (Hg.), Bible et littérature. L'homme
et Dieu mis en intrigue, Namur, Presses universitaires, 1999
("Coll. Connaître et croire", 5), S. 75-121.

Neher, André, L'exil de la parole. Du silence biblique au silen¬
ce d Auschwitz, Paris, Seuil, 1970.

Nicole, Jules-Marcel, Le Livre de Job (t. 1), Vaux-sur-Seine, Edi-
fac, 1986 ("Commentaire Évangélique de la Bible", vol. 2).

Rodd, Ctyril] Sttanley], The Book ofJob, London, Epworth
Press, 1990 ("Epworth Commentaries").

Schräder, Hans-Jürgen, "Lesarten der Schrift. Die Biblia Pen-
tapla und ihr Programm einer 'herrlichen Harmonie
Göttlichen Wortes' in 'Fünf=facher Deutscher Verdolmetschung'".

In: Zwiesprache. Beiträge zur Theorie und
Geschichte des Übersetzens. Hg. v. Ulrich Stadler, Stuttgart -
Weimar, Metzler, 1996, S. 199-218.

Spieckermann, Hermann, "Hiob / Hiobbuch". In: Religion in
Geschichte und Gegenwart, 4. Aufl. (RGG4), Bd. 3, Tübingen,

Mohr / Siebeck, 2000, Sp. 1777-1781.
Watté, Pierre, "Job à Auschwitz. Deux constats de la pensée

juive". In: Revue théologique de Louvain 4 (1973), S. 173-
190.

Wiesel, Elie, "Job ou le silence révolutionnaire", ders.,
Célébrations, portraits et légendes, Paris, Seuil, 1994.



Modell des Menschen: 189

Zitierte Kommentare zum Faust u.a. Goethe-Studien

Arens, Hans, Kommentar zu Goethes Faust I, Heidelberg,
Winter, 1982.

Burdach, Konrad, "Das religiöse Problem in Goethes 'Faust'"
(1932). In: Aufsätze zu Goethes Faust /', hg. v. Werner
Keller, Darmstadt, Wiss. Buchges., 1974 ("Wege der
Forschung", Bd. 145), S. 3-26.

Conrady, Carl Otto, Goethe. Lehen und Werk.. Sonderausg.,
Frankfurt, Athenäum, 1987.

Frenzel, Elisabeth, Stoffe der Weltliteratur, 6. verb. Aufl., Stutt¬

gart 1983 ("Kröners Taschenausgabe", Bd. 300).
Grumach, Ernst, "Prolog und Epilog im Faustplan von 1797".

In: Goethe. Neue Folge des Jahrbuchs der Goethe-
Gesellschaft, Bd. 14/15 (1952/53), S. 63-107.

Kreutzer, Hans Joachim, Faust. Mythos und Musik, München,
C.H. Beck, 2003

Mommsen, Momme, "Der 'Schalk' in den Guten Weibern und
im Faust", Goethe. Neue Folge des Jahrbuchs der Goethe-
Gesellschaft, Bd. 14/15 (1952/53), S. 171-202.

Schmidt, Jochen, Goethes Faust. Erster und Zweiter Teil.
Grundlagen - Werk- Wirkung, München, C.H. Beck, 1999,
2. durchges. Aufl. 2001.

Schöne, Albrecht, Fausts Himmelfahrt. Zur letzten Szene der
Tragödie, München, Carl Friedrich von Siemens Stiftung,
1994 ("Themen", Bd. 56).

Schöne, Albrecht, Johann Wolfgang Goethe. Faust. Kommentare,

Frankfurt, Dt. Klassiker-Verlag, 1994 (u.ö.) ("Goethe,
Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche",
I. Abt., Bd. 7/2; "Bibl. deutscher Klassiker", Bd. 114).

Schräder, Hans-Jürgen, "Inspirierte Schweizerreisen". In: Lesen
und Schreiben in Europa 1500 - 1900. Vergleichende
Perspektiven. Hg. von Alfred Messerli und Roger Chartier,
Basel: Schwabe, 2000, S. 351-382.

Schräder, Hans-Jürgen, "Propheten zur Rechten, Propheten
zur Linken. Goethe im pietistischen Geleit", Rezeption und
Reform. Festschrift für Hans Schneider. Hg. v. Wolfgang
Breul-Kunkel und Lothar Vogel, Darmstadt, Verl. d. Hess.
Kirchengesch. Vereinigung, 2001 ("Quellen und Studien
zur hessischen Kirchengeschichte", Bd. 5), S. 361-377.



190 Hans-lürgen Schräder

Schräder, Hans-Jürgen, "Salomonis Schlüssel für die 'halbe
Höllenbrut'. Radikalpietistisch tingierte 'Geist=Kunst' im
Faustschen 'Studierzimmer'", In: Goethe und der Pietismus.
Hg. v. Hans-Georg Kemper und Hans Schneider, Tübingen
- Halle, Niemeyer, 2001, S. 231-256.

Schräder, Hans-Jürgen, "Vom Heiland im Herzen zum inneren
Wort. 'Poetische' Aspekte der pietistischen Christologie",
Pietismus und Neuzeit 20 (1994), S. 55-74.

Zimmermann, Rolf Christian, Das Weltbild des jungen Goethe.
Studien zur hermetischen Tradition des deutschen
18. Jahrhunderts, Bd. 1, München, Fink, 1969-



Modell des Menschen 191

Abstract

On ne saurait ignorer que Goethe prend pour modèle le Livre de Job dans
le "Prologue au Ciel" de son Faust: outre le pari entre Dieu et le Diable sur
la personne de Faust lors de la céleste assemblée des "Fils de Dieu", on y
reconnaît d'autres renvois explicites au livre de l'Ancien Testament; le poète
a par ailleurs lui-même à plusieurs reprises fait allusion à ses renvois. Dans
le présent article, on s'interrogera dès lors sur ce qui a pu motiver la fusion
entre Faust et un modèle de personnage si intrinsèquement éloigné du
caractère, de l'origine et des actes du légendaire savant. On cherchera ainsi
à montrer que le motif littéraire de l'arrangement entre le Ciel et l'Enfer
comme mise à l'épreuve d'un être humain - arrangement auquel le
Seigneur prend un certain plaisir — a permis à Goethe de dépasser la
nécessaire damnation de Faust, prescrite par la légende et devenue
inéluctable en raison de son commerce avec le Malin et de l'accumulation
de ses péchés. Le recours au modèle biblique a donc eu trois conséquences
positives : l'achèvement d'un travail longtemps interrompu, Goethe peinant
à trouver une fin motivée et convaincante à son drame; un développement
de l'action correspondant à la conviction profonde de l'auteur que le
monde n'est pas régi par un Dieu vengeur, mais par un Dieu d'amour; et
l'élévation finale de son ambitieux héros, tiré du trouble vers la clarté et
devenant un exemple d'humanité.




	Modell des Menschen : Hiob im Geotheschen Faust

