
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Après la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen
Neuzeit

Autor: Stern, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Stern

Konfessionalisierung und Politisierung im
Bibeldrama der frühen Neuzeit

Der
Titel meines Referates enthält eine These. Sie be¬

sagt, das so genannte Bibeldrama des 16. Jahrhunderts
dokumentiere zwei wesentliche gesellschaftliche

Prozesse der frühen Neuzeit: die mit Beginn der Reformation
eingetretene Konfessionalisierung und die Politisierung einer
neuen und breiteren bürgerlichen Mittelschicht.1 Beide
Phänomene sind den Historikern längst bekannt.2 Aber das
interessante Textmaterial, das gerade die Dramenliteratur dieser

Zeit anbietet, ist als Spiegelung und Motor jener Prozesse
bisher kaum ausgewertet worden.3 Dabei sind sowohl regio-

1 Damit weiche ich teilweise ab von der Feststellung Michaels, welcher
erklärt: "Die grosse Mehrzahl der Dramatiker verhält sich im Drama
wesentlich neutral"; vgl. Wolfgang F. Michael, Das Drama der
Reformationszeit, Bern u.a., Peter Lang, 1984, S. 13- Diese Aussage
stimmt nicht für das Bibeldrama. - Für das Gebiet der alten Eidgenossenschaft

stellte schon Weller fest: "Die Spiele waren der erste Ausdruck
einer öffentlichen Meinung." Vgl. Emil Weller, Das alte Volks-Theater der
Schweiz. Nach den Quellen der Schweizer Bibliotheken bearbeitet,
Frauenfeld, J. Huber, 1863, S. 1.

2 Vgl. die konzise Zusammenfassung der einschlägigen Vorgänge durch
Kaspar von Greyerz in dem Beitrag Switzerland im Sammelband The
Reformation in National Context, hg. von Bob Scribner, Roy Porter und
Mikulâs Teich, Cambridge, Cambridge University Press, 1994, S. 30-46.

3 Diese fehlende Beziehung zwischen Literaturwissenschaft und Ge¬

schichtsforschung ist umso bedauerlicher, als erstere seit langem gute
Einstiegsmöglichkeiten bereithält, so für den hier relevanten Dramenbestand

das in Anm. 1 erwähnte Buch von Michael, aber auch die
Publikationen von Könneker und Walz; vgl. Barbara Könneker, Deutsche

Literatur im Zeitalter des Humanismus und der Reformation, Neues
Handbuch der Literaturwissenschaft, Bd. 10: Renaissance und Barock, II.
Teil, hg. von August Buck, Frankfurt am Main, Athenaion, 1972, S. 145-
176; Herbert Waltz, Deutsche Literatur der Reformationszeit. Eine Ein-

Colloquium Helveticum 34/2003



82 Martin Stern

nale als auch konfessionspolitische Unterschiede der ideologischen

Ausrichtung an diesem Material ebenso ablesbar wie an
den viel besser ausgewerteten Textsorten, zum Beispiel den
Streitschriften, Liedern, Predigten und Flugblättern jener Epoche.

Die Bibel alten und (seltener) neuen Testaments ist für die
im Folgenden behandelten Dramatisierungen der gemeinsame
Hypotext. Die einzelnen Schauspiele sind alle von ihm
abgeleitete Hypertexte.4 Ich werde im ersten Teil meines Referates
kurz in die Spezifik der Textsorte Bibeldrama einführen und
sie abgrenzen vom mittelalterlichen geistlichen Spiel, vom
Fastnachtspiel und vom humanistischen Schuldrama. In einem
zweiten Teil möchte ich an einigen Bibeldramen zeigen, wo
und wie darin die genannten Tendenzen dokumentiert sind.
Entsprechendes, so ist zu vermuten, Hesse sich auch an vielen
anderen nachweisen. In einem dritten und letzten Teil sollen
sodann ein paar Ergebnisse rekapituliert und Anschlussfragen
zur Diskussion gestellt werden.

I

1. Das Bibeldrama ist ein Produkt, aber auch ein
Beförderungsmittel der Reformation.5 Bezweckten die geistlichen

führung, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988. -
Auskünfte zu Querbeziehungen zwischen Geschichte und Drama enthalten
auch die - allerdings nur Stücke alemannischer Herkunft behandelnden

- Dissertationen von Sidler und Schmidlin; vgl. Viktor Sidler,
Wechselwirkungen zwischen Theater und Geschichte, untersucht anhand des
Schweizer Theaters vor Beginn der Reformation, Aarau, Keller, 1973;
Stephan Schmidlin, Frum biderb lüt. Ästhetische Form und politische
Perspektive im Schweizer Schauspiel der Reformationszeit, Bern u. a., Peter
Lang, 1983-

4 Ich benütze die Terminologie von Gérard Genette, ohne im Folgenden
seine Abhängigkeitstheorie anzuwenden; vgl. Gérard Genette,
Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1993.

5 Vgl. die Einführung des Herausgebers Hellmut Thomke zu Hans von
Rütes Schauspiel Die Historia des gottesfürchtigen Jünglings Joseph



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 83

Spiele des Mittelalters als aus der Liturgie hervorgegangene
Grossanlässe der Städte und Klöster vor allem den gemeinsamen

Nachvollzug heilsgeschichtlicher Vorgänge wie Sündenfall,

Christgeburt, Passion und Auferstehung, aber auch von
Heiligen- und Märtyrer-Viten, so hatten die von Stadtbürgern
aufgeführten, meist auch im Druck verbreiteten Bibeldramen
eine neue Zielsetzung: Sie vermittelten eine vertiefte Kenntnis
und ein je nach Anlass, Ort und Konfession gefärbtes
Verständnis der Heiligen Schrift. Sie standen aber damit - besonders

im eidgenössischen Raum - auch im Dienst des politischen

Willens der jeweils Regierenden. So sind denn, wie wir
noch sehen werden, religiöse und politische Tendenzen in
diesen Dramen kaum zu trennen.6 An erster Stelle standen im
Drama der Reformationszeit Stoffe des Alten Testaments, an
zweiter Gleichnisse des Neuen, seltener Geschehnisse oder
Motive der Apostelgeschichte oder der Apokalypse. Besonders

beliebte Stoffe aus dem Alten Testament waren: Abraham
und Isaak, Absalon, David und Goliath, Esther, Gideon, Hiob,
Jeremias, Joseph und seine Brüder, Judith und Holofernes,
Kain und Abel, Samson und Dalila, Saul, Susanna, Tobias. Aus
dem Neuen Testament: Die Bekehrung des Paulus, die
Erweckung des Lazarus, Herodes und Johannes der Täufer, die
Hochzeit zu Cana, Judas, der reiche Mann und der arme Laza-

(1538), in: Hans von Rüte, Sämtliche Dramen, Bd. 3, hg. von Friederike
Christ-Kutter, Klaus Jaeger, Hellmut Thomke, Bern u.a., Paul Haupt,
2000, S. 154: "Das Bibeldrama ist eine Schöpfung der Reformationszeit".

- Wie Béatrice Perregaux in ihrer Arbeit über Théodore de Bèze
feststellte, war dessen Schauspiel Abraham sacrifiant, Lausanne 1550, das
erste protestantische Bibeldrama in französicher Sprache; vgl. Béatrice
Perregaux, Tloéodore de Bèze. Abraham sacrifiant 1550. Rupture et
innovation, Sondierungen zum Theater / Enquêtes sur le théâtre, hg. von
Andreas Kotte, Basel, Editions Theaterkultur Verlag, 1995, S. 13-50.

6 Das entspricht wohl nicht zufällig der soziologischen These von Bour-
dieu: "Avant de s'étonner de F intensité de la corrélation constatée entre
la pratique religieuse et Topinion politique, il faut se demander si elle
ne tient pas pour une grande part auf fait que ce ne sont là que deux
manifestations différentes de la même disposition;" in: Pierre Bourdieu,
La distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Editions de Minuit,
1979, S. 514.



84 Martin Stern

rus, der verlorene Sohn, der barmherzige Samariter, die zehn
Jungfrauen, der Besitzer des Weinbergs. Die meistbearbeiteten
dieser Stoffe waren Joseph und der verlorene Sohn.7
2. Wie vom mittelalterlichen geistlichen Spiel, so ist das
Bibeldrama der frühen Neuzeit auch vom reformatorischen und
gegenreformatorischen Fastnachtspiel zu unterscheiden. Einerseits

ist dessen Erscheinen fast ganz auf die Hauptkampfzeit
vor 1530 begrenzt, und andererseits bediente es sich nie
biblischer Vorlagen, sondern benützte kirchliche oder
allgemeingesellschaftliche Zu- und Missstände für seine Agitation

gegen die Papstkirche beziehungsweise gegen Luther
und Zwingli. Dabei ist allerdings zu beachten, dass sehr
aggressive dramatische Werke sporadisch weiterhin als Mittel
zur Beförderung der einen oder andern Konfession eingesetzt
wurden, nur nicht als Fastnachtspiele oder Bearbeitungen
biblischer Vorlagen.
3. Fliessende Übergänge bestehen zwischen dem Bibeldrama
und dem Schuldrama, indem auch letzteres oft den biblischen
Hypotext benützte, aber zu wesentlich anderem Zweck.s Nur
die Schuldramen dienten in erster Linie der rhetorischen
Bildung und der Einübung sittlicher Grundsätze bei den
künftigen Eliten. Sie waren fast immer lateinisch geschrieben,
machten die Zöglinge der Gymnasien mit der klassischen
Dramenästhetik, mit den Vorbildern Terenz (seltener Plautus),
Aristophanes, Euripides (seltener Sophokles) und Seneca
bekannt und sie verwendeten ebenso oft antike oder historische
Stoffe, und diese Bildungsimpulse zu vermitteln, war ein ge-

7 Diese beiden Stoffe waren, wie die Untersuchung von Hess zeigt, auch
in der Romania beliebt; vgl. dazu Rainer Hess, Das romanische geistliche
Schauspiel als profane und religiöse Komödie, München, Fink, 1965.

8 Nusser meint, die Dramatisierung biblischer Stoffe habe keine primär
religiösen sondern pädagogische Motive gehabt und sei eher ein
Ausweichmanöver der Humanisten gewesen, um die Skepsis der Kirchen
gegenüber "heidnischen" Stoffen zu unterlaufen, eine Ansicht, die ich
nicht teile; vgl. Peter Nusser, Deutsche Literatur von 1500 bis 1800.
Lebensformen, Wertvorstellungen und literarische Entwicklungen, Stuttgart,
Kröner, 2002, S.60ff.



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 85

meinsames Anliegen der neu- wie der altgläubigen Lehrer und
Geistlichen.
4. Bei dieser in der Forschung mehrheitlich akzeptierten
Gliederung des umfangreichen Theatermaterials sind vielfache
Überschneidungen und Vermischungen nicht zu übersehen.
So bleiben etwa die meisten frühen Bibeldramen formal wie
aufführungspraktisch noch weitgehend "mittelalterlich" und
somit den geistlichen Spielen veiwandt. Aufführungsort sind
öffentliche Plätze mit mehreren "Örtern", an denen abwechselnd

gespielt wird, also Simultanbühnen. Die Darbietungen
dauern nicht selten zwei volle Tage und beschäftigen
gelegentlich an die hundert Mitwirkende. Sie haben wie viele
geistliche Spiele oft einen Herold als Sprecher des Prologs
und Epilogs, oft auch des Argumentums (der Zusammenfassung

des Inhalts mit Nutzanwendung) und der
Zwischenkommentare. Einzelne Ereignisse werden von Trommlern,
Pfeifern, Gesängen und Tänzen begleitet. Eine Akt- und
Szeneneinteilung und eine entsprechende Konzentration auf
einen Ort und einen begrenzten Zeitraum kennen die früheren

Bibeldramen noch nicht. Und selbst mit Elementen des
Fastnachtspiels, mit Rüpelszenen und Zechgelagen, wird - zur
Entspannung des zu grosser Geduldsleistung gezwungenen
Publikums - nicht gespart.

II

Wie bereits gesagt, ist das frühneuzeitliche Bibeldrama eine
Erfindung der Reformation. Wie kam es dazu? Wie jede
Bewegung einer Umbruchszeit hatte auch die Reformation einen
besonderen Kommunikationsbedarf, denn es ging um
fundamentale Neuorientierungen des Welt-, Geschichts- und
Glaubensverständnisses, um eine Wende im Verhältnis von
Kirche und Gläubigen, Kirche und Staat. Natürlich bedienten
auch die sich rasch vermehrenden Druckerzeugnisse diesen
Bedarf. Aber Bücher waren teuer und die Alphabetisierung im
ganzen 16. Jahrhundert noch sehr begrenzt. Hier stellte das
öffentliche Schauspiel ein Instrument dar, das auch des Lesens
Unkundige direkt und emotional ansprechen konnte, wie



86 Martin Stern

einst die mittelalterlichen Altarbilder, Fresken, Statuen, historischen

Bilderzyklen und Glasmalereien.
Doch der erwähnte Kommunikationsbedarf erklärt an sich

noch nicht, warum gerade biblische Stoffe zum bevorzugten
Inhalt einer neuen Dramengattung wurden. Und eigentlich
war es ein Paradox, dass eine Bewegung mit partiell so stark
ikonoklastischer Tendenz wie die Reformation sich nicht
scheute, optisch-gestische Repräsentationen von durchaus
und immer noch als heilig betrachteten Vorgängen zuzulassen,

ja sogar obrigkeitlich zu fördern und zu finanzieren.
Dieses Paradox dürfte damit zusammenhängen, dass die
Reformation - vor allem diejenige der Zwingli- und der Calvin-
Kirche - fast den gesamten traditionellen Zeremonialapparat
beseitigte, von der Messe über den Altarschmuck und von
den Statuen und Gemälden bis zur Musik.9 (In Zürichs
Kirchen wurden Orgeln erst im 19- Jahrhundert wieder
zugelassen!) Diese "Verödung" des Gottesdienstes durch seine
Reduktion auf Gebet, Lesung, Predigt und Gemeindegesang
konnten Inszenierungen von Bibeldramen mit ihrem auch die
Schaulust befriedigenden Aufwand teilweise kompensieren.
Und dank ihrer Stoffe waren sie dennoch in einem weiteren
Sinn öffentlicher Gottesdienst.10

Doch es gibt einen dritten, wohl noch wichtigeren Grund
für die Popularität des Bibeldramas: Jede Bewegung, die
einen Traditionsbruch herbeiführt, steht unter dem Druck, sich
zu legitimieren. Indem die alttestamentlichen Bibeldramen
sehr oft eine Parallelsetzung von Gegenwart und jüdischer
Geschichte unternahmen, indem sie zum Beispiel den Glauben

und die Kämpfe Israels mit dem Glauben und Kampf der

9 Vgl. Ernst Ulimann, Von der Macht der Bilder - Kunst und Reformation,
Leipzig, Akademie-Verlag, 1985, S. 17: "Die Bilder waren zum Problem
geworden, selten war man sich ihrer Macht so bewusst wie gerade in
der Zeit der Reformation."

10 Dies war vermutlich auch die Überzeugung der Rezipienten; vgl. die
Vorrede des Verlegers von von Rütes Drama Goliath (1555), Samuel A-
piarius, welcher meinte, Gott rede jetzt mit seinem Volk "vff mancherley
wyß", so auch mit Drucken, Psalmen, geistlichen Liedern und "durch
zierliche spil"; Hans von Rüte, op. cit., Bd. 2, S. 655.



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 87

"Reformierten" gleichsetzten, förderten sie die Überzeugung
der letzteren, das wahre Gottesvolk, die Erwählten des Herrn
zu sein.11 Es fällt auf, dass in diesen Dramen immer wieder
vorgebracht wird, gerade die Kleinheit, Schwäche und
Bedrohtheit der alttestamentlichen Stämme habe Gott die
Möglichkeit gegeben, seine Bundestreue und seine Allmacht
zu zeigen, indem er die Feinde Israels trotz ihrer Überzahl
zerschmetterte. Aus solchen Darbietungen konnte somit für
das gegenüber der mächtigen Papstkirche ebenfalls minoritäre
protestantische Kirchenvolk Trost, Zuversicht und Bestätigung
gewonnen werden. Und auch einige Stoffe aus dem Neuen
Testament eigneten sich vorzüglich, um protestantische
theologische Positionen zu festigen.

Werfen wir nun einen Blick auf ein paar Texte. Das wohl
erste protestantische Bibeldrama Die Parabel vom verlorenen
Sohn des Burkhard Waldis, 1527 aufgeführt und im selben
Jahr in Riga gedruckt, folgt, wie die meisten, im Ganzen
getreu der biblischen Erzählung (Lukas Kapitel 15). Es besteht
aber auf einer typologischen Auslegung: Der Vater des
"verlorenen" wie des zuhause gebliebenen Sohnes meint Gott
selber. Der Hunger, den der erste in der Fremde leiden muss,
meint den Hunger des Christen nach dem Gotteswort. Der
Schweinebesitzer, der ihn für seine Hirtentätigkeit nur Treber
essen lässt, meint den Papst. Das vom Vater für den heimgekehrten

reuigen Sünder geschlachtete Kalb meint Christi
Opfertod. So sagt es im Stück der Herold als Kommentator.
Dem Sünder gilt die Zuwendung des Vaters, "Und das aus
Gnade und reiner Liebe, ohne unser Zutun, unsere Werke
und sonstigen Anstrengungen", wie man den niederdeutschen

11 Eine provozierende Gleichsetzung anderer Art unternahm Heine, indem
er die revolutionären Vorgänge in Frankreich auf die christliche
Heilsgeschichte bezog. Dabei verknüpfte er den "Bergprediger Jesus" mit der
"Bergpartei", der montagne der Jakobiner, die Dreifaltigkeit mit der
Trikolore, Jerusalem mit Paris, den Jordan mit dem Rhein und die Philister
mit den Deutschen; so im Kapitel XI Die Befreiung am Ende der Englischen

Fragmente von 1828; vgl. Heine, Sämtliche Schriften, hg. von
Klaus Briegleb, Bd. 2, München, Hanser, 1969, S. 598ff.



88 Martin Stern

Text in etwa übersetzen könnte.12 Da das Gleichnis in Lukas
15 an sich schon ein Kronzeugnis für die lutherische
Gnadenlehre war, konnte es ohne Verfälschung gar nicht anders
gedeutet werden. Und so erstaunt es nicht, dass katholische
Autoren wie der Luzerner Gerichtsschreiber Hans Salat in
ihren Dramatisierungen keinen Versuch machten, es gegen den
Text zu lesen. Hingegen bot es dem produktivsten aller
Dramatiker des 16. Jahrhunderts, Hans Sachs, eine Gelegenheit,
noch 1556 die protestantische Polemik fortzusetzen und die
"stolzen Haufen" der Werkheiligen zu verurteilen, die Gott
"seinen Himmel abkaufen" möchten.«

Der Verlorene Sohn des Burkhard Walchs ist künstlerisch
ein bedeutendes Werk,« aber ebenso das 1536 in Wittenberg
gedruckte und vielfach nachgespielte geistlich Spiel von der
Gotfurchtigen und keuschen Frawen Susannen des Pfarrers
Paul Rebhun. Es dramatisiert die in den Apokryphen zum
Buch Daniel erzählte Geschichte der jungen Ehefrau und
Mutter Susanna, die während der Abwesenheit ihres Gatten
Jojakim von zwei lüsternen Greisen in ihrem Garten sexuell
bedrängt, dann aber, als sie deren Begehren nicht erfüllt, des
Ehebruchs bezichtigt und deshalb beinahe gesteinigt wird.
Rebhun hat sein Stück später in lateinischer Sprache für
Schulen umgearbeitet, für die auch der bedeutende Humanist

12 Burkard Waldis, Der verlorene Sohn, in: Neudrucke deutscher Literatur¬
werke des XVI. und XVII. Jahrhunderts, No. 30, hg. von Gustav
Milchsack, Halle an der Saale, Max Niemeyer, 1881, S. 40.

« Hans Sachs, Comedia mit 9 Personen, der verlorn Sohn, und hat V ac¬

tus; in: Werke in der Reihenfolge ihrer Entstehung, hg. von Wolfgang F.

Michael und Roger A. Crockett, Bd. 3: 1554 bis zum Ende. Bern u.a.,
Lang, 1996, S. 89. - Janota hat festgestellt, Hans Sachs habe das
Fastnachtspiel nicht in den agitatorischen Dienst der Reformation gestellt.
Das ist richtig, dasselbe gilt aber nicht für seine Bibeldramen. Vgl.
Johannes Janota, Mittelalterlich-frühneuzeitliche Spiele, Handbuch des
deutschen Dramas, hg. von Walter Hinck, Düsseldorf, Bagel, 1980, S. 31.

« Vgl. dazu die Ausführungen von Max Wehrli, Vom frühen Mittelalter bis
zum Ende des 16. Jahrhunderts, Geschichte der deutschen Literatur, Bd.
1, Stuttgart, Reclam, 1980, S. 995ff.



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 89

Nicodemus Frischlin noch 1577 eine weitere lateinische
Susanna verfasste.1?

Wenn bei der Susanna-Dramatisierung männliche Gier an
weiblicher Zucht scheitert, so umgekehrt in den verbreiteten
Joseph-Dramen Frauenlust, verkörpert durch Potiphars Weib,
an Jünglingskeuschheit. Die beiden Stoffe waren besonders
geeignet, die Notwendigkeit und Festigung der christlichen E-
he im reformatorischen Sinn zu bekräftigen und die
Einrichtung der so genannten Chorgerichte zu legitimieren,
die in den protestantischen Ländern nun die Aufsicht über das
sittliche Verhalten der Gemeindeglieder übernahmen.16

Weniger in moraltheologischer, dafür in sozialpolitischer
Absicht ist sowohl der Kain und Abel-Stoff als auch das
Gleichnis Vom reichen Mann und vom armen Lazarus
dramatisch bearbeitet worden. Letzteres wurde schon 1529 in
Zürich "von einer loblichen Burgerschafft" öffentlich aufgeführt

und ist ein bedeutendes sozialgeschichtliches
Dokument. Der Verfasser blieb unbekannt, aber es erlebte bis
1663 neun Nachdrucke.17 Ich kann hier nur auf einen einzigen

der vielen interessanten Aspekte hinweisen, die es
enthält, auf die von jenen Reformatoren, die sich mit der
weltlichen Obrigkeit arrangierten, hochgehaltene "Lehre" von
der gottgewollten Ungleichheit der Stände. Was der Bauernkrieg

und auch revolutionäre Theologen wie Karlstadt und
Müntzer verwirklichen wollten, irdischen Ausgleich von reich
und arm, Herr und Knecht, verweigert schon das Gleichnis in

16 Vgl. die Neuedition: Paul Rebhun, Susanna, hg. von Hans-Gerd Roloff
unter Berücksichtigung der Ausgaben von 1537 und 1544, Stuttgart,
Reclam, 1967.

16 Vgl. dazu Heinrich Richard Schmidt, Die Christianisierung des Sozial¬
verhaltens als permanente Reformation. Aus der Praxis reformierter
Sittengerichte während der frühen Neuzeit, Kommunalisierung und
Christianisierung. Voraussetzungen und Folgen der Reformation,
1400-1600, hg. von Peter Bickle und Josef Kunisch, Berlin, Duncker
und Humblot, 1991, Zeitschrift für historische Forschung, Beiheft 9),
S. 113-163.

17 Vgl. das Nachwort zur Neuausgabe von Josef Schmidt, Stuttgart, Reclam,
1969, S. 58.



90 Martin Stern

Lukas Kapitel 16, indem es die Kompensation für den in
Armut Gestorbenen und die Abrechnung mit dem im Luxus vom
Tod Ereilten ins Jenseits verschiebt. So kann denn auch im
Zürcher Spiel der persönlich auftretende Tod im Namen Gottes

dem Armen das Paradies mit einer alle Umverteilungsgedanken

stillstellenden Begründung versprechen: "Din ar-
muot hast du willig treit".18 "Deine Armut hast du willig
getragen". Das also, was im Spätmittelalter die Totentänze
stets überspielten, indem sie die Gleichheit aller vor dem
Tanzmeister Tod betonten, wird im Zürcher Spiel im Interesse
sozialer Beruhigung scharf hervorgehoben: die gottgewollte
Ungleicheit der Menschen im irdischen Leben. Ganz ähnlich
hat in Wittenberg auch Heinrich Knaust 1539 in seiner Tragedia

von der Verordnung der Stände - einer Variante des
Stoffes Die ungleichen Kinder Evae - sein Drama dazu
benützt, um in Luthers Sinn den Egalitarismus der Revolutionstheologen

und der Täufer zu bekämpfen.
Ein eher selten dramatisierter alttestamentlicher Stoff soll

nun zum Schluss besonders die Politisierung des Bibeldramas
illustrieren. Es handelt sich um die in Bern 1540 aufgeführte
Historie, wie der Herr durch Gideons Hand sein Volk aus der
Gewalt seiner Feinde auf wunderbare Weise erlöst hat. Sein
Hypotext ist die im Buch Richter Kapitel 6 und 7 erzählte
Geschichte von der auf Jahwes Geheiss von Gideon
durchgeführten Zerstörung des Altars des Gottes Baal, der
auch seinem Vater Joas noch heilig war, und von Gideons
anschliessendem Sieg mit nur hundert Männern über das zahlen-
mässig weit überlegene Heer der Midianiter. Der Verfasser des
eher unförmigen Spiels in 4500 holperigen Versen war der
Berner Gerichtsschreiber und Dichter Hans von Räte.1?

Beides ist hier wichtig, die Chronologie der beiden Aktionen

und die minimale Zahl der Ausführenden. Sie ermöglicht
das Wunder, das der wahre Gott Jahwe tun konnte, aber erst

18 Anonymus, Vom reichen Mann und vom armen Lazarus (wie Anm. 17),
S. 18.

!9 Zu Rütes Leben und Werk vgl. die informative Biographie von Friederi¬
ke Christ-Kutter, in: Hans von Rüte, op. cit., Bd. 3, S. 15-60.



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 91

tat, nachdem auf seinen Befehl die Zerstörung des "Götzen"
Baal vollzogen war.
Zwei Aspekte der unmittelbaren bernischen Geschichte wurden

hier ideologisch aufbereitet. In Bern hatte 1528 ein eher
anarchischer Bildersturm zur Zerstörung fast der ganzen
liturgischen Ausstattung der Kirchen geführt. Von Rütes Drama
zeigt, dass eine derartige Aktion nur dann gottgewollt sein
kann, wenn sie obrigkeitlich gelenkt und abgesegnet ist.20 Es

demonstriert aber vor allem, dass strikter Gehorsam von Jahwe

mit Sieg im Feld belohnt wird. Und auch das war in Bern
eine hochaktuelle Botschaft.
1532 war mit der Niederlage Zürichs und dem Tod Zwingiis
im Zweiten Kappeler Krieg die Sache der Reformierten unter
starken Legitimationsdruck geraten. Gott habe sie für ihren
Abfall vom rechten Glauben bestraft, so meinten die Katholiken.

Und dem war aus damaliger Sicht wenig entgegenzusetzen,

bis Bern mit der Eroberung der Waadt in nur sechs
Wochen und fast ohne Verluste im Sommer 1536 der
Gegenbeweis gelang, worauf das besetzte savoyische Gebiet
reformiert (genauer: calvinistisch) und zugleich bernisches
Territorium wurde.
So stützte die theatrale Darstellung eines alttestamentlichen
Kultwechsels und eines diesem folgenden wunderbaren Sieges

in biblischer Zeit sowohl das bernische Kirchenregiment
als auch die bernische Politik.
Eine so präzise Analogisierung von Bibelstoff und
Zeitgeschichte war vermutlich die Ausnahme, aber tendenziell
kamen Funktionalisierungen häufig vor. Auch deshalb war die
Gattung erfolgreich. Da sie einen biblischen Hypotext
benützte, hatten ihre Aussagen den Schein des Sakrosankten
und erschienen damit verbindlicher, als es jede freie Erfin-

20 Meine Kenntnisse verdanke ich grossenteils dem ausgezeichneten
Kommentar von Klaus Jaeger zur Neuedition des Gideon von Hans von
Rüte in der dreibändigen Gesamtausgabe von dessen Dramen, ibid.,
S. l65ff.



92 Martin Stern

dung sein konnte. Sie waren Teil eines politisch-sozialen
Rituals.21

III

Zum Schluss seien eine kurze Zusammenfassung versucht und
ein paar offen gebliebene Fragen genannt. In meinem ersten
Teil wurde, entgegen neueren Forschungsmeinungen, das
Bibeldrama der frühen Neuzeit unterschieden vom geistlichen
Spiel des Mittelalters, vom Fastnachtspiel und vom humanistischen

Schuldrama. Zwar existieren mit allen drei Gattungen
Überschneidungen, aber die Funktion, die das Bibeldrama im
16. Jahrhundert vor allem im eidgenössischen Raum
übernimmt, rechtfertigt eine gesonderte Betrachtung. Diese
Funktion besteht einerseits im theatralischen Ersatz der nach
der Reformation nicht mehr gepflegten Passions-, Fronleichnams-,

Fleiligen- und Märtyrerspiele, andererseits aber auch in
der Schaffung eines öffentlichen Forums zur Kommunizierung
und Festigung der neuen weltlichen und kirchlichen
Ordnungsprinzipien. Das Bibeldrama unterstützt deren
Legitimierung, indem es Dramatisierungen von passenden
Gleichnissen des Neuen Testaments, noch häufiger solche
von Ereignissen des Alten Testaments so aufbereitet, dass sich
die Zuschauergemeinde und deren Obrigkeit in Parallele zu
Israel und seiner Geschichte als neues Gottesvolk verstehen
kann und dadurch belehren, bestätigen und ermutigen lässt.
Nicht alle, aber eine ganze Anzahl von Bibeldramen zeigen
eine deutliche Tendenz zur Konfessionalisierung und Politisierung

ihrer Inhalte.
Bisher blieb ausgeklammert, inwiefern es sich bei einer

solchen Funktionalisierung um eine Säkularisierung der

21 Rituale übermitteln "Informationen über die höchsten Werte einer Kul¬
tur", sie sind Formen, in denen wir einander zeigen, "wo Macht und
Bedeutung zu finden und wie sie verteilt sind." So Victor Turner, Vom
Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt am
Main und New York, Campus, 1989, S. 126 und 124.



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 93

zugrundeliegenden "heiligen" Texte oder um die Sakralisie-

rung von Drama handelte. Einerseits war von der Reformation
die im geistlichen Spiel des Spätmittelalters noch weitgehend
identifikatorische, rituell-liturgische Aufführungspraxis
unterbrochen worden, welche im Nachvollzug von Momenten der
Heilsgeschichte ihr Ziel sah; andererseits weisen alle Paratexte
wie Titelblätter, Prologe, Epiloge und Argumentum in den
gedruckten Bibeldramen darauf hin, dass mindestens deren
Verfasser die Aufführung für ein gottgefälliges, den Glauben
stärkendes und das Gotteswort der Heiligen Schrift in keiner
Weise konkurrierendes, sondern unterstützendes, weil wirksam

verbreitendes Unternehmen hielten. Das auch den noch
nicht lesekundigen Schichten in festlichen Aufführungen
zugängliche Bibeldrama übernahm insofern zum Teil wieder die
Funktion des im Protestantismus aus den Kirchen entfernten
informierenden Bilderschmucks, der "biblia pauperum".
Darüber muss zwischen der weltlichen und der kirchlichen
Obrigkeit ein pädagogischer Konsens bestanden haben, der
umso leichter zu erreichen war, als durch diese Spiele sich
sowohl politische als auch religiöse Zielsetzungen vermitteln
Hessen. Damit ist über den schwierigen Begriff der "Säkularisierung"

selbst noch nichts entschieden.22 Man kann ihn eng
fassen und damit jede nicht textidentische Verwendung, das
heisst Literarisierung, biblischer Inhalte als Säkularisierung, ja
Profanierung taxieren; doch es ist je nach Definition ebenso
legitim, die hinter der literarischen Umschrift erkennbare

22 Vgl. dazu die Zusammenfassung der umstrittenen Thesen von Ernst
Troeltsch und von Karl Löwith bei Ulrich Ruh, Säkularisation als
Interpretationskategorie. Zur Bedeutung des christlichen Erbes in der
modernen Geistesgeschichte, Freiburg Basel Wien, Herder Freiburger
theologische Studien 119), 1980. Troeltsch machte eine strikte Trennung
zwischen dem späteren "Neuprotestantismus" und dem "Altprotestantismus"

des 16. Und 17. Jahrhunderts, der, als Nachblüte des Mittelalters,
inmitten einer veränderten Welt eine noch streng kirchlich-supranaturale
Kultur vertreten und damit die Weiterentwicklung der Renaissance
gehindert habe; hingegen vertrat Löwith in seinem Buch Weltgeschichte
und Heilsgeschehen die Ansicht, das Geschichtsbewusstsein der Neuzeit
sei überhaupt ein Produkt der Säkularisation der christlichen
Heilsgeschichte, ihrer Vorsehung und eschatologischen Endlichkeit.



94 Martin Stern

hauptsächliche Intention - ob religiös oder weltlich - zum
Kriterium zu erheben.

Eine Vielzahl biblischer Stoffe mit dramatisch wirksamen
Vorgängen sind in den folgenden Epochen, sei es im
Jesuitentheater in lateinischer Sprache,23 sei es auf den
Opernbühnen der Fürstenhöfe oder als Oratorien, mit mehr und
mehr "weltlicher" Zwecksetzung theatralisch umgesetzt
worden.24 Aber jene Durchschlagskraft in Permanenz, wie sie die
antiken Dramenstoffe und Mythen im gesamten
europäischamerikanischen Kulturbereitch erzielten, war den biblischen
Stoffen nicht gegeben. Sie haben zwar bis heute immer wieder

zu Um- und Nachdichtungen in Vers und Prosa inspiriert,
aber Dramen ersten Ranges mit Stoffen aus dem biblischen
Bereich gab es seit Esther und Athalie am Ende des "siècle
classique" nicht mehr in ebenso grosser Zahl wie mit Stoffen
aus der griechisch-römischen Antike. Woran das lag, ist
schwer zu sagen.

Ein Blick über den süddeutsch-eidgenössischen Raum hinaus

nach Norden, nach England und in die Romania könnte
sicher zusätzliche, vielleicht auch ganz andere Perspektiven
auf das biblische Drama eröffnen.2? Das war in diesem Rahmen

nicht möglich. Nur im Sinn eines Hinweises sei
angemerkt, dass exemplarische Themen wie das des verkauften

23 Vgl. Elida Maria Szarota, DasJesuitendrama im deutschen Sprachgebiet.
Eine Periochen Edition. Texte und Kommentare. 7 Bde., München, Fink,
1979-1987.

24 Einer der erfolgreichsten ist vor kurzem umfassend untersucht worden;
vgl.: König David - biblische Schlüsselfigur und europäische Leitgestalt.
hg. von Walter Dietrich und Hubert Herkommer, Stuttgart, Kohlhammer,
2003.

25 So gab es etwa biblische Geschichten auch als Hanswurstiade. Holstein
berichtet Entsprechendes: "1672 wurde in Berlin die Komödie vom
verlorenen Sohn dargestellt, in welcher der Hanswurst die Hauptperson
war; er prügelte sich in zwei Akten mit einem Heiligen und zwei Teufeln

und erging sich in so anstößigen Redensarten und so leichtfertigen
Witzen, daß der anwesende Hof sich voll Unwillen noch vor Schluß des
Stückes entfernte"; vgl. Hugo Holstein, Die Reformation im Spiegelbilde
der dramatischen Literatur des 16. Jahrhunderts, Halle, Max Niemeyer,
1886, S. 159.



Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit 95

Joseph, der züchtigen Susanna oder des verlorenen Sohnes
natürlich in vielen anderen Sprachen ebenfalls dramatisiert
wurden.26

Nicht einfach zu beantworten scheint auch die Frage,
warum nach dem Ende des so theaterfreudigen 16. Jahrhunderts
die öffentlichen Spielmöglichkeiten bald und bis ins 19-
Jahrhundert hinein derart eingeschränkt wurden, dass fast nur
noch Fürstenhöfe, Jahrmarktbesucher, Jesuitenschulen und
protestantische Gymnasien in den Genuss von dramatischen
Aufführungen kamen. Dies ein paar Fragen, die einer weiteren

Diskussion bedürfen.

26 So gibt es eine anonyme italienische Rappresentazione del figliuol pro-
digo aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts, eine ebensolche französische
Moralité de l'enfant prodigue aus der Zeit um 1540; von Giovanmaria
Cecchi Ii Figliuol Prodigo, 1569/70; von Francisco de Sä de Miranda eine
portugiesische Comedia prödiga, 1554; von Juan de Pedraza eine spanische

Comedia de Sancta Susana, 1558; von Lope de Vega El hijo
prodigo, 1604. Vgl. dazu Rainer Hess, Das romanische geistliche Schauspiel

als profane und religiöse Komödie, München, Fink, 1965.



96 Martin Stern

Abstract

Le drame biblique du début de la Réforme ne doit pas être confondu avec
le théâtre religieux du Moyen-Âge ou le drame de formation des humanistes.

Le premier servait à la représentation quasi liturgique de l'Histoire
Sainte, le second à la formation rhétorico-morale des élites. Le drame biblique

de langue allemande (reprenant avant tout à des motifs de l'Ancien
Testament) prit de nouvelles et importantes fonctions de communication
dans le public bourgeois en voie d'émergence. Il légitime dans ses tendances

tant des postulats réformateurs (tel que la théorie de la grâce de Luther)
que des actions politiques. Ceci sera illustré dans l'exposé à l'aide
d'histoires et de paraboles bibliques (Suzanne, Le Fils Prodigue, Le Riche et
le Pauvre Lazare). La pièce Gédéon (1540) du Bernois Hans von Rüte,
publiée récemment en édition critique, s'avère être un exemple parlant
pour une double tendance religieuse et profane: elle justifie post festum la
Réforme Bernoise y compris l'iconoclasme et la conquête du pays de Vaud
qui s'ensuivit en 1536 comme "récompense" de Dieu pour le retour à la
"vraie" croyance. Le changement de culte en Israël avec comme
conséquence la victoire sur les Midianites raconté dans le Livre des Juges est le
modèle typologique de cette tentative de légitimation. Les représentations
publiques de tels événements "saints" ont permis aux autorités, qui co-
organisèrent et co-financèrent de tels spectacles, de communiquer et de faire

passer des points essentiels de leur politique.


	Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen Neuzeit

