Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Apres la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: La Bible et son iconographie dans la perspective politique et
eschatologique de la "Commedia" : quelques réflexions en marge de
Purg. XXXII

Autor: Perugi, Maurizio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maurizio Perugi

La Bible et son iconographie dans la
perspective politique et eschatologique de
la “Commedia”: quelques réflexions en
marge de Purg. XXXII

1.

arrété son cours. Que devient donc, dans ces conditions,

le messianisme apocalyptique? La réponse chrétienne se
résume dans I'heureuse formule, proposée jadis par Oscar
Cullman, “already, but not yet”: a4 savoir, le messie est bel et
bien arrivé, mais il n’est pas encore 4 bout de son chemin.! La
définition la plus claire du courant apocalyptique se trouve,
elle, chez Bernard McGinn:2 “Apocalypticism (or apocalyptic
eschatology): a revealed message about the structure and
meaning of history and its approaching end. The movement
involves pessimism about the present, a sense of impending
crisis, and the conviction of the proximate judgement of evil
and the vindication of the just”.

Au XIII*™ siecle, le personnage central de ce courant est
certes Joachim de Flore (ca. 1135-1202). La fascination et
I'intérét qui émanent de son ceuvre sont dus a plusieurs
raisons, dont notamment l'efficacité pédagogique de son Liber
Jigurarum. Dans cet ouvrage, sans doute pour la premiere
fois dans I'histoire de la philosophie occidentale, I'essentiel du
message est confié a des illustrations, caractérisées par un
impact symbolique tres fort.

En 1937, 4 Reggio Emilia (Italie), Mons. Leone Tondelli eut
la chance de découvrir un manuscrit, qu’il parvint a identifier

l e messie est arrivé, et pourtant l'histoire est loin d’avoir

1 Cullmann, 1962, pp. 144-8.
2 McGinn, 1994, VI, pp. 223-4.

Colloquium Helveticum 34/2003



58 Maurizio Perugi

au Liber figurarum. Aprés une premiere édition de ce
document, préparée par lui-méme (1940), une deuxieéme a été
publiée en collaboration avec Marjorie Reeves et Beatrice
Hirsch-Reich (1953). C'est a ces deux chercheuses qu’on doit
finalement (1972) l'édition de référence de cet ouvrage.
Comme 'examen des manuscrits l'indique, le Liber figurarum
est en fait une compilation de figures symboliques, assorties
de gloses. Le recueil de ces matériaux, dont 'authenticité ne
fait désormais plus de doute, est 'ccuvre des disciples de
Joachim, qui ont di les assembler aussitot apres la mort de
leur maitre.

Ainsi que les spécialistes 'ont signalé de bonne heure,
I'empreinte de Joachim de Flore peut étre reconnue dans
certains passages de la Commedia.3 Le chant le plus imprégné
d’inspiration joachimite est assurément Purg. XXXII,4 ou, mis
a part la vision dont il sera question ci-dessous, I'essentiel du
message prophétique est signifi€é moyennant une succession
de similitudes: d’abord l'éclosion printanieére de la nature,
ensuite le sommeil d’Argos, enfin une allusion directe a
I’épisode évangélique de la transfiguration. C'est justement
celle-ci qui occupe une place centrale dans la pensée de
Joachim.

Développant une idée fort répandue au Moyen Age,
Joachim voit dans le prophéte Elie le précurseur du deuxieme
avenement du Messie, en méme temps que le personnage
biblique marquant la fin du deuxieme status et le début du

3 Dans Par. XII, 140-1, Dante nous dit qu'il était “di spirito profetico do-
tato”. En fait, Joachim lui-méme désigne par “spiritum intelligentie ”
cette faculté, qui lui permettait un acces immédiat aux mystéres de la
Sainte-Ecriture (cf. sa réponse a l'abbé cistercien Adam de Perseigne,
chez Ralph of Coggeshall, éd. Stevenson, 1875, p. 68). Quant a 'emploi
correct du terme ‘prophétie’, cf. Leonardi, 1998.

4 Linfluence de Joachim dans ce chant a d’abord été signalée par Grana,
1962, p. 20. Cf. aussi les piéces reproduites par Tocco, 1903, dans
I'Appendice (pp. 39-53). L'hypothése d'une influence directe de Joachim
est niée par Aversano, 1988, p. 183, note 84, qui préfére mettre en relief,
chez Dante, le recours direct tantot a la Bible, tantot aux commentaires
des Péres de I'Eglise.



La Bible et son iconographie 59

troisieme. Ce dernier est caractérisé par un double début,
dans la mesure ou le Saint-Esprit y opere en accord avec les
deux autres personnes qui président aux deux status
précédents.

En tant que précurseur, Elie assume donc la fonction qui
appartient au Saint-Esprit. Ainsi, dans la séquence formée par
Moise, Elie, Jean le Baptiste, Elie symbolise d’'une part la
Trinité, car il représente la double émanation de la troisieme
personne; et, d’autre part, I'ensemble des status de I'histoire
universelle. Encore faut-il rappeler que Joachim désigne Elie,
A cote d’Elisée, comme le fondateur de la vie cénobitique, en
méme temps qu’il appelle saint Bernard, a deux reprises, un
alter Moyses.5

L’ceuvre joachimite reflete, dans son ensemble, une pensée
fluide, constamment en train d’évoluer et de se préciser, d’ou
I'obscurité qui pese sur un certain nombre de points, que la
recherche moderne n’a toujours pas réussi a éclaircir. En
particulier, le modele des trois status ¢ a été derniérement
résumé par Miethke.” Le premier status, correspondant au
regne du Pére et de la Loi, se déroule dans l'ordo
coniugatorum et comprend 65 générations, depuis Adam
jusqu’a I'Incarnation. Le deuxiéme, correspondant au regne
du Fils (“sub ampliori gratia”), commence, en tant qu’ordo
clericorum, par le roi Asarja de Judée. Le troisieme,
correspondant au reégne du Saint-Esprit (“sub spirituali
intelligentia”),# a d’abord été annoncé par le prophete Elie,

5 Reeves, 1993, pp. 134-5, 196-8; Emmerson/Herzman, 1992, pp. 14-15; fi-
che bibliographique dans Haas, 2002, p. 105, note 42.

6 La distinction de différents status dans I'histoire de 'humanité se trouve
déja chez Huc de Saint-Victor et d’autres.

7 Miethke, 2002, p. 515 ss. Celui-ci ne manque pas de signaler (avec un
renvoi 2 Blank 1994-5) les “Uberlappungen und Verkniipfungen” qui ca-
ractérisent le schéma posé par Joachim dans la Concordia veteris et novi
testamenti (Venise 1519).

8 Intelligence spirituelle, grice a laquelle “die ‘geistliche Erkenntnis’ der

Wahrheit jedem Gliubigen unmittelbar zuginglich werden muss”

(Miethke, 2002, p. 518). Cette notion a, par la suite, été élaborée par O-

livi, cf. Lewis, 2002, p. 677ss.



60 Maurizio Perugi

ensuite par saint Benoit. En tant qu'ordo monachorum (ou
heremitarum), ce dernier status va durer jusqu'a la fin des
temps.

Les deux premiers status symbolisent les deux Testaments,
alors que le troisieme est une syntheése entre monachisme et
millénarisme. Inclu dans cette triade, le modele binaire
prévoit encore une mise en parallele avec les deux Personnes
de la Trinité (“una ingenita, alia genita”), les deux avénements
du Christ, les deux peuples bibliques (Judaicus et Gentilis).9

Comme on va bientot le voire, dans Purg. XXXII une
liaison peut étre établie, grice au substrat joachimite, entre la
mention d’Eliel¢ et le symbole dantesque du char. Ce dernier
remonte a une tradition exégétique bien connue, qui, ayant
en Ezéchiel son origine, a été renouvelée par Joachim, avant
de circuler, a I'époque de Dante, dans les pamphlets issus en
grand nombre des milieux spirituels et dominicains.

2.

Mis a part la similitude de la transfiguration, I'empreinte de
Joachim dans Purg. XXXII est surtout appréciable dans la
vision qui occupe la derniere partie du chant. Son caractere
apocalyptique est d’ailleurs implicitement déclaré par
I'injonction de Béatrice, “e quel che vedi/[...] fa che tu scrive”
(v. 104-5), écho, bien évidemment, d’Ap. 1,11.11 Cette vision
passe d’abord en revue les persécutions qui ont jalonné
I'histoire de I'Eglise, jusqu’a la condition d’assujettissement
affectant la papauté depuis son transfert 2 Avignon.12 L'Eglise

9  Cf. Reeves, 1993, p. 18ss.; McGinn, 1980, p. 161ss.

10 Cf. le schéma établi par McGinn, 1994, XI, p. 432 et ibid., pp. 434-6,
441-2.

11 On a suggéré que, dans I'idéale biographie dantesque, ce deuxieme a-
venement de Béatrice préfigure le deuxiéme avénement du Christ
(Herzman, 1992, pp. 411-2).

12 Dans la vision dantesque, Aversano distingue sept parts, en supposant
que Dante s’'inspire de ' Expositio super septem visiones libri Apocalypsis



La Bible et son iconographie 61

étant représentée sous la forme d'un char, chaque persécution
est désignée par un symbole approprié:
1) avec la rapidité de la foudre, un aigle, figure de l'autorité
impériale, frappe violemment le char, qui fait une embardée,
tel un navire secoué par la tempéte (il s'agit des persécutions
subies depuis Néron jusqu’a Dioclétien);
2) un renard famélique, figure des hérésies,13 se rue sur le
fond du char avec un tel élan, que Béatrice, personnification
de la vraie doctrine chrétienne, a du mal a le mettre en fuite;
3) descendue jusqu’au fond du char, l'aigle laisse celui-ci tout
jonché de ses plumes, qui symbolisent les biens séculaires
assurés a I'Eglise par la donation de Constantin:14 on entend
aussitot une voix tombant du ciel, et déplorant cette charge,
qui menace d’accabler le navire de la Chrétienté;1s
4) la terre s’ouvrant au dessous du char, un dragon en sort,
qui perce le fond du char avec sa queue, avant de la retirer
en guise d’aiguillon, auquel un fragment du char reste
attaché;
5) tel une mauvaise herbe, qui pousse dans un champ fertile,
le plumage de l'aigle recouvre aussitot la partie restante du
char mutilé, y compris le timon.

Dans cette séquence, le chari¢ et le dragon sont les deux
symboles apocalyptiques majeurs. Bien que faconné comme

de saint Ambroise (Aversano, 1988, p. 172). Selon Kaske, 1983, Dante se
serait inspiré de I'ouverture des sept sceaux.

13 Cant. 2,15; Aug., En. in Ps. 80,14.

14 Sans doute avec les meilleures intentions (cf. Par. XX, 55 sgg.); quant
aux plumes d’aigle, c’est un symbole parmi les plus fréquents dans
I'iconographie joachimite.

15 Dans le cadre d'une iconographie fort usitée dans les pamphlets de
propagande spirituelle, tant la “nave in fortuna” (v. 116) que la “navi-
cella” (v. 129) renvoient a la célébre “nave sanza nocchiero in gran
tempesta” de Purg. VI 76.

16 L. Pertile s’est derniérement penché sur ce symbole (1998), de méme
que sur les autres utilisés dans les derniers chants du Purgatoire. Dans
I'ensemble, son exégese differe sensiblement de celle que nous propo-
sons.



62 Maurizio Perugi

un véhicule a deux roues, suivant le modeéle romain,!7 ce char
n'en est pas moins influencé par Ez. 1, 15-21 (Visio rotarum,
précédée par la Visio quattuor animalium):18

Cumque aspicerem animalia, apparuit rota una super terram iuxta
animalia, habens quattuor facies [...]; et aspectus earum et opera quasi
sit rota in medio rotae [...]. Statura quoque erat rotis et altitudo et
horribilis aspectus, et totum corpus oculis plenum in circuitu ipsarum
quattuor. Cumque ambularent animalia, ambulabant pariter et rotae
iuxta ea; et cum elevarentur animalia de terra, elevabantur simul et
rotae. Quocumque ibat spiritus, illuc, eunte spiritu, et rotae pariter
elevabantur sequentes eum; spiritus enim vitae erat in rotis. Cum
euntibus ibant et cum stantibus stabant; et cum elevatis a terra pariter
elevabantur et rotae sequentes ea, quia spiritus vitae erat in rotis.

Il s’agit donc d’'un exemple, typiquement dantesque, de
combinaison d’éléments bibliques et classiques a la fois. Par
ailleurs, les deux roues sont censées figurer I’Ancien et le
Nouveau Testament. Quant au passage d’Ezéchiel, il vient
d’étre employé pour la description, dans Purg. XXIX, 92-96,
des plumes aux yeux multiples (“penne piene d'occhi”) dont
se revétent les quatre animaux évangéliques.19

17 Mis a part Ep. XI, 5, tant les chars triomphaux romains que le char de
Phéton apparaissent encore chez Dante a l'intérieur de deux similitudes
insérées dans Purg. XXIX, 115-120.

18 On rappelle que le char d’Ezéchiel correspond a la merkava, le char di-
vin du mysticisme hébreu, en méme temps qu’il représente, dans la
doctrine catholique, la descente du Saint-Esprit a la Pentecote.

19 A noter que la comparaison entre ces plumes et les yeux d’Argus re-
monte a Saint Jérome, PL XXV, 17: cf. Aversano, 1988, p. 167, qui
renvoie également 2 Rabane Maure (PL CX, 526 C). Quant au personna-
ge mythique d’Argus, il est encore évoqué dans notre chant pour
représenter le sommeil dont Dante est subitement accablé (vv. 64-66),
avant que son esprit se plonge dans la vision mystique de la transfigu-
ration. Par ailleurs, les savants ont depuis longtemps attiré l'attention sur
les liens existant entre Purg. XXIX et XXXII.



La Bible et son iconographie 63

3.

Mais revenons a la vision dantesque, et précisément a l'instant
ou, changeant de physionomie, le char émet sept tétes et dix
cornes (v. 142-160), allusion évidente a la béte qui monte du
fond de la mer (4p. 13, 1). L’interprétation vulgate de ce
symbole remonte, on le sait, a Bede 12, 3-4: muni de sept
tétes figurant les rois, et de dix cornes figurant les royaumes
de la terre, le dragon diabolique se sert de sa queue pour
précipiter dans l'’enfer une partie des anges (ou des
hommes).20

A la place de cette béte, le Liber figurarum nous propose
le non moins célébre draco magnus rufus a sept tétes,?! seule
figure empruntée par Joachim a I’Apocalypse de Jean (Ap.
12, 3). Développée presque uniquement dans I'Expositio in
Apocalypsim, cette figure est sans doute la moins complexe
dans le recueil de Joachim, ou elle est pourtant associée a
une glose trés nourrie. La raison est simple: chez Joachim, qui
revient sur ce symbole A trois reprises, le dragon représente
une sorte de ‘summa’ iconographique de [I’histoire des
persécutions subies par I'Eglise.22 En ceci, le dragon résume 2
lui seul toutes les autres manifestations de I’Antéchrist, y

20 Cette glose a été ajustée, a plusieurs reprises, a la réalité historique
contemporaine. Nous en avons un exemple, vers 1095, dans les Cala-
mitates Ecclesiae Leodiensis de Rupert de Deutz, partisan de la réforme
grégorienne, qui, dans le cadre de la Querelle des Investitures, fut obli-
gé de s’enfuir du monastere de St-Laurent de Liege (MGH, Libelli de lite
3,624). L’auteur de ce pamphlet s’est appliqué a établir un rapport entre
les symboles bibliques, et les événements dont lui-méme a été 'un des
protagonistes: aussi la queue de Satan figure-t-elle 'empereur Henri IV,
tandis que la troisiéme partie des étoiles tombées du ciel correspond
aux évéques qui l'ont appuyé dans le schisme. On peut donc voir dans
Rupert de Deutz un précurseur de la méthode de Joachim, toujours aus-
si enclin a découvrir dans I'histoire contemporaine les signes de la fin
imminente (cf. aussi Van Engen 1983).

21 Voir. p. ex. McGinn, 1994, II, p. 280, plate 4; cf. aussi Reeves/Hirsch,
1972, pp. 146-152.

22 Cf. Emmerson/Herzman, 1992, p. 9, note 26 et, avant lui, Prigent, 1959,
pp. 41-44.



64 Maurizio Perugi

compris la quatrieme béte de Daniel (Dan. 7, 3-8), de méme
que la béte qui monte du fond de la mer: en effet, l'une et
'autre représentent la menace des Sarrasins,? a cette
différence prés, que l'une s’est manifestée dans le quatrieme
dge de I'Eglise, lors de la parution de la secte des
Mahométans, alors que l'autre viendra dans le sixieme age, sa
manifestation ayant déja commencé avec le royaume de
Saladin.

A ce propos, Joachim suppose une équivalence entre la
quatrieme béte de Daniel, munie de dix cornes, auxquelles
une corne supplémentaire vient s’ajouter, et la sixieme téte du
dragon, identifiée a Saladin. L’équivalence repose sur Ap.
17, 9-10, ou l'ange explique a Jean le sens des sept tétes de la
béte marine: “septem capita, septem montes sunt super quos
mulier sedet: et reges septem sunt; quinque ceciderunt, unus
est, et alius nondum venit, et cum venerit oportet illum breve
tempus manere”.24

Ainsi que Joachim le montre déja dans son ouvrage
juvénile Genealogia (éd. Podesta, 2000), dans le cadre des
correspondances entre Ancien et Nouveau Testament, les sept
persécutions subies par Israél> ne peuvent que préfigurer un
nombre équivalent de persécutions envers 'Eglise, dont deux
seulement (juifs et paiens) ont été annoncées par le Nouveau
Testament. L’histoire de I'Eglise a connu, par la suite, celles
des Ariens et des Sarrasins. Il en reste donc trois qui doivent
encore se manifester (Miethke, 2002, p. 514).

En représentant, dans sa figura, les deux derniéres tétes
comme unifiées, Joachim parvient a2 harmoniser le schéma des
sept persécutions avec la division traditionnelle de l'histoire
de I'Eglise en six périodes:% il doit, par conséquent, arriver

23 Cette double persécution des Sarrasins est annoncée dans Ap. 13, 3: “Et
vidit unum de capitibus suis quasi occisum in mortem; et plaga mortis
eius curata est”.

24 Clest la glose située en haut du cété droit de la figura.

25 Egyptiens, Chaananites, Philistées, Assyriens, Babyloniens, Perses et
Grecques.

26 Telle qu'on la trouve, par exemple, chez Anselme de Havelberg.



La Bible et son iconographie 65

une double persécution dans le sixieme age, afin que le
septieme puisse se placer sous le signe du repos et de la
paix.2’

En fait, le dragon de Joachim préfigure pour les rois
Herodes, Nero, Constantius, Mabomet, Mesemothus,8
Salabadinus, ce dernier étant le seul qui porte la couronne,
du fait qu’il regne actuellement. Il s’agit, faut-il le rappeler,
d’une allusion au sixiéme tempus de I'Eglise, ainsi qu'il est
signifié par la glose insérée entre la cinquiéme téte et la
sixieme: “Sexta persecutio inchoata est. VII. sequetur”. Cette
glose est a compléter par l'inscription qu’on lit sur la queue
du dragon: “Gog. iste est ultimus Antichristus”.2? En somme, le
septieme roi, identifié a I’Antéchrist, sera suivi d'un autre, non
moins néfaste, figuré par la queue.30

Le dragon véhicule d'une manieére emblématique le
radicalisme eschatologique de Joachim. Celui-ci voit dans la
persécution de I'’Antéchrist un présage de I'ere dominée par le
Saint-Esprit, ou l'action divine est censée s’accomplir, dans sa
perfection, non pas en dehors, mais a l'intérieur de Ihistoire.
Se démarquant de 'exégese traditionnelle, Joachim place son

27 Ce n’'est sans doute pas par hasard que Purg. XXXII, le chant le plus
étendu du poéme, atteint les 160 vers, numéro qui représente “l'unica
aggregazione di numeri tutti perfetti (1-6-7)" (Aversano, 1988, p. 150).

28 En fait, unus de regibus Babylonis c’est tout ce qu’on lit dans la glose du
Liber figurarum; cependant, le nom attribué a la téte correspondante est
bien Mesemothus, qui ne peut que désigner I'un des tyrans sarrasins.
C’est d’ailleurs le nom évoqué (sous la forme de Melsemutus ou Mesel-
mutus) au cours du célebre colloque entre Joachim et Richard Coeur-de-
lion, qui, conté par Roger Howden, eut lieu pendant I'hiver 1190-1 prés
de Messine. Ce nom apparait encore dans |'Expositio (Mauri qui vulgo
dicuntur Meselmuti): il faut cependant rappeler que, dans ce traité, la
cinquieme téte du dragon est attribuée a Henri IV. Toute la question a
été examinée par Reeves/Hirsch, 1972, pp. 86-88, qui supposent
I'existence d’'une variante remontant a l'auteur lui-méme.

29 Voir cette autre glose: “Inter omnes ergo Antichristos qui apparebunt in
mundo duo sunt ceteris deteriores: ille scilicet qui designatus est in ca-
pite VIL et ille qui designatus est in cauda”.

30 La légende de I'Antéchrist a été derniérement illustrée par McGinn,
2000. Pour la distinction, chez Joachim, entre deux figures de
I'’Antéchrist, cf. Lerner, 1985.



66 Maurizio Perugi

dge d’or non pas avant, mais apres la manifestation de
I’Antéchrist.31 En méme temps, €t contrairement a ce qu’'on
désigne d’habitude par le nom de joachimisme, son troisieme
status s’achéve sur une note de tribulation (Reeves/Hirsch,
1972, p. 152). Ce n’est finalement qu’aprés la défaite de
I’Antéchrist et I'achévement du troisieme état, dominé par le
Saint-Esprit, que Joachim place l'arrivée de Gog, le dernier
Antéchrist figuré par la queue: nous avons la, en accord avec
Lerner, 'un des traits les plus originaux de l'’eschatologisme
de Joachim.32

Le décret Damnamus ergo, promulgué lors du quatrieme
Concile du Latran (1215), remit en question l'orthodoxie
trinitaire de Joachim sur la base d'un opuscule en fait
apocryphe.3 Les textes abusivement attribués a Joachim se
multiplierent entre 1230 et 1300. Leurs auteurs montrent une
tendance commune a négliger les traits les plus originaux de
la pensée joachimite, se concentrant plutét sur le role de
I’Antéchrist ainsi que sur les prophéties politiques (McGinn,
1994, XII, p. 29). En somme, Joachim est de plus en plus
interprété a travers le filtrage exercé par ses partisans, d’'ou il
résulta aussi bien une simplification de son enseignement,
qu’une radicalisation de son message.3

Des recueils de figures dérivées de celles du maitre
commencerent bientdt a circuler, ce qui ressort tant de
I'analyse des manuscrits, que des témoignages de Pierre de

31 Pour cet effet de ‘Entdramatisierung’ cf. derniérement Miethke, 2002,
p. 518.

32 “We may define Joachim’s innovation in the realm of Antichrist periodi-
zation as consisting of a doctrine of multiple Antichrists in which the
two most evil Antichrists in the Devil’'s arsenal were still to arrive — one
before and one after an earthly Sabbath [...]. The Antichrist of the tail
was Joachim’s greatest novelty, for no one hitherto had posited a final
Antichristian persecution coming after an ultimate earthly Sabbath” (Ler-
ner, 1985, p. 560).

33 11 s’agit du De unitate seu essentia Trinitatis (bibliographie chez Rein-
hardt/Saranyana, 2002, p. 547).

34 On se référera ici a la distinction proposée par McGinn, 1994, IX, p. 35,
entre des textes tout simplement “Joachite” et d’autres qui méritent, eux,
la qualification de “Joachimist”.



La Bible et son iconographie 67

Blois et de Salimbéne de Adam. C’est surtout a partir des
textes et des figures des Praemissiones,3 que les joachimites
s'employerent a attribuer un contenu précis aux énigmes les
plus délicates de la pensée de Joachim, liés nommément aux
symboles du dragon et de Babylone.3¢ Laissant de coté la
notion d’attente du troisiéme status, malgré sa relevance dans
la pensée de Joachim, les disciples privilégierent le rapport du
dragon avec les maux contemporains, s'appliquant a identifier
d’'une facon aussi précise que possible les personnages figurés
par les tétes. Quant a Babylone, elle devint bientot un sujet
tabou, comme le montrent les traces de censure dans la
tradition manuscrite: celles-ci trahissent évidemment une
préoccupation vis-a-vis d'une identification de ce symbole
avec I'Eglise, bien que cette idée soit tout a fait étrangere a la
pensée authentique du maitre.37

En fait, tant Babylone que Jérusalem s’actualisent, pour
Joachim, dans l'histoire, atteignant leur apogée respectivement
avec David et Constantin: c’est la donatio Constantini qui, 42
générations apres David, accorde au pape Silvestre le regale
sacerdotium de DI'Eglise. Malgré cela, dans une figure du
dragon dérivée de celle de Joachim, la troisieme téte n’est
plus identifiée a Comnstantius Arrius, mais directement a
Constantinus: “a view diametrically opposed, of course, to
Joachim’s” (Reeves/Hirsch, 1972, p. 281, note 97), mais bien
plus conforme a I'esprit de Dante.

35 Dans tous les manuscrits, les Praemissiones ont été transmises conjoin-
tement au Super Esaiam, ces deux ouvrages émanant, selon toute
probabilité, des milieux cisterciens de I'ltalie du Sud; quant au Super
Hieremiam, vraisemblablement composé dans la méme région, il devrait
étre plutot d’origine franciscaine.

36 Cf. Reeves/Hirsch, 1972, partie IV,

37 L'aigle devient aussi un symbole instable, pouvant étre référé aussi bien
aux Hohenstaufen qu’a I'esprit contemplatif.



68 Maurizio Perugi

4,

Trois oppositions ont €té interprétées, dans 'Apocalypse de
Jean, comme autant de personnifications du conflit
irréductible entre Dieu et Satan: a savoir, l'agneau et le
dragon; la Mulier, exposée a la menace du dragon, et la
Meretrix assise sur la deuxiéme béte; enfin, Jérusalem et
Babylone.38

Aussi bien chez Joachim que chez Dante, 'on assiste a la
fusion des deux bétes présentes dans 'Apocalypse, ou elles
apparaissent distinctes, et pourtant munies, ['une et l'autre, de
sept tétes et dix cornes.? Cette fusion est implicitement
confirmée par Béatrice, dans la glose qu’elle prononce dans le
chant suivant (Purg. XXXIII, 34 sqq.): le char déchiré par le
démon fuit et non est (Ap. 17, 8);4 quant a la cour de France,
elle a bien raison de redouter la vengeance de Dieu.4! Loin
d’étre exclusivement de Dante, cette association entre un
texte obscur, a l'allure prophétique, et une glose non moins
énigmatique, trouve également sa place dans une riche

38 “These symbols shaped the imaginations of generations of Christians
and were themselves reshaped, extended, and enriched by these later
adaptations” (McGinn, 1994, p. 2068; voir aussi Emmerson, 1992, notam-
ment dans le domaine de la littérature en moyen anglais).

39 Les spécialistes de Joachim ont déja attiré 'attention sur cette véritable
“conflation of the seven-headed Dragon of Ap. 12 with the seven-
headed Beast of Ap. 17" (cf. Emmerson/Herzman, 1992, pp. 9-11).

40 Selon l'exégese traditionnelle, il faudrait voir dans ce passage une allu-
sion a la courte durée du régne de I'Antéchrist. D’aprés Olivi, cette
phrase serait a référer aussi bien a la prostituée qu’'a la béte, figure de
I'ecclesia carnalis, destinée a étre anéantie par le Christ, une fois qu'’il
aura triomphé des dix rois représentés par les tétes de la béte. En effet,
la prophétie prononcée par Béatrice “seems to carry overtones also of a
future purification of the car, through its release from bondage by the
promised extinction of the whore” (Kaske, 1961, p. 211). Aversano,
1988, p. 184, note 84, signale par ailleurs la correspondance entre la
description du géant, “di sospetto pieno e d’ira crudo”, et Saint Ambroi-
se, Expositio, cit., PL XVII, p. 149: “Et iratus est draco in mulierem [...]
plenus iracundiae”.

41 Drapres Kaske, 1961, le DVX annonce le deuxiéme aveénement du
Christ: il ne faudrait donc pas l'identifier a 'empereur Henri VIL.



La Bible et son iconographie 69

tradition, qui remonte moins a Joachim42 qu’a la littérature
pseudo-joachimite.43

Se situant clairement dans la ligne de Joachim, la vision de
Purg. XXXII est également redevable des courants
d’inspiration plus ou moins joachimite, répandus dans des
milieux proches de Dante. On rappelle que la prophétie de
Joachim avait été réfutée par Saint Thomas d’Aquin, capable
de distinguer avec habileté entre la pensée authentique de
I'abbé de Flore4 et les interprétations souvent hérétiques
proposées par ses successeurs. Au contraire, l'aspect
prophétique du joachimisme était trés répandu parmi les
franciscains, dont Bonaventura: celui-ci tient d’ailleurs une
position modérée, dans la mesure ou il évite, par exemple, de
faire appel a la doctrine du troisieme status. 45

Depuis 1291, le contraste entre les figures de Célestin V et
Boniface VIII entraine une éclosion de pamphlets
apocalyptiques, dont les Vaticinia de summis pontificibus,
qui, attribués a Joachim, remontent en fait a la période 1294-
1305. 1l s'agit de 15 textes assez courts, accompagnés de titres
et d’illustrations symboliques, décrivant successivement les
papes futurs jusqu’a l'avenement de I'Antéchrist. Les six

42 “Seine Schriften haben in der Tat nicht den Charakter dunkler Weissa-
gungen, sondern beruhen auf einer konsequenten Hermeneutik, sind
Auslegung der Heiligen Schrift. Doch beanspruchen diese Auslegungen
paradoxer Weise, mit den ausgelegten Texten gewissermassen identisch
zu sein, ihren innersten Sinn zu erfassen” (Miethke, 2002, p. 513).

43 Clest en tout cas 'opinion de McGinn, 1994, VI, p. 231, note 28, a pro-

pos de |'Oraculum Cirilli: “This form of virtually impenetrable text and

only slightly more illuminating commentary became characteristic of Jo-
achimist prophecy in the thirteenth and early fourteenth centuries”. Le

Liber de flore s'articule aussi en deux parties, 4 savoir, une prophétie

obscure et un commentaire visant a 'expliquer (id., p.240).

“utpote in subtilibus fidei dogmatibus rudis”, cf. McGinn 1994, IX, p. 39,

note 54. La critique de Saint Thomas, de méme que celle de la Commis-

sion d’Anagni (1256), porte moins sur la pensée authentique de

Joachim, que sur celle développée par le joachimisme (dans Rein-

hardt/Saranyana, 2000, p. 549).

McGinn, 1994, VIII, p. 572; cf. dernierement Miethke, 2002, pp. 520-1,

avec références bibliographiques. Pour le message apocalyptique conte-

nu dans la Legenda Maior, cf. Emmerson/Herzman, 1992, pp. 36-75.

B
B

e
N



70 Maurizio Perugi

premiers ont la forme de wvaticinia ex eventu, en référence
aux papes qui s’étaient succédés depuis Nicolas III jusqu’a
Boniface VIII. En revanche, les cinq derniers constituent une
séquence de ‘papes angéliques’.46

En 1297, dans sa Lectura in Apocalypsim, Pierre de Jean
Olivi décrit la lutte entre les Spirituels, héritiers de Saint
Francois, et I'Eglise charnelle personnifiée dans la prostituée
de Babylone.47 La critique de plus en plus dpre envers la
papauté contemporaine; le relief attribué au role réformateur
du pastor angelicus pendant le troisieme age; la tendance a la
prophétie politique; la relevance prétée a la figure du dernier
Empereur:48 voici quelques-uns des points forts, qui
caractérisent le déviationnisme de la pensée propre aux
spirituels (McGinn, 1994, IX, p. 36, note 33).

En particulier, Olivi distingue trois périodes dans ['histoire
de la papauté: le temps de la pauvreté apostolique, jusqu’a
I'époque de Constantin et du pape Silvestre; le temps jusqu’a
la fin du cinquiéme 4ge, lorsqu’on accorda a la papauté la
possession des biens séculiers; enfin, le temps qui va
commencer, a la fin du deuxiéme status, par le regne d'un
faux pape, ou antichristus mysticus: celui-ci sera suivi, a la fin
du troisieme status, d’un alli€ dans la personne d'un
souverain séculier, ou antichristus magnus, dernier
persécuteur du sixieme age.# Apreés avoir persécuté les

46 Toutes les illustrations se trouvent chez McGinn, 1994, VI, fig. 1-5, re-
produites d’apres le ms. Vat. lat. 3819, f. 147r-149r. S’ajoutant a la
légende du dernier empereur, les figures du pastor angelicus et des viri
spirituales, I'un et les autres créés par Joachim, completent la série des
‘quasi-messiahs’: ceux-ci constituent un trait distinctif de ce que McGinn
appelle le “‘a posteriori’ apocalypticism” exprimé par la pensée médié-
vale (cf. dernierement McGinn, 2000, pp. 89, 92-93).

47 Voir derniérement Lewis, 2000, pp. 663-4. Une allégorie similaire se
trouve chez fra Dolcino, cf. McGinn, 1984.

48 La légende du dernier Empereur, qui commence par les Revelationes du
pseudo-Méthode (ainsi que le rappelle McGinn, 2000, pp. 90-91), a été
derniérement illustrée par Mohring, 2000.

49 Ces deux personnages sont identifiés respectivement 4 la septieme téte
du dragon, et a Gog et Magog, dont les noms figurent sur la queue du
dragon dans la figura décrite ci-dessus.



La Bible et son iconographie 71

héritiers de Saint Frangois, tous les deux seront anéanti par
miracle; la prostituée de Babylone sera remplacée par la nova
sponsa, V'ecclesia spiritualis: autrement dit, la papauté
reviendra a son état idéal d’absolue pauvreté, conformément a
Iesprit franciscain; un millénium de paix et de vie purement
spirituelle commencera pour ’humanité.so

Cette doctrine des deux Antéchrist étant 1'une de
contributions les plus originales d’Olivi a l'exégese
apocalyptique (cf. Burr, 1993, pp. 132-162), il n’est pas
surprenant que la vision dantesque de Purg. XXXII en ait
retenu quelques traces.

5.

Il importe maintenant d’examiner la relation conceptuelle et
iconographique entre le dragon mentionné ci-dessus, et un
autre symbole de Joachim, caractérisé par quatre roues.5!
Dans cette figure les quatre facies, qui désignent les quatre
animaux évangéliques d’Ezéchiel (Homo, Vitulus, Leo,
Aquila), sont représentées par autant de roues plus petites;
celles-ci coupent a quatre points les deux roues plus grandes,
dont l'une est inclue dans l'autre. Cest bien ce modele
quaternaire>2 que Joachim cherche a adapter, dans la figure
du dragon, au modele des sept persécutions de I'Eglise, étant
entendu que celui-ci correspond aussi bien aux sept sceaux
qu'aux sept tétes du dragon.

50 Cf. la description rédigée par Lewis, 2002, a I'aide d’'un tableau basé sur
la concordia de Joachim. Pour l'influence de ce dernier sur Olivi, cf.
McGinn, 1994, II, p. 278 et V, pp. 165-7. Tant Bonaventura qu'Olivi se
sont évertués a €établir un accord entre la doctrine joachimite des trois
états, et la théorie traditionnelle des sept dges de I'Eglise.

51 Cf. Reeves/Hirsch, 1972, pp. 224-231.

52 1l s’agit d'un écart par rapport aux modeles septénaires et trinitaires, qui,
dans le code symbolique de l'auteur, représentent la majorité. “Patterns
— patterns of twos and threes, of sevens and twelves — dominate the
strongly pictorial and symbolic mind of the abbot” (McGinn 1994, IX,
pp. 31-32).



72 Maurizio Perugi

Aux points d’intersection des roues, Joachim a encore
voulu signifier 'opposition entre Babylone et Jérusalem.
“There is a tremendous dynamic in Ezechiel’s experience of
this swift-moving, heavenly apparition” (Reeves/Hirsch, 1972,
p. 231). Par ailleurs, c’est la seule figure christocentrique du
Liber figurarum, dans la mesure ou le message symbolique
est axé sur 'ceuvre de salut accomplie par le Christ sur la
1e1re.

Exemple impressionnant de polyvalence symbolique et
iconographique, cette figura, basée — on I'a vu — sur un
modele quaternaire 53 pénetre I'ceuvre joachimite dans son
intégralité. Dans le Liber Concordiae, les quatre premiers
livres correspondent respectivement aux quatre animaux
évangéliques d’Ezéchiel tandis que le cinquiéme, qui contient
les concordances, est consacré au Saint-Esprit, donc au
troisieme status. Dans ce contexte, nous rencontrons la “rota
in medio rotae”, qui, empruntée au passage d’Ez. 1, 16
mentionné ci-dessus, représente, en accord avec
I'interprétation générale, l'inclusion du Nouveau Testament
dans ’Ancien, et nommément la concordance entre les quatre
histoires de I’Ancien (Job, Tobit, Judith, Esther) et les quatre
opera Christi du Nouveau (Nativité, passion et mort,
résurrection, ascension).> De manieére analogue, l'inachevé
Tractatus super Quatuor Evangelia est axé tant sur les quatre
Evangiles, que sur les quatre opera Christi, dans la mesure ou
ceux-ci se sont réalisés dans I'histoire.

53 Ce modele est commun a d’autres symboles contenus dans le Liber figu-
rarum. On le retrouve en particulier dans les quatre cercles trinitaires,
les quatre lettres de la séquence IEUE, ou le double E représente Elie,
enfin les quatre tempora qui correspondent aux cercles plus petits: c’est
ainsi que, chez Joachim, Elie “becomes the key symbol” (Reeves/Hirsch,
1972, pp. 197-8). Encore faut-il ajouter les quatre bétes de Dan. 7, 3-8

contre lesquelles I'Eglise — représentée par les quatre créatures
d’Ezéchiel et de I'Apocalypse — a di lutter pendant ses quatre premiers
ages.

54 L'exégese remonte a Saint Jérdome, Commentariorum in Ez. prophetam
libri XIV, PL 25, 27-28; cf. Saint Grégoire, Homiliarum in Ez. prophetam
libri II, PL 76, 834.



La Bible et son iconographie 73

Dans la figure relative a la Dispositio novi ordinis pertinens
ad tercium statum (Reeves/Hirsch, 1972, pp. 231-248),
également liée a la roue d’Ezéchiel, les quatre animaux
apocalyptiques, représentés en adoration devant le trone de
Dieu, figurent a la fois les quatre sens de ['écriture, les
adversaires des quatre bétes, les quatre opera Christi, les
quatre ordres de I'Eglise.ss Le modéle quaternaire monte
jusqu'a cinq avec la Sedes Dei, figurée par une Columba au
milieu des quatre animaux.56

Le pamphlet, médiocre et peu connu, dont on va
maintenant s’occuper, se situe lui aussi dans le sillage de cette
tradition figurative. Il s’agit d'une vision rédigée dans les
milieux dominicains pendant la décennie 1290, et attribuée a
un moine ermite espagnol nommé Juan. Un jour de 1216, a
I’heure none, il apparait a I'ermite une similitudo seu figura
alata a six ailes, dont le visage est celui du Christ. Cette
apparition est entourée par les figures des principaux
personnages de ’Ancien et du Nouveau Testament.

La similitudo imaginée par le moine espagnol est
redevable d'un double modele, constitué a la fois par le texte
d’Ezéchiel, et par l'interprétation iconographique donnée par
Joachim. Pourvue d’'un aspect humain, cette image séraphique
descend sur terre sous la forme d'un char a4 deux roues, trainé
par les saints Francois et Dominique moyennant une corde et
une chaine.5” Du coup, le char doit faire face aux attaques

55 A savoir: Leo=apotres, Vitulus=martyres, Homo=docteurs, Aquila=vierges
et ermites.

56 Cet élargissement du modéle quaternaire en quinaire est une constante
dans I'ccuvre de Joachim, qui aux quatre opera Christi rajoute |'adventus
Spiritus Sancti; aux quatre Evangiles, les Actes. Par ailleurs, les églises
principales qui reconnaissent leur origine dans I'apdtre Pierre sont éga-
lement au nombre de cinqg (Leo=Jérusalem, Vitulus=Antioche,
Homo=Alexandrie, Aquila=Constantinople, enfin Rome “quasi altera
Hierusalem sedes Dei”).

57 L'identification de ce couple, sur la base d’Ap. 11, 3 a été de bonne
heure attribuée a Joachim, qui, dans son Expositio in Apocalypsim (Ve-
nise 1527, f. 175v), prédit en des termes obscurs I'avénement de deux
ordres de vwiri spirituales (cf. derniérement McGinn, 2000, p. 92).
L'identification est explicitement formulée dans le traité pseudo-



74 Maurizio Perugi

déclenchées en succession par deux bétes d’origine
apocalyptique: d’abord le dragon qui, lui, est aisément tué,
ensuite la béte montée du fond de la mer, qui semble
momentanément prendre le dessus, avant d’étre vaincue, elle
aussi, en méme temps que d’autres bétes, dont nombre de
renards, figurant bien entendu les hérésies. Finalement, le
char recouvre son intégrité: “Instauratae sunt rotae, et
funiculus Francisci, et catena Dominici eis indissolubiliter
insertae sunt, et earum splendor in septuplum coruscabat”.

Tout en témoignant d’'une complete intégration de la
doctrine joachimite, ce texte’8 évite néanmoins de tomber
dans le radicalisme propre de certains courants franciscains.
Probablement connu de Dante, ainsi que le suggerent les
nombreux éléments communs,?® ce modeste pamphlet
annonce, en quelque sorte, ce dynamisme anamorphique qui
constitue, de notre point de vue, le lien le plus relevant entre
les figurae de Joachim, et I'iconographie employée par Dante
dans sa vision apocalyptique. Dans le texte du moine appelé
Juan, la figura alata fait, on 1'a vu, l'objet d'une
métamorphose calquée sur le texte d’Ezéchiel, I'étre ailé avec
la téte de Christ se transformant aussitot en char a deux roues.
De maniere analogue, le char de Dante devient tour a tour un
navire, un berceau, une arche déchirée par le dragon et
ensuite recouverte de plumes, avant de prendre finalement
I'apparence de la béte de I'’Apocalypse.

Le processus métamorphique est d’autant plus complexe
chez Dante, qu'il se rapproche de la technique mise en ceuvre
par Joachim dans son Liber figurarum, ou les quatre animaux
et les quatre opera Christi sont associés a 'image du char, le

joachimite Interpretatio in leremiam (Topfer, 1964, p. 113; Miethke,
2002, p. 522).

58  Aussitot intégré aux Acta ampliora S. Dominici Confessoris (Aug. 1,
pp. 622-4) par I'hagiographe d’origine saxonne Dietrich d'Apolda: voir a
ce propos I'édition de Oliger, 1941.

59 Cf. McGinn, 1994, VII, p. 19 et note 88: “The possible relation between
this vision and the famous ‘chariot vision’ of Purg. XXXII, a connection
hinted at by some previous investigators, has never been systematically
explored”.



La Bible et son iconographie 75

tout étant enrichi par I'évocation supplémentaire du couple
formé par Jérusalem et Babylone: si tous ces ingrédients sont
traditionnels, leur facon de s’entreméler est tout a fait
originale. De la méme maniere, “the individuality of Joachim’s
figure lies in the way one concept blends with and is
transformed into another” (Reeves/Hirsch, 1972, p. 231).60

Ce n’est pas par hasard si cet aspect de la personnalité de
Joachim a été mis en valeur par des chercheurs de langue et
de culture anglo-saxonnes, a commencer par Miss Reeves, a
qui 'on doit 'heureuse définition de “picture thinker”:61 en
vertu de son Liber Figurarum, premier exemple de parfaite
intégration entre texte et image, Joachim, des siécles avant
William Blake, “has the unique distinction of being the first
apocalypticist who was his own iconographer” (McGinn,
1994, 111, p. 279).

00 Les deux figures des ‘tree-eagles’ (ibid., fig. 14 et 15) sont aussi suscep-
tibles d’'une double lecture: “the two trees with the five and seven
number-symbolism, when turned upside-down, reveal themselves as
two splendid, stylized eagles”.

61 “Joachim’s somewhat confused verbal attempts to portray his vision of
history cry out for visual presentation; indeed, it seems that the visual
images (trees, circles, eagles, the Alpha and Omega, and the ten-
stringed psaltery, etc.) were frequently prior to verbal presentations in
the development of Joachim’s thought” (McGinn, 1994, II, p. 284); “In
Joachim we are witnesses to a powerful example of the symbolic men-
tality at work” (id. II, p. 285).



76 Maurizio Perugi

Liste bibliographique de référence

Aertsen, Jan A.; Pickavé, Martin (éds), Ende und Vollendung,
Eschatologische Perspektiven im Mittelalter [Kodlner
Medievistentagung, 12-15. September 2000], Berlin/N.Y., A.
de Gruyter, 2002

Aversano, Mario, La quinta ruota: studi sulla Commedia,
Torino, Tirrenia, 1988

Blank, A., “Das Modell der drei weltgeschichtlichen status in
Joachim von Fiores ‘Concordia veteris et novi testamenti’”,
Florensia, 8-9, 1994/5, pp. 111-127

Burr, David, Olivi’s Peaceable Kingdom: A Reading of the
Apocalypse Commentary, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 1993

Cullmann, Oscar, Christ and Time. The Primitive Christian
Conception of Time and History, London, SCM Press, 1962

Emmerson, Richard K., The Apocalypse in Medieval Culture,
in: Emmerson/Mc Ginn, 1992, pp. 293-332

Emmerson, Richard K.; Herzman, Ronald B., The Apocalyptic
Imagination in Medieval Literature, Philadelphia,
University of Pennsylvania Press, 1992

Emmerson, Richard K; McGinn, Bernard (éds), The Apocalypse
in the Middle Ages, Tthaca & London, Cornell University
Press, 1992

Grana, Gianni, Il canto XXXII del Purgatorio, Torino, SEI,
1962

Haas, Alois M., “Mystische Eschatologie. Ein Durchblick”, in:
Aertsen/Pickavé, 2002, pp. 95-114

Herzman, Ronald B., Dante and the Apocalypse, in:
Emmerson/McGinn 1992, pp. 398-417

Kaske, Robert E., “Dante’s DXV and ‘Veltro’”, Traditio, 17,
1961, pp. 185-254

Kaske, Robert E., The Seven Status Ecclesiae in Purgatorio
XXXII and XXXIII, in: Bernardo, Aldo S.; Pellegrini,
Anthony L. (éds), Dante, Petrarch, Boccaccio, Studies in
the Italian Trecento in honor of Charles S. Singleton,
Binghamton (N.Y.), Center for Medieval and Early
Renaissance Studies, 1983, pp. 89-113

Leonardi, Claudio, “Ma Gioacchino € un profeta?”, Florensia,



La Bible et son iconographie PF

12, 1998 [recte 2000], pp. 147-149

Lerner, Robert E., “Antichrists and Antichrist in Joachim of
Fiore”, Speculum, 60, 1985, pp. 553-570

Lewis, Warren, Freude, Freude! Die Wiederentdeckung der
Freude im 13. Jahrbundert: Olivis ‘Lectura super
Apocalipsim’ als Blick auf die Endzeit, in: Aertsen/Pickavé,
2002, pp. 657-683

McGinn, Bernard, “Symbolism in the Thought of Joachim of
Fiore”, in: Ann Williams (éd.), Prophecy and
Millenarianism. Essays in Honour of Marjorie Reeves,
Harlow, Longman, 1980

McGinn, Bernard, “Apocalyptic Tradition and Spiritual Identity
in Thirteenth-Century Religious Life”, in: E. Rozanne Elder
(éd.), The Roots of the Modern Christian Tradition,
Kalamazoo, Michigan, 1984, pp. 29-31

McGinn, Bernard, Apocalypticism in the Western Tradition,
Aldershot, Variorum reprints, 1994

McGinn, Bernard, Amntichrist. Two Thousand Years of the
Human Fascination with Evil, N.Y., Columbia University
Press, 2000

Miethke, Jurgen, Zukunftshoffnung, Zukunftserwartung,
Zukunfisbeschreibung im 12. und 13. Jabrbundert. Der
Dritte Status des Joachim von Fiore im Kontext, in:
Aertsen/Pickavé, 2002, pp. 504-524

Mohring, Hannes, Der Weltkaiser der Endzeit. Entstehung,
Wandel und Wirkung einer tausendjibrigen Weissagung,
Stuttgart, J. Thorbecke (Mittelalter-Forschungen, 3), 2000

Oliger, Livarius, “Ein pseudoprophetischer Text aus Spanien
tber die heiligen Franziskus und Dominicus”, in:
Kirchengeschichtliche Studien P. Michael Bibl, O.F.M.,
Kohner, 1941, pp. 13-28

Pertile, Lino, La puttana e il gigante, Longo, Ravenna, 1998

Podesta, Gian Luca, “Die Genealogia, Ein frithes Werk
Joachims von Fiore und die Anfinge seines
Geschichtsbildes”, Deutsches Archiv 56, 2000, pp. 55-101

Prigent, Pierre, Apocalypse 12, Histoire de ['exégese, Tibingen,
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1959

Reeves, Marjorie, The Influence of Prophecy in the Ldter
Middle Ages. A Study in Joachimism, Oxford, at the
Clarendon Press, 1969; Notre Dame — London, University



78 Maurizio Perugi

of Notre Dame Press, 1993

Reeves, Marjorie; Hirsch-Reich, Beatrice, The ‘Figurae’ of
Joachim of Fiore, Oxford, at the Clarendon Press, 1972

Reinhardt, Klaus; Saranyana, Josep Ignasi, “Joachim von Fiore
und sein vermeintlicher Einfluss auf Hispanoamerika im
16. Jahrhundert”, in: Aertsen/Pickavé, 2002, pp. 545-557,
notamment pp. 545-549 (Einleitung: Stand der Forschung)

Stevenson, Joseph, Radulphi de Coggeshall chronicon
Anglicanum [...] Ex codicibus manuscriptis edidit Joseph
Stevenson, London, Rerum Britanicarum Medii Aevi
Scriptores, 1875

Tocco, Felice, Il canto XXXII del Purgatorio, Firenze, Sansoni,
1903

Topfer, Bernhard, Das kommende Reich des Friedens. Zur
Entwicklung chiliastischer Zukunfthoffnungen im
Hochmittelalter (Ost-)Berlin, Forschungen zur
mittelalterlichen Geschichte, 11, 1964, [trad. it. par Sergio
Sorrentino, Genova, Marietti, 1992]

Engen, John van, Rupert of Deutz, Berkeley, Los Angeles-
London, University of California Press, 1983



La Bible et son iconographie 79

Abstract

La fine del sec.XX ha segnato un forte ritorno di interesse per Gioacchino
da Fiore (ca. 1135-1202), senz’altro uno dei massimi esponenti del pensiero
apocalittico medievale. Il fascino che emana da questa figura dipende in
gran parte dai disegni e dai simboli, corredati da didascalie, di cui
Gioacchino si serviva per assicurare al suo pensiero una diffusione che
fosse il pit possibile efficace e capillare. Come “picture thinker”,
Gioacchino ¢ il geniale precursore di una corrente nella quale si situa, per
esempio, un autore come William Blake. Il suo Liber figurarum genero ben
presto una messe di imitazioni; alcuni dei simboli ivi raccolti continuano ad
aver fortuna nel linguaggio della pubblicitd contemporanea, dove sono stati
utilizzati per creare dei loghi famosi (fra tutti, citiamo il drago a sette teste).
Non sorprende dunque che I'impronta di Gioacchino arrivi, per via diretta o
indiretta (attraverso 'olivismo e le correnti spirituali), fino alla Commedia di
Dante. In particolare, la vertiginosa successione di metamorfosi cui si assiste
in Purg. XXXII, uno dei canti dove piu sensibile ¢ il messaggio profetico e
apocalittico, conserva probabilmente una traccia dell’inimitabile tecnica
disegnativa di Gioaccino, autore di figure animate da un inquietante
dinamismo interno, che assumono contorni differenti a seconda dell’angolo
visuale e interpretativo di volta in volta suggerito dalla didascalia.






	La Bible et son iconographie dans la perspective politique et eschatologique de la "Commedia" : quelques réflexions en marge de Purg. XXXII

