
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2003)

Heft: 34: Nach der Bibel = Après la Bible : approaches to the scriptures

Artikel: La Bible et son iconographie dans la perspective politique et
eschatologique de la "Commedia" : quelques réflexions en marge de
Purg. XXXII

Autor: Perugi, Maurizio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maurizio Perugi

La Bible et son iconographie dans la

perspective politique et eschatologique de
la "Commedia": quelques réflexions en

marge de Purg. XXXII

e messie est arrivé, et pourtant l'histoire est loin d'avoir
arrêté son cours. Que devient donc, dans ces conditions,
le messianisme apocalyptique? La réponse chrétienne se

résume dans l'heureuse formule, proposée jadis par Oscar
Cullman, "already, but not yet": à savoir, le messie est bel et
bien arrivé, mais il n'est pas encore à bout de son chemin.1 La
définition la plus claire du courant apocalyptique se trouve,
elle, chez Bernard McGinn:2 "Apocalypticism (or apocalyptic
eschatology): a revealed message about the structure and
meaning of history and its approaching end. The movement
involves pessimism about the present, a sense of impending
crisis, and the conviction of the proximate judgement of evil
and the vindication of the just".

Au XIHeme siècle, le personnage central de ce courant est
certes Joachim de Flore (ca. 1135-1202). La fascination et
l'intérêt qui émanent de son œuvre sont dus à plusieurs
raisons, dont notamment l'efficacité pédagogique de son Liber
figurarum. Dans cet ouvrage, sans doute pour la première
fois dans l'histoire de la philosophie occidentale, l'essentiel du
message est confié à des illustrations, caractérisées par un
impact symbolique très fort.

En 1937, à Reggio Emilia (Italie), Möns. Leone Tondelli eut
la chance de découvrir un manuscrit, qu'il parvint à identifier

1 Cullmann, 1962, pp. 144-8.
2 McGinn, 1994, VI, pp. 223-4.

1.

Colloquium Helveticum 34/2003



58 Maurizio Perugi

au Liber figurarum. Après une première édition de ce
document, préparée par lui-même (1940), une deuxième a été
publiée en collaboration avec Marjorie Reeves et Beatrice
Hirsch-Reich (1953). C'est à ces deux chercheuses qu'on doit
finalement (1972) l'édition de référence de cet ouvrage.
Comme l'examen des manuscrits l'indique, le Liber figurarum
est en fait une compilation de figures symboliques, assorties
de gloses. Le recueil de ces matériaux, dont l'authenticité ne
fait désormais plus de doute, est l'œuvre des disciples de
Joachim, qui ont dû les assembler aussitôt après la mort de
leur maître.

Ainsi que les spécialistes l'ont signalé de bonne heure,
l'empreinte de Joachim de Flore peut être reconnue dans
certains passages de la Commedia.3 Le chant le plus imprégné
d'inspiration joachimite est assurément Purg. XXXII,4 où, mis
à part la vision dont il sera question ci-dessous, l'essentiel du
message prophétique est signifié moyennant une succession
de similitudes: d'abord l'éclosion printanière de la nature,
ensuite le sommeil d'Argos, enfin une allusion directe à

l'épisode évangélique de la transfiguration. C'est justement
celle-ci qui occupe une place centrale dans la pensée de
Joachim.

Développant une idée fort répandue au Moyen Âge,
Joachim voit dans le prophète Élie le précurseur du deuxième
avènement du Messie, en même temps que le personnage
biblique marquant la fin du deuxième status et le début du

3 Dans Par. XII, 140-1, Dante nous dit qu'il était "di spirito profetico do-
tato". En fait, Joachim lui-même désigne par "spiritum intelligentie "

cette faculté, qui lui permettait un accès immédiat aux mystères de la
Sainte-Écriture (cf. sa réponse à l'abbé cistercien Adam de Perseigne,
chez Ralph of Coggeshall, éd. Stevenson, 1875, p. 68). Quant à l'emploi
correct du terme 'prophétie', cf. Leonardi, 1998.

4 L'influence de Joachim dans ce chant a d'abord été signalée par Grana,
1962, p. 20. Cf. aussi les pièces reproduites par Tocco, 1903, dans
l'Appendice (pp. 39-53). L'hypothèse d'une influence directe de Joachim
est niée par Aversano, 1988, p. 183, note 84, qui préfère mettre en relief,
chez Dante, le recours direct tantôt à la Bible, tantôt aux commentaires
des Pères de l'Église.



La Bible et son iconographie 59

troisième. Ce dernier est caractérisé par un double début,
dans la mesure où le Saint-Esprit y opère en accord avec les
deux autres personnes qui président aux deux status
précédents.

En tant que précurseur, Élie assume donc la fonction qui
appartient au Saint-Esprit. Ainsi, dans la séquence formée par
Moïse, Élie, Jean le Baptiste, Élie symbolise d'une part la
Trinité, car il représente la double émanation de la troisième
personne; et, d'autre part, l'ensemble des status de l'histoire
universelle. Encore faut-il rappeler que Joachim désigne Élie,
à côte d'Élisée, comme le fondateur de la vie cénobitique, en
même temps qu'il appelle saint Bernard, à deux reprises, un
alter Moyses.5

L'œuvre joachimite reflète, dans son ensemble, une pensée
fluide, constamment en train d'évoluer et de se préciser, d'où
l'obscurité qui pèse sur un certain nombre de points, que la
recherche moderne n'a toujours pas réussi à éclaircir. En
particulier, le modèle des trois status6 a été dernièrement
résumé par Miethke.7 Le premier status, correspondant au
règne du Père et de la Loi, se déroule dans Yordo
coniugatorum et comprend 65 générations, depuis Adam
jusqu'à l'Incarnation. Le deuxième, correspondant au règne
du Fils ("sub ampliori gratia"), commence, en tant qu'ordo
clericorum, par le roi Asarja de Judée. Le troisième,
correspondant au règne du Saint-Esprit ("sub spirituali
intelligentia"),8 a d'abord été annoncé par le prophète Élie,

5 Reeves, 1993, pp. 134-5, 196-8; Emmerson/Herzman, 1992, pp. 14-15; fi¬

che bibliographique dans Haas, 2002, p. 105, note 42.
6 La distinction de différents status dans l'histoire de l'humanité se trouve

déjà chez Hue de Saint-Victor et d'autres.
7 Miethke, 2002, p. 515 ss. Celui-ci ne manque pas de signaler (avec un

renvoi à Blank 1994-5) les "Überlappungen und Verknüpfungen" qui
caractérisent le schéma posé par Joachim dans la Concordia veteris et novi
testamenti (Venise 1519).

8 Intelligence spirituelle, grâce à laquelle "die 'geistliche Erkenntnis' der
Wahrheit jedem Gläubigen unmittelbar zugänglich werden muss"
(Miethke, 2002, p. 518). Cette notion a, par la suite, été élaborée par O-
livi, cf. Lewis, 2002, p. 677ss.



60 Maurizio Perugi

ensuite par saint Benoît. En tant qu ordo monachorum (ou
heremitarurri), ce dernier status va durer jusqu'à la fin des

temps.
Les deux premiers status symbolisent les deux Testaments,

alors que le troisième est une synthèse entre monachisme et
millénarisme. Inclu dans cette triade, le modèle binaire
prévoit encore une mise en parallèle avec les deux Personnes
de la Trinité ("una ingenita, alia genita"), les deux avènements
du Christ, les deux peuples bibliques (Judaicus et Gentilis).?

Comme on va bientôt le voire, dans Purg. XXXII une
liaison peut être établie, grâce au substrat joachimite, entre la
mention d'Élie10 et le symbole dantesque du char. Ce dernier
remonte à une tradition exégétique bien connue, qui, ayant
en Ézéchiel son origine, a été renouvelée par Joachim, avant
de circuler, à l'époque de Dante, dans les pamphlets issus en
grand nombre des milieux spirituels et dominicains.

2.

Mis à part la similitude de la transfiguration, l'empreinte de
Joachim dans Purg. XXXII est surtout appréciable dans la
vision qui occupe la dernière partie du chant. Son caractère
apocalyptique est d'ailleurs implicitement déclaré par
l'injonction de Béatrice, "e quel che vedi/[...] fa che tu scrive"
(v. 104-5), écho, bien évidemment, d'Ap. 1,11.11 Cette vision
passe d'abord en revue les persécutions qui ont jalonné
l'histoire de l'Église, jusqu'à la condition d'assujettissement
affectant la papauté depuis son transfert à Avignon.12 L'Église

9 Cf. Reeves, 1993, p. 18ss.; McGinn, 1980, p. I6lss.
10 Cf. le schéma établi par McGinn, 1994, XI, p. 432 et ibid., pp. 434-6,

441-2.
11 On a suggéré que, dans l'idéale biographie dantesque, ce deuxième a-

vènement de Béatrice préfigure le deuxième avènement du Christ
(Herzman, 1992, pp. 411-2).

12 Dans la vision dantesque, Aversano distingue sept parts, en supposant
que Dante s'inspire de l'Expositio super septem visiones libri Apocalypsis



La Bible et son iconographie 61

étant représentée sous la forme d'un char, chaque persécution
est désignée par un symbole approprié:
1) avec la rapidité de la foudre, un aigle, figure de l'autorité
impériale, frappe violemment le char, qui fait une embardée,
tel un navire secoué par la tempête (il s'agit des persécutions
subies depuis Néron jusqu'à Dioclétien);
2) un renard famélique, figure des hérésies,« se rue sur le
fond du char avec un tel élan, que Béatrice, personnification
de la vraie doctrine chrétienne, a du mal à le mettre en fuite;
3) descendue jusqu'au fond du char, l'aigle laisse celui-ci tout
jonché de ses plumes, qui symbolisent les biens séculaires
assurés à l'Église par la donation de Constantin:14 on entend
aussitôt une voix tombant du ciel, et déplorant cette charge,
qui menace d'accabler le navire de la Chrétienté;«
4) la terre s'ouvrant au dessous du char, un dragon en sort,
qui perce le fond du char avec sa queue, avant de la retirer
en guise d'aiguillon, auquel un fragment du char reste
attaché;
5) tel une mauvaise herbe, qui pousse dans un champ fertile,
le plumage de l'aigle recouvre aussitôt la partie restante du
char mutilé, y compris le timon.

Dans cette séquence, le char« et le dragon sont les deux
symboles apocalyptiques majeurs. Bien que façonné comme

de saint Ambroise (Aversano, 1988, p. 172). Selon Kaske, 1983, Dante se
serait inspiré de l'ouverture des sept sceaux.

« Cant. 2,15; Aug., En. in Ps. 80,14.
14 Sans doute avec les meilleures intentions (cf. Par. XX, 55 sgg.); quant

aux plumes d'aigle, c'est un symbole parmi les plus fréquents dans
l'iconographie joachimite.

15 Dans le cadre d'une iconographie fort usitée dans les pamphlets de
propagande spirituelle, tant la "nave in fortuna" (v. 116) que la "navi-
cella" (v. 129) renvoient à la célèbre "nave sanza nocchiero in gran
tempesta" de Purg. VI 76.

« L. Pertile s'est dernièrement penché sur ce symbole (1998), de même
que sur les autres utilisés dans les derniers chants du Purgatoire. Dans
l'ensemble, son exégèse diffère sensiblement de celle que nous proposons.



62 Maurizio Perugi

un véhicule à deux roues, suivant le modèle romain,1? ce char
n'en est pas moins influencé par Ez. 1, 15-21 Visio rotarum,
précédée par la Visio quattuor animalium):

Cumque aspicerem animalia, apparuit rota una super terram iuxta
animalia, habens quattuor faciès [...]; et aspectus earum et opera quasi
sit rota in medio rotae [...]. Statura quoque erat rôtis et altitudo et
horribilis aspectus, et totum corpus oculis plenum in circuitu ipsarum
quattuor. Cumque ambularent animalia, ambulabant pariter et rotae
iuxta ea; et cum elevarentur animalia de terra, elevabantur simul et
rotae. Quocumque ibat spiritus, illuc, eunte spiritu, et rotae pariter
elevabantur sequentes eum; spiritus enim vitae erat in rôtis. Cum
euntibus ibant et cum stantibus stabant; et cum elevatis a terra pariter
elevabantur et rotae sequentes ea, quia spiritus vitae erat in rôtis.

Il s'agit donc d'un exemple, typiquement dantesque, de
combinaison d'éléments bibliques et classiques à la fois. Par
ailleurs, les deux roues sont censées figurer l'Ancien et le
Nouveau Testament. Quant au passage d'Ézéchiel, il vient
d'être employé pour la description, dans Purg. XXIX, 92-96,
des plumes aux yeux multiples ("penne piene d'occhi") dont
se revêtent les quatre animaux évangéliques.1?

17 Mis à part Ep. XI, 5, tant les chars triomphaux romains que le char de
Phéton apparaissent encore chez Dante à l'intérieur de deux similitudes
insérées dans Purg. XXIX, 115-120.

18 On rappelle que le char d'Ézéchiel correspond à la merkavâ, le char di¬
vin du mysticisme hébreu, en même temps qu'il représente, dans la
doctrine catholique, la descente du Saint-Esprit à la Pentecôte.

D À noter que la comparaison entre ces plumes et les yeux d'Argus re¬

monte à Saint Jérôme, PL XXV, 17: cf. Aversano, 1988, p. 167, qui
renvoie également à Rabane Maure (PL CX, 526 C). Quant au personnage

mythique d'Argus, il est encore évoqué dans notre chant pour
représenter le sommeil dont Dante est subitement accablé (w. 64-66),
avant que son esprit se plonge dans la vision mystique de la transfiguration.

Par ailleurs, les savants ont depuis longtemps attiré l'attention sur
les liens existant entre Purg. XXIX et XXXII.



La Bible et son iconographie 63

3.

Mais revenons à la vision dantesque, et précisément à l'instant
où, changeant de physionomie, le char émet sept têtes et dix
cornes (v. 142-160), allusion évidente à la bête qui monte du
fond de la mer (Ap. 13, D- L'interprétation vulgate de ce
symbole remonte, on le sait, à Bède 12, 3-4: muni de sept
têtes figurant les rois, et de dix cornes figurant les royaumes
de la terre, le dragon diabolique se sert de sa queue pour
précipiter dans l'enfer une partie des anges (ou des
hommes).20

À la place de cette bête, le Liber figurarum nous propose
le non moins célèbre draco magnus rufus à sept têtes,21 seule
figure empruntée par Joachim à l'Apocalypse de Jean (Ap.
12, 3). Développée presque uniquement dans YExpositio in
Apocalypsim, cette figure est sans doute la moins complexe
dans le recueil de Joachim, où elle est pourtant associée à

une glose très nourrie. La raison est simple: chez Joachim, qui
revient sur ce symbole à trois reprises, le dragon représente
une sorte de 'summa' iconographique de l'histoire des
persécutions subies par l'Église.22 En ceci, le dragon résume à

lui seul toutes les autres manifestations de l'Antéchrist, y

20 Cette glose a été ajustée, à plusieurs reprises, à la réalité historique
contemporaine. Nous en avons un exemple, vers 1095, dans les Cala-
mitates Ecclesiae Leodiensis de Rupert de Deutz, partisan de la réforme
grégorienne, qui, dans le cadre de la Querelle des Investitures, fut obligé

de s'enfuir du monastère de St-Laurent de Liège (MGH, Libelli de lite
3,624). L'auteur de ce pamphlet s'est appliqué à établir un rapport entre
les symboles bibliques, et les événements dont lui-même a été l'un des
protagonistes: aussi la queue de Satan figure-t-elle l'empereur Henri IV,
tandis que la troisième partie des étoiles tombées du ciel correspond
aux évêques qui l'ont appuyé dans le schisme. On peut donc voir dans
Rupert de Deutz un précurseur de la méthode de Joachim, toujours aussi

enclin à découvrir dans l'histoire contemporaine les signes de la fin
imminente (cf. aussi Van Engen 1983).

21 Voir. p. ex. McGinn, 1994, II, p. 280, plate 4; cf. aussi Reeves/Hirsch,
1972, pp. 146-152.

22 Cf. Emmerson/Herzman, 1992, p. 9, note 26 et, avant lui, Prigent, 1959,

pp. 41-44.



64 Maurizio Perugi

compris la quatrième bête de Daniel (Dan. 7, 3-8), de même
que la bête qui monte du fond de la mer: en effet, l'une et
l'autre représentent la menace des Sarrasins,23 à cette
différence près, que l'une s'est manifestée dans le quatrième
âge de l'Église, lors de la parution de la secte des
Mahométans, alors que l'autre viendra dans le sixième âge, sa
manifestation ayant déjà commencé avec le royaume de
Saladin.

À ce propos, Joachim suppose une équivalence entre la

quatrième bête de Daniel, munie de dix cornes, auxquelles
une corne supplémentaire vient s'ajouter, et la sixième tête du
dragon, identifiée à Saladin. L'équivalence repose sur Ap.
17, 9-10, où l'ange explique à Jean le sens des sept têtes de la
bête marine: "septem capita, septem montes sunt super quos
mulier sedet: et reges septem sunt; quinque ceciderunt, unus
est, et alius nondum venit, et cum venerit oportet ilium breve
tempus manere".24

Ainsi que Joachim le montre déjà dans son ouvrage
juvénile Genealogia (éd. Podestà, 2000), dans le cadre des
correspondances entre Ancien et Nouveau Testament, les sept
persécutions subies par Israël2? ne peuvent que préfigurer un
nombre équivalent de persécutions envers l'Église, dont deux
seulement (juifs et païens) ont été annoncées par le Nouveau
Testament. L'histoire de l'Église a connu, par la suite, celles
des Ariens et des Sarrasins. Il en reste donc trois qui doivent
encore se manifester (Miethke, 2002, p. 514).

En représentant, dans sa figura, les deux dernières têtes
comme unifiées, Joachim parvient à harmoniser le schéma des

sept persécutions avec la division traditionnelle de l'histoire
de l'Église en six périodes:26 il doit, par conséquent, arriver

23 Cette double persécution des Sarrasins est annoncée dans Ap. 13, 3: "Et
vidit unum de capitibus suis quasi occisum in mortem; et plaga mortis
eius curata est".

24 C'est la glose située en haut du côté droit de la figura.
25 Égyptiens, Chaananites, Philistées, Assyriens, Babyloniens, Perses et

Grecques.
26 Telle qu'on la trouve, par exemple, chez Anselme de Havelberg.



La Bible et son iconographie 65

une double persécution dans le sixième âge, afin que le
septième puisse se placer sous le signe du repos et de la
paix.2?

En fait, le dragon de Joachim préfigure pour les rois
Herodes, Nero, Constantius, Mahomet, Mesemothus,28
Salahadinus, ce dernier étant le seul qui porte la couronne,
du fait qu'il règne actuellement. Il s'agit, faut-il le rappeler,
d'une allusion au sixième tempus de l'Église, ainsi qu'il est
signifié par la glose insérée entre la cinquième tête et la
sixième: "Sexta persecutio inchoata est. VII. sequetur". Cette
glose est à compléter par l'inscription qu'on lit sur la queue
du dragon: "Gog. iste est ultimus Antichristus".2? En somme, le
septième roi, identifié à l'Antéchrist, sera suivi d'un autre, non
moins néfaste, figuré par la queue.30

Le dragon véhicule d'une manière emblématique le
radicalisme eschatologique de Joachim. Celui-ci voit dans la
persécution de l'Antéchrist un présage de l'ère dominée par le
Saint-Esprit, où l'action divine est censée s'accomplir, dans sa

perfection, non pas en dehors, mais à l'intérieur de l'histoire.
Se démarquant de l'exégèse traditionnelle, Joachim place son

27 Ce n'est sans doute pas par hasard que Purg. XXXII, le chant le plus
étendu du poème, atteint les 160 vers, numéro qui représente "l'unica
aggregazione di numeri tutti perfetti (1-6-7)" (Aversano, 1988, p. 150).

28 En fait, unus de regibus Babylonis c'est tout ce qu'on lit dans la glose du
Liber figurarum-, cependant, le nom attribué à la tête correspondante est
bien Mesemothus, qui ne peut que désigner l'un des tyrans sarrasins.
C'est d'ailleurs le nom évoqué (sous la forme de Melsemutus ou Mesel-
mutus) au cours du célèbre colloque entre Joachim et Richard Cœur-de-
lion, qui, conté par Roger Howden, eut lieu pendant l'hiver 1190-1 près
de Messine. Ce nom apparaît encore dans YExpositio (Mauri qui vulgo
dicuntur Meselmutî)-. il faut cependant rappeler que, dans ce traité, la
cinquième tête du dragon est attribuée à Henri IV. Toute la question a
été examinée par Reeves/Hirsch, 1972, pp. 86-88, qui supposent
l'existence d'une variante remontant à l'auteur lui-même.

29 Voir cette autre glose: "Inter omnes ergo Antichristos qui apparebunt in
mundo duo sunt ceteris détériorés: ille scilicet qui designatus est in ca-
pite VII. et ille qui designatus est in cauda".

30 La légende de l'Antéchrist a été dernièrement illustrée par McGinn,
2000. Pour la distinction, chez Joachim, entre deux figures de
l'Antéchrist, cf. Lerner, 1985.



66 Maurizio Perugi

âge d'or non pas avant, mais après la manifestation de
l'Antéchrist.31 En même temps, et contrairement à ce qu'on
désigne d'habitude par le nom de joachimisme, son troisième
status s'achève sur une note de tribulation (Reeves/Hirsch,
1972, p. 152). Ce n'est finalement qu'après la défaite de
l'Antéchrist et l'achèvement du troisième état, dominé par le
Saint-Esprit, que Joachim place l'arrivée de Gog, le dernier
Antéchrist figuré par la queue: nous avons là, en accord avec
Lerner, l'un des traits les plus originaux de l'eschatologisme
de Joachim.32

Le décret Damnamus ergo, promulgué lors du quatrième
Concile du Latran (1215), remit en question l'orthodoxie
trinitaire de Joachim sur la base d'un opuscule en fait
apocryphe.33 Les textes abusivement attribués à Joachim se

multiplièrent entre 1230 et 1300. Leurs auteurs montrent une
tendance commune à négliger les traits les plus originaux de
la pensée joachimite, se concentrant plutôt sur le rôle de
l'Antéchrist ainsi que sur les prophéties politiques (McGinn,
1994, XII, p. 29). En somme, Joachim est de plus en plus
interprété à travers le filtrage exercé par ses partisans, d'où il
résulta aussi bien une simplification de son enseignement,
qu'une radicalisation de son message.34

Des recueils de figures dérivées de celles du maître
commencèrent bientôt à circuler, ce qui ressort tant de
l'analyse des manuscrits, que des témoignages de Pierre de

31 Pour cet effet de 'Entdramatisierung' cf. dernièrement Miethke, 2002,
p. 518.

32 "We may define Joachim's innovation in the realm of Antichrist periodi-
zation as consisting of a doctrine of multiple Antichrists in which the
two most evil Antichrists in the Devil's arsenal were still to arrive - one
before and one after an earthly Sabbath [...]. The Antichrist of the tail
was Joachim's greatest novelty, for no one hitherto had posited a final
Antichristian persecution coming after an ultimate earthly Sabbath" (Lerner,

1985, p. 566).
33 II s'agit du De unitate seu essentia Trinitatis (bibliographie chez Rein-

hardt/Saranyana, 2002, p. 547).
34 On se référera ici à la distinction proposée par McGinn, 1994, IX, p. 35,

entre des textes tout simplement "Joachite" et d'autres qui méritent, eux,
la qualification de "Joachimist".



La Bible et son iconographie 67

Blois et de Salimbène de Adam. C'est surtout à partir des
textes et des figures des Praemissionesp que les joachimites
s'employèrent à attribuer un contenu précis aux énigmes les
plus délicates de la pensée de Joachim, liés nommément aux
symboles du dragon et de Babylone.36 Laissant de côté la
notion d'attente du troisième status, malgré sa relevance dans
la pensée de Joachim, les disciples privilégièrent le rapport du
dragon avec les maux contemporains, s'appliquant à identifier
d'une façon aussi précise que possible les personnages figurés
par les têtes. Quant à Babylone, elle devint bientôt un sujet
tabou, comme le montrent les traces de censure dans la
tradition manuscrite: celles-ci trahissent évidemment une
préoccupation vis-à-vis d'une identification de ce symbole
avec l'Église, bien que cette idée soit tout à fait étrangère à la
pensée authentique du maître.37

En fait, tant Babylone que Jérusalem s'actualisent, pour
Joachim, dans l'histoire, atteignant leur apogée respectivement
avec David et Constantin: c'est la donatio Constantini qui, 42

générations après David, accorde au pape Silvestre le regale
sacerdotium de l'Église. Malgré cela, dans une figure du
dragon dérivée de celle de Joachim, la troisième tête n'est
plus identifiée à Constantius Arrius, mais directement à

Constantinus: "a view diametrically opposed, of course, to
Joachim's" (Reeves/Hirsch, 1972, p. 281, note 97), mais bien
plus conforme à l'esprit de Dante.

35 Dans tous les manuscrits, les Praemissiones ont été transmises conjoin¬
tement au Super Esaiam, ces deux ouvrages émanant, selon toute
probabilité, des milieux cisterciens de l'Italie du Sud; quant au Super
Hieremiam, vraisemblablement composé dans la même région, il devrait
être plutôt d'origine franciscaine.

36 Cf. Reeves/Hirsch, 1972, partie IV.
37 L'aigle devient aussi un symbole instable, pouvant être référé aussi bien

aux Hohenstaufen qu'à l'esprit contemplatif.



68 Maurizio Perugi

4.

Trois oppositions ont été interprétées, dans l'Apocalypse de
Jean, comme autant de personnifications du conflit
irréductible entre Dieu et Satan: à savoir, l'agneau et le
dragon; la Mulier, exposée à la menace du dragon, et la
Meretrix assise sur la deuxième bête; enfin, Jérusalem et
Babyloned8

Aussi bien chez Joachim que chez Dante, l'on assiste à la
fusion des deux bêtes présentes dans l'Apocalypse, où elles
apparaissent distinctes, et pourtant munies, l'une et l'autre, de
sept têtes et dix cornes.39 Cette fusion est implicitement
confirmée par Béatrice, dans la glose qu'elle prononce dans le
chant suivant (Purg. XXXIII, 34 sqq.): le char déchiré par le
démon fuit et non est (Ap. 17, 8);40 quant à la cour de France,
elle a bien raison de redouter la vengeance de Dieu.41 Loin
d'être exclusivement de Dante, cette association entre un
texte obscur, à l'allure prophétique, et une glose non moins
énigmatique, trouve également sa place dans une riche

38 "These symbols shaped the imaginations of generations of Christians
and were themselves reshaped, extended, and enriched by these later
adaptations" (McGinn, 1994, p. 268; voir aussi Emmerson, 1992, notamment

dans le domaine de la littérature en moyen anglais).
39 Les spécialistes de Joachim ont déjà attiré l'attention sur cette véritable

"conflation of the seven-headed Dragon of Ap. 12 with the seven-
headed Beast of Ap. 17" (cf. Emmerson/Herzman, 1992, pp. 9-11).

40 Selon l'exégèse traditionnelle, il faudrait voir dans ce passage une allu¬
sion à la courte durée du règne de l'Antéchrist. D'après Olivi, cette
phrase serait à référer aussi bien à la prostituée qu'à la bête, figure de
Vecclesia carnalis, destinée à être anéantie par le Christ, une fois qu'il
aura triomphé des dix rois représentés par les têtes de la bête. En effet,
la prophétie prononcée par Béatrice "seems to carry overtones also of a
future purification of the car, through its release from bondage by the
promised extinction of the whore" (Kaske, 1961, p. 211). Aversano,
1988, p. 184, note 84, signale par ailleurs la correspondance entre la

description du géant, "di sospetto pieno e d'ira crudo", et Saint Ambroi-
se, Expositio, cit., PL XVII, p. 149: "Et iratus est draco in mulierem [...]
plenus iracundiae".

41 D'après Kaske, 1961, le DVX annonce le deuxième avènement du
Christ: il ne faudrait donc pas l'identifier à l'empereur Henri VII.



La Bible et son iconographie 69

tradition, qui remonte moins à Joachim42 qu'à la littérature
pseudo-joachimite.43

Se situant clairement dans la ligne de Joachim, la vision de

Purg. XXXII est également redevable des courants
d'inspiration plus ou moins joachimite, répandus dans des
milieux proches de Dante. On rappelle que la prophétie de
Joachim avait été réfutée par Saint Thomas d'Aquin, capable
de distinguer avec habileté entre la pensée authentique de
l'abbé de Flore,44 et les interprétations souvent hérétiques
proposées par ses successeurs. Au contraire, l'aspect
prophétique du joachimisme était très répandu parmi les
franciscains, dont Bonaventura: celui-ci tient d'ailleurs une
position modérée, dans la mesure où il évite, par exemple, de
faire appel à la doctrine du troisième status.^

Depuis 1291, le contraste entre les figures de Célestin V et
Boniface VIII entraîne une éclosion de pamphlets
apocalyptiques, dont les Vaticinia de summis pontificibus,
qui, attribués à Joachim, remontent en fait à la période 1294-
1305. Il s'agit de 15 textes assez courts, accompagnés de titres
et d'illustrations symboliques, décrivant successivement les

papes futurs jusqu'à l'avènement de l'Antéchrist. Les six

42 "Seine Schriften haben in der Tat nicht den Charakter dunkler Weissa¬

gungen, sondern beruhen auf einer konsequenten Hermeneutik, sind
Auslegung der Heiligen Schrift. Doch beanspruchen diese Auslegungen
paradoxer Weise, mit den ausgelegten Texten gewissermassen identisch
zu sein, ihren innersten Sinn zu erfassen" (Miethke, 2002, p. 513).

43 C'est en tout cas l'opinion de McGinn, 1994, VI, p. 231, note 28, à pro¬
pos de l'Oraculum Cirilli: "This form of virtually impenetrable text and
only slightly more illuminating commentary became characteristic of
Joachimist prophecy in the thirteenth and early fourteenth centuries". Le
Liber de flore s'articule aussi en deux parties, à savoir, une prophétie
obscure et un commentaire visant à l'expliquer (id., p.240).

44 "utpote in subtilibus fidei dogmatibus rudis", cf. McGinn 1994, IX, p. 39,
note 54. La critique de Saint Thomas, de même que celle de la Commission

d'Anagni (1256), porte moins sur la pensée authentique de
Joachim, que sur celle développée par le joachimisme (dans Rein-
hardt/Saranyana, 2000, p. 549).

45 McGinn, 1994, VIII, p. 572; cf. dernièrement Miethke, 2002, pp. 520-1,
avec références bibliographiques. Pour le message apocalyptique contenu

dans la Legenda Maior, cf. Emmerson/Herzman, 1992, pp. 36-75.



70 Maurizio Perugi

premiers ont la forme de vaticinia ex eventu, en référence
aux papes qui s'étaient succédés depuis Nicolas III jusqu'à
Boniface VIII. En revanche, les cinq derniers constituent une
séquence de 'papes angéliques'.46

En 1297, dans sa Lectura in Apocalypsim, Pierre de Jean
Olivi décrit la lutte entre les Spirituels, héritiers de Saint
François, et l'Église charnelle personnifiée dans la prostituée
de Babylone.47 La critique de plus en plus âpre envers la
papauté contemporaine; le relief attribué au rôle réformateur
du pastor angelicas pendant le troisième âge; la tendance à la

prophétie politique; la relevance prêtée à la figure du dernier
Empereur:48 voici quelques-uns des points forts, qui
caractérisent le déviationnisme de la pensée propre aux
spirituels (McGinn, 1994, IX, p. 36, note 33).

En particulier, Olivi distingue trois périodes dans l'histoire
de la papauté: le temps de la pauvreté apostolique, jusqu'à
l'époque de Constantin et du pape Silvestre; le temps jusqu'à
la fin du cinquième âge, lorsqu'on accorda à la papauté la
possession des biens séculiers; enfin, le temps qui va
commencer, à la fin du deuxième status, par le règne d'un
faux pape, ou antichristus mysticus: celui-ci sera suivi, à la fin
du troisième status, d'un allié dans la personne d'un
souverain séculier, ou antichristus magnus, dernier
persécuteur du sixième âge.4? Après avoir persécuté les

46 Toutes les illustrations se trouvent chez McGinn, 1994, VI, fig. 1-5, re¬

produites d'après le ms. Vat. lat. 3819, f. I47r-149r. S'ajoutant à la
légende du dernier empereur, les figures du pastor angelicus et des viri
spirituales, l'un et les autres créés par Joachim, complètent la série des
'quasi-messiahs': ceux-ci constituent un trait distinctif de ce que McGinn
appelle le '"a posteriori' apocalypticism" exprimé par la pensée médiévale

(cf. dernièrement McGinn, 2000, pp. 89, 92-93).
47 Voir dernièrement Lewis, 2000, pp. 663-4. Une allégorie similaire se

trouve chez fra Dolcino, cf. McGinn, 1984.
48 La légende du dernier Empereur, qui commence par les Revelationes du

pseudo-Méthode (ainsi que le rappelle McGinn, 2000, pp. 90-91), a été
dernièrement illustrée par Möhring, 2000.

49 Ces deux personnages sont identifiés respectivement à la septième tête
du dragon, et à Gog et Magog, dont les noms figurent sur la queue du
dragon dans la figura décrite ci-dessus.



La Bible et son iconographie 71

héritiers de Saint François, tous les deux seront anéanti par
miracle; la prostituée de Babylone sera remplacée par la nova
sponsa, Yecclesia spiritualis: autrement dit, la papauté
reviendra à son état idéal d'absolue pauvreté, conformément à

l'esprit franciscain; un millénium de paix et de vie purement
spirituelle commencera pour l'humanité.5°

Cette doctrine des deux Antéchrist étant l'une de
contributions les plus originales d'Olivi à l'exégèse
apocalyptique (cf. Burr, 1993, pp. 132-162), il n'est pas
surprenant que la vision dantesque de Purg. XXXII en ait
retenu quelques traces.

5.

Il importe maintenant d'examiner la relation conceptuelle et
iconographique entre le dragon mentionné ci-dessus, et un
autre symbole de Joachim, caractérisé par quatre roues.5i
Dans cette figure les quatre faciès, qui désignent les quatre
animaux évangéliques d'Ézéchiel {Homo, Vitulus, Leo,
Aquila), sont représentées par autant de roues plus petites;
celles-ci coupent à quatre points les deux roues plus grandes,
dont l'une est inclue dans l'autre. C'est bien ce modèle
quaternaire52 que Joachim cherche à adapter, dans la figure
du dragon, au modèle des sept persécutions de l'Église, étant
entendu que celui-ci correspond aussi bien aux sept sceaux
qu'aux sept têtes du dragon.

50 Cf. la description rédigée par Lewis, 2002, à l'aide d'un tableau basé sur
la concordia de Joachim. Pour l'influence de ce dernier sur Olivi, cf.

McGinn, 1994, II, p. 278 et V, pp. 165-7. Tant Bonaventura qu'Olivi se
sont évertués à établir un accord entre la doctrine joachimite des trois
états, et la théorie traditionnelle des sept âges de l'Eglise.

51 Cf. Reeves/Hirsch, 1972, pp. 224-231.
52 II s'agit d'un écart par rapport aux modèles septénaires et trinitaires, qui,

dans le code symbolique de l'auteur, représentent la majorité. "Patterns
— patterns of twos and threes, of sevens and twelves - dominate the
strongly pictorial and symbolic mind of the abbot" (McGinn 1994, IX,
pp. 31-32).



72 Maurizio Perugi

Aux points d'intersection des roues, Joachim a encore
voulu signifier l'opposition entre Babylone et Jérusalem.
"There is a tremendous dynamic in Ezechiel's experience of
this swift-moving, heavenly apparition" (Reeves/Hirsch, 1972,

p. 231). Par ailleurs, c'est la seule figure christocentrique du
Liber figurarum, dans la mesure où le message symbolique
est axé sur l'œuvre de salut accomplie par le Christ sur la
terre.

Exemple impressionnant de polyvalence symbolique et
iconographique, cette figura, basée - on l'a vu - sur un
modèle quaternaire,53 pénètre l'œuvre joachimite dans son
intégralité. Dans le Liber Concordiae, les quatre premiers
livres correspondent respectivement aux quatre animaux
évangéliques d'Ézéchiel tandis que le cinquième, qui contient
les concordances, est consacré au Saint-Esprit, donc au
troisième status. Dans ce contexte, nous rencontrons la "rota
in medio rotae", qui, empruntée au passage d'Éz. 1, 16

mentionné ci-dessus, représente, en accord avec
l'interprétation générale, l'inclusion du Nouveau Testament
dans l'Ancien, et nommément la concordance entre les quatre
histoires de l'Ancien (Job, Tobit, Judith, Esther) et les quatre
opera Christi du Nouveau (Nativité, passion et mort,
résurrection, ascension).54 De manière analogue, l'inachevé
Tractatus super Quatuor Evangelia est axé tant sur les quatre
Évangiles, que sur les quatre opera Christi, dans la mesure où
ceux-ci se sont réalisés dans l'histoire.

53 Ce modèle est commun à d'autres symboles contenus dans le Liberfigu¬
rarum. On le retrouve en particulier dans les quatre cercles trinitaires,
les quatre lettres de la séquence IEUE, où le double E représente Élie,
enfin les quatre tempora qui correspondent aux cercles plus petits: c'est
ainsi que, chez Joachim, Élie "becomes the key symbol" (Reeves/Hirsch,
1972, pp. 197-8). Encore faut-il ajouter les quatre bêtes de Dan. 7, 3-8
contre lesquelles l'Église - représentée par les quatre créatures
d'Ézéchiel et de l'Apocalypse - a dû lutter pendant ses quatre premiers
âges.

54 L'exégèse remonte à Saint Jérôme, Commentariorum in Ez. prophetam
libri XIV, PL 25, 27-28; cf. Saint Grégoire, Homiliarum in Ez. prophetam
libri II, PL 76, 834.



La Bible et son iconographie 73

Dans la figure relative à la Dispositio novi ordinis pertinens
ad tercium statum (Reeves/Hirsch, 1972, pp. 231-248),
également liée à la roue d'Ézéchiel, les quatre animaux
apocalyptiques, représentés en adoration devant le trône de
Dieu, figurent à la fois les quatre sens de l'écriture, les
adversaires des quatre bêtes, les quatre opera Christi, les

quatre ordres de l'Église.55 Le modèle quaternaire monte
jusqu'à cinq avec la Sedes Dei, figurée par une Columha au
milieu des quatre animaux.56

Le pamphlet, médiocre et peu connu, dont on va
maintenant s'occuper, se situe lui aussi dans le sillage de cette
tradition figurative. Il s'agit d'une vision rédigée dans les
milieux dominicains pendant la décennie 1290, et attribuée à

un moine ermite espagnol nommé Juan. Un jour de 1216, à

l'heure none, il apparaît à l'ermite une similitudo seu figura
alata à six ailes, dont le visage est celui du Christ. Cette
apparition est entourée par les figures des principaux
personnages de l'Ancien et du Nouveau Testament.

La similitudo imaginée par le moine espagnol est
redevable d'un double modèle, constitué à la fois par le texte
d'Ézéchiel, et par l'interprétation iconographique donnée par
Joachim. Pourvue d'un aspect humain, cette image séraphique
descend sur terre sous la forme d'un char à deux roues, traîné

par les saints François et Dominique moyennant une corde et
une chaîne.57 Du coup, le char doit faire face aux attaques

55 À savoir: Zeo=apôtres, Vitulus=mavXy<ces, Homo=docteurs, Aquila=vierges
et ermites.

56 Cet élargissement du modèle quaternaire en quinaire est une constante
dans l'œuvre de Joachim, qui aux quatre opera Christi rajoute Yadventus
Spiritus Sancti; aux quatre Évangiles, les Actes. Par ailleurs, les églises
principales qui reconnaissent leur origine dans l'apôtre Pierre sont
également au nombre de cinq (Zeo=Jérusalem, Vitulus= Antioche,
Z/orao=Alexandrie, ^4gMz7a=Constantinople, enfin Rome "quasi altera
Hierusalem sedes Dei").

57 L'identification de ce couple, sur la base d'Ap. 11, 3 a été de bonne
heure attribuée à Joachim, qui, dans son Expositio in Apocalypsim (Venise

1527, f. 175v), prédit en des termes obscurs l'avènement de deux
ordres de viri spirituales (cf. dernièrement McGinn, 2000, p. 92).
L'identification est explicitement formulée dans le traité pseudo-



74 Maurizio Perugi

déclenchées en succession par deux bêtes d'origine
apocalyptique: d'abord le dragon qui, lui, est aisément tué;
ensuite la bête montée du fond de la mer, qui semble
momentanément prendre le dessus, avant d'être vaincue, elle
aussi, en même temps que d'autres bêtes, dont nombre de
renards, figurant bien entendu les hérésies. Finalement, le
char recouvre son intégrité: "Instauratae sunt rotae, et
funiculus Francisci, et catena Dominici eis indissolubiliter
insertae sunt, et earum splendor in septuplum coruscabat".

Tout en témoignant d'une complète intégration de la
doctrine joachimite, ce texte58 évite néanmoins de tomber
dans le radicalisme propre de certains courants franciscains.
Probablement connu de Dante, ainsi que le suggèrent les
nombreux éléments communs,59 ce modeste pamphlet
annonce, en quelque sorte, ce dynamisme anamorphique qui
constitue, de notre point de vue, le lien le plus relevant entre
les figurae de Joachim, et l'iconographie employée par Dante
dans sa vision apocalyptique. Dans le texte du moine appelé
Juan, la figura alata fait, on l'a vu, l'objet d'une
métamorphose calquée sur le texte d'Ézéchiel, l'être ailé avec
la tête de Christ se transformant aussitôt en char à deux roues.
De manière analogue, le char de Dante devient tour à tour un
navire, un berceau, une arche déchirée par le dragon et
ensuite recouverte de plumes, avant de prendre finalement
l'apparence de la bête de l'Apocalypse.

Le processus métamorphique est d'autant plus complexe
chez Dante, qu'il se rapproche de la technique mise en œuvre
par Joachim dans son Liber figurarum, où les quatre animaux
et les quatre opera Christi sont associés à l'image du char, le

joachimite Interpretatio in Ieremiam (Töpfer, 1964, p. 113; Miethke,
2002, p. 522).

58 Aussitôt intégré aux Acta ampliora S. Dominici Confessons (Aug. I,

pp. 622-4) par l'hagiographe d'origine saxonne Dietrich d'Apolda: voir à

ce propos l'édition de Oliger, 1941.
59 Cf. McGinn, 1994, VII, p. 19 et note 88: "The possible relation between

this vision and the famous 'chariot vision' of Purg. XXXII, a connection
hinted at by some previous investigators, has never been systematically
explored".



La Bible et son iconographie 75

tout étant enrichi par l'évocation supplémentaire du couple
formé par Jérusalem et Babylone: si tous ces ingrédients sont
traditionnels, leur façon de s'entremêler est tout à fait
originale. De la même manière, "the individuality of Joachim's
figure lies in the way one concept blends with and is
transformed into another" (Reeves/Hirsch, 1972, p. 231).60

Ce n'est pas par hasard si cet aspect de la personnalité de
Joachim a été mis en valeur par des chercheurs de langue et
de culture anglo-saxonnes, à commencer par Miss Reeves, à

qui l'on doit l'heureuse définition de "picture thinker":61 en
vertu de son Liber Figurarum, premier exemple de parfaite
intégration entre texte et image, Joachim, des siècles avant
William Blake, "has the unique distinction of being the first
apocalypticist who was his own iconographer" (McGinn,
1994, III, p. 279).

60 Les deux figures des 'tree-eagles' (ibid., fig. 14 et 15) sont aussi suscep¬
tibles d'une double lecture: "the two trees with the five and seven
number-symbolism, when turned upside-down, reveal themselves as
two splendid, stylized eagles".

61 "Joachim's somewhat confused verbal attempts to portray his vision of
history cry out for visual presentation; indeed, it seems that the visual
images (trees, circles, eagles, the Alpha and Omega, and the ten-
stringed psaltery, etc.) were frequently prior to verbal presentations in
the development of Joachim's thought" (McGinn, 1994, II, p. 284); "In
Joachim we are witnesses to a powerful example of the symbolic mentality.

at work" (id. II, p. 285).



76 Maurizio Perugi

Liste bibliographique de référence

Aertsen, Jan A.; Pickavé, Martin (éds), Ende und Vollendung,
Eschatologische Perspektiven im Mittelalter [Kölner
Medievistentagung, 12-15. September 2000], Berlin/N.Y., A.
de Gruyter, 2002

Aversano, Mario, La quinta ruota: studi sulla Commedia,
Torino, Tirrenia, 1988

Blank, A., "Das Modell der drei weltgeschichtlichen status in
Joachim von Fiores 'Concordia veteris et novi testamenti'",
Florensia, 8-9, 1994/5, pp. 111-127

Burr, David, Olivi's Peaceable Kingdom: A Reading of the
Apocalypse Commentary, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 1993

Cullmann, Oscar, Christ and Time. The Primitive Christian
Conception of Time and History, London, SCM Press, 1962

Emmerson, Richard K., The Apocalypse in Medieval Culture,
in: Emmerson/Mc Ginn, 1992, pp. 293-332

Emmerson, Richard K.; Herzman, Ronald B., The Apocalyptic
Imagination in Medieval Literature, Philadelphia,
University of Pennsylvania Press, 1992

Emmerson, Richard K; McGinn, Bernard (éds), The Apocalypse
in the Middle Ages, Ithaca & London, Cornell University
Press, 1992

Grana, Gianni, Il canto XXXII del Purgatorio, Torino, SEI,
1962

Haas, Alois M., "Mystische Eschatologie. Ein Durchblick", in:
Aertsen/Pickavé, 2002, pp. 95-114

Herzman, Ronald B., Dante and the Apocalypse, in:
Emmerson/McGinn 1992, pp. 398-417

Kaske, Robert E., "Dante's DXV and 'Veltro'", Traditio, 17,
1961, pp. 185-254

Kaske, Robert E., The Seven Status Ecclesiae in Purgatorio
XXXII and XXXIII, in: Bernardo, Aldo S.; Pellegrini,
Anthony L. (éds), Dante, Petrarch, Boccaccio, Studies in
the Italian Trecento in honor of Charles S. Singleton,
Binghamton (N.Y.), Center for Medieval and Early
Renaissance Studies, 1983, pp. 89-113

Leonardi, Claudio, "Ma Gioacchino è un profeta?", Florensia,



La Bible et son iconographie 77

12, 1998 [recte 2000], pp. 147-149
Lerner, Robert E., "Antichrists and Antichrist in Joachim of

Fiore", Speculum, 60, 1985, pp. 553-570
Lewis, Warren, Freude, Freude! Die Wiederentdeckung der

Freude im 13 Jahrhundert: Olivis Lectura super
Apocalipsim ' als Blick auf die Endzeit, in: Aertsen/Pickavé,
2002, pp. 657-683

McGinn, Bernard, "Symbolism in the Thought of Joachim of
Fiore", in: Ann Williams (éd.), Prophecy and
Millenarianism. Essays in Honour of Marjorie Reeves,
Harlow, Longman, 1980

McGinn, Bernard, "Apocalyptic Tradition and Spiritual Identity
in Thirteenth-Century Religious Life", in: E. Rozanne Elder
(éd.), The Roots of the Modern Christian Tradition,
Kalamazoo, Michigan, 1984, pp. 29-31

McGinn, Bernard, Apocalypticism in the Western Tradition,
Aldershot, Variorum reprints, 1994

McGinn, Bernard, Antichrist. Two Thousand Years of the
Human Fascination with Evil, N.Y., Columbia University
Press, 2000

Miethke, Jürgen, Zukunftshoffnung, Zukunftserwartung,
Zukunftsbeschreibung im 12. und 13 Jahrhundert. Der
Dritte Status des Joachim von Fiore im Kontext, in:
Aertsen/Pickavé, 2002, pp. 504-524

Möhring, Hannes, Der Weltkaiser der Endzeit. Entstehung,
Wandel und Wirkung einer tausendjährigen Weissagung,
Stuttgart, J. Thorbecke (Mittelalter-Forschungen, 3), 2000

Öliger, Livarius, "Ein pseudoprophetischer Text aus Spanien
über die heiligen Franziskus und Dominicus", in:
Kirchengeschichtliche Studien P. Michael Bihl, O.F.M.,
Kohner, 1941, pp. 13-28

Pertile, Lino, La puttana e il gigante, Longo, Ravenna, 1998
Podestà, Gian Luca, "Die Genealogia, Ein frühes Werk

Joachims von Fiore und die Anfänge seines
Geschichtsbildes", Deutsches Archiv 56, 2000, pp. 55-101

Prigent, Pierre, Apocalypse 12, Histoire de l'exégèse, Tübingen,
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1959

Reeves, Marjorie, The Influence of Prophecy in the Later
Middle Ages. A Study in Joachimism, Oxford, at the
Clarendon Press, 1969; Notre Dame - London, University



78 Maurizio Perugi

of Notre Dame Press, 1993
Reeves, Marjorie; Hirsch-Reich, Beatrice, The 'Figurae' of

Joachim ofFiore, Oxford, at the Clarendon Press, 1972
Reinhardt, Klaus; Saranyana, Josep Ignasi, "Joachim von Fiore

und sein vermeintlicher Einfluss auf Hispanoamerika im
16. Jahrhundert", in: Aertsen/Pickavé, 2002, pp. 545-557,
notamment pp. 545-549 (Einleitung: Stand der Forschung)

Stevenson, Joseph, Radulphi de Coggeshall chronicon
Anglicanum [...] Ex codicibus manuscriptis edidit Joseph
Stevenson, London, Rerum Britanicarum Medii Aevi
Scriptores, 1875

Tocco, Felice, Ii canto XXXII del Purgatorio, Firenze, Sansoni,
1903

Töpfer, Bernhard, Das kommende Reich des Friedens. Zur
Entwicklung chiliastischer Zukunfthoffnungen im
Hochmittelalter (Ost-)Berlin, Forschungen zur
mittelalterlichen Geschichte, 11, 1964, [trad. it. par Sergio
Sorrentino, Genova, Marietti, 1992]

Engen, John van, Rupert of Deutz, Berkeley, Los Angeles-
London, University of California Press, 1983



La Bible et son iconographie 79

Abstract

La fine del sec.XX ha segnato un forte ritorno di interesse per Gioacchino
da Fiore (ca. 1135-1202), senz'altro uno dei massimi esponenti del pensiero
apocalittico medievale. Il fascino che émana da questa figura dipende in
gran parte dai disegni e dai simboli, corredati da didascalie, di cui
Gioacchino si serviva per assicurare al suo pensiero una diffusione che
fosse il più possibile efficace e capillare. Come "picture thinker",
Gioacchino è il geniale precursore di una corrente nella quale si situa, per
esempio, un autore come William Blake. Il suo Liber figurarum generô ben
presto una messe di imitazioni; alcuni dei simboli ivi raccolti continuano ad
aver fortuna nel linguaggio délia pubblicità contemporanea, dove sono stati
utilizzati per creare dei loghi famosi (fra tutti, citiamo il drago a sette teste).
Non sorprende dunque che l'impronta di Gioacchino arrivi, per via diretta o
indiretta (attraverso l'olivismo e le correnti spirituali), fino alla Commedia di
Dante. In particolare, la vertiginosa successione di metamorfosi cui si assiste
in Purg. XXXII, uno dei canti dove più sensibile è il messaggio profetico e
apocalittico, conserva probabilmente una traccia dell'inimitabile tecnica
disegnativa di Gioaccino, autore di figure animate da un inquiétante
dinamismo interno, che assumono contorni differenti a seconda dell'angolo
visuale e interpretativo di volta in volta suggerito dalla didascalia.




	La Bible et son iconographie dans la perspective politique et eschatologique de la "Commedia" : quelques réflexions en marge de Purg. XXXII

