
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2002)

Heft: 33: Das Fantastische = Le fantastique = Il fantastico

Buchbesprechung: Lectorium

Autor: Westerhoff, Armin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lectorium





Heinz Hamm, Goethe und die Zeitschrift 'Le globe'. Eine
Lektüre im Zeichen der 'Weltliteratur'. Mit einem Vorwort von
Werner Keller. Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger, 1998,
500 S.

Manfred Koch, Weimaraner Weltbewohner. Zur Genese von
Goethes Begriff 'Weltliteratur'. Tübingen: Niemeyer Verlag,
2002 Communicatio 29), X, 285 S.

1. Goethes Prägung 'Weltliteratur' ist in den vergangenen Jahren
wieder viel berufen worden; mit ihrer globalen Ausrichtung scheint
sie unserem Bewusstsein von der Interdependenz und Nähe aller
Weltteile stärker zu entsprechen, als sie das in Goethes Altersjahren
- Goethe bildet das Wort 1827 - eigentlich tun konnte.1 Die beiden
hier anzuzeigenden Bände setzen den Begriff der Weltliteratur' an
das Ende ihres jeweiligen Untertitels, und doch sind Anlage und
Intentionen jeweils grundverschieden: Während Heinz Hamm Goethes

Lektüre des 'Globe', wie der Titel ankündigt, "im Zeichen" dieses

Wortes rekonstruieren will und eine Regestausgabe aller Goethe
bekannten 'Globe'-Artikel veranstaltet, ist Goethes Begriff der
'Weltliteratur' bei Manfred Koch der zentrale Fluchtpunkt des Argumentes.

Koch strebt an, den Kontext, in dem der Begriff 'Weltliteratur'
entstehen konnte, historisch zu rekonstruieren und dem Wort eine
poetische Dimension abzugewinnen: "Goethes Rede von der
Weltliteratur" begründe eine "klassizistische Poetik der Moderne" (17).

l Neuerdings sind von verschiedenen Seiten frühere Belege für das Wort
beigebracht worden, so für den deutschen Sprachraum vor allem ein
Beleg bei Wieland von: Hans J. Weitz, "'Weltliteratur' zuerst bei
Wieland", Arcadia, 22, 1987, S. 206-8; vgl. hierzu auch: Hendrik Birus,
"Goethes Idee der Weltliteratur. Eine historische Vergegenwärtigung",
in: Manfred Schmeling, Hrsg., Weltliteratur heute. Würzburg 1995

Saarbrücker Beiträge zur Literatur- und Kunstwissenschaft 1), S. 5ff. -
Das Grimmsche Wörterbuch weist (1955) weiterhin Goethe als Schöpfer
des Kompositums aus. Wendungen wie 'Goethes Prägung' und ähnliche
Formulierungen werden hier mit diesem Vorbehalt weiterhin benutzt:
Sie scheinen mir als abkürzende Redeweise und aufgrund der
Rezeptionsgeschichte, die immer wieder auf Goethe als 'Erfinder' des Wortes
zurückgeht, gerechtfertigt. - An Kolloquien des Goethes-Jahrs 1999
anschliessend, erschienen insbesondere folgende Titel mit dem Schwerpunkt

auf Goethes Begriff: Jean-Marie Valentin, "'Jede nationale Literatur
[...] ennuyiert sich zuletzt in sich selbst.' Zu Goethes Begriff der
'Weltliteratur'", Etudes germaniques, 1999 (numéro hors série), S. 11 Iff. ; Bernhard

Beutler/Anke Bosse, Hrsg., Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur
Goethe-Rezeption in Europa. Köln/Weimar/Wien 2000 (darin vor allem
der Vortrag von Anne Bohnenkamp: "Rezeption der Rezeption. Goethes
Entwurf einer 'Weltliteratur' im Kontext seiner Zeitschrift 'Über Kunst
und Altertum'").



386 Armin Westerhoff

2. Heinz Hamms Ausgabe der von Goethe gelesenen "Globe"-Artikel
diskutiert den Begriff der 'Weltliteratur' in der Einführung. Goethe
gelangt bei der Zeitungslektüre zu dieser Begriffsbildung, und auch
die Präzisierung (bzw. Einschränkung) des Begriffsinhaltes auf
"europäische" bzw. "westliche Literatur" erfolgt im Austausch zwischen
dem Herausgeber von "Kunst und Alterthum" und den Redakteuren
des "Globe." Zum ersten Mal benutzt Goethe das Wort öffentlich, als

er eine Anzeige seines "Tasso", die im "Globe" erschienen war, in
"Kunst und Alterthum" veröffentlicht. Die Redaktion des "Globe"
freilich nimmt die Anerkennung der eigenen Zeitschrift und des
eigenen Artikels durch den Weimarer Kollegen auf, um von Goethes
Zusatz zu berichten. Stillschweigend verändert der "Globe" dabei
Goethes Wort; im "Globe" heisst es nur, dass man der Ausbildung
einer "littérature occidentale ou européenne" beiwohne (29, 440f.).
Goethes "Weltliteratur" mutiert im "Globe" zur westeuropäischen
Literatur, und diese neue westliche Literatur wird auf den geistigen
Austausch verpflichtet: Diese Äusserung wiederum übersetzt Goethe
unter dem Titel "Bezüge nach Aussen" für "Kunst und Alterthum",
ohne auf die begriffliche Differenz einzugehen. Statt dessen
übernimmt er zustimmend die Idee eines 'geistigen Handelsverkehrs',
eine Idee, die für ihn prägend bleiben wird. In diesem Austausch
wird ein Spannungsbogen erkennbar, dessen Pole die Diskussion
seither bestimmt haben: Goethes "hoffnungsreiches Wort" ("Bezüge
nach aussen") von der 'Weltliteratur' drückt nicht nur das humanistische

Pathos einer zusammenrückenden Gemeinschaft von Dichtern,
Lesern und Literatoren aus, sondern kann auch kritisch als
Ursprungsort des diesem Pathos inhärenten 'Eurozentrismus'
angesehen werden.

Hamms Ziel ist freilich die Dokumentation von Goethes Lektüre
des "Globe"; er stellt mit seiner Edition das Material für Interpretationen

wie die soeben angedeutete (und von Koch aufgenommene)
Fragestellung bereit. Wie vor ihm Géza von Molnar mit seiner
Ausgabe von Goethes Anstreichungen in Kants erster und dritter "Kritik"2

trachtet Hamm, den lesenden Goethe zu präsentieren und dessen

stumme Marginalien zum Reden bringen. Der Ausgangspunkt
seiner Edition ist die überraschende Feststellung, dass Goethes
Zeugnis, der "Globe" sei seine "Lieblingslektüre" (13) durch seine
intensive Beschäftigung mit den Bänden erhärtet werden kann; es
handelt sich nicht um ein floskelhaftes Lob. Hamm gelingt der

2 Géza von Molnar, Goethes Kantstudien. Eine Zusammenstellung nach
Eintragungen in seinen Handexemplaren der 'Kritik der reinen
Vernunft' und der Kritik der Urteilskraft'. Weimar 1994 Schriften der
Goethe-Gesellschaft 64).



Lectorium 387

Nachweis einer Kenntnis von 295 Artikeln. Anders als Rupperb es
behauptet, lassen sich Bezugnahmen Goethes auf 295 Artikel des
"Globe" auch und gerade durch Anstreichungen verifizieren. Hamm
dokumentiert Goethes Auseinandersetzung mit dem "Globe" in
verschiedenen Rubriken: Auf Äusserungen in Gesprächen und
Tagebucheinträge Goethes folgen Texte und Übersetzungen Goethes, in
denen Goethe auf den "Globe" Bezug nimmt oder aus ihm zitiert
und schliesslich Exzerpte aus einem "Notizenbuch von Goethes
Hand". Schliesslich macht der Abdruck aller nachweislich gelesenen
Artikel in Regestform den Hauptteil des Buches aus (161-462). Die
angestrichenen Stellen und ihr Kontext werden dabei in der
Originalsprache und in eigenen, deutschen Übersetzungen präsentiert.

Hamms Ausgabe zeigt Goethe als Leser und Bewunderer des
"Globe". In den Jahren 1826 bis 1830 war diese Zeitschrift tatsächlich

seine beinahe tägliche Lektüre: nachholend zuerst (die Bände
1824/25 las er im Verlauf des Jahres 1826), mit programmatischer
Zustimmung in den folgenden Jahren, ehe die Lektüre ab 1829, unter

dem Verdruss am "Tagesgeschäft", das ihn doch nicht betreffe,
stark abnimmt (29; 113). Plastisch wird Goethes Leseverhalten; auch
seine Verbindungen zur Hegel-Schule erhalten genauere Konturen,
wenn man bedenkt, dass es Gans und Hotho waren, die ihm das
(Gratis-)Abonnement am Neujahrstag 1826 vermittelten (24f.).
Schliesslich ist die kurze Präsentation der Zeitschrift (17-24) nützlich;
über Hamms Band, der im ganzen für das grössere Lesepublikum
konzipiert ist (45), mag man sich auch einen ersten Eindruck von
einem bedeutenden Presseorgan der Goethe-Zeit verschaffen.
3. Der Austausch von Meldungen zwischen dem 'Globe' und Goethes

'Kunst und Alterthum' blieb nicht ohne Folgen für die genauere
Fassung des Wortes; Hamms Dokumentation schildert die konkrete
Entstehung des Begriffs 'Weltliteratur' und seine gleichzeitige
Präzisierung oder Qualifizierung als 'westeuropäische Literatur'. Koch
fragt hingegen, wenn er von der 'Genese' des Begriffs 'Weltliteratur'
spricht, allgemeiner nach den Bedingungen der Entstehung einer
solchen Konzeption. Die 'Genese' des Terminus historisch zu erläutern,

heisst für ihn darum die Voraussetzungen des Begriffs im 18.

Jahrhundert zu erforschen. In drei Kapiteln wendet er sich dabei der
Vorgeschichte von Goethes Begriffsbildung zu (21-141): Die dort
erforschten "Kontexte" (21) sind die neue Wertschätzung der "Vielfalt

der Welten in der Kulturanthropologie der Aufklärung" (21-42),
die neue, durch ökonomische Zwänge entstehende, oder wie Koch
sagt: "abgedrungene Weltgemeinschaft" (43-82), und schliesslich die

3 Goethes Bibliothek. Katalog. Bearbeitet von Hans Ruppert. Weimar 1958,
S. XI.



388 Armin Westerhoff

Reflexion auf die Oppositionsbildung von Welt- und Nationalbegriff
bei Herder und Humboldt (83-141). Welche Fortschritte die
Forschung zu Goethes Idee der 'Weltliteratur' seit ihren Anfängen
gemacht hat, zeigt dabei bereits der Vergleich der erörterten Quellen
und Voraussetzungen des Wortes bei Fritz Strich, dem 'Begründer'
der 'Weltliteratur'-Forschung, und bei Koch. Wo Strich sich mit einigen

allgemeinen Bemerkungen zu den neuen Erfahrungen in Technik

und Handel begnügt und schliesslich Goethes Neigung zum
Universalismus als Hauptquelle der Neubildung 'Weltliteratur'
ausweist,4 behandelt Koch weit ausgreifende historische und
begriffsgeschichtliche Gebiete. Die neue Anerkennung der Vielfalt wie die
tatsächliche enorme Zunahme des Handels seien die Prämissen der
Idee des 'geistigen Handelsverkehrs'; 'Wort' und 'Münze' bezeichnen
metonymisch die gedankliche und die ökonomische Voraussetzung
der entstehenden weltweiten Tauschbeziehungen, wie die lange
Tradition des metaphorischen Feldes der beiden Wörter sodann
noch einmal die Denkmöglichkeit des 'geistigen Handelsverkehrs'
untermauere (58f.). Schliesslich zeichnet Koch die begriffsgeschichtlich

relevante Ersetzung der Kategorie des 'Universellen' durch den
'Welt'-Begriff als Voraussetzung von Goethes Prägung ebenso nach,
wie er die komplexe semantische Interdependenz der Wörter
'Weltliteratur' und 'Nationalliteratur' als Voraussetzung des Begriffs
'Weltliteratur' erörtert (2ff.; 107ff. u. ö.).

Im zweiten Teil seiner Arbeit (142-270) kommt Koch auf Goethe
zu sprechen; die "Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten" (147-
176) und der "West-östliche Divan" (177-230) werden dabei in eigenen

Kapiteln besprochen; Überlegungen zu "Kunst und Alterthum"
und der publizistisch entwickelten Idee der 'Weltliteratur' (im
Anschluss auch an Hamms Dokumentation: S. 248f.) sowie eine kurze
Besprechung des "Faust II" (267-270) schliessen das Buch ab.
Bestechend ist die in das Kapitel über die "Unterhaltungen" eingelagerte
Interpretation der "Campagne in Frankreich" und vor allem von
Goethes Diktum von Valmy (154-159). Goethes Ausspruch: "von
hier und heute geht eine neue Epoche der Weltgeschichte aus, und
ihr könnt sagen, ihr seid dabei gewesen" diene der "Herstellung
ominöser Evidenz" (155). Gerade weil diese Prophezeiung keinen
substantiellen Inhalt habe, verpflichte sie das geschichtliche Be-
wusstsein auf den blossen Epoché-Charakter des Ereignisses. Damit
werde Geschichtserfahrung neuartig als Erfahrung von "Brüchen"
(157) konzipiert. Die Selbstverständlichkeit, mit der das 'Neue' auf
vertraute Muster zu beziehen gewesen sei, schwinde zusehends,

4 Vgl. Fritz Stich, Goethe und die Weltliteratur. Bern, 2. Aufl. 1957 (1. Aufl.
1946), S. 53f.



Lectorium 389

und dieser Schwund bedinge eine historische und poetische Reflexion,

die Goethes Werk fortan bestimme.
So verstanden, setzten Goethes Texte seit der "Campagne"

zusehends die zeitgeschichtliche Erfahrung des 'Bruchs' ins Werk;
gleichzeitig aber seien sie Goethes Versuch, dem "Wirbel" (175)
durch eine dezidiert langsame Erzählkunst zu begegnen. Mit dieser
These, die an Reinhart Kosellecks Arbeit zu Goethes Geschichtskonzeption

anschliesst,5 kann Koch für die "Unterhaltungen deutscher
Ausgewanderten" und insbesondere für das "Märchen" eine bipolare
Struktur reklamieren, die der Erfahrung von Valmy gleicht. Der völlige

Verlust aller Beziehungen sei als Gefahr untergründig immer
präsent; umgekehrt bestehe das Bildungsprogramm des 'Alten' der
"Unterhaltungen" darin, durch zunehmend lange Erzählungen der
'Zerstreuung' und dem Vergessen entgegenzuwirken, so dass sich
die Bezüge geradezu wieder neu und durch eigene Leistung
herstellen Hessen (175f.): Das Märchen kann bekanntlich "an alles" und
"an nichts" erinnern.

In dem Hang zu dem "stete[n] Beziehen" (187) kann man, Koch
zufolge, auch einen 'klassizistischen' Ton von Goethes Poetik
identifizieren: Dass Goethe im 'Alten' weiterhin die Inspirationsquelle
des 'Neuen' und in der Erneuerung der Kunst je neue Erschliessungen

und Aktualisierungen der alten Kunst sieht, sei die übergreifende
Formel für die Poetik des "Divan" (226): Wiederum sei die Spannung

von Erneuerung und Kontinuität greifbar, aber poetisch
zugunsten einer versöhnenden Formel des Bewahrens und Erinnerns
entschieden. Zwar entferne sich Goethe mit dem "Divan" explizit
von dem Ideal der europäischen (griechischen) Antike als Grundlage

klassischer Dichtung und erweitere auch seine Lyrik unter dem
Einfluss orientalischer Muster um artistische und ornamentale
Produkte, doch missverstehe diesen Wandel, wer ihn 'gegenklassisch'
nenne, weil die Grundhaltung der "Sammlung" (189) Goethes
klassische Haltung weiterhin belege. Vielmehr sei Goethes Kunst im
"Divan" eine Erweiterung der Klassik und auch ein monumentales
Denkmal des aufgeklärten Jahrhunderts, das den Orient differenzierter

als die ihm nachfolgenden Epochen gesehen habe: Goethe
demonstriere eine "Offenheit für beide Antiken und ihre grossen
Kulturen, bevor auch hier mit dem Neuhumanismus des 19.
Jahrhunderts eine Schliessung erfolgte" (227).

Im Schlussteil seines Buches geht Koch auf die Bedeutung der
literarischen und politischen Zeitungen für Goethes Spätwerk ein;
"Kunst und Alterthum" gilt ihm als Ausdruck von Goethes "weltlite-

5 Reinhart Koselleck, "Goethes unzeitgemässe Geschichte", in: Goethe-
Jahrbuch 110, 1993, S. 27-39.



390 Armin Westerhoff

rarischejr] Publizistik" (231). Im Umfeld dieser Zeitschrift hat Goethe
den Begriff der 'Weltliteratur' geprägt; Koch erörtert die systematischen

Probleme des Begriffs in diesem Kapitel. Die zunehmende
Übersetzungstätigkeit in der Goethe-Zeit und der Austausch der
Intellektuellen der Epoche über literarische und kulturelle Zeitschriften

und Blätter seien wichtige Voraussetzungen des Begriffs. Nicht
zu unterschätzen sei die Bedeutung von Goethes Sprachgebrauch,
der sich der immer wieder der ökonomischen Metaphern bediene,
wenn er auf die 'Weltliteratur' zu sprechen komme: Gegen jeden
Versuch, einer Nation die führende Rolle im literarischen Leben
zuzusprechen, behaupte diese Diktion einen Austausch als
Grundvoraussetzung (239). Goethe habe sich darum auch vermittels des
Begriffes der 'Weltliteratur' an der Diskussion um den 'Weltfrieden'
und grosse politische Versöhnungsideen beteiligt. Erlösungsideen
romantischer oder saint-simonistischer Provenienz erschienen ihm
weltfremd, weil sie, als Totalitätskonzepte entwickelt, den menschlichen

Hang zur Diskussion nicht integrieren wollten und konnten
(265). 'Geselligkeit' wird damit zum übergreifenden Kriterium von
Goethes Literatur- und vor allem von seinem 'Weltliteratur'-Begriff;
dieser Begriff verbindet die Unterhaltungskunst des 'Alten' in den
"Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten" mit der Sammlung des
"West-östlichen Divan", wie er schliesslich der Konzeption einer
'Weltliteratur' zugrundeliegt.
4. Welcher Begriff 'Weltliteratur' zeichnet sich nach der Lektüre der
beiden Bücher ab? Paradox formuliert, könnte man antworten: Der
'Literatur'-Begriff ist zu erweitern, während der in dem Kompositum
enthaltene 'Welt'-Begriff eine Bedeutungsverengung erfährt. Hamm
und Koch geben dem Begriff Goethes eine erkennbar historische
Füllung. Hamms Edition der "Globe"-Artikel kann nur als Plädoyer
für einen Begriff der 'Weltliteratur' angesehen werden, der den Lite-
rator im weitesten Sinne einbezieht: Die wechselseitige Kenntnisnahme

zwischen 'Globisten' und Hegel-Schule einerseits und vor
allem zwischen diesen beiden Gruppen und Goethe andererseits
erhält Konturen. In diesem Austausch hat sich Goethes Begriff
'Weltliteratur' selbst in die Richtung des 'geistigen Handelsverkehrs'
präzisiert: Damit wird augenfällig, wie die Neuerung des Pressewesens

auch den Literaturbegriff erweitert; dass Goethe als eifriger
Zeitungsleser dargestellt wird, der gar für das Abonnement des
"Globe" in Briefen wirbt (Hamm: 38-41), veranschaulicht die
Bedeutung des französischen Kulturorgans für das literarische Leben
auch in Deutschland.

Koch schliesst an Hamms Dokumentation (und andere Arbeiten)
an und vermag die These zu plausibilieren, dass die Romankunst
Goethes auf die Erwartungshaltung von Zeitungslesern reagiert: Zu
Beginn der "Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten" nehme



Lectorium 391

Goethe zunächst das Interesse am Sensationellen und 'Neuen', also
zwei bevorzugten Domänen der kurzfristig wirkenden Zeitungen,
auf, weil er im Gegensatz zu Schiller mit dem Publikum rechnete
(Koch: 160-163). Damit nähert auch er die dichterische Produktion
Goethes der publizistischen an; in dieser Komponente verbergen
sich freilich für Goethe auch die für die Dichtung bedrohlichen
Elemente (253). Erstaunlich und bedauerlich ist freilich, dass dieses
Thema nur von den "Unterhaltungen" her beleuchtet wird: Die
Fiktion der Redaktion der 'Wanderjahre' oder auch die redaktionell zu
nennende Arbeit am "Zweiten Römischen Aufenthalt" hätten hier
mehr als nur einige streifende Bemerkungen (z. B. 250) verdient
gehabt; auch die Zeitgeschichte integriert der Altersroman ja in
eminenter Weise. Dennoch ist der Gedanke, den Koch vor allem im
Zusammenhang mit den "Unterhaltungen" entwickelt, im Ergebnis eine
sehr wichtige Anregung für die Goethe-Forschung: Dessen Kunst
der unterbrochenen und vermeintlich redigierten Erzählungen und
Romane speist sich auch aus einer Auseinandersetzung mit dem
Leseverhalten von Presseorganen.

Dagegen scheint der 'Welt'-Begriff in Goethes Neubildung nach
der Lektüre beider Bücher in seiner Bedeutung präzisiert und damit
verengt. Er gehört in den Kontext der Ablösung universalistischer
Denkfiguren, in denen die 'Welt', von einem Sinnzentrum her als
'Universum' gedacht, unproblematisch war: An die Stelle dieses
Universalismus tritt die empirische Erforschung der 'Welt', in der
einzelne ihrer Teile dominante Züge entwickeln (vgl.: Koch 28f., vgl.
128 u. ö.): Das Auseinanderfallen eines Sinnzentrums in empirische,
gleichsam welthaltige Teile ist einerseits die Voraussetzung der
Möglichkeit jeden fremdkulturellen Interesses, wie es Goethes
literarischer Praxis und Theorie entspricht, andererseits bedeutet es, dass
dieses Interesse erst von jenem historischen Augenblick datieren
kann, in dem sich dieser Wandel vollzieht. Damit validieren Kochs
detaillierte und scharfsinnige Ausführungen eine These, die zum
ersten Mal Horst Steinmetz vorgetragen hat: Der Begriff 'Weltliteratur'
kann nicht umstandslos auf alle grosse Dichtung vor der Entstehung
dieses Begriffs übertragen werden.6 Vielmehr ist 'Weltliteratur' die
Literatur, die diesen historischen Wandel reflektiert. Doch während
Steinmetz vor allem die Industrialisierung als epochemachenden
Faktor ansieht, weist auch Koch die Bedeutung der philosophischen
Diskussion um das Verhältnis von 'Welt' und 'Nation' in der Epoche
nach. Darum kann er auch Texte Goethes, die man seiner Reaktion
auf die französische Revolution zurechnen sollte, aus der Perspekti-

6 Horst Steinmetz, "Weltliteratur. Umriss eines literaturgeschichtlichen
Konzepts", in: Arcadia, 20, 1985, S. 2-19.



392 Armin Westerhoff

ve des Begriffs der 'Weltliteratur' diskutieren. Unverkennbar bedeutet

Kochs Ansatz auch ein Festhalten an einem anspruchsvollen
Begriff von 'Weltliteratur'. Zwar definiert er sie nicht mehr als Kanon
der grössten Werke, doch dürfte die in dem Begriff vermutete
differenzierte poetische Reflexion weiterhin 'Weltliteratur' als ein sehr
exklusives Unternehmen erscheinen lassen; so hält Koch ja auch an
Goethe als alleinigem dichterischem Bezugspunkt seiner Monographie

fest.
Dennoch scheint mir Kochs Argumentation einen Gewinn an

Einsicht zu bedeuten: Es gelingt ihm, die Diskussion um die
'Weltliteratur' vor allem von ihrer spezifisch poetischen Seite her zu führen;

das ist der Diskussion um das Wort und der damit möglicherweise

verbundenen Vorstellung eines Kanons grosser Werke gegenüber,

die diese Diskussion rasch ideologisch belastet, keine
geringzuschätzende Leistung. Auf Goethe bezogen, vermag er die vielfältigen

Voraussetzungen der 'Idee' einer 'Weltliteratur' darzustellen; im
Zusammenhang mit den Hinweisen Hamms auf die intellektuellen
Kreise in Paris, Berlin und Weimar werden zumal die Jahre des
späten Goethe als eine Epoche regen gedanklichen Austausches
plastisch vorstellbar. Wer diese Jahre studieren will, wird in beiden
Büchern - der Dokumentation und der thematisch zugespitzten
Monographie - viele Anregungen finden.

Armin Westerhoff


	Lectorium

