Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2001)

Heft: 32: Rhythmus

Artikel: Rhythmisierung als Musikalisierung : zu Selbstbeschreibungen und
asthetischer Praxis in der experimentellen Dichtung des 20.
Jahrhunderts

Autor: Schmitz-Emans, Monika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Monika Schmitz-Emans

Rhythmisierung als Musikalisierung:

Zu Selbstbeschreibungen und dsthetischer Pra-
xis in der experimentellen Dichtung des 20.
Jahrhunderts

“ein Kunstwerk [...], d.h. ein Rhythmus”
(Schwitters)

1. Voraussetzungen

aut Stéphane Mallarmé, dem Wegbereiter moderner

Asthetik, ist der Dichter durch seinen “Instinkt” fiir

Rhythmen charakterisiert.! Edgar Allan Poe definiert die
Poesie als die “rhythmische Schopfung von Schonheit”.2 Auch
bei einem anderen Ahnherrn der Moderne, in Friedrich Nietz-
sches Frohblicher Wissenschaft, findet sich ein Passus zur
konstitutiven Bedeutung des Rhythmus fir die Dichtung.
Indem die Sprach-Kunst aus dem Rhythmus abgeleitet wird,
grenzt Nietzsche sie gegen die Alltagsrede ab. Ironisch setzt er
sich mit den “Utilitariern” auseinander: gemeint sind die
Gegner autonomiedsthetischer Positionen. Insofern verknupft
sich hier das poetologische Interesse am Rhythmus mit der
Kontroverse zwischen Autonomie- oder Zweckisthetik. Aller-
dings entscheidet sich Nietzsche anlisslich seiner Reflexionen
Uiber die Rhythmisierung der Rede nicht zugunsten einer der
beiden Grundpositionen, sondern er stellt ironisch deren
Differenz als solche in Frage, indem er auch die poetisch-

1 Vgl Stéphane Mallarmé, Sdmtliche Dichtungen, zweisprachige Ausgabe,
mit einer Auswahl poetologischer Schriften, Miinchen/Wien, dtv, 1992,
S. 305.

2 Edgar Allan Poe, Das gesamte Werk in 10 Bdnden, hg. v. Kuno Schu-
mann und Hans Dieter Miiller, Herrsching, Pawlak, 1980 (Lizenzausg. d.
Ausg. Olten, 1966), Bd. 10, S. 683 (“Das poetische Prinzip” / “The poetic
principle”).



244 _ Monika Schmitz-Emans

rhythmische Rede mit einem — wenngleich irrationalen -
Nitzlichkeitsdenken in Verbindung bringt: mit dem Glauben
an die magisch-persuasive Dimension gerade des isthetisch
tberformten Sprechens.

Die Liebhaber des Phantastischen am Menschen, welche zugleich die
Lehre von der instinktiven Moralitit vertreten, schliessen so: “Gesetzt,
man habe zu allen Zeiten den Nutzen als die hoéchste Gottheit verehrt,
woher dann in aller Welt ist die Poesie gekommen? — diese Rhythmisie-
rung der Rede, welche der Deutlichkeit der Mitteilung eher entgegen-
wirkt als forderlich ist und die trotzdem wie ein Hohn auf alle niitzliche
Zweckmigigkeit tiberall auf Erden aufgeschossen ist [...]. Nun, ich muf
hierin einmal den Utilitariern zu Gefallen reden — sie haben ja so selten
recht, da es zum Erbarmen ist! Man hatte in jenen alten Zeiten, welche
die Poesie ins Dasein riefen, doch die Niitzlichkeit dabei im Auge und
eine sehr grofle Niitzlichkeit — damals, als man den Rhythmus in die Re-
de dringen lie3, jene Gewalt, die alle Atome des Satzes neu ordnet, die
Worte wihlen heiflt und den Gedanken neu firbt und dunkler, fremder,
ferner macht: freilich eine abergldubische Niitzlichkeit! Es sollte vermoge
des Rhythmus den Géttern ein menschliches Anliegen tiefer eingeprigt
werden, nachdem man bemerkt hatte, da der Mensch einen Vers bes-
ser im Gedichtnis behilt als eine ungebundene Rede; ebenfalls meinte
man durch das rhythmische Ticktack tiber gréfere Fernen hin sich hor-
bar zu machen; das rhythmisierte Gebet schien den Gottern niher ans
Ohr zu kommen. Vor allem aber wollte man den Nutzen von jener ele-
mentaren Uberwiltigung haben, welche der Mensch an sich beim Horen
der Musik erfihrt: der Rhythmus ist ein Zwang [...].3

Die Asthetiker der Moderne seit Nietzsche interessieren sich
fir den Rhythmus, insbesondere aber die Dichter selbst. Arno
Holz sucht nach neuen rhythmischen Prinzipien, will den
rhythmischen Fluss der Gedichte von den Zwingen des Me-
trums befreit sehen und ihn stattdessen an die Inhalte bin-
den.4 Insgesamt wird das “Rhythmische” unterschiedlich
aufgefasst und kontextualisiert; oft gilt es als isthetischer

3 Friedrich Nietzsche, “Die frohliche Wissenschaft”, Abschnitt 84 (“Vom
Ursprunge der Poesie“), Werke, hg. v. Karl Schlechta, Miinchen, Ullstein,
6. Aufl. 1969, Bd 11, S. 92f.

4 “Der notwendige Rhythmus, den ich will, darf sich solche, oder auch
nur dhnliche Scherze nicht mehr erlauben. Er wichst, als wire vor ihm
irgend etwas anderes noch nie geschrieben worden, jedes mal neu aus
dem Inhalt.” (Arno Holz, “Die neue Wortkunst”, Das Werk von Arno
Holz, 10. Bd., Berlin, J. H. W. Dietz, 1925, S. 538.)



Rhythmisierung als Musikalisierung: 245

Kernbegriff. Hilfreich bei der Einschitzung der Ursachen fiir
die Bedeutung, welche das Rhythmische in poetologischen
Kontexten der Moderne gewinnt, ist der Bezug auf die ur-
springliche Bedeutung des griechischen Wortes “Rhythmos”,
wie Bernhard Waldenfels unter Berufung auf Emile Benveni-
stes Forschungen in Erinnerung gerufen hat: “Rhythmos” ist
demnach “zunichst [...] lediglich eine distinkte Form, aller-
dings vornehmlich eine Form, die sich — wie der Wortsinn es
nahelegt — als “Art des FlieBens” in einem flissigen, fliichti-
gen, beweglichen Element verkorpert.”s Durch rhythmische
Gliederung wird, so Bernhard Waldenfels in seinem Kom-
mentar zu Benvenistes Uberlegungen, “aus dem ungeschiede-
nen Geschehensfluf eine Abfolge bestimmter Bewegungen”.
Bemerkenswert an dieser Konzeption des Rhythmischen ist
unter dem Aspekt der modernen Asthetik des Rhythmus
insbesondere das anti-teleologische, anti-funktionale Moment
rhythmischer Abldufe: Diese sind nicht durch ein Ziel, einen
Zweck bestimmt, sondern durch die Beschaffenheit des Be-
wegungsprozesses als solchem.6 Ein zweiter wichtiger Aspekt
ergibt sich aus der Moglichkeit, Phdnomene aller Art als
rhythmisch zu betrachten.? Drittens schliesslich deutet das

5 Bernhard Waldenfels, Sinnesschwellen. Studien zur Pbhdnomenologie des
Fremden 3, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1999, S. 63. — Waldenfels zufolge
findet sich “die uns heute so vertraute Spezifizierung des Begriffs im
Sinne von Form und Mafs der Bewegung [...] erst bei Platon [...].” (Wal-
denfels: Sinnesschwellen, S. 63-64). Dass das Wort “rhythmos” lange
Zeit, wohl irrigerweise, von dem Verb “rhein” (fliessen) abgeleitet wur-
de, mag fiir die assoziative Verkniipfung von “Rhythmik” mit etwas Flie-
ssendem entscheidend gewesen sein. Wichtiger als die Frage nach der
Richtigkeit dieser Etymologie ist hinsichtlich der Folgen fiir die Rhyth-
muskonzeptionen der Moderne jedoch deren katalysatorische Wirkung,
also die unterstellte Verkniipfung zwischen Rhythmik und Fluss: Auch
falsche wortgeschichtliche Ableitungen kénnen folgenreich sein.

6 “Rhythmische Einzelbewegungen bestimmen sich jedoch nicht funktio-
nal vom Erreichen eines Ziels her, wie es bei den Wachstumsphasen
einer Pflanze oder den Stadien eines Krankheitsverlaufs der Fall ist,
sondern sie erhalten ihre Bestimmtheit aus der Art und Weise des Be-
wegungsablaufs. Was zdhlt, ist nicht das Woraufhin des Ziels und das
Was des Ergebnisses, sondern das Wie der Bewegtheit.” (Bernhard Wal-
denfels, ebd., S. 64).

7 ‘“Jedwedes Phinomen verwandelt sich in einen Rhythmus, wenn man es
als ‘Bewegungsart’ betrachtet, anstatt etwa bei einer Wortfolge auf den



246 Monika Schmitz-Emans

Interesse am Rhythmus auf die Akzentuierung von Prozessen
(gegenliber Werken), von Wegen (gegeniliber Ergebnissen),
von Bewegtheit (gegentber der Statik von Monumenten).8 Das
Interesse vieler Vertreter der idsthetischen Moderne wie Paul
Valéry und Robert Musil gilt ja generell eher dem i4sthetischen
Prozess selbst als dessen Resultaten. Diese erscheinen vielfach
als vorldufig, als nur momentan giltig, als Zwischenergebnisse
oder Schnappschisse, als kontingente Arretierungen eines auf
Fortsetzung angelegten Arbeitsprozesses. Die Voraussetzun-
gen dafiir wurden von verschiedenen Seiten geschaffen, so
zweifellos durch Wilhelm von Humboldts Sprachreflexionen,
in denen die Dichotomie von “Ergon” und “Energeia” eine
zentrale Rolle spielt,9 aber auch durch Nietzsches lebensphilo-
sophische, sprachtheoretische und kulturkritische Reflexionen.
Die mit dem Begriff des Rhythmischen konnotierte Vorstel-
lung einer sich im Prozess selbst ergebenden Bestimmtheit ist
insgesamt von prigendem Einfluss auf die Asthetik des 20.
Jahrhunderts. “Rhythmus” — das impliziert “Form”, aber nicht
Fixierung, oder, um nochmals auf die von Waldenfels und
Benveniste erorterte Rhythmus-Konzeption zu verweisen, eine
“Art des FlieRens’ in einem flussigen, flichtigen, beweglichen
Element.” Als Programm-Gedicht einer rhythmischen Poesie,
zugleich aber auch als Sinnbild der Offenheit des “Rhythmi-
schen” fir alternative Sinnzuweisungen, kann man daher aus
mehr als einem Grund Morgensterns Visual-Poem “Fisches
Nachtgesang” ansehen, dieses — nach Auskunft des Selbst-
kommentators Morgenstern — “tiefste deutsche Gedicht”:10
denn obwohl es als typographisches Gebilde statisch ist,

Tonfall oder angesichts des Meeres auf die Farbe zu achten [Paul Valéry,
Cabiers, Bd. 1, S. 1296, dt. Bd. 4, S. 60].” (Zit. bei Bernhard Waldenfels,
ebd., S. 64.)

8 “Der Rhythmus ist nur unterwegs heimisch. Demgemif3 wird er durch-
weg verstanden als geordnete Wiederkehr des gleichen Zustandes, du-
Berlich r6narkiert durch das Schlagen des Taktes.” (Bernhard Waldenfels,
ebd., S. 64.)

9 Vgl. Wilhelm von Humboldt, Schriften zur Sprache, hg. v. Michael
Bohler, Stuttgart, Reclam, 1973, S. 36 (“Einl. z. Kawi-Werk).

10 Christian Morgenstern, “Fisches Nachtgesang”, zit. nach Deutsche Un-
sinnspoesie, hg. v. Klaus Peter Dencker, Stuttgart, Reclam, 1978/1985,
S. 175.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 247

suggeriert es nichts anderes als eine “‘Art des Flieens’ in
einem fliissigen, fliichtigen, beweglichen Element”. “Fisches
Nachtgesang” wirkt wie die Notation einer rhythmischen
Struktur — nicht nur eines Metrums, denn die variierenden
Zeilenlingen sind als Indikatoren einer Gliederung mitzule-
sen. In seiner Wortlosigkeit ist das Gebilde gleichsam
“Rhythmus pur” — unabhingig davon, ob man den Rhythmus
als Konkurrenten der Wortsprache deuten mochte oder ihn
als Grund (im Sinne von Moglichkeitsbedingung) lyrischer
Rede versteht.11

Die Dadaisten und die Futuristen entdecken im 20. Jahr-
hundert die rhythmische Dimension der Rede ebenso fiir sich
wie die Formalisten und spiter die Konkreten Dichter. Letzte-
re experimentieren vor allem auf dem bereits von Morgen-
stern (mit “Fisches Nachtgesang“) betretenen Feld der Notati-
onsmoglichkeiten rhythmischer Strukturen, also der Transpo-
sition von Rhythmen ins Visuelle. Wiederholt verknipft sich
mit der Aufwertung des Rhythmischen der Appell zu Auf-
bruch und Erneuerung. In Marinettis “futuristischem Manifest”
beispielsweise fillt das Stichwort von der “Poetik des Rhyth-
mus”,12 und auch in dadaistischen Proklamationen hat die
Akzentuierung des Rhythmischen als eines innovativen Prin-

11 Im letzteren Fall wire in den typographischen Zeichen ein Schema zu
sehen, das kommender Rede, kiinftigem “Gesang”, als tragende Struktur
unterlegbar ist, im ersteren das Produkt eines Reduktionsprozesses, der
ins Verstummen fiihrt.

12 Filippo Tommaso Marinettis futuristisches Manifest von 1909 prokla-
mierte eine neue Lebens- und Denkform, zu deren Programmworten
Energie, Bewegtheit und Geschwindigkeit gehorten. 1912, im ‘Manifesto
tecnico della letteratura futuristica’ bezog Marinetti seine Ideologie auf
die Literatur und entwarf eine Poesie der Zukunft. Seine Forderungen
sind bekannt: die Syntax sollte abgeschafft werden, Wortarten wie Ad-
jektive und Adverbien wegfallen, die Verben im Infinit verwendet und
die Substantive verdoppelt werden; neben dem Verzicht auf die erste
Person Singular wurde auch der auf die Interpunktion postuliert. Auf
artifiziellem Weg sollte eine Art Ursprache rekonstruiert werden, eine
atavistisch erscheinende Lyrik entstehen; entscheidend fir die Ge-
schichte der Poetik des Rhythmus erscheint vor allem das Ansetzen des
Revolutionirs Marinetti und seiner futuristischen Gefihrten bei grundle-
genden strukturellen Ordnungsprinzipien der dichterischen Sprache.



248 Monika Schmitz-Emans

zips ihren festen Platz.13 Berichte tiber dadaistische Experi-
mente und Praktiken lesen sich wie Geschichten tiber Macht
und Effekte des Rhythmischen, sei es, dass der Futurist Balla
im Zeichen des dadaistischen Grossprojekts der Dynamisie-
rung aller Kunstformen den “Bewegungsrhythmus eines
Hundes an der Leine” studiert und isthetisch aufarbeitet
(1912),4 sei es, dass man das Leben selbst als Gewirr von
Geriuschen und Rhythmen, also als akustisches Totalereignis,
dsthetisch zu erfahren sucht;15 sei es, dass man dem Rhythmus
des “Gedankens” nachspiirt und als Keim dichterischer Pro-
duktivitit deutet;16 sei es auch, dass Dadaisten als lebendige
Gesamtkunstwerke vor ihr Publikum treten und sich mit Haut
und Haar rhythmisch produzieren.1” Vor allem Richard Huel-

13 Vgl. die dadaistische Proklamation von 1919: “[...] Der rhythmus ist der
trott der intonationen, die man vernimmt, es gibt einen rhythmus, den
man nicht sieht und nicht hort: strahlen einer inneren gruppierung hin
zu einer konstellation der ordnung. Rhythmus war bis heute das pochen
eines ausgetrockneten herzens: schellen aus fauligem holz und watte.”
(Zitiert nach Raoul Schrott, DADA 15/25, Innsbruck, Haymon, 1992, S.
100, anon., aus: Dada, 4-5, Mai 1919.)

14 Vgl. Wolfgang Max Faust, Bilder werden Worte. Zum Verbdltnis von
bildender Kunst und Literatur im 20. Jabrbundert oder vom Anfang der
Kunst im Ende der Kiinste. Miinchen/Wien, Hanser, 1977, S. 94.

15 “[...] mit dem Dadaismus tritt eine neue Realitit in ihre Rechte. Das
Leben erscheint als ein simultanes Gewirr von Gerduschen, Farben und
geistigen Rhythmen, das in die dadaistische Kunst unbeirrt mit allen
sensationellen Schreien und Fiebern seiner verwegenen Alltagspsyche
und in seiner gesamten brutalen Realitit ibernommen wird.” Aus “Da-
daistisches Manifest”, zit. nach Deutsche Literatur 14. Expressionismus
und Dadaismus, hg. v. Otto F. Best, Stuttgart, Reclam, 1978, S. 294. Das
Manifest ist unterzeichnet von verschiedenen Dadaisten.

16 Vgl. dazu Emil Verhaeren: “Der Rhythmus ist die Bewegung des Gedan-
kens. Dem Dichter stellt sich der Gedanke, jede — auch die abstrakteste
— Idee in der Form eines Bildes dar. Der Rhythmus ist also nichts ande-
res als die Geste, der Gang oder der Ablauf dieses Bildes. Die Worte
Ubertragen seine Farbe, seinen Duft und seine Klangfiille; der Rhythmus
seine Dynamik oder Statik. Die alten Formeln, die nur auf das Silben-
maf Riicksicht nahmen, zwangen den Dichter, jede Geste, jeden Gang
und jedes Verhalten seines Gedankens in eine unverdnderliche Form
einzusperren, sie kiimmerten sich niemals um das Eigenleben jedes Bil-
des.” (zit. nach Christa Baumgarth, Geschichte des Futurismus, Reinbek,
Rowohlt, 1966, S. 35f.)

17 Vgl. Hans Richter, DADA. Kunst und Antikunst. Der Beitrag Dadas zur
Kunst des 20. Jabrbunderts, Kéln, Dumont, 1978 (zuerst 1964), S. 18,



Rhythmisierung als Musikalisierung: 249

senbeck, der sich zum Erfinder einer neuen Gattung des
“dynamischen Gedichts” proklamiert, arrangiert seine Auftritte
mit afrikanischer Trommel und Reitgerte als Selbstdarstellun-
gen markanter Rhythmik.’8 Seine Bemerkungen uber das
“dynamische Gedicht” verdeutlichen exemplarisch die Motive
des Interesses, das die Avantgarden des frihen 20. Jahrhun-
derts am Rhythmischen nehmen: Dieses ist konnotiert mit
Urspringlichkeit und elementarer Gewalt (weshalb man sich
auf die “Kinder” und die “Wilden” oder auch “Primitiven”
berief — auf hochartifizielle Gedankenkonstrukte der “erwach-
senen” abendlidndischen Kultur also).

Dem dynamischen gedicht, das wir erfunden haben, liegt als prinzip
und streben zugrunde, den sinn der worter durch primitive bewegungen
zu akzentuieren und hervorzuheben; was wir reprisentieren wollen, ist
die intensitit. Aus diesem grund wenden wir uns wieder den primiren
elementen zu. Kinder rezitieren verse, indem sie skandieren; jeder
klangfarbe ist eine eigene und in ihrer richtung und klangfarbe be-
stimmte bewegung zugeordnet. Die primitivste bewegung ist die der
gymnastik, die der monotonie und der idee des rhythmus entspricht. das
dynamische gedicht ist eine anwendung der neuen interpretationstheo-
rie. [...] Der schauspieler muf8 der stimme die primitiven bewegungen
und gerdusche hinzufiigen, damit der duferliche ausdruck dem sinn der
dichtung sich anpaRt.1?

Konnotiert mit Vitalitit, schien die Rhythmisierung der Kunst
eine Moglichkeit zu bieten, dem lihmenden Dekadentismus
etwas Neues entgegenzusetzen. Der Rhythmus galt ferner als
verbindendes Prinzip kiinstlerischer und alltdglicher Prozesse
und insofern dazu geeignet, die Kluft zwischen Kunst und

tiber Huelsenbecks “Lautstirke und Provokationskunst”: “Zur Unterstiit-
zung dieses schneidigen Auftretens bediente er sich einer Reitgerte, die
er zur Unterstreichung seiner frischgedichteten ‘Phantastische[n] Gebete
rhythmisch durch die Luft und metaphorisch auf den Hintern des Publi-
kums sausen lieR. / Huelsenbeck war besessen von dem Takt der Ne-
gerrhythmen, mit denen er schon vorher in Berlin gemeinsam mit Ball
experimentiert hatte. Er bevorzugte das grole Tom-Tom zu seinen her-
ausfordernd gefederten und geteerten ‘Gebeten’.”

18 Vgl. dazu Hans Richter, ebd., S. 19 (hier: Huelsenbecks “sokobauno
sokobauno...”).

19 “Das dynamische Gedicht. Dadaistische Proklamation von 1916”, in:
Schrott, a.a.O., S. 9.



250 Monika Schmitz-Emans

Leben zu schliessen; vor allem darin ist ja das Kernprojekt der
Avantgarden des 20. Jahrhunderts zu sehen. Das mit vielen
und komplexen Konnotationen befrachtete Zauberwort
“Rhythmus” verwies damit auf vieles, was die Dadaisten und
ihre Parteigdnger zu realisieren oder perzipierbar zu machen
winschten: die Anbindung ésthetischer Praxis an das kollekti-
ve Leben oder auch die Verwandlung des Lebens in einen
Tanz, dessen Rhythmus sich von den trivialen Problemen der
entfremdeten Arbeitswelt nicht stéren ldsst.20 “Rhythmus”, so
definiert Albert Verwey 1931 in seiner Abhandlung Rbythmus
und Metrum (Ritme en Metrum, Santpoort, Mees, 1931) sei
zwar “Lebensbewegung”, aber “nicht die nattirliche Lebens-
bewegung“; der “Geist” miisse dazu kommen.2! Die Heraus-
forderung, aus der “Lebensbewegung” Kunst zu machen, ist
das zentrale Motiv fiir die Faszination durch den Rhythmus.
Insbesondere in seiner Eigenschaft als ein zugleich atavisti-
sches und innovatives Gestaltungsprinzip kommt der Rhyth-
mus dem Selbstverstindnis der Avantgarden entgegen. Theo-
rien avantgardistischer Kunst setzen sich daher mit dem The-
ma Rhythmus oftmals explizit auseinander, auch solche, die
vitalistischen und dadaistisch-ludistischen Konzepten sehr
fernstehen. In Adornos Philosophie der neuen Musik etwa hat
der Rhythmus-Begriff die Funktion, eine markante isthetische
Wende zu charakterisieren. Fir Adorno ist es der “Rhythmus”,
der in der Zwolftonmusik als Gestaltungsprinzip an die Stelle
tiberholter ilterer Prinzipien tritt und damit massgebliche
Beachtung verdient, wenn es gilt, diese von der tonalen
Musik zu unterscheiden.22

20 Vgl. etwa Mary Wigman: “Was wif3t ihr alle vom Tanzen? / Was werft ihr
mir Probleme vor die Fiife und wartet mit neugierig binzelnden (sic)
Augen ob meiner Rhythmen Sicherheit sich drin verstrickt! Was ist mir
Zukunft, was Vergangenheit? Gegenwart bin ich, mein Leben ist Tanz.”
(1919; zit. nach Schrott, a.a.0,, S. 93.)

21 Albert Verwey: Rbytmus und Metrum, zit. nach Ars Poetica. Texte von
Dichtern des 20. Jabrbunderts zur Poetik, hg. v. Beda Allemann, Darm-
stadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971, S. 167.

22 Adorno bemerkt in seiner Philosophie der neuen Musik (Frankfurt,
Ullstein, 1972) tber die Zwolftontechnik, hier iibernehme der Rhythmus
strukturierende Funktionen, welche die “Reihe” (der Tonvorrat) nicht zu
Ubernehmen vermdoge, weil sie ohnehin allgegenwirtig sei. Die Dimen-



Rhythmisierung als Musikalisierung: 251

2. Musikalisierung und Rhythmisierung
als dsthetische Programme

Das Interesse innovatorischer dsthetischer Bewegungen am
Rhythmischen ist insbesondere motiviert durch das an Uber-
schreitungen traditioneller Grenzen der Gattungen und
Kunstformen, so etwa, wenn es darum geht, Literatur, Tanz
und musikalische Darbietung zu synthetisieren. Richard Huel-
senbeck, der Erfinder des “poéme gymnastique”, verband die
Lesung von Gedichten mit der Ausfithrung gymnastischer
Bewegungen. Hugo Balls Notiz von 1916 iiber Huelsenbecks
Attacken auf den konventionellen Literaturbetrieb umreisst
das Programm eines revolutiondren Impulses, der sich gegen
die kanonischen Kunstformen als solche richtete: “Er plidierte
dafiir, dass man den Rhythmus verstirkt (den Negerrhyth-
mus). Er mochte am liebsten die Literatur in Grund und Bo-
den trommeln.”? Ball selbst arbeitet als Lautdichter an der
Entdifferenzierung von Poesie und Musik; er ist hier ein Erbe
der romantischen Asthetik mit ihrer Tendenz, der Musik die
Rolle einer Leitkunst zuzuweisen, ein Nachkomme insbeson-
dere des Novalis, der verschiedenen Avantgarden des 20.
Jahrhunderts mit Uberlegungen wie der folgenden vorgear-
beitet hatte:

Unsre Sprache — sie war zu Anfang viel musicalischer und hat sich nur
nach gerade so prosaisirt — so enttont. Es ist jezt mehr Schallen gewor-
den — Laut, wenn man dieses schéne Wort so erniedrigen will. Sie muss
wieder Gesang werden.24

sion des Klangvorrats verliert, informationsisthetisch gesprochen, ihre
Informationsvaleurs, da hier keine Auswahl stattfindet (anders als in der
traditionellen Harmonik). Entsprechend hoch ist Adornos Argument zu-
folge die ‘dsthetische Information’ dort, wo Auswahl noch méglich ist: in
der Rhythmik. — Vgl. S. 71: “Bestimmte stets wiederkehrende rhythmi-
sche Konfigurationen iibernehmen die Rolle der Themen. Da aber der
melodische Raum dieser rhythmischen Themen durch die Reihe jeweils
definiert ist und sie mit den verfliigbaren Tonen um jeden Preis aus-
kommen miissen, so nehmen gerade sie obstinate Starrheit an. [...] Er-
eignis [...] ist der Rhythmus und er allein. [...] So wird das spezifisch
Melodische vom Rhythmus entwertet.”

23 Zit. nach Hans Richter, a.4.0,, S. 18.

24 Novalis, Schriften, hg. v. Richard Samuel in Zusammenarb. mit Hans-



252 Monika Schmitz-Emans

Als Folge der Ausrichtung des Interesses auf die Musikalitit
der Dichtung werden schon im 19. Jahrhundert musikalische
Organisationsprinzipien und Beschreibungskategorien poeto-
logisch relevant. Insofern ist es nur folgerichtig, wenn auch in
Balls Poetik — wie sie aus seinen Selbstdarstellungen und
seinen Erzidhlungen tiber die eigene isthetische Praxis abzule-
sen ist — das Stichwort “Rhythmus” eine wichtige Rolle spielt,
etwa in der folgenden Schilderung einer Schliissel- und Kem-
szene aus der Zircher Dada-Zeit. Berichtet wird hier von
einer Rezitation eigener Lautgedichte, in deren Verlauf sich
nach Balls Bericht der Arikulationsprozess gleichsam verselb-
stindigte und der Rezitator unversehens zum Medium eines
akustischen Ereignisses wurde:

Ich hatte jetzt rechts am Notenstinder “Labadas Gesang an die Wolken”
und links die “Elefantenkarawane” absolviert und wandte mich wieder
zur mittleren Staffelei, fleifig mit den Fliigeln schlagend. Die schweren
Vokalreihen und der schleppende Rhythmus der Elefanten hatten mir
eben noch eine letzte Steigerung erlaubt. Wie sollte ich‘s aber zu Ende
fihren? Da bemerkte ich, daf meine Stimme, der kein anderer Weg
mehr blieb, die uralte Kadenz der priesterlichen Lamentation annahm,
jenen Stil des Mef3gesangs, wie er durch die katholischen Kirchen des
Morgen- und Abendlandes wehklagt. Ich weifl nicht, was mir diese Mu-
sik eingab. Aber ich begann meine Vokalreihen rezitativartig im Kir-
chenstile zu singen [...].25

Wiederum kann zur Charakterisierung dieses Vorgangs (und
entscheidend ist nicht, wie er sich tatsidchlich abspielte, son-
dern wie Ball ihn darstellt) von einer “Art des FlieRens’ in
einem flussigen, fliichtigen, beweglichen Element”, dem der
Klinge nimlich, die Rede sein; wiederum ist der Artikulati-
onsprozess anti-funktional und ziellos und erhilt seine Be-
stimmtheit allein durch den sprachlichen Bewegungsablauf
selbst. Musikalisierung und Rhythmisierung der poetischen
Artikulation stellen fiir Ball eine Form der Anknilipfung an alte
magische Praktiken dar. Durch Hingabe an den Rhythmus des

Joachim Mihl und Gerhard Schulz, Bd. III, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1968, S. 283f.
25 Hugo Ball, Die Flucht aus der Zeit, Luzern 1946, S. 99f.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 253

Sprachflusses wird aus seiner Sicht der wortmagische Grund-
zug des Poetischen aktualisiert und gegen die ausserpoetische
Instrumentalisierung der Worter zur Geltung gebracht. Damit
verbunden ist die Uberzeugung, im magisch-rituellen Sprach-
gebrauch komme es zu einer Verschmelzung von Sprache
und Sprecher. Gern stilisiert sich, wie die “Bischofs”-Szene
illustriert, Ball zum Medium der Sprache selbst — zu einer Art
Musikinstrument, dessen Rhythmus kongruent mit dem der
gespielten Sprach-Musik ist.26

Eine Orientierung der Zsthetisch-poetologischen Begriff-
lichkeit am akustisch-musikalischen Paradigma ist auch bei
Wassily Kandinsky zu beobachten, den vieles mit Hugo Ball
verbindet. Kandinsky imaginiert Experimente mit sprachli-
chem Klang-“Material”, das durch rhythmisch-strukturierende
Gestaltungspraktiken, insbesondere durch Wiederholungen,
einem Abstraktionsprozess unterzogen wiirde, bei dem neue
Krifte freizusetzen und die Seelen der Horer in Schwingungen
zu versetzen wiren.?” Ball sieht in Kandinsky den entschei-
denden Wegbereiter kiinstlerischer Abstraktion.28

Ist die Kategorie des “Rhythmischen” bei Hugo Ball
gleichwohl nur ein Begriff unter verschiedenen anderen,
welche dazu dienen, unter Anlehnung an romantische sowie
avantgardistische Konzepte die Idee einer neuen Dichtung zu

26 “Ich lese Verse, die nichts weniger vorhaben als: auf die konventionelle
Sprache zu verzichten, ad acta zu legen. [...] Ich will keine Worte, die
andere erfunden haben. Alle Worte haben andre erfunden. Ich will mei-
nen eigenen Unfug, meinen eigenen Rhythmus und Vokale und Konso-
nanten dazu, die ihm entsprechen, die von mir selbst sind. [...] Da kann
man nun so recht sehen, wie die artikulierte Sprache entsteht. Ich lasse
die Vokale kobolzen. Ich lasse die Laute ganz einfach fallen, etwa wie
eine Katze miaut... [...] Ein Vers ist die Gelegenheit, allen Schmutz ab-
zutun. Ich wollte die Sprache hier selber fallen lassen. Diese vermale-
deite Sprache, an der Schmutz klebt, wie von Maklerhinden, die die
Miinzen abgegriffen haben. Das Wort will ich haben, wo es aufhért und
wo es anfingt. Dada ist das Herz der Worte.” Hugo Ball, “Das erste da-
daistische Manifest”, in: ders., Der Kiinstler und die Zeitkrankbeit,
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1988, S. 39f.

27 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst, Einf. v. Max Bill,
Bern-Bimpliz, Benteli, 7. Aufl. 1963, S. 45-47.

28 Vgl. Balls Kandinsky-Vortrag, in: Der Kiinstler und die Zeitkrankbeit,
8. 53



254 Monika Schmitz-Emans

konturieren, die zu Dingen und Menschen in eine intensivere,
an atavistische Rituale erinnernde Beziehung trite, so wird
das Rhythmische bei Kurt Schwitters zur zentralen istheti-
schen Kategorie. Schwitters arbeitet durchgingig an der Ent-
grenzung der Kinste und der Synthetisierung kiinstlerischer
Ausdrucksmittel. Verstindlicherweise schitzt er den Begriff
des “Rhythmus” besonders, da dieser ja auf visuelle wie auf
akustische Phinomene bezogen werden kann.? Als Theoreti-
ker betont er immer wieder die Analogien und vielfachen
Anschlussstellen zwischen den Kiinsten und die Kombinier-
barkeit ihrer materiell-medialen Grundlagen.30 Dariiberhinaus
beschreibt der Begriff des “Rhythmus” eben jene Synthese von
Bewegtheit und Strukturiertheit, an der Schwitters gelegen ist.
Die Vision des Merz-Gesamtkunstwerks ist die eines durch
und durch polyrhythmischen Geschehens.3! Praktisch strebt er
vor allem mit der Merz-Kunst ein polymediales Werk an, bei
welchem der Rhythmus die Ehe zwischen Sprache und Bild
stiften soll.32 Als Theoretiker der Wortkunst bekennt sich

29 Kurt Schwitters, Werkausgabe, Koln, Dumont, 1998 (Nachdruck d. Ausg.
v. 1981.), Bd. 5 (“Manifeste und kritische Prosa”), S. 26 [im folgenden
zit. als Schwitters, “Manifeste“].

30 Vgl. dazu Schwitters, “Manifeste”, S. 259ff. (“Elementarkenntnisse in der
Malerei / Vergleich mit der Musik”): “Ich werde tberall, wo ich Paralle-
len zwischen Musik und Malerei finde, darauf aufmerksam machen.”
(S. 260).

31 Schwitters, “Manifeste”, S. 39-42. Schwitters sucht explizit nach einer
Beschreibungssprache mit analogen Kategorien fiir Musik und Malerei,
denn: “Ich will nicht eine spezielle Art von Kunst behandeln, sondern
das Wesen der Kunst im allgemeinen” (S. 26). Vgl. auch “Merz” (1920),
S. 74ff.

32 Schwitters, “Manifeste”, S. 79: “Die Beschiftigung mit verschiedenen
Kunstarten war mir ein kiinstlerisches Bediirfnis. Der Grund dafiir war
nicht etwa Trieb nach Erweiterung des Gebietes meiner Titigkeit, son-
dern das Streben, nicht Spezialist einer Kunstart, sondern Kiinstler zu
sein. Mein Ziel ist das Merzgesamtkunstwerk, das alle Kunstarten zu-
sammenfafit zur kiinstlerischen Einheit. Zunichst habe ich einzelne
Kunstarten miteinander vermihlt. Ich habe Gedichte aus Worten und
Sitzen so zusammengeklebt, daf die Anordnung rhythmisch eine
Zeichnung ergibt. Ich habe umgekehrt Bilder und Zeichnungen geklebt,
auf denen Sitze gelesen werden sollten. Ich habe Bilder so genagelt,
daf neben der malerischen Bildwirkung eine plastische Reliefwirkung
entsteht. Dieses geschah, um die Grenzen der Kunstarten zu verwi-



Rhythmisierung als Musikalisierung: 255

Schwitters dezidiert zum Programm dsthetischer Ent-
Formelung und Ent-Automatisierung.33 Seinen vielleicht be-
kanntesten Text, das “i-Gedicht”, hat er 1923 selbst kommen-
tiert. Dabei werden “Kunstwerk” und “Rhythmus” sogar zu
Synonymen.

Ich habe diesen Buchstaben [i] zur Bezeichnung einer spezialen Gattung
von Kunstwerken gewihlt, deren Gestaltung so einfach zu sein scheint,
wie der einfiltigste Buchstabe i. Diese Kunstwerke sind insofern konse-
quent, als sie im Kiinstler im Augenblick der kiinstlerischen Intuition
entstehen. [...] Der Kiinstler erkennt, da in der ihn umgebenden Welt
von Erscheinungsformen irgendeine Einzelheit nur begrenzt und aus
ihrem Zusammenhang gerissen zu werden braucht, damit ein Kunstwerk
entsteht, d.h. ein Rhythmus, der auch von anderen kiinstlerisch denken-

den Menschen als Kunstwerk empfunden werden kann.34

Noch deutlicher heisst es 1926 in dezidierter Absage an mi-
metische und expressive Kunst:

58
34

Was Kunst ist, wissen Sie ebensogut wie ich, es ist nichts weiter als
Rhythmus. Wenn das aber wahr ist, so beschwere ich mich nicht mit
Imitation oder mit Seele, sondern gebe schlicht und einfach Rhythmus
mit jedem beliebigen Material, StraBenbahnfahrscheinen, Olfarbe, Holz-
klotze, ja, da staunen Sie Bauklétze, oder mit dem Wort in der Dich-

schen.”

Schwitters, “Manifeste”, S. 133ff. [“Die Bedeutung des Merzgedankens in
der Welt”, 1923].

Schwitters, “Manifeste”, S. 137ff: “i”, vgl. S. 139: [anschliessend an ein
“Unsittliches i-Gedicht”, das aus dem Inserat einer Wischehandlung
oder Wischerei in einer hollindischen Tageszeitung besteht]: “Lesen Sie
das unsittliche i-Gedicht. Ich habe erkannt, dafl bei einer Zusammen-
stellung von Damenunterzeugen plotzlich ein Herrenhemd unsittlich
wirkt, selbst wenn es aus graslinnen [sic] ist, und daf3 in der Aufeinan-
derfolge der betreffenden Worte von Eigenleben, wie sie da standen,
ohne Angabe der Verkaufswerte, derenthalben das Ganze eigentlich ge-
schrieben war, ein kiinstlerischer Rhythmus lebte.” Das “i” dabei sei, so
Schwitters, das Abschneiden der Preise und das Erkennen des Rhythmus

~ und der Unsittlichkeit.” — Vgl. auch S. 138: “Wichtig ist, daf8 das Werk

[...] infolge des ihm innewohnenden Rhythmus die Moéglichkeit zu
kiinstlerischer Ausdeutung durch den Beschauer gibt.” — Ferner heisst es
(S. 140) im Kommentar zu einem I-Gedicht, welches durch das Durch-
schneiden eines Gedichtes aus einem Kinderbilderbuch entstand: “Die
einzige Tat des Kunstlers bei i ist Entformelung durch Begrenzung eines
Rhythmus.”



256 Monika Schmitz-Emans

tung, dem Ton in der Musik, oder wie Sie wollen. Darum sehen Sie sich
nicht das Material an, denn das ist unwesentlich. Suchen Sie nicht ver-
steckt irgendeine Imitation von Natur, fragen Sie nicht nach Seelenstim-
mungen, sondern suchen Sie trotz des ungewohnlichen Materials, den
Rhythmus in Form und Farbe zu erkennen. Mit Bolschewismus hat das
ebensowenig zu tun wie der moderne Bubikopf. Dafiir ist es die Essenz
aller Kunst, das heift, jedes Kunstwerk aller Zeiten mufite diese primire
Forderung erfiillen, Rhythmus zu sein, sonst war es nicht Kunst.35

Willkommen ist der Begriff des Rhythmus — wie schon bei
Ball — auch bei Schwitters selbstverstindlich insbesondere zur
Charakteristik lautpoetischer Gebilde. Seine “Ursonate” be-
schreibt Schwitters dementsprechend als ein rhythmisches
Ereignis.

die sonate besteht aus vier sitzen, einer einleitung, einem schluf, und
einer kadenz im vierten satz. der erste satz ist ein rondo mit vier haupt-
themen, die in diesem text der sonate besonders bezeichnet sind. es ist
rhythmus in stark und schwach, laut und leise, gedringt und weit usw.
die feinen abwandlungen und kompositionen der themen will ich nicht
erkliren. ich mache nur beim ersten satz aufmerksam auf die wortlichen
wiederholungen der schon variierten themen vor jeder neuen variation,
auf den explosiven anfang des ersten themas, auf die reine lyrik des ge-
sungenen Jiuti-Kaa, auf den streng militdrischen rhythmus des dritten
themas, das gegeniber dem zitternden, klammbhaft zarten vierten thema
ganz minnlich klingt, und endlich auf den anklagenden schluf} des er-
sten satzes in dem gefragten tdd?36

Im chronologischen Durchgang gelesen, nehmen sich
Schwitters® dsthetisch-poetologische Schriften wie die Durch-
fihrung des Themas “Rhythmus” in vielfiltigen Variationen
aus — gehe es dabei nun um den “Rhythmus” der kiinstleri-
schen Arbeit, den individuellen “Rhythmus” des einzelnen
Kiinstlers oder um die “Rhythmen” der Werke, um konkrete

35 Schwitters, “Manifeste”, S. 244f., aus: [“Was Kunst ist, wissen Sie ...”,
1926).

36 Kurt Schwitters, Werkausgabe, a.a.0., Bd. 1: “Lyrik”, S. 312: “erklirun-
gen zu meiner ursonate”. Der Text war der endgiiltigen Druckfassung in
Merz 24 vorangestellt. — Zur Artikulation bemerkt Schwitters: “[...] bei
freiem rhythmus werden absitze und satzzeichen wie in der sprache
verwendet, bei strengem rhythmus taktstriche oder bezeichnung des
taktes durch entsprechende einteilung des schriftraumes in gleich grofe
raumabschnitte, aber keine satzzeichen.” (S. 313)



Rhythmisierung als Musikalisierung: 257

Projekte oder grundsitzliche 4sthetische Positionsbestimmun-
gen.3” Fiir Schwitters ist die visuelle Sphire ebenso rhythmisch
organisiert wie die akustische. (Die Grundsatzfrage, inwiefern
“Rhythmik” tberhaupt eine Kategorie zur Beschreibung visu-
eller Strukturen sein konne, stellt sich fiir Schwitters offenbar
gar nicht erst.) Bezogen auf beide Sphiren bemiiht er sich um
die Profilierung einer Kunst, die ihre Bestimmung aus sich
selbst erhilt — und nicht von externen Parametern wie etwa
den Gegenstinden der Darstellung. Es heisst etwa in “Der
Rhythmus im Kunstwerk” (1926):

Kunst ist fiir mich ein Ding, das aus seinen Gegebenheiten so selbstver-
stindlich wichst, wie der Baum, das Tier, der Kristall. Kunst ist nie
Nachahmung der Natur, sondern Kunst ist selbst Natur. Kunst ist stets
Schaffen, kann also nie Nachahmung sein, besonders nicht Nachahmung
der Kunst eines anderen [...]. Damit ist nicht gesagt, daf8 ein Kunstwerk
prinzipiell nichts darstellen diirfte. Wenn die Erfordernisse des kiinstleri-
schen Rhythmus gewahrt sind, so ist eine Darstellung, die etwa dem
Verstindnis fiir die Formgebung den Weg weist, wohl erlaubt. / Das

37 Schwitters, “Manifeste”, S. 248f. (aus einem autobiographischen Text mit
dem Titel “Merzbuch 2”, 1926): “[...] Wihrend der Schulzeit Autodidakt.
Wihrend der Zeit Aquarelle wie Abbildung 1, Harzburg. Bitte beachten
Sie den gleichen Rhythmus, das gleiche Gefiihl in diesem Aquarell, jeder
Mensch hat seinen ihm eigenen Rhythmus, seinen persénlichen Rhyth-
mus; der Kinstler will den Rhythmus des Werkes kultivieren, der allge-
mein ist, nicht seine personlichen Eigentiimlichkeiten. [...]” — 1927 heisst
es Uber die “Anwendung des ‘i’-Prinzips auf die moderne Grofstadt” (in
“MERZBUHNE”, Bd. 5, S. 254f.): “Damit sie mich recht verstehen, eine
‘i*-Zeichnung ist zum Beispiel ein aus einem verdruckten Stiick Papier
ausgeschnittenes Stiick, an dem ich nachher nichts verindert habe, [...]
es ist eine grofle Seltenheit, weil die Natur, die von unserem detaillie-
renden Standpunkt aus betrachtet zufillig wichst, selten Dinge schafft,
die im Ausschnitt schon rhythmisch abgewogen sind.” — Vgl. auch den
von 1927 stammenden Text: “optophonetisch, Verkehrsschrift, dyna-
misch”, S. 273: “Ich arbeite an einer Schrift. Durch den Besuch bei der
Bauerschen Schriftgieferei habe ich viel gelernt [...]. [...] mir [scheint] bei
Zeitungsdruck oder bei Buchdruck in Biichern die Dynamik wichtiger
zu sein, als das flissige Band, und man faft schneller auf, wenn die
Unterschiede der Zeichen, welche die Buchstaben darstellen, moglichst
grof sind. Rhythmus erleichtert das schnelle Fassen, und Rhythmus ent-
steht durch Werten unterschiedlicher Dinge, nicht etwa von gleichen
Dingen.” — Von 1931 stammt die Notiz: “Ich und meine Ziele” (S. 340ff.);
sie enthilt ein nachdriickliches Bekenntnis zur Autonomieisthetik; auch
dabei fillt das Stichwort “Rhythmus”. '



258 , Monika Schmitz-Emans

Wichtige beim Bilde ist der Rhythmus, in Linien, Flichen, Hell und
Dunkel, und Farben; kurz; der Rhythmus der Teile des Kunstwerks, des
Materials. Am klarsten wird der Rhythmus im abstrakten Kunstwerk.38

Generell avanciert “Rhythmus” gerade bei Schwitters zum
Ausgangs- und Kernbegriff einer Theorie nicht-mimetischer
Kunst, auch wenn die letztere Bemerkung den indirekten
Schluss zuldsst, dass auch mimetische, nicht-abstrakte Kunst
aus seiner Sicht rhythmisch organisiert ist.3® Entscheidendes
Kriterium des Kunstlerischen ist die selbstgesetzliche Formge-
bung aus einem dsthetischen Bewegungsprozess heraus.
Zudem ist “Rhythmus” fiir Schwitters aber auch ein Terminus
zur Explikation der Beziehung zwischen Kunstwerk und
ausserkiinstlerischer Realitit, denn in Kunstwerken schwingt
fir ihn auch der “Rhythmus” von Wirklichkeiten mit — sei es
die eines Ortes (London) oder auch des Seelenlebens (fee-
lings).40

38 Schwitters, “Manifeste”, S. 245f.

39 Schwitters, “Manifeste”, S. 374f.: “Malerei (reine Malerei)” [Fragment,
1940]: “Man kann [...] etwas darstellen, d.h. eine irgendwo vorhandene
Natur, einen Kopf oder eine Landschaft, mebr oder weniger getreu
durch Farbe abbilden. Oder man kann die Farben so auf der Leinwand
verteilen, da es einen Rhythmus ergibt, der nichts darstellt oder nur
teilweise etwas darstellt. Die Naturdarstellung jeder Art ist eine Uberset-
zung der Natur in ein ihr artfremdes Material, daher an die Grenzen die-
ses Materials gebunden. / Die Malerei, [...] die ich hier erkldren will, ist
also das Ausfiillen einer viereckig begrenzten Fldche mit Farben aus Tu-
ben zum (S. 375) Zwecke einer Darstellung oder eines Rhythmus’ oder
einer Kombination von Darstellung und Rhythmus. / Zwischen der rei-
nen Darstellung und dem reinen Rhythmus liegen alle Moglichkeiten der
Malerei, die sich in den verschiedenen Stilen ausdriicken [...].” — S. 375:
“Ich wiederhole hier: viereckig begrenzte Fldche, Ausfiillen mit Farben,
und da es sich hier teilt, betrachte ich einerseits die Darstellung eines
Naturobjekts, andererseits die Gestaltung eines Rbythmus'”

40 Vgl. Schwitters, “Manifeste”, S. 385: “Abstract Art”. Hier heisst es liber
ein MERZbild, in dem ein Busticket verwendet wurde: “You must not
read it [the busticket] on the picture. The 3, for example, is only a line
consisting of two bows. [...] deciding for the composition is the rhythm.
The picture is finished when you can't take away or put on anything
without disturbing the present rhythm. / Of course such a composition
does not represent anything outside itself. Therefore, the title does not
mean much. You may call it ‘Christoffer’ or ‘London’ or ‘3, it is only a
name. The name may fit more or less to the rhythm. / The material gi-



Rhythmisierung als Musikalisierung: 259

3. Konkretionen

Die konkrete Poesie der 50er Jahre entstand, zumindest was
ihre europiischen Spielformen angeht, in einer Situation, die
als Folge der politischen, kinstlerischen und sprachlichen
Katastrophen der Kriegs- und Vorkriegsjahre zu radikalen
Neuansitzen einlud, ja aufforderte. Bei aller Divergenz der
Teilstromungen verband die Vertreter dieser Kunstrichtung
das Interesse am Elementaren, Grundlegenden, Prinzipiellen,
an den Voraussetzungen von Dichtung, ihren fundamentalen
Spielregeln, ihrem “Material”. Was sich “konkret” zeigen sollte,
waren Sprachliches und Poetisches in einem kiinstlich arran-
gierten Elementarzustand. Begriindet wurde dieser Rickgang
auf Grund-Strukturen, aufs Materielle, oft Partikulidre, ver-
schieden: erstens mit dem Bedirfnis, sprachliche Bestinde
(zumal obsolet gewordene) zu sichten und aufzurdumen, also
auch den Ballast einer als tiberholt oder gar politisch-
ideologisch abstossend empfundenen kanonisierten Dichtung
abzuwerfen, zweitens mit der poetischen Kraft des Elementa-
ren, mit der dsthetischen Dignitit des Schlichten und Unver-
schnorkelten, drittens auch mit dem Bediirfnis nach Elementa-
rem als Voraussetzung einer universalen dsthetischen und
ausserdsthetischen Kommunikation. An letzterer war vor allem
Eugen Gomringer gelegen, der auf eine Uberschreitung me-
dialer wie auch nationalsprachlicher Grenzen hinarbeitete.
Helmut Heissenbiittel interpretiert Gomringers konstellationen
als Dokumente einer Befreiung. Er selbst hatte 1954 die im
Jahr zuvor erschienenen Texte kennengelernt. Zur Illustration
dessen, was ihn an Gomringer faszinierte und was er als
Freisetzung neuer gestalterischer Potentiale und als wegwei-
sendes Signal empfand, wihlt Heissenbitittel den “ping-pong”-

ves a certain movement, another may assist or fight it, and the composi-
tion collects all single movements to a rhythm. Perhaps one can feel the
rhythm of London and give a similar rhythm in an abstract picture. /
MERZ pictures, sculptures or poems represent rhythm. There is the pos-
sibility for every spectator to find in them a guide for his thinking or
feeling. But there is no difference in the kind of guidance in an abstract
picture or a sonata of Beethoven, except that people usually don'’t read
sonatas.” '



260 , Monika Schmitz-Emans

Text. In dessen Beschreibung nehmen das Adjektiv “rhyth-
misch” und das Stichwort “Rhythmus” eine zentrale Stellung
ein:

Was ich als Befreiung empfand, lit sich einfach auch so sagen: man
konnte hinschreiben:
“ping pong
ping pong ping
pong ping pong
ping pong”

und das als Gedicht bezeichnen, beziehungsweise als etwas, das dem
entspricht, was bis dahin Gedicht geheifen hatte. Eine Abfolge rhyth-
misch geordneter Silben, kein Lautgedicht, kein Typogramm, einfach
diese Silben, die inhaltlich bezogen sein mochten auf das Tischtennis-
spiel und den Rhythmus, den die aufschlagenden Bille bei diesem Spiel
machten, aber ohne jede symbolische Hintergriindigkeit, ohne erldu-
ternden, verinnerlichenden Hinweis, nackt, kahl, sie selbst.41

Die Texte Gomringers — so Heissenbiittel — insistieren auf
eigenen Spielregeln: den Regeln eines Bewegungsablaufs.
Insofern ist das Pingpong-Gedicht als Anspielung auf einen
Spielverlauf in mehr als einem Sinn programmatisch. Im
Pingpong-Spiel geht es um nichts, die Worter fliegen im
Gedicht leicht und zweckfrei wie Bille, das Hin-und-Her der
Worter ist Spiel an sich, das Spiel aber ist nichts anderes als
eine rhythmische Bewegung, die ihre Bestimmheit aus sich
selbst gewinnt.

Nicht erst bei Heissenbiittel erscheint Rhythmik als funda-
mentales Ordnungsprinzip konkreter Texte. Zum Schliisselbe-
griff wird der des “Rhythmus” bereits bei dem Schweden
Oyvind Fahlstrém, einem Konkreten‘ der ersten Stunde — er
war der erste, der den Begriff “konkrete poesie” in einem
Manifest gebrauchte — , der seine der Deviationspoetik ver-
pflichteten isthetischen Ideen auf die plastische Formel
bringt: “SQUEEZE the language material: that is what can be
titled concrete”.42 Fahlstréms Manifest von 1953 gehort zu den

41 Helmut Heissenbiittel, “Einfiihrung”, in: eugen gomringer, konstellatio-
nen. ideogramme. stundenbuch, Stuttgart, Reclam, 1983, S. 10.

42 Oyvind Fahlstrom, “Mitila Ragulpr P4 Fitskliaben / Manifesto for [sic]
concrete poetry” [1953], zit. nach Concrete Poetry. A World View, hg. v.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 261

Grindungsakten der konkreten Poesie. Diese erstrebe, so
heisst es hier, “[...] a richness of possibilities for reaching
greater complexity and functional differenciation so that the
different elements of content in a work of art can assume
their own shape”.43 Explizit fordert Fahlstrom eine Bereiche-
rung dichterischer Ausdrucksmittel auf der Ebene des Rhyth-
mus, und ebenso explizit schligt er eine Orientierung an der
Musik vor, genauer: an dem durch seine prignante Rhythmik
charakterisierten Jazz. Den von den Dadaisten gesetzten
“vitalistischen” Akzent bei der Wiirdigung &sthetischer Rhyth-
men bekriftigt er, insofern er das rhythmische Pulsieren
organisch-natiirlicher Substanzen und Prozesse als analog zum
Pulsieren musikalisch-poetischer Rhythmen versteht. Rhythmik
konne in die Ekstase fiihren, nicht nur in der Musik.

Not only simple changes but also augmentations — and rhythms. [...]
Above all I think that the rhythmic aspect contains unimagined possibi-
lities. Not only in music is rhythm the most elementary, directly physi-
cally grasping means for effect; which is the joy of recognizing so-
mething known before, the importance of repeating; which has a con-
nection with the pulsation of breathing, the blood, ejaculation. It is
wrong that jazz bands have the monopoly of giving collective rhythmic
ecstasy. The drama and poetry can also give it. [...] / It is only to break
loose from the grinding of the new, new, new; not to leave behind one-
self a kitchen mess of ideas for every step in the work one takes: in-
stead of biting oneself to stick with the motifs, to let them repeat them-
selves and form new rhythms; for example one works at filling out
rhythmic words as a background for principle meanings, which can be
bound or unbound by the background rhythm. Independent onomato-
poetic rhythmic phrases, like those which the African or East Indian
drummer forms to represent his own melodies of rhythm. Simultaneous
reading and above all-readings of several lines of which at least one has
rhythmic words. Of course metrical rhythms also; rhythms of word or-
der, rthythms of space.44

Die konkrete Poesie und die alle poetische Praxis begleitende
Theoriebildung sucht oft expliziten Anschluss an die avant-
gardistische Kunst der ersten Jahrhunderthilfte. Dies gilt unter

Mary Ellen Solt, Bloomington/London, Something Else Press, 3. Aufl.
1971 (zuerst 1968), “Introduction” (M. E. Solt), S. 30.

43 Oyvind Fahlstrém, ebd., S. 76.

44 Opyvind Fahlstréom, ebd., S. 76.



262 Monika Schmitz-Emans

anderem flir die Zentrierung des Interesses auf das, was man
— mit einer oft schon gar nicht mehr reflektierten metaphori-
schen Wendung — als das “Material” der Dichtung zu bezeich-
nen pflegt.4s Im Zusammenhang damit bleibt auch das Inter-
esse an einem terminologischen Instrumentarium lebendig,
mittels dessen sich zum einen die Beziehung zwischen isthe-
tischer Praxis und ausseristhetischer Realitdt, zum anderen
das die Einzelkiinste Verbindende beschreiben liesse — steht
doch gerade die Konkrete Poesie im Zeichen des Versuchs,
Gattungsgrenzen zu Uberschreiten.46 Mehr und mehr werden
auch technische Medien in die dsthetische Praxis einbezogen;
neue Gattungen entstehen — wie das konkrete Horspiel, das
mit der konkreten Dichtung durch seinen zugleich antimime-
tischen und antiexpressiven Grundzug verbunden ist. Hans-
jorg Schmidthenner charakterisiert das neue Horspiel (vorge-
stellt unter dem Leitwort “Sprache im technischen Medium*®)
als rhythmisches Gebilde, bei welchem die akustische und
nicht die semantische Dimension des verwendeten sprachli-
chen “Materials” im Vordergrund stehe:

So entstehen durch die Rundfunktechnik tonende Kunstwerke, die ihre
Materialien zwar unter Umstinden zu Worten und Sitzen anordnen, die
im bisher gebrauchten Sinn “etwas aussagen und mitteilen”, die in letz-
ter Konsequenz aber nichts als rhythmisiertes Tonmaterial sein wollen:
Klangkompositionen erfiillt von Klangfarben, Klangspannungen, Klang-
mutationen, Aufeinanderprall von Klingen usf.47

45 Mary Ellen Solt, “Concrete Poetry (Introduction)”: “Generally speaking
the material of the concrete poem is language: words reduced to their
elements of letters (to see) syllables (to hear).” (S. 7) — Vgl. etwa auch
Claus Bremer, “konkrete poesie”, Theoretische Positionen zur konkreten
Poesie, hg. v. Thomas Kopfermann, Tiibingen, Niemeyer, 1974, S. 94ff.

46 Vgl. Helmut Heissenblittel, “Anmerkungen zur konkreten Poesie”, Text +
Kritik, Heft 25, Konkrete Poesie, Miinchen, edition text + kritik, 1970,
S. 19: Konkrete Poesie sei vor allem unter zwei Aspekten zu sehen: dem
der “Reduktion” und dem “der Uberschreitung von medialen Begren-
zungen”.

47 Hansjorg Schmidthenner, “Sprache im technischen Medium”, kolloguium
poesie 68, hg. v. Peter Weiermair u.a., Innsbruck, allerheiligenpresse,
1968, S. 73-77, hier S. 76. Die Prioritit der formalen und strukturellen
Dimension poetischer Texte liber jegliche Inhaltsdimension betonen im
selben Band u.a. Gerhard Rihm (S. 7-11) und Siegfried J. Schmidt
(S. 12-29).



Rhythmisierung als Musikalisierung: 263

Aber auch die visuelle konkrete Poesie adaptiert die Kategorie
des Rhythmischen fiir ihre Programmatik. Claus Bremer, der,
dem emanzipatorischen und leserzentrierten Diskurs der 60er
Jahre entsprechend, die Grenze zwischen dsthetischer Pro-
duktion und Rezeption tiberwunden sehen mochte und sich
darum als Dichter wie als Theoretiker auf solche Texte kon-
zentriert, die im Lektlireprozess erst gestaltet werden, erklirt
in einem Kommentar zu Tabellen-Texten, welche zur aktiven
Kombination ihrer Elemente (also zur Generierung eines
jeweils neuen Textes durch den Leser) einladen, den “Rhyth-
mus” zu einem der Prinzipien, welchen bei solcher Textkon-
stitution gefolgt werden konnte.

[...] fir das lesen oder schreiben eines gedichtes aufgrund solcher tabel-
len sucht sich beim lesen oder schreiben der leser oder schreiber die
kombinationen der einzelnen worte oder wortgruppen aus, die ihm am
sinnvollsten oder am klingendsten erscheinen. oder er geht von einem
rhythmus aus, der ihm am meisten zusagt, oder von irgendeinem ande-
ren prinzip, das er seiner kombination zugrundelegt, wie dem zufall
oder verschiednen ableserichtungen oder einem zahlensystem etwa.
oder er wechselt die prinzipien nach anderen ab oder mischt sie, auch
mit akustischen oder zeitsystemen oder systemen, die auf der mitwir-
kung des publikums beruhen.48

Das weite Feld der Beziehungen zwischen konkreter Dich-
tung und Kunst einerseits, einer Poetik des Rhythmus ande-
rerseits liesse sich zu operationalen Zwecken grob in mehrere
Teilgelinde kartieren: Wir treffen erstens auf theoretische
Explikationen und dsthetische Programme, in denen der
Begriff “Rhythmus” eine konstitutive Funktion tibernimmt, wie
bei Fahlstrém, Schmidthenner und Bremer, zweitens auf
Beschreibungen konkreter Texte unter Rekurs auf den Begriff
des “Rhythmus”, wie in Heissenbiittels Kommentar zu Gom-
ringers “ping-pong”, sowie drittens auf konkrete Texte, welche
ostentativ “rhythmisch” organisiert sind bzw. Rhythmisches
thematisieren. Text-Beispiele und Text-Beschreibungen wer-
den in so wichtigen Anthologien wie der von Emmett Willi-
ams und Mary Ellen Solt miteinander verkniipft, so dass sich
oft kaum eine klare Grenze zwischen poetischem Gebilde

48 So Claus Bremer, “konkrete poesie”, in Kopfermann, a.a.O., S. 98/99.



264 Monika Schmitz-Emans

und Explikation ziehen ldsst; selbst die These, die Explikation
gehore mit zum Text, ist nicht ganz abwegig.

Dem Grossprojekt einer Visualisierung von Rbytbmik sind
vor allem die konkreten “Bewegungs“-Gedichte verpflichtet,
also solche Texte, die auf zeitlich strukturierte Bewegungs-
Ablidufe wie Lauf oder Tanz Bezug nehmen und diese visuell
zu evozieren versuchen. Beispiele daflir finden sich unter
anderem in Emmett Williams’ anthology of concrete poetry von
1967. Hier heisst es etwa im Kommentar zu Friedrich Achleit-
ners “ruh und ruh...” (1959), der von Achleitner selbst stammt:
“In ‘ruh und ruh’ there is a contrast between the meaning of
‘ruh’ (calm) and the movement of the rhythm, which speeds
up in the horizontal part of the constellation.” Zu einem Text
von Ilse und Pierre Garnier (1965) wird erldutert: “Combinati-
on of i and e. Vegetal sign. Musical sign. Concentration and
spatialisation. Concretions and void. Throughout, a rhythm is
given to the white page.” (P.G.). Williams erklidrt Franco
Verdis “from tempo” (1966) als rhythmische Kompostion:
“Verdi’s rhythmical variations on a theme, with their often
unutterable deviations from traditional orthography, invite
comparison with the scores of those contemporary composers
who have abandoned the ‘writing’ of music in favor of the
“drawing” of music. [...]". [E. Williams] Ein “rhythmischer” Text
ist offenkundig auch Jonathan Williams’: “A Chorale* of Che-
rokee Night Music As Heard Through an Open Window in
Summer Long ago” (“*screech owl, hoot owl, yellow-breasted
chat, jar-fly, cricket, carolina chickadee, katydid, crow, wolf,
beetle, turkey, goose, bullfrog, spring frog”): Die Endlos-
Zeilen ordnen den genannten Tieren bestimmte Laute und
indirekt auch Rhythmen zu: “wahuhu wahuhu....”, “uguku
uguku...” “tsikilili tsikilili”, “yeah yeah...”, “lalu lalu...”, “kunu-
nu kununu...” etc. |

Das Medium Buch wird bei Gerhard Rihm rhythmisiert
oder doch zum Trigermedium eines Rhythmus gemacht.
Rihms rbytbmus r ist eine Hommage an das “R”, das hier
visuell, haptisch und, sofern man laut liest, akustisch in Szene



Rhythmisierung als Musikalisierung: 265

gesetzt wird.# Die einzelnen Seiten des Buchs oder Buch-
Objekts enthalten zum einen aufeinander aufbauende Folgen
von Wortern mit “r”, Namens-Reihen mit “R”, Text-Blocks mit
sich wiederholenden Einzelwortern, die mit “r” beginnen”, ein
Blatt Schmirgelpapier (zum Reiben!), eine “Rote Seite sowie
das Foto eines “Rumpfes”. Rhythmisch sind diverse Einzelsei-
ten fir sich strukturiert, rhythmisch ist auch das Arrangement
des Buchs insgesamt, insofern die Lektire zu einer struktu-
rierten Meditation iber das “r” wird.

4. Sound poetry

Das Interesse der konkreten Bewegung am Elementaren,
Medialen und Nichtmimetischen brachte neue isthetische
Untergattungen hervor. Insgesamt kommt es in der Nach-
kriegszeit zu einer relativ selbstindigen Entwicklung innerhalb
der akustischen und der visuellen konkreten Kunst. Damit
einher geht die Erschliessung der Moglichkeiten eletro-
akustischer und elektronischer Apparaturen.’® In der akusti-
schen Spielform konkreter Kunst sind es zunichst die
menschlichen Sprechorgane und das von ihnen erzeugte
Lautmaterial, mit denen experimentiert wird.5! Diese Experi-

49 Gerhard Rithm, rhythmus R, Morbisch, August [keine Verlagsangabe]
1958. Konsultiert wurde ein Exemplar der Landes- und Stadtbibliothek
Dusseldorf (D hist 30786), von dem nicht ganz klar ist, ob und wo es
ggf. nachtriglich manipuliert oder beschidigt wurde. Indizien sprechen
fir entfernte Seiten und partiell zerschnittene Einlagen, aber diese Indi-
zien koénnten triigen. Immerhin enthilt das Buch-Objekt vor der Seite
mit dem sich unablissig wiederholenden wort “reden” ein fast transpa-
rentes Blatt mit dem einzigen Wort: “rausreissen!” (Dies ist aber offenbar
nicht geschehen.)

50 Vgl. dazu Michael Lentz, “Musik? Poesie? Eigentlich ...”, Neue Zeitschrift
Sur Musik, Heft 2, 1996, S. 47-55, hier S. 47 [im folgenden zitiert als:
Lentz, “Musik?"].

51 Carlfriedrich Claus: Es gelte “mit seinen Sprechorganen elementare
Bewegungen zu vollziehen, knapp unterhalb der erlernten, also Lautbil-
dung und ihre Vorstadien von Grund auf neu wahrzumachen. Lall-
Exerzitien konnen einen Grenzzustand herstellen, der sowohl Kommu-
nikationsgeschehen im Schlaf als auch Gesprichs-Zeichenwirklichkeiten
im Wachen beriihrt und unerwartete Verbindungen erzeugt.” (zit. bei



266 Monika Schmitz-Emans

mente verstehen sich mindestens ebenso als musikalische wie
als “poetische”.52 Je mehr dabei die konventionelle Grammatik
und Semantik an Bedeutung fiir die Textorganisation verlie-
ren, desto wichtiger werden andere Strukturierungprinzipien,
unter ihnen der Rhythmus, der als formal organisierendes
Prinzip gleichsam ersatzweise die Rolle syntaktisch-
grammatischer Regeln Ubernimmt. Die Substitution semanti-
scher Codes durch den Rhythmus illustriert programmatisch
ein Text von Bob Cobbing, der aus einigen Wortern einer
sidamerikanischen Indianersprache (die er vorfand, ohne sie
zu verstehen) durch Unterlegung mit einem rhythmischen
Schema ein Gedicht machte — womit er unter anderem de-
monstrierte, dass man Gedichte auch in einer Sprache schrei-
ben kann, die man nicht beherrscht.53 Neben Experimenten
mit der akustischen Dimension der menschlichen Sprache
stehen schon seit den 50er Jahren Arrangements mit mehr
oder weniger konventionellen Instrumenten sowie mit techni-
schen Medien.54 Anregend wirkt dabei das bereits genannte
Manifest Fahlstroms, der die konkrete Poesie, wie Bob Cob-
bing in seiner Wirdigung des Programm-Textes von 1953
betont, eher der “konkreten Musik” als der “konkreten Kunst”
an die Seite stellte, indem er den Rhythmus als elementares
Mittel zur Erzeugung isthetischer Effekte begriff.5s Fahlstrém

Christian Scholz, “Zur Geschichte der Lautpoesie zwischen Sprache und
Musik”, in SprachTonArt, hg. von der Berliner Gesellschaft fiir Neue
Musik, Berlin, 1992, S. 63-82.)

52 Christian Scholz, “Anfinge der deutschen Lautpoesie”, Zeitschrift fiir
Musik, Heft 5, 1998, S. 12.

53 So sieht es auch Leonard Forster unter Berufung auf Cobbing: Leonard
Forster, Dichten in fremden Sprachen. Vielsprachigkeit in der Literatur,
Miinchen, Francke, 1974, S. 130.

54 Die folgenden Angaben nach Bob Cobbing, “konkrete lautdichtung
1950-1970”, konkrete poézie — concrete — poetry — konkrete poesie, Aus-
stellungskatalog des Amsterdamer Stedelijk Museum, 1971 [unpag.].

55 “He related it [concrete poetry] more to concrete music than to concrete
‘art’. He emphasised rhythm as ‘the most elementary, directly physically
grasping means of effect’ because of its ‘connection with the pulsation
of breathing, the blood, ejaculation’.” (Cobbing, ebd.) — Cobbing wiirdigt
an Fahlstroms Verstindnis der konkreten Poesie besonders, dass diese
in jenem Manifest von 1953 nicht einseitig als kopflastig verstanden



Rhythmisierung als Musikalisierung: 267

selbst verweist zur Erlduterung dessen, was er unter exempla-
risch “konkreter” Gestaltung versteht, auf Pierre Schaeffer,
dessen massgeblicher Beitrag zur konkreten Musik in der
Isolation und Variation von Einzelténen bestanden hatte.56
Cobbing hat dies rlickblickend als Antizipation der elektroni-
schen Spielart der Konkreten Musik gedeutet. Er, Cobbing,
sieht zu Beginn der 70er Jahre die konkrete Lautpoesie einer-
seits auf der Suche nach dem Elementaren, andererseits auf
dem Weg ins elektronische Zeitalter, dabei aber in jedem Fall
dem Korperlichen nachspiirend — und in Zusammenhang
damit auch dem Rhythmischen.

Concrete sound poetry today is both a return to the primitive and a suc-
cession of steps into the technological era. Sten Hanson (Sweden) has
described it as ‘a homecoming for poetry, a return to its source close to
the spoken word, the rhythm and atmosphere of language and the bo-
dy, their rites and sorcery.’>7

Als Exploration des Elementaren beschreibt Cobbing auch die
“Crirhythmes” Francois Dufrénes, deren Titel als Name einer
musikalisch-poetischen Untergattung zu verstehen ist, in der
das Rhythmische ostentativ den Charakter des tragenden
Prinzips erhilt. Dufréne (1930-82) stand unter dem Einfluss
der “musique concrete”. Er bezeichnet den “Ultralettrismus”,
zu dessen Begriindern er gehort, als “musique concréte voca-
le".58 Ab 1950 realisierte er seine “ultra-lettristischen”
“Crirhythmes”. Es handelt sich hierbei um Tonbandkomposi-
tionen, die zum Teil spontan entstehen und sich gegen eine
schriftliche Fixierung sperren. Exponiert wird ein breites
Spektrum an stimmlich erzeugbaren Gerduschen. Franz Mon
registriert, Dufréne habe mit den Crirhythmen “die Bindung

werde, sondern ihr expressives Moment die angemessene Berticksichti-
gung erfahre.

56 Cobbing, ebd.. “Fahlstrom in 1953 illustrated what he called a funda-
mental concrete principle by referring to Pierre Shaeffer’s [sic] key dis-
covery in concrete music when he isolated a small fragment of a sound
and repeated it with a change of pitch, then returned to the first pitch,
an so on.“

57 Cobbing, ebd.

58 Lentz, “Musik?”, S. 50.



268 Monika Schmitz-Emans

an eine Notation aufgegeben und alle Gerdusche, die die
Artikulationsorgane herzustellen vermodgen — Schreien, Atmen,
Schmatzen, Gurgeln usw. —, in seine spontanen Lautsequen-
zen einbezogen”.? Atem, Atemgeridusche und Atmungsvor-
ginge spielen in der akustischen Poesie immer wieder eine
zentrale Rolle. Gil Wolman erfindet- die konkret-akustische
Kunstgattung der “Mégapneumes”, welche “die Gerdusche des
geprefiten, gehechelten etc. Ein- und Ausatmens strukturieren
und rhythmisieren” % dhnlich den “Crirhythmes” Dufrénes.
Josef Anton Riedl schafft eine Reihe von akustischen Kompo-
sitionen, bei welchen die Mittel der Stimme ebenso wie die
diverser Instrumente zum Einsatz kommen; zur Lautpoesie
besitzt er enge, aber nicht einengende Affinititen, was ihn mit
dieser verbindet, ist das Interesse an der Rhythmik von Arti-
kulationsprozessen.6! Wie Michael Lentz zusammenfassend
konstatiert hat, ist die konkrete Musik, welche auf die akusti-
sche Spielform der konkreten Poesie jahrzehntelang anregend
wirkt, ihrerseits dabei, “beherzt aus der Lautpoesie zu schop-
fen. Aus dem Bereich der Stimme natirlich nicht auf der
Ebene des Gesangs, sondern des Redens, der einfachen Dik-
tion oder auch des Atmens [...]".62

Atem — das ist ein wichtiges Programmwort fir die Vertreter
experimenteller Kunst in den letzten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts, schon weil es einerseits auf einen hochst “kon-
kreten” physiologischen Vorgang verweist, andererseits aber
mit einer Fille symbolischer Konnotationen beladen ist.

59 So der Text des Plattencovers Phonetische Poesie, hg. v. Franz Mon,
Neuwied/Berlin, Luchterhand, 1971.

60 Lentz, “Musik?”, S. 51.

61 Riedl schreibt ab 1952 Lautgedichte, die in konventionellen Buchstaben
notiert werden; Michael Lentz (Lentz, “Musik?”, S. 54) charakterisiert die-
se als “Kompositionen mit sprachlichem Material, das durch in die Laut-
gedicht-Partitur eingetragene musikalische Parameter der Dynamik, der
Zeit und der Rhythmik in seinem Artikulationsverlauf strukturiert wird”.

62 Lentz, “Musik?”, S. 55.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 269

5. Atem und Korper

Der Atem sei “das Element der Literatur und der Dichtung”, so
statuiert Peter Sloterdijk in seiner Frankfurter Poetikvorlesung
von 1988:

Kein bedeutender Text der Tradition existiert, der nicht Atemtext, Atem-
schrift wire. Die Zeilen sind die Atemziige der Schriftsteller, die Stro-
phen die Atemwende der Dichter. Der Schriftatem ist fiir die Leute vom
schreibenden Gewerbe ihr letztes utopisches Kriterium. Von seinem
Hauch oder seinem Fehlen hingt es ab, ob unsere Texte ins Freie fiih-
ren oder Tapeten werden, mit denen sich Unentbundene ihre Hohle
austapezieren. Der Atem gibt uns ein Versprechen [...]. Dem Atemver-
sprechen steht nicht das Schicksal der positivierten Verheifungen bevor,
zu Befreiungsliigen zu erstarren. Denn wie lange man auch die Luft an-
halten mag, es dauert nicht lange, und man atmet das Aufgenommene
wieder aus. So mufte der freie Geist durch alle positiven Systeme hin-
durchatmen. Wo Atemfreiheit aufkommt, entsteht eine typische Frivoli-
tit. Der freie Atem nimmt mit dem Einatmen Positionen ein, dle er mit
dem Ausatmen wieder rdumt.63

Die Inspiration zu seiner Poetik des Atems bezieht Sloterdijk
wohl aus Celans “Meridian”-Rede, wo es heisst: “Dichtung:
das kann eine Atemwende bedeuten.”s4 Die Poetik des
“Atems” und die Poetik des Rhythmus gehen vor allem im
Bereich der experimentell-konkreten Dichtung eine enge
Allianz ein. Gerhard Rihm konzipiert Atemgedichte, bei
denen der Prozess des Ein- und Ausatmens rhythmisiert wird,
wodurch das Atmen als konkreter wie auch als metaphorisch
signifikanter Prozess zum heimlichen Thema und zum Gegen-
stand der Reflexion wird (heimlich insofern, als konkrete
Poesie streng genommen ja kein Thema haben diirfte). Rithms
Text “suggestion”s5 besteht aus den beiden Worten “einatmen”
und “ausatmen”, die 18 mal untereinander stehen und so eine
seitenlange Kolumne fiillen; sie miinden in die Zeile: “und so

63 Peter Sloterdijk, Zur Welt kommen — Zur Sprache kommen. Frankfurter
Vorlesungen, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1988, S. 174.

64 Paul Celan, “Der Meridian”, Gesammelte Werke in fiinf Bdnden, hg. v.
Beda Allemann u. Stefan Reichert unter Mitwirkung von Rolf Bicher,
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1986, Bd. III, S. 195.

65 In: Wabnsinn. Litaneien, mit einer Schallplatte, Miinchen, Hanser, 1973;
Textbuch, S. 76.



270 Monika Schmitz-Emans

weiter”.66 Darunter steht eine Leseanweisung, welche die
rhythmische Dimension des Atem-Poems hervorhebt:

(mit ruhiger stimme vorgetragen. méglichst lange gleichmissiges tempo
beibehalten, mindestens bis alle anwesenden unwillkiirlich ihren atem-
rhythmus dem sprechrhythmus angeglichen haben. dann kann - ohne
die lautstirke zu verindern — das tempo allmihlich beschleumgt oder
(und) bis zu einem extremen punkt verlangsamt werden.

Das Poem selbst steht nicht eigentlich auf dem Papier, son-
dern es muss von den Anwesenden atmend realisiert werden.
(Auch dieser Text ist also ein Teil des Grossprojekts visueller
Notation von Rhythmik.) Die zu erzeugende “Suggestion”
besteht darin, die Anwesenden einem gemeinsamen Rhyth-
mus, dem des virtuellen Gedichts, zu unterwerfen. “suggesti-
on” ist nicht der einzige Atemtext Rihms; sehr dhnlich ist das
“atemgedicht“; auch dieses ist die Notation eines virtuellen
Gedichts:

atemgedicht

h (einatmen)
h (ausatmen)
h (einatmen)
h (ausatmen)

h (einatmen)
h (ausatmen)

h (einatmen)
h (ausatmen)
h (einatmen und den atem gespannt anhalten)

h (erlést ausatmen) 67

Der Korper des rhythmisch Atmenden selbst wird hier zur
Trigersubstanz des poetischen Prozesses — wobei das Atmen
als realisiertes “Gedicht” auf sinnfillige Weise genau der
Prozess ist, der den Korper am Leben erhilt. Das Atemge-
dicht, in dem sich der Rhythmus des Atmens konkret zeigt, ist

66 Ebd., S. 77.
67 Ebd., S.78.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 21

insofern die programmatische Einldésung jener Forderung nach
einer Kongruenz von Kunst und Leben, die von den Avant-
garden des 20. Jahrhunderts immer wieder vorgebracht wor-
den war. Die Idee, den Korper zur poetischen Trigersubstanz
zu machen, seinen Lebens-Rhythmus zum Rhythmus des
Textes selbst werden zu lassen, steht dariiber hinaus im um-
fassenden Kontext eines Interesses an den Beziehungen
zwischen Kunst und Korperlichkeit. Michel Serres hat in
jingster Zeit die Rhythmik koérperlicher Ablidufe in Erinnerung
gerufen und dabei die vitale Autonomie des Korpers ebenso
wie die Bedeutung des Atems betont.68 In diesem Zusammen-
hang insistiert Serres auch auf der Fundierung von Sprache
und Artikulation in Atem und Korperrhythmik:

Der Tanz regiert vor der Sprache, als Musik des Korpers. Er gibt den
Einsatz; er lduft und springt in einem Rhythmus, der sich wiederholt, der
redundant wird, der Gebidrden und Schritte wiederfindet, sich in sich
selbst einrollt, aber von Zeit zu Zeit mit einer neuen Figur tberrascht,
der Korper erfindet eine neue Chiffre, der Tanz streut Unerwartetes in
die ewige Wiederkehr des Rhythmus, das ist der Anfang der Zeit. / Der
Korper ist noch gar nicht geboren, solange er nicht getanzt hat.69

Dieses Interesse am lebendigen, atmenden Korper ist als
Grundmotiv wihrend der ganzen Entwicklungsgeschichte
konkret-experimenteller Dichtung virulent gewesen, wenn es
auch nur ein Interesse unter anderen war.?? (Dem diametral
gegentiiber standen andere Interessen, unter anderem das an

68 Michel Serres, Die fiinf Sinne. Eine Philosophie der Gemenge und
Gemische, Ubers. v. Michael Bischoff, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1998,
S. 427.

69 Serres, ebd., S. 435. Konsequent betrachtet Serres die Musik als Leit-
kunst; vgl. S. 161f.

70 Vgl. den letzten Absatz bei Cobbing, konkrete lautdichtung: “Two lines
of development in concrete sound poetry seem to be complementary.
One, the attempt to come to terms with scientific and technological de-
velopment in order to enable man to continue to be at home in his
world, the humanisation of the machine, the marrying of human warmth
to the coldness of much electronically generated sound. The other, the
return to the primitive, to incantation and ritual, to the coming together
again of music and poetry, the amalgamation with movement and
dance, the growth of the voice to its full physical powers again as a part
of the body, the body as language.”



272 Monika Schmitz-Emans

der Maschine und an mechanischen Abldufen.) Als Atem-
Poesie wird die konkrete Poesie zur Korper-Poesie. Und
damit kniipft die konkrete Bewegung mittelbar an eine lange
Geschichte der Deutung des Rhythmus durch die abendldndi-
sche Kultur an.71

6. Rhythmik bei Ernst Jandl

Bei Ernst Jandl konvergieren die skizzierten Interessen kon-
kreter Dichtung am Sprachlich-Musikalischen, am Materiellen,
am Atem und am Rhythmus, und nicht zufillig ist Jandl gera-
de von solchen Dichter-Kollegen als exponentieller Vertreter
moderner Experimentaldichtung gewtlrdigt worden, welche
diesen Themen besonderes Interesse entgegenbrachten. Fiir
Bob Cobbing ist Jandl “the primary exponent, at the present
time, of phonetic poetry for the unaided voice, who breaks
words up into meaningful sound-fragments, recomposes
them, organises them with rhythmic and structural precisi-
on.”72 Heissenblittel wiirdigt die Rhythmik von Jandls Ge-
dichten, indem er sie mit Jazzrhythmen vergleicht, denen
Jandl auch nach eigener Auskunft wichtige Anregungen ver-
dankt.73

71 Vgl. Bernhard Waldenfels, a.4.0., S. 66: “Fragen wir uns [...], in welchen
Bereichen der Rhythmus eine besondere Rolle spielt, so stoflen wir
einmal auf den schon erwihnten Bereich des Lebens. Dieses ist durch
Rhythmen wie Ein- und Ausatmen, durch Puls- und Herzschlag geglie-
dert [...].”

72 Cobbing, a.a.O., letzte Seite [unpag.].

73 Heissenbiittel, “laudatio auf ernst jandl anliflich der verleihung des
georg-buchner-preises 1984 durch die deutsche akademie fiir sprache
und dichtung, darmstadt, 12. oktober 1984”, neue texte, Heft 16/17
(ernst jandl-Nummer), hg. v. Heimrad Bicker, Linz, Ed. Neue Texte,
1985. Heissenbiittel zitiert “16 Jahr” und versucht, sich dessen zu erin-
nern, was ihn an diesem Text — dem ersten Jandl-Text, den er las, faszi-
niert habe: “Es war eine Art Sprachmaterialitit, ein Gericht, ein Ge-
schmack eher als etwas, das mit Urteil oder Einstufung zu tun hatte. Es
war fiir mich auch sofort ein Lautlesegedicht. Ich mufte selbst das th
ausprobieren und den verzdgerten syntaktischen Rhythmus, der mich
schon damals vage an Jazz denken lief3.”



Rhythmisierung als Musikalisierung: 273

Jandls “Idyllen” enthalten sogar eine ausdriickliche Hom-
mage an den Jazz in Sonettform. Der Text spricht von einem
rhythmischen Geschehen, und er bildet es durch seine eigene
Rhythmik ab. Dadurch werden inhaltlich und auf rhythmi-
scher Ebene die Analogien zwischen Musik und Sprache
betont (beide sind “vom selben holz”). Anlisslich der Rede
tiber einen Rhythmus musikalisiert sich hier also die poetische
Sprache.

am reim erkennt man oft die zeile

auch an der worter gleichen eile

am silbenschlag, der wie der takt

des drummers jene dichter packt

die nie beim jazz in ruhe bleiben
sondern es mit den beinen treiben

den fiien, die den boden schlagen

als konnten sie es nicht ertragen

baR, drums, trompeten, saxophonen
ohne bewegung beizuwohnen.

wir sind vom selben holz gemacht

ihr schlagt und heult, und in uns kracht
ohrenbetiubend tag und nacht

donner der sprache, heult und lacht. (“erstes sonett*)74

Fir Jandl selbst haben Gedichte als Kernmerkmal einen sie
auszeichnenden Rhythmus, wie er gelegentlich an Beispielen
— auch an verbliiffenden — expliziert.’s Uber sein Gedicht “my
own song” berichtet er:

An der Art, wie es geschrieben ist, mit vielen Wiederholungen und klei-
nen, aber deutlichen Verinderungen, die von Zeile zu Zeile meist nur
aus einem einzigen neu hinzugekommenen (oder weggenommenen)
Wort bestehen, kann man merken, daf beim Schreiben der Gedanke an
Musik mit am Werk war, eine Musik mit vielen Wiederholungen und mit
kleinen, deutlichen Verinderungen. Wer es laut spricht, wird bald sei-
nen Rhythmus entdecken, einen festen Rhythmus, in dem trotzdem Ver-
dnderungen geschehen. Das Feste daran zeigt, dafS es sich um eine

74 Ernst Jandl, Idyllen, Frankfurt a. M., Luchterhand, 1989, S. 10.

75 Ernst Jandl, Gesammelte Werke, hg. v. Klaus Siblewski, 3 Bde., Frankfurt
a. M., Luchterhand, 1990, Bd. 3, S. 431 (aus: “kleinere ansprache an ein
groferes publikum”): “hid! morrhoiden! / hid! morrhoiden! / hi! ha! hal
morrhoiden! / dies hat der kopf auf die finger gespuckt — und siehe da,
es ergab einen rhythmus.”



274 v Monika Schmitz-Emans

wichtige Sache handelt, und die Verinderungen daran zeigen, daf} es
“vorangeht.76

Wie Jandl dazu auffordert, durch lautes Rezitieren seiner
Texte deren Rhythmus horbar zu machen, so will er auch den
Atem selbst horbar werden lassen — als ein rhythmisches
Geschehen, das allen Lebensprozessen zugrundeliegt. In
seiner Frankfurter Poetik-Vorlesung rezitiert er einen Text, um
anschliessend zu erortern, welche Bedeutung dem Atem bei
diesem Prozess zukomme.”7 Die erste der insgesamt finf
Vorlesungen gilt ausdriicklich dem Atemtakt als Grundrhyth-
mus des Lebens und der Poesie, fliir den Jandl in einem
Selbstzitat eine prignante Formel findet: “so lange luft geht
aus und ein”, so lange ist kein “faulsein”, weder im Leben,
noch in der Dichtung. Dementsprechend behandeln die
Vorlesungen das Offnen und Schliessen des Mundes. Dieses
“Offnen und SchlieBen des Mundes” verbindet Luftholen und
Sprechen, Sprechenden und Publikum, Leben und Kunst als
ein Geschehen, das sich konkret wihrend der Vorlesung

76 Jandl, a.a.0., Bd. 3, S. 609 (zu “my own song”).

77 Ernst Jandl, Das Offnen und Schliessen des Mundes. Frankfurter Poetik-
Vorlesungen, Darmstadt/Neuwied, Luchterhand, 1985. — Hier bemerkt
Jandl anschliessend an die Rezitation von “im bett, beim erwachen”
(S. 43f.): “Ich darf Sie auf das impressionistische, ich mdchte fast sagen,
pointillistische Staccato dieses Gedichtes aufmerksam machen, um Sie
dadurch im Gegenstiick, die morgenfeier, das zur Feierlichkeit beitra-
gende legato noch deutlicher spiiren zu lassen, wobei in diesem Ge-
dicht Uberhaupt nicht mit Spannung und Uberraschungen gearbeitet
wird, wie es der Feierlichkeit nur abtriglich wire [..]. Und horen Sie
bitte auch, welche bedeutsame Rolle dem Atem zukommt, wihrend
beim Dreizeiler [der ‘unpoetischen’ Vorstufe des Textes] zwar auch ge-
atmet wird, weil geatmet werden muf3, aber ohne dal der Atem am Ge-
dicht selbst sich mitspielend beteiligt. Nattirlich steht bei der morgenfei-
er nirgends eine Anweisung, wie geatmet werden soll, mir fillt kein Ge-
dicht ein, dem eine Atemanweisung beigefligt wire, obwohl es Ge-
dichte gibt, bei denen es einen Sinn hitte; aber bei diesem, wie bei den
meisten, ist die Art des Atmens durch die Art der Zeile fixiert. Durch die
Linge der Zeile, durch die Worter innerhalb der Zeile, durch die Pausen
oder das Fehlen von Pausen innerhalb der Zeile — also achten Sie bitte,
wenn ich es jetzt [...] lese, [...] auf die Rolle, die mein Atmen dabei zu
spielen versucht.”



Rhythmisierung als Musikalisierung: 275

ereignet.”® Der Atem stellt sich gleichsam selbst dar — als
Bedingung aller Artikulation und damit aller poetischen Aus-
sage.” Insgesamt bildet das Thema Atem in Jandls Poesie wie
in seiner Poetik eine Konstante.

Jandls Gedichte und Selbstkommentare artikulieren zudem
immer wieder den selbstkritischen, zugleich aber allgemeinen
Befund, dass Dichtung “grundlos” sei — ein Befund, der in ein
“postmetaphysisches” Zeitalter passt, das die Suche nach
Grinden, also das Grossprojekt der abendlindischen Meta-
physik, aufgegeben hat.80 Grund-loses Dichten, das heisst, wie
Jandl deutlich macht: Nichts “autorisiert” den Dichter mehr,
keine Inspiration von oben, keine tiefere Wahrheit von innen,
keine selbstbewusste Subjektivitit — und um die ethisch-
moralische Begriindbarkeit von Dichtung ist es schlechter
denn je bestellt. Wenn daher tiberhaupt noch etwas liber die
Genese von Dichtung gesagt werden soll, dann bedarf es der
Erzihlungen und Umschreibungen, die nicht vorgeben, tiber
letzte Griinde zu sprechen. Konzepte des “Rhythmischen”
werden in solchen Erzdhlungen relevant, da sie mit der Vor-
stellung einer Strukturierung von Prozessen aus dem eigenen
Bewegungsablauf heraus verbunden sind. Jandls Texte spie-
geln sowohl die Unbeantwortbarkeit des “Wozu?” und “War-
um?” von Gedichten als auch die Produktionskrise des lyri-
schen Ichs, die — mehr als nur subjektive Schreib-Hemmung —
auf jenen fundamentaleren Begriindungsnotstand von Dich-
tung verweist.81 Nicht einmal mehr das “Was” poetischer

78 Zu Jandls Poetikvorlesung vgl.: Monika Schmitz-Emans, “Poesie als
Sprachspiel. Uberlegungen zur Poetik Ernst Jandls”, Zeitschrift filr deut-
sche Philologie, 109. Band, Heft 4, 1990, S. 551ff.

79 “[...] ein geschlossener Mund, mmmmmmmmmm, bedeutet noch nicht
Stille — der Nase sei Dank. Erst wenn ich diese ebenfalls schliefe, wozu
sie selbst nicht die Macht hat, erstirbt jeder Laut: (Vorfithrung).” (Jandl,
Das Offnen und Schliessen ..., S. 11).

80 Vgl. Wolfgang Welsch, Asthetisches Denken, Stuttgart, Reclam, 1993. Vgl.
auch Odo Marquard, Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studi-
en, Stuttgart 1991, S. 4.

81 Markant zum Audruck gebracht wird diese Krise in “von einen spra-
chen” (“schreiben und reden in einen heruntergekommenen sprachen
[...]”; Jandl, Gesammelte Werke, Bd. 2, S. 322) und in “von leuchten”
(“Wenn du haben verloren den selbst dich vertrauenen als einen schrei-
benen”; ebd., S. 323). Vgl. auch “von papieren”: “tausende noch von



276 _ Monika Schmitz-Emans

Aussage, ihr “Gegenstand” ist bestimmbar; jeder Grund ent-
zieht sich.82 Gerade das Bewusstsein von der Grund-losigkeit
der Texte wird nun aber zur Stimulation literarischer Arbeit,
und vor allem das leere Blatt und das Schweigen reprisentie-
ren (nicht nur bei Jandl) den Widerstand, an dem sich Spra-
che produktiv abarbeitet. Zu poetischen Reflexionen der Krise
dichterischer Produktion (nicht einer personlich-individuellen
Krise, sondern jener Frag-Wirdigkeit des Schreibens insge-
samt, welche die poetische Moderne in der zweiten Hilfte des
20. Jahrhunderts beschiftigt und beunruhigt) kommt es vor
allem in den Sammlungen die bearbeitung der miitze (Texte
von 1970-78), der gelbe hund (Texte von 1977-79) und selbst-
portrdt des schachspielers als trinkende ubr (Texte von 1978-
82).

(]

Als rhythmischer Prozess ldsst sich der poetische Artikulati-
ons- und Schreibprozess auch jenseits aller Begriindbarkeit
fortsetzen. Ein Gedicht tiber rhythmische Schreibbewegungen
als Textgenerierungsverfahren in einer Krisensituation ist “— —
/ ..”. Die Zeichenfolge “— — / ..” ist der Titel des Gedichts und
zugleich sein Beginn, die Startrampe der lyrischen Rede, von
welcher diese ihren Ausgang nimmt. Am Anfang war hier —
nicht das Wort, sondern ein Rhythmus (erst zwei lange oder
betonte Silben, dann zwei kurze oder unbetonte). Als grund-
loses Gedicht muss “— — / ..” sein eigener Grund sein und mit
sich selbst anfangen. Und demgemaiss spricht es, indem es
aus dem Fast-Nichts entsteht, dartiber, wie es aus dem Fast-
Nichts entsteht:

wenn nur mit den fingern ich
an der schreibmaschine bin

papieren sollst zerschreiben du [...]"; ebd., S. 446.)

82 “alles erinnern”: “er sich erinnere / an was nicht sei / keinen namen
habe / keine gestalt / daher so gut wie jeden / namen so gut wie jede /
gestalt annehmen kénne” (Jandl, ebd., S. 560).



Rhythmisierung als Musikalisierung: 277

bessert alles sich ein wenig
denn dann ist ein sinn fast nah
punkt punkt strich strich

fast fiir mich 83

Angespielt wird mit den ersten Zeilen, den typographischen
Zeichen, auf “Fisches Nachtgesang”. Und wie Morgensterns
Typogramm ist Jandls typographisch-rhythmisches Gebilde
mehr als ein Scherzartikel oder eine ironische Provokation
bildungsbiirgerlicher Lyrikkonsumenten. Jandl schreibt ndm-
lich den Komplementirtext zu “Fisches Nachtgesang”: Bei
Morgenstern stehen die beiden Worter “Fisches Nachtgesang”
sinnbildend {iber einem ansonsten wort-losen rhythmischen
Schema. (Und in ihrer Eigenschaft als Uberschrift steuern sie
die Auslegung; sie liegen dem Text und seinen Lektlren
“zugrunde”.) Hier bei Jandl steht ein zweiteiliges rhythmisches
Muster als begriindende und auslegende Texteinheit {iber
einem ansonsten aus Wortern bestehenden Text. Wurde bei
Morgenstern das rhythmische Schema von den beiden Wor-
tern des Titels her lesbar, so muss umgekehrt bei Jandl der
wortsprachliche Text von dem rhythmischen Muster im Titel
her gelesen werden. Jandls Textzeilen nehmen sich aus wie
die Umsetzung des Schemas lang-lang-kurz-kurz, und dem-
nach lesen sie sich wie Zeilen, die aus diesem Schema her-
vorgegangen sind. Aber unabhingig von der Frage, wie man
sie artikuliert, sprechen sie auch auf inbaltlicher Ebene von
der stimulierenden, der initiatorischen Wirkung des Rhythmus:
Aus dem getippten Schema “punkt punkt strich strich” als
dem Eingangsprodukt der Schreibbewegung gehen die weite-
ren Texte hervor (und das demonstriert der Text mit seinem
einleitenden “— — / ..” durch sich selbst, denn er fingt ja eben
mit den zwei mal zwei rhythmischen Einheiten an). Sind die
Finger Uberhaupt erst einmal “an der schreibmaschine”, dann
beginnen sie sich auch zu bewegen: zuerst einmal rhythmisch
“punkt punkt strich strich”, dann worterbildend. Und wo
schon einmal “punkt punkt strich strich” steht, da ist auch “ein
Sinn fast nah”. Der Text des Gedichts spricht modellhaft — mit
der eleganten Einfachheit, die Jandls Spezialitit ist — Uber die

83 Jandl, ebd., S. 582.



278 Monika Schmitz-Emans

Genese von Wortern aus einem einfachen Grundrhythmus,
und zwar Uiber die Genese aus einer Situation heraus, in der
die Worter offenbar fehlen oder ausgegangen sind, in der eine
Krise Uiberstanden werden muss, in der es notig ist, “alles ein
wenig” zu “bessern”. Und der Text spricht nicht allein Gber
eine solche Ent-Faltung von Rede und von “sinn” aus dem
rhythmischen Klappern der “schreibmaschine”, sondern er ist
selbst so strukturiert, dass er als rhythmisch-initiierte Umset-
zung seines eigenen Schreib-Programms gelesen werden
kann: er ist performativ. Der Text reprisentiert eine Dichtung,
welche dadurch entsteht, dass sie Uber die Schwierigkeiten
und Kontingenzen ihres eigenen Entstehens spricht.84¢ Liest
man die beiden letzten Zeilen des Textes zusammen, dann
erscheinen sie wiederum als Zitat eines bekannten Textes,
nimlich des zur gestischen Umsetzung herausfordernden
Kinderreims: “Punkt Punkt Komma Strich — Fertig ist das
Mondgesicht“: “punkt punkt strich strich”, so konnte man das
letzte Zeilenpaar lesen, steben “fast fir mich”: In der rhythmi-
schen, vom Rhythmus ausgeldsten und getragenen Schreib-
bewegung artikuliert sich ein “ich” — jenes Ich am Rande des
Verschwindens und Verstummens, um dessen Spurensiche-
rung es Jandl immer wieder geht, ein Ich, das sich gerade in
dusserster Verfremdung und Reduktion behauptet, reduziert
zum Punkt-Punkt-Komma-Strich oder zum punkt-punkt-strich-
strich. (Immerhin: der Titel des Gedichtbandes verspricht ein
“selbstportriat”, und zwar eines als “trinkende uhr”, also als
das von jemandem, der wie auch immer rhythmisch — tickt.)
Wo ein rhythmisches Grundgeschehen mdglich ist und sich
vollzieht, da “bessert alles sich ein wenig” — so wie aus weni-
gen Punkten und Strichen ein Gesicht entstehen kann, aus
wenigen Anschligen auf der Schreibmaschinen-Tastatur ein

84 Von der inspirierenden Wirkung der Schreibmaschinentastatur bei
Storungen des Schreibflusses spricht auch das Gedicht “ohne fremde
hilfe“: “manchmal ich spiiren / einen sollten kommen / und mir was
schreiben / auf den leeren blatt / weil ich nicht selber es kénnen / aber
es kommen keinen / der das an meiner statt / tun tit / das du schon
selber machen miissen / sagen in mir ein stimmen / und ich fallen auf
bett hin / oder ich sitzen vor schreibmaschin / und lassen meinen fin-
gern / bifchen klappern” (Jandl, ebd., S. 488.)



Rhythmisierung als Musikalisierung: 279

Stiick dichterischer Rede, aus einem rhythmischen Muster ein
Text — all dies Spuren eines Ichs, das sich performativ be-
hauptet, wo es selbst den Grund unter den Fiissen verloren
hat.

Zu Jandls wichtigsten Gestaltungsstrategien gehort es, noch
das (angebliche) Misslingen poetischer Arbeit ins Gelingen
eines Textes umzubiegen.85 Da es mit seiner Lyrik um die
Fortsetzung der poetischen Artikulation tGberhaupt geht (die
so fragwliirdig ist, dass jede Fortsetzung schon als konstruktive
Reaktion auf die Artikulationskrise erscheint), ist eben jeder
Text, der entsteht, im Ansatz bereits Bewiltigung der Krise,
auch wenn inhaltlich vom Scheitern, Misslingen, Verstummen,
von der Ohnmacht, Unzulinglichkeit und Wortarmut des
lyrischen Ichs die Rede ist. Entsprechend modifiziert wird
auch das Modell der Begriindung lyrischer Artikulation durch
einen Grund-Rhythmus, und zwar in einem Text, der wieder-
um grosse Ahnlichkeit zu “Fisches Nachtgesang” aufweist.

LH: —%x-x—-%x—-%

RH: —x—-x—-x—-%

LH: —x—-x-x

RH: - x — x blatt zerkniillen, {iber schulter werfen
stimme: mifSlungenes gedicht

[Als FuSnote dazu heifit es:]

— mittelfinger leicht auf tischplatte klopfen
(handgelenk liegt auf)

x alle finger gekrimmt (lockere faust) ds.
schwerer taktteil (handgelenk liegt auf)86

85 Wie eine (Zwischen-)Bilanz zur performativen Aussage dieses Textes
liest sich Jandls Gedicht: “einschdtzung einer tdtigkeit / nein, getan habe
er nichts / nur ein gedicht geschrieben” (Jandl, ebd., S. 583; es folgt die
englische Ubersetzung des Zweizeilers mit Titel.) — Und eine neuerliche
Hommage an die Schreibmaschine ist der Text “nichts und etwas“
“nichts im kopf / setze ich mich / an die maschine / spanne ein blatt ein
/ mit nichts darauf // mit etwas darauf / ziehe das blatt ich / aus der
maschine / und lese als text / etwas aus meinen kopf (Jandl, ebd.,
S. 500).

86 Jandl, ebd., S. 213.



280 Monika Schmitz-Emans

Der Text besteht zum einen aus einem rhythmischen Muster,
das sich spitestens in der vierten Zeile als Muster einer Be-
wegung erweist: “RH” und “LH”, die beiden Hinde also,
vollfihren rhythmisch eine gleichformige Bewegung, deren
Charakter in zwei Fussnoten erldutert wird, Zeile vier enthilt
zudem ein Szenario fir die Geste, mit der diese rhythmische
Bewegung abbricht: Da wird ein Blatt, das offenbar leer
geblieben ist, zerkniillt und weggeworfen. Die Silbenzeichen

“~” und “%” sind deutbar als Platzhalter fiir einen verschwie-
genen oder nur gesuchten (und nicht gefundenen), in jedem
Fall aber fir einen abwesenden Text. Insofern besteht grosse
Ahnlichkeit mit Morgensterns Zeichen-Text. Am Schluss aber
erklingt in Jandls Szenario eine Stimme, auch wenn sie nur
konstatieren muss, hier sei ein Gedicht misslungen. Um dies
konstatieren zu kdénnen, muss man freilich iiber das misslun-
gene Gedicht ja immer schon einen Schritt hinaus sein. Und
Uiber die stumme Geste hinaus erfolgt eine Verlautbarung —
tber sie hinaus, aber auch anldsslich dieser Gestik, die als
rhythmische Bewegung den Versuch markiert, zur Sprache,
zur Artikulation zu finden. Das alternierende rhythmische
Schema fungiert einmal mehr als Platzhalter des zukiinftigen
Textes, als dessen Grund-Lage, auch wenn es hier nicht mit
Worten erfiillt, sondern als leeres Gerlist stehen gelassen wird.
Als Hommage an einen Grund-Rhythmus koénnen Jandls
stanzen (1992) gelesen werden.8? Jandl erldutert die Genese
der “Stanzen” im “Nachwort” in Form einer autobiographi-
schen Erinnerung, welche wie viele dhnliche Berichte den
Akzent auf die Notwendigkeit legt, ein die poetische Arbeit

87 Ernst Jandl, stanzen, Darmstadt/Neuwied, Luchterhand, 1992. Jandls
“Stanzen” sind Gedichte in niederdsterreichischer Mundart, mit engli-
schen Elementen durchsetzt. Das Wort “Stanzen” ruft, kaum zufillig, die
Erinnerung an die Renaissance-Dichtung auf; zudem besteht eine asso-
ziative Beziehung zur Idee der Leerstelle: man denkt ans Aus-Stanzen —
und die Buchgestaltung unterstiitzt dies, denn der vordere Buchum-
schlag besteht aus einem Doppelblatt, dessen obere Lage durch ein aus-
gestanzes Rechteck auf die untere hindurch-blicken ldsst. Naheliegend
ist angesichts dieses rechteckigen ausgestanzen Raumes vielleicht auch
die Assoziation eines Raumes (stanza: Zimmer); im “Stanzen” enthalten
ist aber zugleich das Wort “tanzen”.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 281

tragendes Prinzip zu finden oder sich eine begriindende
Konstruktion zurechtzulegen.

mitte august 1991, wihrend eines vom 2. august bis 1. september dau-
ernden urlaubs in puchberg am schneeberg in niederdsterreich, gelang
es mir unversehens, einen motor anzuwerfen, der fiir eine gewisse zeit
eine kontinuierlich rapide gedichtproduktion ermdoglichte, wie ich es in
meiner schriftstellerischen laufbahn mehrmals erlebt hatte [...]. nie zuvor
jedoch war mir der funktionsbeginn eines solchen motors zur weiterfiih-
rung der arbeit am gedicht, samt seinen voraussetzungen, so deutlich
geworden wie diesmal. die stanze (“das gschdanzl“), eine vierzeilige
volkstiimliche gedicht- bzw. strophenform, lernte ich in meiner friilhen
kindheit (etwa bis 1929) wihrend des jahrlichen sommeraufenthaltes in
niederosterreich auf bauernfestlichkeiten kennen und verga sie nicht
wieder. es gab bei solchen gelegenheiten einen gschdanzelsinger oder,
besser noch, zwei, die zugleich improvisierend und klischees anwen-
dend eine bauerngesellschaft bei stimmung hielten. diese stanzen wur-
den zu immer derselben melodie als eine art sprechgesang dargeboten,
und dies nattirlich im niederdsterreichischen dialekt [...].88

Jandl sieht riickblickend “den jihen und heftigen beginn
dieser stanzendichtung im august 1991 [...] durch vier voran-
gehende ereignisse vorbereitet”, und dazu gehort “die begeg-
nung, per rundfunk, danach per LP und CD, mit einem relativ
jungen, in grofdstidten entstandenen, von gossenvokabular
bestimmten, essentiell improvisierten, sehr rasch und rhyth-
misch pointiert vorgetragenen kritischen sprechgesang junger
amerikanischer farbiger’® — gemeint ist der Rap. Andere
Anregungen verdanke er, so Jandl, einer mit Jazz- und Rock-
Elementen arbeitenden Musikergruppe sowie dem von einem
Musiker an ihn gerichteten Vorschlag, “auf der basis von jazz-
nummern” Texte fiir das vienna art orchestra (eine Jazzband)
zu verfassen.

mein neues medium hier, in den stanzen, war diese spezifische art des
vierzeilers und der dialekt. [...] die von mir angewandte form der “stan-
ze” ist ein vierzeiler. jede zeile enthilt, von einer deutlichen zdsur auf
distanz gebracht, zwei stark betonte neben einer jeweils freien zahl von

88 Jandl, ebd., S. 141.
89 Jandl, ebd., S. 142.



282 Monika Schmitz-Emans

minder betonten oder unbetonten silben. letzteres bietet ungeahnte
moglichkeiten der variation. 90

Und mit einer fir ihn charakteristisch-doppelbddigen Wen-
dung bemerkt Jandl Gber “die tragfihigkeit der stanze”: “die
stanze hilt mehr, als sie verspricht”. Tatsichlich geht es ja
darum, etwas, nimlich die auf solch artifizielle Grundlegun-
gen angewiesene lyrische Produktion, zu “tragen” und zu
“halten”. Die “stanzen” sind Gedichte, welche auf program-
matische Weise in einem gefundenen (nicht “gemachten”)
Rhythmus griinden. Und das Nachwort macht — mit narrativ-
deskriptiven Mitteln, wie oft bei Jandl — aus diesem Begriin-
dungprozess ein poetologisches Modell.

Schon in “die schéone kunst des schreibens” (1976) hatte
Jandl seine Prigung durch musikalische Strukturen theoretisch
erortert, um die Nihe seiner Texte, insbesondere der Laut-
und Sprechgedichte, zur Musik darzulegen — u.a. in Erinne-
rung an jene “jungen Jahre”, da er “gehort hatte, daf Lyrik mit
Lyra, Leier, und somit mit Musik zu tun habe”.91 “Heute gibt
es”, so Jandl Uber Musik und Lyrik, “fir mich Wege hin und
her, allerdings nicht Musik|[,] die mir das Schreiben erleich-
tert”.92 Die eigenen Werke legen von solchem Hin-und-Her
konkretes Zeugnis ab.

Kam schon im Sprechgedicht statt der Verszeile, die am Ende zumeist
abbricht [...], eine Art beat' ins Gedicht, also gleichmiRige rhythmische
Schlige, wodurch die Gedichte, optisch, auffallend diinn und lang wur-
den, nimlich einen Hang zum Vertikalen zeigten, so war es das Lautge-
dicht, das fast wie Musik war, wenn man einige Phantasie besa und an
Musik nicht zu hohe Anspriiche stellte.93

Als Beispiele nennt Jandl “im reich der toten” und “devil trap”,
letzteres nach seiner eigenen Erlduterung ein “lingere(r)
Sprachtext, bei dem es mir an verschiedenen Stellen nur auf
Musik, als Rhythmus und Klang, und gar nicht mehr auf

90 Jandl, ebd., S. 142/143.

91 Jandl, Gesammelte Werke, Bd. 3, S. 550 [“Mitteilungen aus der literari-
schen Praxis”].

92 Jandl, ebd., S. 550.

93 Jandl, ebd., S. 550f.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 283

Worter ankam, die, wo es sie gibt, zum Teil nicht von mir
stammen” — das Wortmaterial stammt vorwiegend aus John
Furnivals Textplastik “devil trap” %4 Jandls Beschreibung seiner
rhythmischen Text-Komposition verdeutlicht exemplarisch,
wie er sich hier an der Musik orientiert und eine Art Mittelweg
zwischen musikalischer und sprachlicher Gestaltung sucht.
Deren gemeinsame Grundstruktur ist der Rhythmus; die Be-
schreibung des Textes ist daher vor allem die eines rhythmi-
schen Verlaufs. (Nebenbei bemerkt: Die Schwerfilligkeit des
Textbeispiels, welche durch die Beschreibung betont wird,
imitiert die Beschreibung selbst; auch sie geht im Entengang.)

Dieser Abschnitt beginnt etwas schwerfillig, in einer Gangart wie Enten,
die neben Froschen, “frogs”, hier auch genannt sind, ‘ducks’, um alsbald
in einer Art Ticken, “dick duck”, zu erstarren und, in einem Vorgang
von Reduktion, einem Wenigerwerden, in ein kleines Vokalkonzert [...]
tiberzugehen und darin zu enden. Von einem Thema kann hier, sobald
die Worter verschwinden, nur noch im musikalischen Sinn gesprochen
werden. Es ist Poesie unterwegs zur Musik und schlieflich, den einen
FuR hier, den anderen driiben, auf der Grenze zwischen beiden verhar-
rend.

dogling/fuckly/wocklin/fruggly/wugling/
froggly/duckling/ugly/frog//ducks/

/frog/ugly/duckling/froggly/wugling/

fruggly/wocklin/fuckly/dogling

dick duck

dick duck

dick duck

dick da

di da

Im Kontext der performativen Selbstbegriindungs-Gedichte
Jandls gruppiert sich eine Reihe von Texten um das Thema
Atem. Der Atemrhythmus wird zum Grundrhythmus, an des-
sen Verlaufslinie die Texte sich aus dem Schweigen buchstib-

94 Jandl, ebd., S. 551.
95 Jandl, ebd., S. 551.



284 Monika Schmitz-Emans

lich herausziehen. Performativ (und dadurch auf die perfor-
mative Struktur des Gesamttextes verweisend) ist bereits der
Titel des Gedichtes “beschreibung eines gedichts”, denn wenn
man sich an den mathematischen Sinn von “Beschreibung”
erinnert (einen Kreis beschreiben), dann wird klar, dass “Be-
schreibung” nicht nachtrigliche Darstellung sein muss, son-
dern auch ein Generierungsprozess sein kann (in dem Sinne,
wie man einen Kreis ‘beschreibt’).

beschreibung eines gedichtes

bei geschlossenen lippen

ohne bewegung in mund und kehle
jedes einatmen und ausatmen

mit dem satz begleiten

langsam und ohne stimme gedacht

ich liebe dich

so daR jedes einziehen der luft durch die nase
sich deckt mit diesem satz

jedes ausstofien der luft durch die nase
und das ruhige sich heben

und senken der brust %

Das Gedicht “beschreibt” sich selbst, und zugleich tbersetzt
es einen rhythmischen physiologischen Prozess in eine Szene.
Dem langsamen und stetigen Atemrhythmus wird ein
“stimmloser” Text unterlegt. Sprachlosigkeit ist die Ausgangs-
situation des Vorganges, und sie wird nicht iberwunden, aber
ein Text lidsst sich auch ohne Stimme denken (und schreiben).
Und wenn er in der hier “beschriebenen” Weise an die
rhythmische Atembewegung gekoppelt wird, dann wird er
zum “Grund-Satz”. Vom Grundrhythmus des Atems als der
Bedingung aller poetischen Gestaltung sprechen auch mehre-
re der “rilke”-Gedichte Jandls. Auf den ersten Blick kdnnten
sie als parodistische oder doch respektlose Abrechnungen mit
einem kanonisierten Dichter-Idol wirken, aber diese Deutung
greift zu kurz. Rilke (und das heisst: die “hohe” Dichtung, fiir
die sein Name steht) wird in Jandls Zyklus mit sprachlichen
Mitteln ans Alltdgliche (zuriick-)gekoppelt (an Gurken und

96 Jandl, Gesammelte Werke, Bd. 2, S. 510.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 285

Wolken ...), und ans Grundlegende, das jeder poetischen
Artikulation bedingend vorausgeht: an den Atem.

rilkes atmen
1

rilke

atmete

die luft

die gute luft

2

rilke

atmete
pausenlos
(GW 193) 7

rilkes nase

1

eingang und ausgang
der luft

kannte sie

gestank

geruch

duft

taschentuch
schnupfen 98

Bei Jandl kommt es zu einer so verhaltenen wie doch unmiss-
verstindlichen Aufladung der Konzepte des Atems und des
Rhythmus mit einer ethischen Komponente. Die strukturierte,
aber nicht determinierte, die kontinuierliche, aber nicht ziel-
gerichtete Bewegung ist fir ihn gemeinsamer Nenner der
Dichtung, der Sprache und des Lebens in ihrem nicht weiter
begriindbaren Eigenwert. In seiner Frankfurter Vorlesung
verweist Jandl in diesem Sinne auf die Dialektik von Freiheit
und Bindung, welche nicht nur die Organisation eines jeden

97 Ernst Jandl, die bearbeitung der miitze. Gedichte, Darmstadt/Neuwied,
Luchterhand, 1981, S. 9. — In der bearbeitung der miitze finden sich
zwei weitere Gedichte, in denen Hauchlaute verwendet werden: “in
reimpaaren” (S. 24) und “gedicht in wr. mundart” (S. 25).

98 Jandl, Gesammelte Werke, Bd. 2, S. 194.



286 Monika Schmitz-Emans

poetischen Textes prige, sondern auch den Gebrauch von
Sprache tberhaupt sowie dariliber hinaus das soziale Zusam-
menleben der Menschen. Es bedarf der “Muster” und der
Bindungen, aber diese miissen Raum zum Atmen lassen.

Alles mit allem moglichst dicht zu verbinden, um ein Muster, englisch
“pattern”, zu machen, kein Modell [...,] und jedem einzelnen in diesem
Muster sein Atmen zu lassen, seine eigene Kontur, seine eigene Beweg-
lichkeit, ist vielleicht ein Ansatz, ein Ansatz zu einem Programm fiir eine
menschliche Gesellschaft von uns Menschen.%

Es ist das hier eingeforderte dialektische Zusammenspiel von
Freiheit und Bestimmtheit, welche das Konzept des “Rhyth-
mus” als einer sich selbst bestimmenden Bewegung, als einer
“Art des FlieBens’ in einem fliissigen, fliichtigen, beweglichen
Element”, fiir Jandl und andere Vertreter moderner Experi-
mentaldichtung so attraktiv werden lésst.

99 Jandl, Das Offnen und Schliessen ..., S. 79.



Rhythmisierung als Musikalisierung: 287

Abstract

Modern poets and aestheticians, especially the supporters of avant-gardist
movements, have been fascinated by rhythm and rhythmic structures in
language and poetry: the Dadaists as well as the Futurists, the followers of
aesthetic formalism as well as the concrete poets. This interest in rhythm
was especially stimulated by the idea of transgressing all conventional
boundaries between the different arts. In Kurt Schwitters’ non-mimetical
aesthetics, for instance, rhythm can be regarded as the central category.
Moreover, in the descriptions and interpretations of concrete sound poetry
as well as in many examples of visual concrete poetry there is a dominant
attentiveness for rhythmic structures. Poems which imitate or represent the
rhythm of breathing correspond in many cases with the idea of an identity
of art and life, a concept which is of crucial importance for 20th century
avant-gardists. In Ernst Jandl’'s poems and reflexions we can observe a
continuous interest in the rhythmical structures of language and in the act
of breathing as the most fundamentally ‘poetical’ process.






	Rhythmisierung als Musikalisierung : zu Selbstbeschreibungen und ästhetischer Praxis in der experimentellen Dichtung des 20. Jahrhunderts

