Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2001)

Heft: 32: Rhythmus

Artikel: Césure du temps : Valéry, Rilke, Celan : différences de rythme
Autor: Pennone, Florence

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Florence Pennone

Césure du temps

Valéry, Rilke, Celan: différences de rythme

traducteur allemand, “La Jeune Parque” de Paul Valéry, sa

traduction apparait sous bien des aspects comme un défi.
Rainer Maria Rilke, le premier traducteur de Valéry en langue
allemande, qui avait déja en 1922-23 traduit une grande partie
des poémes de Charmes, s’était en effet refusé a traduire cette
ceuvre difficile. Celan commencait donc 1a ou celui qui avait
été longtemps son modele avait abandonné. Néanmoins, ce
n’est pas sous l'angle de la continuité qu’allait s’élaborer sa
traduction. Si de nombreuses notes, esquisses et extraits de
poémes de Celan révelent en effet son intérét profond pour
les ceuvres de Rilke et de Valéry, sa traduction de “La Jeune
Parque” s’éloigne pourtant radicalement de la poétique de
I'un et de I'exemple de l'autre. Rilke restait, comme on va le
montrer pour “Le Cimeti€ére marin”, trés fidéle au rythme et a
la forme musicale de la poésie de Valéry, éléments essentiels
de cette ceuvre. Celan, au contraire, multipliant les césures,
rompt 'eurythmie du vers valéryen et se distancie par 1a aussi
bien de l'original que des traductions de Rilke. Sa “Junge
Parze” témoigne donc d'une recherche formelle s’élaborant a
la fois en continuité et en rupture avec l'esthétique valéryenne
et rilkéenne.

La question qu’on soulévera dans ce travail est celle du
sens 4 donner a cette différence de rythme. Qu’est-ce qui
explique d’'une part la proximité de Rilke et, d’autre part, la
prise de distance de Celan? Sur quoi se fonde cette divergence
dans la forme donnée au vers? La critique moderne, inspirée
de l'article bien connu de Benveniste en la matiére, définit
aujourd’hui le rythme comme “I’organisation du mouvement

Lorsque Paul Celan en 1959 traduit, en tant que premier



202 Florence Pennone

de la parole par un sujet”! Le rythme est donc un élément
subjectif, il releve du discours, révélant une attitude dans la
langue, une volonté bistorique du sujet écrivant, une poétique.
Le rythme peut donc renvoyer a une certaine conception de
I’écriture, de l'ceuvre, mais aussi, peut-étre, du monde et du
temps. Le rythme est peut-étre ce qui actualise une certaine
représentation du temps dans le discours.2

Or la comparaison entre la traduction de Rilke, rythmi-
quement mimétique, et celle de Celan, qui investit 'original
d’un nouveau rythme, souléve justement la question de cette
actualisation du temps par le rythme. Chez Valéry et Rilke, la
forme rythmique proche du meétre, marquée par l'alternance
harmonieuse et fluide des accents et des sonorités, semble
trouver une correspondance sur le plan des thémes et motifs
dans la figuration de mouvements rytbmiques ou cycliques
chargés de représenter des phénomenes abstraits, tels le
rapport de la vie a la mort, l'inspiration poétique ou les mou-
vements de la conscience. En effet, autant Valéry que Rilke
utilisent dans leurs écrits des images destinées a suggérer une
périodicité, une continuité fermée faite de retours du méme,
une alternance des contraires ou une oscillation d’'un pdle a
un autre. Ainsi, on serait tenté de ramener la régularité et la
musicalité de la forme chez ces deux auteurs i une antériorité
métaphysique du rythme transcendant les hommes et les
ceuvres.3 Cest ce qui sera discuté dans la premiére partie de

1 Gérard Dessons, Henri Meschonnic, Traité du rythme. Des vers et des
proses, Paris, Dunod, 1998, p. 28. Par cette définition minimale, les au-
teurs du traité cherchent a se distancer des définitions traditionnelles du
rythme qui I'assimile 4 une alternance réguliére, le plus souvent binaire,
de temps faibles et de temps forts. L’alternance n’est, selon ces deux
auteurs, pas un phénoméne rythmique, mais métrique.

2 Cette hypothése renvoie a 'ouvrage de Lucie Bourassa Rytbme et sens.
Des processus rythmiques en poésie contemporaine, Montréal, Editions
Balzac, 1993, dans lequel l'auteur montre que les théories du rythme
sont en général des théories du temps (voir le chapitre 3 “Du temps qui
passe et du temps qui revient”, principalement p. 106 sq.).

3 Sur cette notion voir Lucie Bourassa, op. cit., p. 26 sqq. Les partisans
d'une “antériorité métaphysique du rythme” comprennent les rythmes
discursifs comme dépendants des rythmes naturels, et donc comme ré-
guliers. Cette conception tend en fait 3 confondre rythme et meétre.
Toutefois, la nouvelle définition du terme de rythme en poétique, qui



Césure du temps 203

ce travail: peut-on réellement ramener une analogie sur le
plan de la forme discursive 4 une conception du
monde commune aux deux auteurs? La fidélité rythmique
suggere-t-elle une maniére identique de penser le temps?
Inversement aurait-on affaire chez Celan a autre actualisa-
tion du temps? Il est intéressant de constater que Celan ne
s'oppose pas seulement sur le plan de la forme d ses prédé-
cesseurs. Sa poésie, mais aussi ses écrits poétologiques mani-
festent des figurations fort différentes, voire opposées aux
images de continuité de Rilke et Valéry. Sa poétique valorise
bien au contraire 'arytbmie, la pause, l'intervalle, la césure.
Celle-ci se voit investie dans le contexte de son ceuvre d'une
dimension dialogique qui donne lieu a une redéfinition du

terme de rythme.
(]

Rilke découvre “Le Cimetiére marin” au début de l'année
1921,4 un peu moins d’'une année apres sa parution dans la
Nouvelle Revue frangaise. 11 traduit les 24 strophes en deux
jours.5> Par la suite, il estimera avoir traduit ce poéme de
Valéry “mit einer solchen Aquivalenz [...], wie ich sie zwischen

semble s'imposer depuis Benveniste, pose des problémes de terminolo-
gie: comment désigner dés lors les phénomeénes naturels qualifiés jus-
qu’ici de “rythmiques” (rythme des vagues, des battements du cceur, des
saisons)? Ce sens est en effet attesté par les dictionnaires, et, contraire-
ment 4 ce qu'affirment Dessons et Meschonnic, aurait une longue his-
toire remontant au concept médiéval de “musica mundi”. Au risque de
créer une confusion, on continuera a utiliser ici ce terme, en espérant
que le lecteur saura faire la différence entre 'utilisation du terme dans le
contexte discursif, ou le rythme est ou n’est pas caractérisé par une al-
ternance réguliére et un retour du méme, et son emploi dans le contexte
des phénomeénes naturels, ou rythme caractérise foujours et par défini-
tion la régularité d’'une manifestation ou sa périodicité.

4 Ingeborg Schnack, Rainer Maria Rilke. Chronik seines Lebens und seines
- Werkes, 2*™ éd., Frankfurt a.M., Insel, 1996, p. 725.
5 Rainer Maria Rilke et Merline, Correspondance 1920-1926, Zirich, Max
Niehans, 1954, p. 277 sq.



204 Florence Pennone

den beiden Sprachen kaum fiir erreichbar gehalten habe.”6
L’équivalence recherchée se retrouve principalement dans la
forme rythmique que Rilke donne a son poéme, comme le
montre ici une comparaison des deux premiéres strophes:

Ce toit tranquille, ot marchent des colombes,
Entre les pins palpite, entre les tombes;

Midi le juste y compose de feux

La mer, la mer, toujours recommencée!

O récompense aprés une pensée

Qu'un long regard sur le calme des dieux!

Quel pur travail de fins éclairs consume
Maint diamant d'imperceptible écume,

Et quelle paix semble se concevoir!
Quand sur l'abime un soleil se repose,
Ouvrages purs d'une éternelle cause,

Le Temps scintille et le Songe est savoir.7

Dies stille Dach, auf dem sich Tauben finden,
scheint Grab und Pinie schwingend zu verbinden.
Gerechter Mittag Uberflammt es nun.

Das Meer, das Meer, ein immer neues Schenken!
O die Belohnung, nach dem langen Denken

ein langes Hinschaun auf der Gotter Ruhn.

Wenn Diamanten aus den Schiumen tauchen,

wie rein die feinen Blitze sie verbrauchen,

ein Friede, scheints, besinnt sich seiner Kraft!

Stiitzt sich die Sonne auf des Abgrunds Schwingung
als reines Werk der ewigen Bedingung

wird Zeit zum Glanz und Traum zur Wissenschaft.8

6 Rainer Maria Rilke, Lou Andreas-Salomé, Briefwechsel, éd. par Ernst
Pfeiffer, Frankfurt a. M., Insel, 1989, p. 438. Voir aussi Rainer Maria
Rilke, Katharina Kippenberg: Briefwechsel, Wiesbaden, Insel, 1954, p.
490.

7 Paul Valéry, Euvres I, €d. établie et annotée par Jean Hytier, Paris,
Gallimard, 1957, p. 147sq.

8 Rainer Maria Rilke, Sdmtliche Werke, vol. VII, éd. par le Rilke-Archiv,
Hella Silber-Rilke, Walter Simon, Karin Wais et Ernst Zinnt, Frankfurt
a. M./Leipzig 1997, p. 339.



Césure du temps 205

Le vers de Valéry est un décasyllabe régulier; d'un point de
vue rythmique, il contient quatre accents toniques, parfois
trois, parfois cing. Valéry accumule les e caducs; ceux-ci sont
parfois élidés et assurent la continuité sans heurts du vers;
lorsqu’ils sont syllabiquement comptés, ils permettent par la
coupe dite “enjambante” (tombant avant la syllabe en e)
I’enchainement souple, élastique des mesures entre ellesd.
Rilke choisit un vers iambique a cinq pieds, lorsque la ca-
dence est féminine, il comporte onze syllabes, lorsqu’elle est
masculine, dix. On note toutefois que Rilke ne reproduit pas
sur le plan du rythme les cinq accents métriques du iambe:
ses vers ne comportent bien souvent que quatre accentuations
syntaxiques majeures, le cinquiéme accent métrique tombant
souvent sur une préposition ou un mot peu accentué. En cela,
Rilke imite dans un autre syst¢tme métrique, le rythme du
décasyllabe valéryen. Il reproduit également avec une préci-
sion sans faille I'ordre et I'alternance des rimes masculines et
féminines. Chaque vers représente une unité rythmique et
sonore; un enjambement n'apparait dans le texte allemand
que lorsqu'’il est déja présent dans le texte francais. On peut
rapporter la musicalité de la traduction a trois moyens formels
utilisés par Rilke pour se rapprocher du rythme de l'original:
1) les structures sonores, principalement les assonances qui
sont plus propres a la langue francaise qu’allemande; 2) le
choix de mots comportant des consonnes sonores, comme
par exemple le n (on en compte vingt-cinq dans la premiere
strophe, vingt-trois dans la deuxiéme) qui donne au vers une
sonorité chantante et fluide; 3) enfin et surtout le choix de
mots de deux syllabes ou plus généralement de mots accen-
tués sur l'avant-derniére syllabe. Par ce dernier moyen, Rilke
produit dans le vers allemand un effet comparable a la coupe
enjambante sur e caduc du vers valéryen. Le rythme du vers

9 Valéry est le poéte frangais dans la langue duquel on compte la plus
haute fréquence de e caducs. Voir 4 ce propos Jean Mazaleyrat:
“Convention et invention dans la métrique de Valéry. L'exemple de La
Jeune Parque”, Mélanges offerts a Georges Couton, éd. par Jean Jehasse,
Claude Martin, Pierre Rétat, Bernard Yon, Lyon, Presses univ. de Lyon,
1981, p. 587.



206 Florence Pennone

traduit est tout aussi fluide que l'original, ses sonorités tout
aussi musicales.

Quiconque connait d’autres traductions de Rilke, comme
par exemple celles de Louise Labé, sait toutefois que la re-
production formelle n’'a pas toujours été d’actualité dans sa
poétique de traduction. On pourrait méme avancer que les
traductions de Charmes se distinguent tout particuli€rement
par leur tentative, d’ailleurs fort réussie,10 d’imiter le rythme,
la forme et la musicalité de 'original dans le systéme métrique
de la langue allemande. Comment cette fidélité au poéte
francais s’explique-t-elle?

Pour Valéry, le rythme, la musicalité sont tout a fait pri-
mordiaux, c’est méme bien souvent du rythme que le poéme
est issu. Ainsi dira-t-il de l'intention qui présida a 'avénement
du “Cimeti¢ére marin”:

Quant au Cimetiére marin, cette intention ne fut d’abord qu’une figure
rythmique vide, ou remplie de syllabes vaines, qui me vint obséder
quelque temps. J'observai que cette figure était décasyllabique [...]. Le
démon de la généralisation suggérait de tenter de porter ce Dix 4 la
puissance du Douze. Il me proposa une certaine strophe de six vers et
l'idée d’'une composition fondée sur le nombre de ces strophes [...]. 11

Le “rythme”, qui se trouve 3 l'origine du poéme, se présente
tout d’abord comme une “structure vide”,12 la premiere a
émerger du silence originaire. Cette structure s’avere toutefois
trés vite avoir la forme réguliére d'un metre, le décasyllabe. A
l'oreille du poete le rythme prend donc tout naturellement la
forme du métre, et cette assimilation de I'un 2 I'autre est tout 2
fait typique de la prosodie classique dont Valéry se réclame
dans la plupart de ses écrits. A partir de cette structure origi-
nelle, I'entiére organisation du discours est élaborée a priori,
de maniére toute abstraite, voire mathématique. C’est de cette
loi généralisée du nombre que le sujet du poéme semble se

10 La plupart des commentateurs ont insisté sur la réussite formelle de ces
traductions de Rilke. On mentionnera seulement la thése de Karin Wais,
Studien zu Rilkes Valéry-Ubertragungen, Tiibingen, Niemeyer, 1967.

11 Paul Valéry, GEuvres I, op. cit., p. 1503. C'est Valéry qui souligne.

12 On retrouve le méme type de discours concernant 'avénement de “La
Jeune Parque”, cf. ibid., p. 1473 sqq.



Césure du temps 207

nourrir. On notera au passage que l'on ne trouve pas ici l'idée
d’'un rythme cosmique ou naturel qui serait antérieur et trans-
cendant par rapport au rythme discursif. Au contraire, c’est le
rythme musical et poétique, 1'“état de rythme” du sujet de
’écriture qui entralne “certains mouvements” qui seront dé-
crits dans ce monologue de portée “universelle”. La “forme”,
ici, appelle le “fond”.

Cet “état de rythme” dans son rapport au temps, Valéry I'a
évoqué dans ses Cabiers, vers 1917, 4 I'’époque ou il achevait
“La Jeune Parque” et ou “Le Cimetiére marin” s'apprétait a
émerger du silence. Il le décrit comme un “Etat de loi”, un
“Etat conservatif”:

Quand le chant, la danse commencent, il y a quelque chose de changé
non seulement dans l'ouie ou les jambes; mais je suis comme construit
et organisé autrement. [...] Je m’exprime ce changement curieux en me
disant que j'ai passé a I'état de conservation sensible d’énergie utilisable
[...1.13

Comme ses contemporains, Valéry était obsédé par I’entropie,
par l'idée, formulée par Carnot, d’'une inéluctable dégradation
de I’énergie a l'intérieur d’'un systéme fermé tel que le monde
ou l'étre humain. Or le rythme, dans la danse, la musique ou
le poéme, c’est l'anti-entropie, c’est la possibilité, dans un
instant de grice, de modifier “singulierement les catégories du
temps”,14 d’en changer le cours linéaire en un moment
d’équilibre statique et d’échapper au terrible ennui de vivre!s.
Le rythme est donc un état de conservation totale, ou |'étre
participe “a la pure et immédiate violence de l'extréme félici-
té”.16

C’est justement cet état de grice qui est évoqué dans les
premiéres strophes du “Cimetiére marin”. Ce poéme de vingt-
quatre strophes de six vers a dix syllabes, qui présente en fait

13 Paul Valéry, Cabiers I, éd. établie, présentée et annotée par Judith
Robinson, Paris, Gallimard, 1973, p. 1299. C'est Valéry qui souligne.

14 Ibid., p. 1300.

15 La danse est décrite par Socrate dans L’Ame et la danse comme I'état le
plus contraire 4 “l'ennui de vivre”. Cf. Paul Valéry, GEuvres II, €d. établie
et annotée par Jean Hytier, Paris, Gallimard, 1960, p. 167sqq.

16 Ibid., p. 170.



208 Florence Pennone

la structure abstraite du cycle diurne et nocturne, avec ses
vingt-quatre heures de soixante minutes, raconte la relation
complexe du sujet au temps. Le poéme s’ouvre sur une stabi-
lit¢é quasi immobile des éléments, dont le caractére “rythmi-
que” est pourtant souligné par le mouvement a peine percep-
tible de la mer. Ici, “le successif a quelques propriétés du
simultané”?, le temps devient temple “qu’un seul soupir ré-
sume”. Au fil de son monologue, le sujet prend toutefois
conscience du mouvement cyclique qui anime et garantit a la
fois la pérennité de la vie:

Les morts cachés sont bien dans cette terre
Qui les réchauffe et séche leur mystére.

[...]

IIs ont fondu dans une absence épaisse,
L'argile rouge a bu la blanche espéce,
Le don de vivre a passé dans les fleurs!

(...]

La larve file o se formaient des pleurs.
Lol

Tout va sous terre et rentre dans le jeu!18

Cette “cyclose”, qui chez Valéry caractérise a différentes
échelles la structure temporelle du vivant et offre une image
rassurante du successif, assure certes une continuité rythmi-
que fermée de l'univers. Au sujet qui s'y trouve pris, elle ne
fait pourtant que rappeler la vanité de son individualité.
L’apparente stabilit¢é du monde s’aveére donc n’'étre, a I'échelle
de l'individu entrainé dans la temporalité successive de sa
courte vie, qu'un “beau mensonge” et une “pieuse ruse”. C’est
la raison pour laquelle tant le sujet du “Cimetiére marin”, que
celui de “La Jeune Parque” commencent par dénoncer cette
“exécrable harmonie” avant de réaliser qu’ils n’ont d’autre
choix que la vie “dans I'¢re successive”.

Si le rythme en art est percu comme essentiellement positif
par Valéry, puisqu’il permet cette échappée momentanée de

17 Paul Valéry: Cabiers I, op. cit., p. 1278. Sur la dimension spatiale du
rythme chez Valery, voir 'article de Christina Vogel dans ce méme vo-
lume.

18 Paul Valéry, Euvres I, op. cit., p. 149 sq.



Césure du temps 209

I'’étre dans l'atemporel, la notion de cycle, trés proche, semble
donc plus ambigué. A I'échelle universelle, le cycle garantit
également la conservation des énergies par l'incessant retour
du méme, il y propose donc une loi toute rythmique. A
I’échelle individuelle cependant, il ne représente qu'une
organisation vaine du successif, une spirale, a laquelle le sujet
ne peut échapper, il n’est que 'assurance de la mort future et
de la disparition certaine de la conscience personnelle dans le
jeu universel.

La figure cyclique, qui trouve sa meilleure représentation
dans I'image de l'arbre, est pourtant aussi utilisée par Valéry
pour caractériser la création poétique, également appréhen-
dée en termes d’alternance rythmique. A l'origine du poéme,
on I'a vu, il y a le vide, le silence, mais celui-ci est dépassé
dans I'avénement de la forme pure du poéme. Le mouvement
qui caractérise la création artistique est per¢u comme un
mouvement oscillatoire entre deux points symétriques:

Entre la Voix et la Pensée, entre la Pensée et la Voix, entre la Présence
et 'Absence, oscille le pendule poétique.19

Le mouvement de la création poétique est donc celui d’une
alternance entre pensée et voix, “impulsions virtuelles” et
réalisation sensible, mais aussi entre silence et chant, entre le
vide, l'attente et I'événement poétique. Dans 'univers figuratif
valéryen, c’est la palme qui symbolise ce mode de formation
et de création périodique dans un mouvement allant de la
terre au ciel et du ciel 4 la terre, de la maturation lente et
invisible a la production du fruit qui retombe finalement a la
terre en un cycle incessant, intégrant 'attente et 'ccuvre, le
silence et la parole poétique:

Patience, patience,

Patience dans 'azur!

Chaque atome de silence

Est la chance d’'un fruit mir!20

19 Ibid., p. 1333.
20 Ibid., p. 155.



210 , Florence Pennone

On constate donc une profonde ambiguité des figurations du
mouvement cyclique chez Valéry. On pourrait proposer la
systématisation suivante: lorsque les représentations cycliques
sont rapportées a la création artistique, elles sont percues
positivement par I'auteur, elles sont a rapprocher du rythme.
Lorsqu'au contraire, elle servent a caractériser le temps cos-
mique, elles prennent la connotation négative de I’Eternel
retour, éprouvé avec dégolt par l'individu.2l Le cycle n’est
alors plus percu comme rythme, mais comme entropie du
sujet.

On se gardera donc de parler, concernant Valéry, d’'une
“métaphysique du rythme”. En effet, le poéme valéryen n’est
pas rythmique, parce que le monde est rythme, mais il nait
d’une forme rythmique (d’un “Etat rythmique”), parce qu’en
art le temps successif doit étre changé en temps rythmique
pour étre conservé. La notion de rythme telle que Valéry
I’entend ne contredit ainsi pas la définition posée dans
I'introduction. Le rythme du vers valéryen est l‘organisation
subjective d’une parole cherchant a s'arracher a une tempora-
lité faite de succession. En ce sens, la notion de rythme est
chez lui nécessairement liée 4 une forme de régularité et de
retour du méme qu’il investit d'un pouvoir “conservatif”. 1l
n’existe certes pas de lien direct entre les figurations rythmi-
ques du monde, comme dans l'image de la palme, et le
rythme discursif régulier et harmonieux du vers, mais tous
deux participent de ce méme instinct de conservation et
contribuent a2 engendrer un monde poétique hors du temps.
De tous les poémes de Valéry, celui qui a le plus explicite-
ment rempli cette fonction est “La Jeune Parque”, congu dans
le chaos de la guerre comme “un petit monument [...] fait de
mots les plus purs et de [...] formes les plus nobles [...] sur les
bords menagants de 1Océan du Charabia ...”.2 Dans
I’élaboration lente de ce poéme, Valéry a consciemment

21 Sur les figurations de 1'Eternel retour dans “La Jeune Parque”, voir Serge
Bourjea, “Sang et soleil de la Parque — La Jeune Parque et 'Eternel re-
tour”, La revue des lettres modernes. Paul Valéry 2. Recherches sur “La
jezme Parque”, textes réunis par Huguette Laurenti, Paris, Minard, 1977,
p. 123-146.

22 Paul Valéry, GBuvres I, op. cit., p. 1630.



Césure du temps 211

choisi les formes les plus classiques pour garantir 4 la langue
francaise une sorte d’éternité et la faire ainsi, rythmiquement,
sortir du temps.

Tout comme Valéry, Rilke emploie la figure végétale en
relation avec I'écriture poétique. Les Sonnets d Orphée, ceuvre
qui doit sans doute d Valéry son avénement, s’ouvrent sur
cette image associant le chant a la croissance d’un arbre:

Da stieg ein Baum. O reine Ubersteigung!
Orpheus singt! O hoher Baum im Ohr!23

Non seulement le chant orphique provoque un effet compa-
rable a la croissance organique d'un arbre a l'intérieur de
I'étre, mais la poésie elle-méme se constitue rythmiquement
comme une plante:

Atmen, du unsichtbares Gedicht!

Immerfort um das eigne

Sein rein eingetauschter Weltraum. Gegengewicht,
in dem ich mich rhythmisch ereigne.

Einzige Welle, deren

allmihliches Meer ich bin;

sparsamstes du von allen méglichen Meeren, -
Raumgewinn.

Wieviele von diesen Stellen der Riume waren schon
innen in mir. Manche Winde
sind wie mein Sohn.

Erkennst du mich, Luft, du, voll noch einst meiniger Orte?
Du, einmal glatte Rinde,
Rundung und Blatt meiner Worte.24

La naissance du poéme est ici aussi figurée par un mouve-
ment alterné, cette fois explicitement décrit comme “rythmi-
que”. La respiration, a laquelle le poéme est métaphorique-
ment associé, les vagues de la mer, la croissance de l'arbre

23 Rainer Maria Rilke, Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Bdnden, vol. 11
“Gedichte 1910 bis 1926”, éd. par Manfred Engel et Ulrich Fiilleborn,
Frankfurt a.M. et Leipzig, Insel, 1996, p. 241.

24 Ibid., p. 257.



212 Florence Pennone

sont autant de figures de cette actualisation rythmique du moi
dans la parole poétique. A la différence de Valéry, il ne s’agit
pourtant plus d'une oscillation entre la pensée et la voix, soit
'incarnation de la pensée dans le sensible (cette dialectique
du spirituel et du corporel est typique de la poétique valé-
ryenne, entierement centrée sur le sujet), mais d'un échange
entre le sujet et le monde, entre l'intérieur et I'extérieur. La
structure communicative décrite ici est également monologi-
que, mais elle n’est pas solipsiste ou intrasubjective. Le mou-
vement d’échange rythmique constitue au contraire une ap-
propriation et intériorisation de I'espace extérieur par le sujet.
L’échange rythmique représente donc pour Rilke la possibilité
pour le moi de s’actualiser dans l'espace et d’actualiser
I’espace en soi, de créer ainsi un double-monde, le “Weltin-
nenraum”. On voit ici déja en quoi la notion de rythme de
Rilke se différencie 1égerement de celle de Valéry: le rythme,
le chant, la danse ne sont pas pour lui synonymes de conser-
vation, ils signifient bien plutdt une participation a 'ensemble
du “Dasein”, lequel représente une totalité incluant le temps.
Déja Les Elégies de Duino, mais encore davantage Les Son-
nets a Orphée affirment avec une sorte de jubilation la néces-
saire participation de I’humain au temps successif comme
partie intégrante du “Dasein”, de I’Etre statique. En cela, Rilke
fait un pas de plus que Valéry vers une “métaphysique du
rythme”. Si chez Valéry, dans “Le Cimetiére marin” et “La
Jeune Parque”, la participation du sujet a la succession tempo-
relle appréhendée comme Eternel retour ne se faisait tout
d’abord qu’a contrecceur, elle est chez Rilke au contraire
d’emblée revendiquée comme condition poétique. La tempo-
ralité successive, c’est-d-dire la permanente disparition du
présent dans le Non-Etre, le “ich rinne”? du dernier Sonnet,
est en effet pour Rilke le complément nécessaire du Dasein,
du “ich bin”. Cette complémentarité s’exprime 4 nouveau
dans des figures de circularité fermée, telles dans la croissance
de l'arbre, le cycle végétal, le jet d’eau de la fontaine. Si le
rythmique, soit la transformation du successif en systéme
fermé “conservatif”, était chez Valéry le propre de l’art, ce

25 Ibid., p. 272.



Césure du temps 213

mouvement est chez Rilke propre au monde, au “Doppelbe-
reich”, dans lequel vie et mort ne forment que les deux revers
d'une seule médaille. C’est le devoir “orphique” du poéte de
retrouver cette unité dans le chant et de dépasser ainsi le
temps, ou plutdt de faire 'Etre du temps, “die Zeit als Sein”.26

On retrouve donc chez Rilke cette méme idée d’'une modi-
fication possible des catégories du temps. Le poete de langue
allemande tend pourtant a2 confondre ce que Valéry semblait
en partie différencier: le rythmique et le cyclique. Il réinvestit
en effet les représentations cycliques d’une connotation posi-
tive, en en faisant la structure méme du rapport entre la
temporalité et le “Dasein”. La certitude de la mort individuelle
dans le grand cycle n’est plus percue comme une finalité
négative, mais comme 'un des sommets entre lesquels 'étre
se doit de circuler:

Sei tot in Eurydike — , singender steige,

preisender steige zurtick in den reinen Bezug.

Hier, unter Schwindenden, sei im Reiche der Neige,

sei ein klingendes Glas, das sich im Klang schon zerschlug.

Sei — und wisse zugleich des Nicht-Seins Bedingung,
den unendlichen Grund deiner innigen Schwingung,
daf du sie vollig vollziehst dieses einzige Mal.27

Rilke associe la forme cyclique, ici représentée par les mou-
vements ascendant (“steige”) et descendant (“Neige”), 4
'oscillation quasi rythmique entre I'étre et le non-étre que le
sujet porte en lui (“Schwingung”). Entrant dans ce “rythme”,
celui-ci abolit le nombre (“vernichte die Zahl™). Cette oscilla-
tion, qui est aussi une simultanéité de I'étre et du non-étre, de
la vie et de la mort, du statique et du temporel, est une figure
universelle qui, chez Rilke, semble transcender 'individu, le
poete et son chant.

C’est d’ailleurs cette circularité du “Dasein” qu'il pense re-
connaitre dans les premiers vers du “Cimetiére marin”. En

26 Ulrich Fiilleborn, “Rilke und Celan”, Rilke beute. Beziebhungen und

- Wirkungen, éd. par Ingeborg H. Solbrig und Joachim W. Storck, Frank-
furt a.M., Suhrkamp, 1977, p. 64.

27 Rainer Maria Rilke, Werke, op. cit., vol. 11, p. 263.



214 Florence Pennone

effet, au lieu de transposer le parallélisme du vers 2 (“entre
les pins palpite, entre les tombes”) et de conserver le statisme
architectural de 'agencement original, Rilke traduit la cons-
truction par “scheint Grab und Pinie schwingend zu verbin-
den”. Il ajoutera d'ailleurs 4 nouveau le mot “Schwingung”
quelques vers plus loin, le faisant rimer, comme dans le
sonnet cité ci-dessus, avec “ewigen Bedingung”. Au vers 2, ce
verbe décrivant un mouvement oscillatoire introduit une
dimension supplémentaire, absente du vers de Valéry, trés
représentative de la métaphysique de Rilke: ce mouvement
quasi rythmique relie la tombe a I'arbre. Par cette traduction,
Rilke anticipe sur le cycle vital décrit dans la suite du poéme,
mais inscrit surtout ici sa vision cyclique du “Dasein” dans
I'“état rythmique” valéryen. Ce léger décalage révele la lecture
subjective que Rilke a fait de I'ccuvre de Valéry. S’identifiant a
travers certaines figurations, telles celles de la croissance
végétale ou de la danse,® a l'univers valéryen, et l'interprétant
comme I’équivalent de son propre concept de “Doppelbe-
reich”, Rilke ressent une fraternité poétique avec |'auteur
francais comme avec aucun autre de ses modéles. Cette iden-
tification expliquerait son respect pour la forme poétique et
son désir de la reproduire, voire de s’en approprier la beauté
musicale pour son ceuvre personnelle.

Malgré les différences soulevées ici, on conclura donc a
une relative proximité des deux auteurs dans la fonction
attribuée aux “mouvements rythmiques”, que ceux-ci soient
appréhendés en terme d’“état de rythme”, comme chez Valé-
ry, d’échange, comme chez Rilke, de mouvements oscillatoi-
res entre deux poles (“Schwingung”), ou encore de mouve-
ments circulaires, comme dans Pal/me ou dans de nombreuses
figurations du “systéme orphique” rilkéen. Chez les deux
poctes, le rythme correspond 4 une modification des catégo-
ries du temps, a sa transformation en un systéme clos dans
lequel ce qui était jusqu’ici envisagé comme successif et

28 Il ne parait pas sans intérét de rappeler que Rilke a retranscrit pour
Merline en janvier 1922, soit juste avant 'avénement des Sonmneis a Or-
phée, le dialogue de Valéry L’Ame et la danse. Le cycle des sonnets est
par ailleurs dédié a la défunte danseuse Wera Ouckama Knoop comme
“tombeau”.



Césure du temps 215

irréversible devient simultané et atemporel. La différence
fondamentale entre I'auteur francais et son traducteur est que
pour Valéry, cet “état de rythme conservatif” ne peut étre que
momentané et correspond 4 une apparence (le “Schein”
nietzschéen), alors que la complémentarité du temps et de
I'étre semble constituer chez Rilke une métaphysique trans-
cendante.? Le fait est toutefois que pour Rilke, les hommes
ont perdu cette relation a la totalité de I'étre, ils ont déchiré
Orphée; cette relation ne peut étre reconstituée que dans des
moments privilégiés comme le chant ou la danse. C'est le
point essentiel ou Rilke rejoint pleinement Valéry. S’il n’y avait
pour Rilke qu’une seule chose a respecter et a reproduire
dans les “charmes” de Valéry, c’était donc bien cette musica-
lité rythmique, garante d’'une métamorphose possible du
temps en étre.

(4

Lorsque Paul Celan commence 3 traduire “La Jeune Parque”
au début de I'année 1959, la constellation ne pouvait étre, on
s'en doute bien, que fort différente. Valéry avait écrit ce
poéme monologique de 512 vers dans 'anxiété de la pre-
mieére guerre mondiale “et 3 demi contre elle”, le destinant a
étre “un petit tombeau sans date” pour un frangais en voie de
disparition a considérer désormais “sub specie aeternitatis”.30
D’un point de vue “dramatique”, “La Jeune Parque” présente
bien des points communs avec “Le Cimetiére marin”: on y
trouve également un sujet en proie a I'angoisse de la tempo-
ralité.31 C'est peut-étre cette proximité des deux occuvres qui a

29 Cette divergence entre les deux auteurs peut s’expliquer par une récep-
tion différente de la notion d’Eternel retour de Nietzsche. Sur la trans-
formation de cette notion chez Rilke voir Peter Pfaff, “Der verwandelte
Orpheus. Zur ,dsthetischen Metaphysik’ Nietzsches und Rilkes”, Mythos
und Moderne, é€d. par Karl Heinz Bohrer, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1983. '

30 Paul Valéry, Oeuvres I, op. cit., p. 1330 et 1337.

31 Comme pour “Le Cimetiére marin” il ne s'agit la, bien évidemment, que
de I'un des aspects de cette ceuvre fort complexe et qu'on ne peut, dans
le cadre de cette étude, analyser dans son ensemble.



216 Florence Pennone

poussé Paul Celan a étudier avec attention la traduction de
celui qui avait été son modele de jeunesse. L'exemplaire qu’il
possédait des poémes de Valéry dans leur version allemande
par Rilke est en effet fortement annoté aux pages du “Fried-
hof am Meer”, dont Celan a méme essayé de transformer la
derniére strophe. Ses annotations sont dans I’ensemble trés
critiques: certains vers sont marqués de points d’exclamation,
parfois on trouve, a cOté de certains mots, la remarque mépri-
sante de “Rilkerei!”. En marge de la strophe 13, ol commence
la description de la transformation des morts en plante, motif
cyclique, comme on I'a vu, cher a Rilke, Celan a noté: “Stun-
denbuch!”. 1l reconnait en effet dans ces vers I'image de la
dissémination du corps dans la nature déja utilisée par Rilke
dans son recueil de jeunesse pour décrire la mort de Francgois
d’Assise. Cette note critique laisse toutefois penser que Celan
s'oppose a cette représentation de la mort.

Le poéme “Assisi”, écrit en 1952, aprés la mort du premier
fils de Paul et Giséle Celan, semble corroborer cette idée. Ce
poeéme entretient en effet une relation intertextuelle intéres-
sante et complexe avec l'ceuvre de Rilke.32 Dans le cadre de
cette recherche, on mentionnera tout particuliérement le
vers 5:

Stumm, was ins Leben stieg, stumm.33

La mort de Saint Francois est décrite par Rilke a la fin du Livre
de la pauvreté et de la mort, la troisieme partie du Stunden-
Buch comme une formidable é&jaculation: le sperme du saint,
disséminé dans le régne végétal, chante. Francois d’Assise est
en ceci un précurseur d’Orphée dans I'ceuvre de Rilke. Chez
Celan, dans Assisi, ce qui monte dans la vie, ce qui croit reste

32 Certains aspects de ce rapport intertextuel 4 Rilke ont été mentionnés
par Denis Thouard, “Sur fond de nuit. Assisi de Paul Celan”, Erudes
Germaniques, 55, 2000, N° 3, p. 647-663. Voir aussi Joachim Seng, Auf
den Kreis-Wegen der Dichtung. Zyklische Komposition bei Paul Celan
am Beispiel der Gedichtbdnde bis “Sprachgitter”, Heidelberg, Winter,
1998, p. 149.

33 Paul Celan, Gesammelte Werke in fiinf Bdnden, vol. 1, éd. par Beda
Allemann, Stefan Reichert, Rolf Biicher, Frankfurt a. M., Suhrkamp Tas-
chenbuch, 1986, p. 108.



Césure du temps 217

au contraire muet: il n'y a plus d’association entre le cycle de
la vie et le chant, il n’y a d’ailleurs plus de chant et plus
d’élan vital. Le paysage décrit dans ce poéme est pour ainsi
dire, comme trés souvent chez Celan, anorganique, fait de
pierre et de neige, il est caractérisé par I'obstruction des flux:
la seule chose qui pousse, c’est la main du potier, mais celle-
ci s’est solidifiée; la main d’'une ombre ferme la cruche, de
laquelle 'eau ne s’écoule plus; la parole est tombée dans la
serrure, enfermée, hermétique. Ces images semblent annoncer
une conception de la parole poétique qui s’élabore dans une
relation intertextuelle avec 'ceuvre de Rilke et en opposition a
celle-ci.

Dans une note du 28 septembre 1960, rédigée aprés la tra-
duction de “La Jeune Parque” et comme pour en étre le com-
mentaire, Celan définit sa conception du langage poétique:

Sie [die Dichtung] baut, vom Tode her, [...] am Gegenkosmos der Ster-
blichen. —

Artistik und Wortkunst — das mag etwas Abendlindisch-Abendfiillendes
fir sich haben. Dichtung ist etwas anderes; Dichtung. [...], sublunarische,
[...] herz- und himmelgraue atemdurchwachsene Sprache in der Zeit. [...]
Sie [...] rettet zuletzt auch noch die ‘Wortkunst’ in ihrl...] Gehen und
Untergehen hiniiber; Uberstehn [...] bedeutet ihr keineswegs “alles”.
[...]34

Celan prend ici 2 nouveau le contre-pied d’un vers de Rilke
qui avait marqué la génération expressionniste: “Wer spricht
von Siegen? Uberstehen ist alles.”?s Dans le contexte de “La
Jeune Parque”, la derniére phrase de ce passage peut étre
également lue comme critique envers Valéry, qui comme on
I'a dit, avait congu I'écriture de ce poéme comme une lutte
pour résister intérieurement a la guerre et soustraire la langue
aux ravages d’'une époque. Pour Celan, résister a I'événement
en le niant dans la forme poétique ou en essayant de le dé-

34 Paul Celan, Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe — Materialien, éd. par
Bernhard Boéschenstein et Heino Schmull, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
1999, p. 110 et 201. Cette édition retranscrit également les ratures et
corrections de 'auteur qu'on a ici remplacées par des parenthéses.

35 Rainer Maria Rilke, “Requiem fiir Wolf Graf von Kalckreuth”, Werke, op.
cit.,, vol. 1, p. 426.



218 Florence Pennone

passer, ne signifie plus qu'un art vide et artificiel: “Artistik und
Wortkunst”. Sa poésie, qu'il appelle “Dichtung” par opposition
a “Kunst”, se construit au contraire a partir de 'expérience de
la mort, il s’agit de rapprocher la langue de la mort, de la faire
descendre, retourner aupreés des morts (“Untergehen”).36 Cette
conception n’a toutefois plus rien a voir avec le “Doppelbe-
reich” rilkéen. Il ne s’agit pas d’accepter la mort comme
I’envers de la vie afin de mieux pouvoir louer et chanter celle-
ci. Apres l'industrialisation de la mort dans les camps nazis, il
n’est plus question d’accepter, ni méme d’expliquer. Il faut
bien davantage intégrer la mort a la langue, l'inscrire dans le
paysage poétique, paysage qui se veut non plus végétal,
organique et cosmique, mais “lunaire”, “lapidaire”, “anorgani-
que”, un “anti-cosmos”. La langue doit dés lors devenir
“grise”, éviter toute musicalité, et c’est 1a le changement déci-
sif qui s’opére dans 'ceuvre de Celan autour de 1958, apres
avoir essuyé les critiques de plusieurs commentateurs de sa
“Todesfuge”.37

Cette langue poétique nouvelle, Celan I’associe pourtant 2
nouveau a la respiration, mais dans un retournement du motif
rilkéen. Dans Le Méridien, il ne valorise plus la continuité et
I’échange des mondes dans la respiration, mais le point de
rupture, la pause que constitue le “tournant du souffle”, la
“Atemwende”. Ce motif joue un role capital dans la définition
de la dialectique entre “Kunst” (art) et “Dichtung” (poésie)
dans la poétique de Celan. La poésie doit en effet suivre les
chemins de I’'art, mais pour mieux s’en détourner:

36 Sur cette différence entre Rilke et Celan, voir Bernhard Boschenstein,
“Celan und Rilke“, Bldtter der Rilke Gesellschaft, 19, 1992, p. 174 et 180.

37 Cf. “Die deutsche Lyrik geht, glaube ich, andere Wege als die franzdsis-
che. [...] Ihre Sprache ist niichterner, faktischer geworden, sie miftraut
dem ‘Schénen’, sie versucht wahr zu sein. Es ist also [...] eine ‘grauere’
Sprache, eine Sprache, die unter anderem auch ihre ‘Musikalitit’ an ei-
nem Ort angesiedelt wissen will, wo sie nichts mehr mit jenem ‘“Wohl-
klang’ gemein hat, der noch mit und neben dem Furchtbarsten mehr
oder minder unbekiimmert einhertéonte.” In: Paul Celan, “Antwort auf
eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris (1958)", Gesammelte Werke, op.
cit., vol. I, p. 167.



Césure du temps 219

Dichtung: das kann eine Atemwende bedeuten. Wer weif, vielleicht legt
die Dichtung den Weg — auch den Weg der Kunst — um einer solchen
Atemwende willen zuriick?38

La poésie telle que la congoit Celan a la fin des années cin-
quante, “die Dichtung”, doit donc sauver (“retten”) 'art poéti-
que, “die Wortkunst”, en s’en détournant, et elle doit le faire a
partir de la mort, par la mort.

Si I'on admet que pour Celan, la langue de Valéry était as-
similable a ce qu’il appelle “Kunst” ou “Wortkunst”, il faut
donc lire sa traduction comme un détournement de cet art,
une sorte de “Atemwende”. Rien d’étonnant dés lors a ce que
sa traduction ne soit plus la recherche d'une équivalence
musicale, comme c’était le cas pour Rilke. On donnera ici en
exemple la traduction d’'un court passage situé dans le frag-
ment de “L’'Harmonieuse moi” de “La Jeune Parque” (vers 110-
127). Comme au début du “Cimeti¢ére marin”, ce fragment
correspond dans la pensée valéryenne a la réminiscence d'un

“état de rythme”:39

Quel éclat sur mes cils aveuglément dorée,

O paupiéres qu’opprime une nuit de trésor,

Je priais a titons dans vos ténébres d'or!
Poreuse a I'éternel qui me semblait m’enclore,
Je m'offrais dans mon fruit de velours qu’il dévore;
Rien ne me murmurait qu'un désir de mourir
Dans cette blonde pulpe au soleil plt mirir:
Mon ameére saveur ne m'était point venue.

Je ne sacrifiais que mon épaule nue

A la lumiére; et sur cette gorge de miel,

Dont la tendre naissance accomplissait le ciel,
Se venait assoupir la figure du monde.

Puis dans le dieu brillant, captive vagabonde,
Je m'ébranlais brilante et foulais le sol plein,
Liant et déliant mes ombres sous le lin.
Heureuse! A la hauteur de tant de gerbes belles,
Qui laissait 4 ma robe obéir les ombelles,

Dans les abaissements de leur fréle fierté [...].40

38 Paul Celan, Der Meridian, op. cit., p. 7.

39 Dans “La Jeune Parque”, ce moment symbolise un instant d’'unité de la
conscience.

40 Paul Valéry, GEuvres I, op. cit., p. 99.



220 Florence Pennone

O Glanz auf meinen Wimpern, o Blendung, goldgerttet

o Dunkel, schwer von Schitzen, das auf die Lider rollt,

mein Tasten, das Gebet war, in eurer Nacht aus Gold!

Vom Ewigen durchwehbar, das, schien es, um mich war,

so reicht ich, Frucht und samten, mich seinem Munde dar.

Daf hier, in diesem Fruchtfleisch, blond unterm Sonnenlicht,

ein Sterbenwollen reifte — das hort, das ahnt ich nicht.

Das Bittere im Innern, der Saft war noch nicht gar.

Nur sie, die nackte Schulter, bracht ich dem Lichte dar;

und hier, mit diesem Busen, dem honiggoldnen, schwoll

aufs zarteste der Himmel noch einmal und war voll,

der Welt Gesicht und Antlitz, hierher kams und schlief ein.

Der Strahlengott war um mich, ich schweifte und war sein,

war heif}, brach auf und fiihlte den Boden, den ich hatte,

und unterm Linnen band ich und 16st ich meine Schatten.

War selig in den Stauden, den schonen, deren Dolden

sich neigten, wenn mein Kleid kam, und ihm gehorchen wollten,
sich biickten, sie, die wuBten, daf briichger Stolz sich biickt’ [...].41

Pour sa “Jeune Parque”, Valéry a choisi un alexandrin classi-
que comportant dans la plupart des vers cités quatre accents
toniques. A nouveau, on trouve de nombreuses coupes en-
jambantes, mais également de nombreuses élisions de e ca-
ducs a la césure qui lient ainsi fortement les deux hémistiches
et empéchent de percevoir la césure comme un arrét du flot
de parole. La cadence alternée et les structures sonores
contribuent également a la régularité du rythme, a I'unité du
vers et 4 ’harmonieuse liaison des vers entre eux. On note
par exemple que les accents toniques sont souvent soutenus
par des allitérations; les consonnes dominantes sont en outre
des liquides (7, ), mais aussi le m, et les occlusives fet v, qui
toutes donnent une impression de glissement fluide du dis-
cours. Certes, Celan cherche aussi en partie a respecter certai-
nes des sonorités de Valéry dans sa traduction. Néanmoins, le
simple fait qu’il pratique le plus souvent la cadence mascu-
line42 rend déja son vers plus dur, d’autant plus que l'on
trouve 2 la rime ainsi qu’a l'intérieur du vers beaucoup de
consonnes sourdes, telles ch, sch, et t. Le fait que la langue
allemande soit beaucoup plus riche en consonnes sourdes et

41 Paul Celan, Gesammelte Werke, op. cit., vol. IV, p. 127.
42 La cadence masculine est typique de la forme métrique que Celan
choisit.



Césure du temps 221

aspirées (p, &, t, h) joue naturellement un réle dans la dureté
donnée ici au vers; la troisi€me personne du singulier est par
exemple toujours marquée par la consonne # contrairement
au francais ou celle-ci a une terminaison en e caduc. Il faut
pourtant reconnaitre que Celan, 4 la différence de Rilke qui
favorisait les substantifs, donne une préférence a ce type de
constructions verbales qui répandent le ¢ dans le texte. On
note aussi une abondance de monosyllabes, souvent obtenus
par apocope, qui, combinés avec une syntaxe discontinue,
contribuent a rendre le vers saccadé4? (p. ex. aux vers 113,
116, 122, 124, 125, 127). L’étude des manuscrits montre que
Celan, aprés hésitation, choisit également de pratiquer 2
plusieurs endroits la syncope, comme ici au vers 127 (“briich-
ger”), certes pour maintenir le métre, mais aussi pour tirer
parti, sur le plan phonique, de la collision des consonnes.
C’est toutefois la multiplication des césures, des pauses, des
ruptures syntaxiques qui frappe le plus. Celan sépare souvent
substantif et adjectif, met certains termes en apposition et
ajoute de nombreuses incises qui entravent la continuité de la
phrase (surtout aux vers 113, 124, 126, 127). Cette accentua-
tion de la césure commence avec le choix du métre: un vers a
six accents métriques qui se différencie de l’alexandrin alle-
mand par une suite de deux syllabes non accentuées au
milieu du vers, lesquelles renforcent l'effet de césure en
redoublant l'intervalle central. Celan utilise ce meétre, qu’il
nomme dans une note “Niebelungenlied-Vers”,4 de maniére
quasi systématique depuis 1949 pour traduire l’alexandrin
francais,4 mais ce n’est qu’avec “La Jeune Parque” qu’il sem-

43 De nombreux commentateurs ont mentionné le caractére saccadé du
vers de Celan, plus récemment encore Rémy Colombat, “La Jeune Par-
que de Paul Celan”, Etudes Germaniques, 55, 2000, N°3, p. 490 sqq.

44 Paul Celan, Der Meridian, op. cit., p. 155.

45 Clest pour la traduction de “Signe” d’Apollinaire que Celan utilise pour
la premiére fois cette forme métrique en 1949. La premiére version de
cette traduction dans une lettre 4 Erica Jené est parue en fac-similé dans
“Fremde Néhe”. Celan als Ubersetzer, éd. par Axel Gellhaus (et al.),
Deutsche Schillergesellschaft Marbach am Neckar, Frankfurt a. M., Suhr-
kamp, 1997, p. 75. La forme métrique du “Nibelungenlied-Vers”, héritée
de la poésie médiévale allemande, a été réadaptée par les romantiques
pour le Volkslied.



222 Florence Pennone

ble prendre conscience des possibilités de discontinuité
qu’'offre cette forme. Dans une lettre 2 Werner Weber, Celan
explique que c’est justement par I'ajout de cette syllabe sup-
plémentaire, laquelle accentue la césure, qu’il est parvenu a
“actualiser” le vers valéryen.46

On voit donc tout ce qui sépare Celan de Rilke dans sa
traduction. Il ne s’agit nullement pour lui de rendre la musi-
calité de Valéry en imitant une forme rythmique chargée de
sens, il s’agit bien plutét d’en donner une actualisation diffé-
rente, et ce par 'ajout de pauses et 'augmentation des inter-
valles. Actualiser, “aktualisieren”, est pour Celan un synonyme
de “besetzen”, “occuper une place”. Dans la traduction, le
nouveau sujet d’énonciation actualise donc le poeéme par son
rythme, il s'agit d'une ré-actualisation. Les notes entourant la
rédaction du Méridien, comprennent plusieurs réflexions sur
le métre et le rythme, entre autre cette phrase sur le rapport
du temps et de la césure:

Die Zeit — das nun Wortlose — als Zidsur spannt das im Gedicht Ge-
nannte in eine erregende Prisenz —

La conjonction “als” instaure une double relation entre temps
et césure: on peut comprendre d’abord que le temps est cé-
sure, c’est-a-dire figure discontinue, pause, rupture, silence,
“das nun Wortlose”; mais on peut aussi comprendre que le
temps se manifeste dans la césure. Il reste 4 déterminer s'il
faut comprendre le terme de temps de maniére générale ou
spécifique, soit le “temps aujourd’hui”, le temps actuel. Le fait
est que la césure, telle que la définit Celan et telle qu’elle est
présente dans sa poésie comme dans sa traduction de “La
Jeune Parque”, est une figure du temps, d’'un temps qui est
marqué par l'absence de parole, le silence. En ceci, Celan
corrobore entiérement la définition posée dans l'introduction:
le rythme est pour lui bel et bien ce qui actualise le temps,
son temps, ou sa conception du temps, dans le discours.

46 “DaR es mir gelang, unter Hinzunahme einer einzigen Silbe auszukom-
men, d.h. das im Franzdsischen Gewordene noch einmal in seiner —
dichterischen — Wortlichkeit zu aktualisieren: das danke ich — verzeihen
Sie die Emphase -, das danke ich ... den Géttern.” Ibid., p. 398.



Césure du temps 223

Pour Valéry, on l'a vu, l'attente, la pause précédant
’événement poétique, jouait également un rdle important.
C’est dans ce “creux” que se constitue soudainement I’“état de
rythme”, duquel nait le poéme. “Le poéte qui multiplie les
figures ne fait donc que retrouver en lui-méme le langage 4
l'état naissant.”47 Celan reprend ces termes de Valéry, mais il
effectue une variation: “in statu nascendi also und zugleich
auch in statu moriendi, liegt der Grund des Gedichts.”#8 Il
insére donc dans le discours valéryen sa propre dialectique de
vie et de mort du langage. Ce n’est que dans cet intervalle, ce
“Zwischenraum”, entre vie et mort du langage que la parole
poétique d’aprés ’holocauste peut encore s’actualiser et se
libérer. Elle tend donc toujours vers le silence ou vers ce que
Celan appelle “das Stimmlose”, le sans-voix ou encore le non-
sonore. C'est par ce terme “stimmlos” que 'on qualifierait le
mieux la musicalité consonantique sourde de la traduction de
“La Jeune Parque” (on parle en allemand de “stimmlose Kon-
sonanten”); une “Stimmlosigkeit” qui doit devenir “stimmhaft”,
porteuse de voix et de sens, communication. Les concepts de
césure, d’intervalle, de pause sont eux aussi chargés d’une
valeur absolue: “In den Moren verdeutlicht sich der Sinn."4

Chez Celan, I'idée de rythme ne peut donc plus étre soli-
daire d’'une harmonie musicale, et elle recoit en effet une
autre définition dans les matériaux du Méridien:

Rhythmus im Gedicht: das sind unwiederholbare, schicksalhafte Sinn-
bewegungen auf ein Unbekanntes zu, das sich [...] zuweilen als Du
denken lisst ...50

Une phrase dont on pourrait commenter longuement chaque
terme; on se contentera d’insister ici sur le lien qui est établi
entre I'idée de rythme et celle d’'un dialogue, d’'une ouverture
a l'autre, 2 un “Du”. La critique de ces dernieéres années a mis
en relief le caractére éminemment dialogique de la poétique

47 Paul Valéry, Euvre I, op. cit., p. 1440.

48 Paul Celan, Der Meridian, op. cit., p. 60, voir aussi p. 104.

49 Ibid,, p. 108. Mora signifie en latin “pauses dans le débit oratoire”, mais
aussi “délai, retardement, obstacle” (cf. F. Gaffiot, Dictionnaire Latin
Frangais, Paris, Hachette, 1934).

50 Ibid., p. 119.



224 Florence Pennone

de Celan. Dans ce contexte, le rythme, mais également le
motif de la respiration, prennent un autre sens. Le “tournant
du souffle”, “Atemwende”, nous l’avons vu, peut signifier
detournement, rupture, mais il est aussi synonyme de “Atem-
pause”, de l'attente avant un retour du souffle, d'une attente
au sein d'un échange qui se veut non plus monologique,
comme chez Rilke, mais dialogique. La respiration n’est plus
échange rythmique entre le moi et le monde, elle est mouve-
ment vers un autre. Le poéme qui suit cette voie est, comme
Celan le dit en citant le poete russe Ossip Mandelstam, une
bouteille jetée a la mer (“Flaschenpost”), il attend l'autre, sa
lecture et avec elle, son sens. Or cette pause dans la commu-
nication que le poéme représente est symbolisée a l'intérieur
du poéme méme, dans un mouvement de mise en abime, par
la césure. Celle-ci ouvre une sorte de béance qui n'est autre
que celle du temps, dans ses différentes dimensions, le temps
du passé et des morts, qui doit sans cesse étre récupéré dans
le poéme, et le temps futur, auquel le poéme s’ouvre littéra-
lement. Ainsi Celan dit a un autre endroit:

Die Form des Gedichts ist lingst nicht mehr die seiner Verse und Stro-
phen; ein viel weiteres Weif3 als die seines Satzspiegels bestimmt die
Konturen.51

Ceci signifie cependant que le phénoméne du rythme n’est
plus seulement appréhendé comme un phénomeéne horizon-
tal, de l'ordre du syntagmatique, comme l’alternance de
'accentué et du non accentué, du plein et du vide a l'intérieur
du texte fermé; il devient aussi un phénomeéne vertical, de
I'ordre du paradigmatique, qui ouvre le poéme hors de lui-
méme 24 des significations. 4 venir ou 4 un réseau intertextuel
qui lie passé, présent et futur. C'est ce que représentent non
seulement la figure de la grille de parole, du “Sprachgitter”,
titre du recueil que Celan publie au moment ot il traduit “La
Jeune Parque”, mais aussi le motif du cristal, que l'on trouve
déja dans son ceuvre de jeunesse, et qui deviendra, dans le
recueil Atemwende, un “Atemkristall”.

51 Ibid., p. 9.



Césure du temps 225

(]

Les poemes de Valéry, les traductions de Rilke et de Celan
représentent donc des manieres différentes de penser les
rapports entre temps et rythme, d’actualiser ou ré-actualiser le
temps par le rythme de la parole poétique. Pour Valéry et
Rilke, le temps est une structure linéaire, tendue vers une fin
qui est la mort individuelle ou cosmique (dans I’entropie). Le
rythme représente au contraire la métamorphose de cette
linéarité en une circularité ou une oscillation, garantissant, si
ce n’est I'arrét du temps, du moins la conservation d'un état,
si 'on peut dire, “éternisé”. Certes, les deux poétes contempo-
rains 'un de l'autre divergent sur deux points fondamentaux:
pour Valéry I'“état de rythme” représente un moment privilé-
gié de félicité du sujet dans un sentiment d’atemporalité ou
d’immortalité, ce moment est en général le propre de ’art ou
de certains états particuliers qui tous ne constituent qu'une
apparence; pour Rilke, au contraire le mouvement rythmique,
qu’il associe a celui de cycle, correspond a la structure méme
du monde et de la vie, que le poéte retrouve dans son chant;
la mort doit donc étre pour lui acceptée, non pas comme une
fin nécessaire, mais comme partie intégrante du “Dasein”.
Malgré cette différence, on voit que le rapport structurel entre
les deux entités temps et rythme reste identique, il s’agit d’'une
relation entre une structure linéaire successive et une autre,
circulaire ou statique, en tous les cas fermée, permettant le
retour, la réversibilité. La structure que propose Celan dans sa
définition d’un rythme “dialogique” est différente. Elle met en
relation un temps linéaire, horizontal, successif et irréversible
— I'holocauste ayant tracé dans 'histoire une césure indélébile
— et un temps vertical, qui serait a la fois celui de la mémoire
des morts et celui de I’Autre a venir, du lecteur qui “occupera”
le poéme et y apportera son temps. Le rythme correspondrait,
si I'on suit Celan dans son raisonnement certes difficile, a
cette dimension verticale, s’exprimant dans les morae, les
césures, les ruptures, les blancs, chargés de briser la structure
harmonieusement fermée du vers et de 'ouvrir comme par
béance pour permettre au temps passé et futur de s’y en-
gouffrer. Ce rythme saccadé, dur, interrompu, en quelque



226 Florence Pennone

sorte arythmique, qui revendique et porte en lui les marques
de l'histoire, ne correspond donc en rien 4 une tentative de
sortir de la temporalité; au contraire, il fait entrer le temps
dans le poéme. En cela, le rythme adopté par Celan dans sa
“Jeune Parque” constitue une ré-actualisation de I'original,
par laquelle le poéte juif de langue allemande investit le texte
valéryen non seulement de sa parole poétique, mais aussi de
ce qui fait son actualité temporelle et historique.



Césure du temps 227

Abstract

“Rhythmus”, so die moderne Definition in der franzdsischen Literatur-
wissenschaft, bezeichnet die Gestaltung des Sprachflusses durch ein spre-
chendes oder schreibendes Subjekt. In der Literatur verweist die Rhythmi-
sierung von Sprache auf die Poetik des Autors, sie kann sogar als Reflexion
einer bestimmten Weltanschauung und vor allem eines bestimmten Zeitver-
stindnisses des Dichters gedeutet werden.

Ausgehend von dieser Hypothese untersucht die Verfasserin die unter-
schiedliche rhythmische Gestaltung von Rilkes und Celans Valéry-
Ubersetzungen. Wihrend sich Rilke in seiner Ubertragung von “Le Cimetié-
re marin” bemiht, den regelmissigen und musikalischen Rhythmus des
Originals wiederzugeben, zeigt Celans Fassung von “La Jeune Parque” einen
deutlichen Versuch, sich sowohl von Valéry als auch von Rilkes Vorbild
abzugrenzen, indem er viele Zisuren und rhythmische Briiche in das
Gedicht einbaut. Diese Unterschiede in der Rhythmisierung bei Valéry, Rilke
und Celan verweisen tatsichlich auf Divergenzen in der Auffassung vom
Verhiltnis zwischen Zeit und Rhythmus bei den drei Dichtern. Fir Valéry
und Rilke bewirkt die Lyrik durch ihren gleichmissigen Rhythmus — so wie
z.B. auch der Tanz - eine Verwandlung der “Sukzession” (d.h. der Zeit als
Abfolge zu einem Ziel — zum Tode - hin) in eine alle Elemente ausglei-
chende und aufbewahrende Schwingung, in eine geschlossene Struktur, in
der die Zeit aufhért zu fliessen. Fiir den franzdsischen Dichter bildet diese
rhythmische Schwingung die Gegenbewegung zur Entropie; fiir Rilke
kennzeichnet sie den “Doppelbereich”, das ewige Hin und Her zwischen
Leben und Tod. Beide Dichter unterscheiden sich allerdings darin, dass fiir
Valéry jene Verwandlung nur in der Kunst und nur scheinbar stattfinden
kann, wihrend fiir Rilke der Kiinstler im Gesang oder im Tanz die innige
Schwingung der Welt wiederfindet, so dass man bei ihm von einer “Meta-
physik des Rhythmus” sprechen kann.

Fiir Celan ist hingegen eine Dichtung, die sich der Zeitlichkeit zu entziehen
sucht, 1959 sinnlos geworden. Dichtung soll vielmehr die Zeit, ibre histori-
sche Zeit sowie die Spannung der verschiedenen Zeiten in sich aufnehmen.
Dies tue sie, so Celan, durch die “Zisur”, die einerseits die Briiche der
Geschichte, andererseits die Offnung des Gedichts zur Vergangenheit und
Zukunft symbolisieren soll. Rhythmus - d.h. fiir Celan die Zisuren, die
Pausen, die Intervalle — hat insofern bei ihm auch eine “dialogische” Funk-
tion: Er offnet das Gedicht zum “Anderen”, zum zukunftigen Leser, aber
auch rickwirts gewandt zu den Autoren der Vergangenheit, mit denen
Celan im intertextuellen Dialog steht. Er holt somit die Zeit in ihren ver-
schiedenen Dimensionen in das Gedicht hinein.






	Césure du temps : Valéry, Rilke, Celan : différences de rythme

