
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2001)

Heft: 32: Rhythmus

Artikel: Césure du temps : Valéry, Rilke, Celan : différences de rythme

Autor: Pennone, Florence

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Florence Pennone

Césure du temps

Valéry, Rilke, Celan: différences de rythme

orsque Paul Celan en 1959 traduit, en tant que premier
traducteur allemand, "La Jeune Parque" de Paul Valéry, sa
traduction apparaît sous bien des aspects comme un défi.

Rainer Maria Rilke, le premier traducteur de Valéry en langue
allemande, qui avait déjà en 1922-23 traduit une grande partie
des poèmes de Charmes, s'était en effet refusé à traduire cette
œuvre difficile. Celan commençait donc là où celui qui avait
été longtemps son modèle avait abandonné. Néanmoins, ce
n'est pas sous l'angle de la continuité qu'allait s'élaborer sa
traduction. Si de nombreuses notes, esquisses et extraits de
poèmes de Celan révèlent en effet son intérêt profond pour
les œuvres de Rilke et de Valéry, sa traduction de "La Jeune
Parque" s'éloigne pourtant radicalement de la poétique de
l'un et de l'exemple de l'autre. Rilke restait, comme on va le
montrer pour "Le Cimetière marin", très fidèle au rythme et à
la forme musicale de la poésie de Valéry, éléments essentiels
de cette œuvre. Celan, au contraire, multipliant les césures,
rompt l'eurythmie du vers valéryen et se distancie par là aussi
bien de l'original que des traductions de Rilke. Sa "Junge
Parze" témoigne donc d'une recherche formelle s'élaborant à

la fois en continuité et en rupture avec l'esthétique valéryenne
et rilkéenne.

La question qu'on soulèvera dans ce travail est celle du
sens à donner à cette différence de rythme. Qu'est-ce qui
explique d'une part la proximité de Rilke et, d'autre part, la
prise de distance de Celan? Sur quoi se fonde cette divergence
dans la forme donnée au vers? La critique moderne, inspirée
de l'article bien connu de Benveniste en la matière, définit
aujourd'hui le rythme comme "l'organisation du mouvement



202 Florence Pennone

de la parole par un sujet".1 Le rythme est donc un élément
subjectif, il relève du discours, révélant une attitude dans la
langue, une volonté historique du sujet écrivant, une poétique.
Le rythme peut donc renvoyer à une certaine conception de
l'écriture, de l'œuvre, mais aussi, peut-être, du monde et du
temps. Le rythme est peut-être ce qui actualise une certaine
représentation du temps dans le discours.2

Or la comparaison entre la traduction de Rilke, rythmi-
quement mimétique, et celle de Celan, qui investit l'original
d'un nouveau rythme, soulève justement la question de cette
actualisation du temps par le rythme. Chez Valéry et Rilke, la
forme rythmique proche du mètre, marquée par l'alternance
harmonieuse et fluide des accents et des sonorités, semble
trouver une correspondance sur le plan des thèmes et motifs
dans la figuration de mouvements rythmiques ou cycliques
chargés de représenter des phénomènes abstraits, tels le
rapport de la vie à la mort, l'inspiration poétique ou les
mouvements de la conscience. En effet, autant Valéry que Rilke
utilisent dans leurs écrits des images destinées à suggérer une
périodicité, une continuité fermée faite de retours du même,
une alternance des contraires ou une oscillation d'un pôle à

un autre. Ainsi, on serait tenté de ramener la régularité et la
musicalité de la forme chez ces deux auteurs à une antériorité
métaphysique du rythme transcendant les hommes et les
œuvres.3 C'est ce qui sera discuté dans la première partie de

1 Gérard Dessons, Henri Meschonnic, Traité du rythme. Des vers et des

proses, Paris, Dunod, 1998, p. 28. Par cette définition minimale, les
auteurs du traité cherchent à se distancer des définitions traditionnelles du
rythme qui l'assimile à une alternance régulière, le plus souvent binaire,
de temps faibles et de temps forts. L'alternance n'est, selon ces deux
auteurs, pas un phénomène rythmique, mais métrique.

2 Cette hypothèse renvoie à l'ouvrage de Lucie Bourassa Rythme et sens.
Des processus rythmiques en poésie contemporaine, Montréal, Éditions
Balzac, 1993, dans lequel l'auteur montre que les théories du rythme
sont en général des théories du temps (voir le chapitre 3 "Du temps qui
passe et du temps qui revient", principalement p. 106 sq.).

3 Sur cette notion voir Lucie Bourassa, op. cit., p. 26 sqq. Les partisans
d'une "antériorité métaphysique du rythme" comprennent les rythmes
discursifs comme dépendants des rythmes naturels, et donc comme
réguliers. Cette conception tend en fait à confondre rythme et mètre.
Toutefois, la nouvelle définition du terme de rythme en poétique, qui



Césure du temps 203

ce travail: peut-on réellement ramener une analogie sur le
plan de la forme discursive à une conception du
monde commune aux deux auteurs? La fidélité rythmique
suggère-t-elle une manière identique de penser le temps?

Inversement aurait-on affaire chez Celan à autre actualisation

du temps? Il est intéressant de constater que Celan ne
s'oppose pas seulement sur le plan de la forme à ses
prédécesseurs. Sa poésie, mais aussi ses écrits poétologiques
manifestent des figurations fort différentes, voire opposées aux
images de continuité de Rilke et Valéry. Sa poétique valorise
bien au contraire l'arythmie, la pause, l'intervalle, la césure.
Celle-ci se voit investie dans le contexte de son œuvre d'une
dimension dialogique qui donne lieu à une redéfinition du
terme de rythme.

«

Rilke découvre "Le Cimetière marin" au début de l'année
1921,4 un peu moins d'une année après sa parution dans la
Nouvelle Revue française. Il traduit les 24 strophes en deux
jours.5 Par la suite, il estimera avoir traduit ce poème de
Valéry "mit einer solchen Äquivalenz [...], wie ich sie zwischen

semble s'imposer depuis Benveniste, pose des problèmes de terminologie:

comment désigner dès lors les phénomènes naturels qualifiés
jusqu'ici de "rythmiques" (rythme des vagues, des battements du cœur, des
saisons)? Ce sens est en effet attesté par les dictionnaires, et, contrairement

à ce qu'affirment Dessons et Meschonnic, aurait une longue
histoire remontant au concept médiéval de "musica mundi". Au risque de
créer une confusion, on continuera à utiliser ici ce terme, en espérant
que le lecteur saura faire la différence entre l'utilisation du terme dans le
contexte discursif, où le rythme est ou n'est pas caractérisé par une
alternance régulière et un retour du même, et son emploi dans le contexte
des phénomènes naturels, où rythme caractérise toujours et par définition

la régularité d'une manifestation ou sa périodicité.

4 Ingeborg Schnack, Rainer Maria Rilke. Chronik seines Lebens und seines
Werkes, 2ème éd., Frankfurt a.M., Insel, 1996, p. 725.

5 Rainer Maria Rilke et Merline, Correspondance 1920-1926, Zürich, Max
Niehans, 1954, p. 277 sq.



204 Florence Pennone

den beiden Sprachen kaum für erreichbar gehalten habe."6
L'équivalence recherchée se retrouve principalement dans la
forme rythmique que Rilke donne à son poème, comme le
montre ici une comparaison des deux premières strophes:

Ce toit tranquille, où marchent des colombes,
Entre les pins palpite, entre les tombes;
Midi le juste y compose de feux
La mer, la mer, toujours recommencée!
Ô récompense après une pensée
Qu'un long regard sur le calme des dieux!

Quel pur travail de fins éclairs consume
Maint diamant d'imperceptible écume,
Et quelle paix semble se concevoir!
Quand sur l'abîme un soleil se repose,
Ouvrages purs d'une éternelle cause,
Le Temps scintille et le Songe est savoir.7

Dies stille Dach, auf dem sich Tauben finden,
scheint Grab und Pinie schwingend zu verbinden.
Gerechter Mittag überflammt es nun.
Das Meer, das Meer, ein immer neues Schenken!
O die Belohnung, nach dem langen Denken
ein langes Hinschaun auf der Götter Ruhn.

Wenn Diamanten aus den Schäumen tauchen,
wie rein die feinen Blitze sie verbrauchen,
ein Friede, scheints, besinnt sich seiner Kraft!
Stützt sich die Sonne auf des Abgrunds Schwingung
als reines Werk der ewigen Bedingung
wird Zeit zum Glanz und Traum zur Wissenschaft.8

6 Rainer Maria Rilke, Lou Andreas-Salomé, Briefwechsel, éd. par Ernst
Pfeiffer, Frankfurt a. M., Insel, 1989, p. 438. Voir aussi Rainer Maria
Rilke, Katharina Kippenberg: Briefwechsel, Wiesbaden, Insel, 1954, p.
490.

7 Paul Valéry, Œuvres I, éd. établie et annotée par Jean Hytier, Paris,
Gallimard, 1957, p. I47sq.

8 Rainer Maria Rilke, Sämtliche Werke, vol. VII, éd. par le Rilke-Archiv,
Hella Silber-Rilke, Walter Simon, Karin Wais et Ernst Zinnf, Frankfurt
a. M./Leipzig 1997, p. 339.



Césure du temps 205

Le vers de Valéry est un décasyllabe régulier; d'un point de
vue rythmique, il contient quatre accents toniques, parfois
trois, parfois cinq. Valéry accumule les e caducs; ceux-ci sont
parfois élidés et assurent la continuité sans heurts du vers;
lorsqu'ils sont syllabiquement comptés, ils permettent par la

coupe dite "enjambante" (tombant avant la syllabe en è)

l'enchaînement souple, élastique des mesures entre elles9.
Rilke choisit un vers iambique à cinq pieds, lorsque la
cadence est féminine, il comporte onze syllabes, lorsqu'elle est
masculine, dix. On note toutefois que Rilke ne reproduit pas
sur le plan du rythme les cinq accents métriques du iambe:
ses vers ne comportent bien souvent que quatre accentuations
syntaxiques majeures, le cinquième accent métrique tombant
souvent sur une préposition ou un mot peu accentué. En cela,
Rilke imite dans un autre système métrique, le rythme du
décasyllabe valéryen. Il reproduit également avec une précision

sans faille l'ordre et l'alternance des rimes masculines et
féminines. Chaque vers représente une unité rythmique et
sonore; un enjambement n'apparaît dans le texte allemand
que lorsqu'il est déjà présent dans le texte français. On peut
rapporter la musicalité de la traduction à trois moyens formels
utilisés par Rilke pour se rapprocher du rythme de l'original:
1) les structures sonores, principalement les assonances qui
sont plus propres à la langue française qu'allemande; 2) le
choix de mots comportant des consonnes sonores, comme
par exemple le n (on en compte vingt-cinq dans la première
strophe, vingt-trois dans la deuxième) qui donne au vers une
sonorité chantante et fluide; 3) enfin et surtout le choix de
mots de deux syllabes ou plus généralement de mots accentués

sur l'avant-dernière syllabe. Par ce dernier moyen, Rilke
produit dans le vers allemand un effet comparable à la coupe
enjambante sur e caduc du vers valéryen. Le rythme du vers

9 Valéry est le poète français dans la langue duquel on compte la plus
haute fréquence de e caducs. Voir à ce propos Jean Mazaleyrat:
"Convention et invention dans la métrique de Valéry. L'exemple de La
Jeune Parque", Mélanges offerts à Georges Couton, éd. par Jean Jehasse,
Claude Martin, Pierre Rétat, Bernard Yon, Lyon, Presses univ. de Lyon,
1981, p. 587.



206 Florence Pennone

traduit est tout aussi fluide que l'original, ses sonorités tout
aussi musicales.

Quiconque connaît d'autres traductions de Rilke, comme
par exemple celles de Louise Labé, sait toutefois que la
reproduction formelle n'a pas toujours été d'actualité dans sa

poétique de traduction. On pourrait même avancer que les
traductions de Charmes se distinguent tout particulièrement
par leur tentative, d'ailleurs fort réussie,1" d'imiter le rythme,
la forme et la musicalité de l'original dans le système métrique
de la langue allemande. Comment cette fidélité au poète
français s'explique-t-elle?

Pour Valéry, le rythme, la musicalité sont tout à fait
primordiaux, c'est même bien souvent du rythme que le poème
est issu. Ainsi dira-t-il de l'intention qui présida à l'avènement
du "Cimetière marin":

Quant au Cimetière marin, cette intention ne fut d'abord qu'une figure
rythmique vide, ou remplie de syllabes vaines, qui me vint obséder
quelque temps. J'observai que cette figure était décasyllabique [...]. Le
démon de la généralisation suggérait de tenter de porter ce Dix à la
puissance du Douze. Il me proposa une certaine strophe de six vers et
l'idée d'une composition fondée sur le nombre de ces strophes [...]. 11

Le "rythme", qui se trouve à l'origine du poème, se présente
tout d'abord comme une "structure vide",12 la première à

émerger du silence originaire. Cette structure s'avère toutefois
très vite avoir la forme régulière d'un mètre, le décasyllabe. A
l'oreille du poète le rythme prend donc tout naturellement la
forme du mètre, et cette assimilation de l'un à l'autre est tout à
fait typique de la prosodie classique dont Valéry se réclame
dans la plupart de ses écrits. A partir de cette structure
originelle, l'entière organisation du discours est élaborée a priori,
de manière toute abstraite, voire mathématique. C'est de cette
loi généralisée du nombre que le sujet du poème semble se

10 La plupart des commentateurs ont insisté sur la réussite formelle de ces
traductions de Rilke. On mentionnera seulement la thèse de Karin Wais,
Studien zu Rilkes Valéry-Ûbertragungen, Tübingen, Niemeyer, 1967.

11 Paul Valéry, Œuvres I, op. cit., p. 1503. C'est Valéry qui souligne.
12 On retrouve le même type de discours concernant l'avènement de "La

Jeune Parque", cf. ibid., p. 1473 sqq.



Césure du temps 207

nourrir. On notera au passage que l'on ne trouve pas ici l'idée
d'un rythme cosmique ou naturel qui serait antérieur et
transcendant par rapport au rythme discursif. Au contraire, c'est le
rythme musical et poétique, l'"état de rythme" du sujet de
l'écriture qui entraîne "certains mouvements" qui seront
décrits dans ce monologue de portée "universelle". La "forme",
ici, appelle le "fond".

Cet "état de rythme" dans son rapport au temps, Valéry l'a
évoqué dans ses Cahiers, vers 1917, à l'époque où il achevait
"La Jeune Parque" et où "Le Cimetière marin" s'apprêtait à

émerger du silence. Il le décrit comme un "État de loi", un
"État conservatif":

Quand le chant, la danse commencent, il y a quelque chose de changé
non seulement dans l'ouïe ou les jambes; mais je suis comme construit
et organisé autrement. [...] Je m'exprime ce changement curieux en me
disant que j'ai passé à l'état de conservation sensible d'énergie utilisable

Comme ses contemporains, Valéry était obsédé par l'entropie,
par l'idée, formulée par Carnot, d'une inéluctable dégradation
de l'énergie à l'intérieur d'un système fermé tel que le monde
ou l'être humain. Or le rythme, dans la danse, la musique ou
le poème, c'est l'anti-entropie, c'est la possibilité, dans un
instant de grâce, de modifier "singulièrement les catégories du
temps",14 d'en changer le cours linéaire en un moment
d'équilibre statique et d'échapper au terrible ennui de vivreJ5.
Le rythme est donc un état de conservation totale, où l'être
participe "à la pure et immédiate violence de l'extrême félicité".1«

C'est justement cet état de grâce qui est évoqué dans les
premières strophes du "Cimetière marin". Ce poème de vingt-
quatre strophes de six vers à dix syllabes, qui présente en fait

13 Paul Valéry, Cahiers I, éd. établie, présentée et annotée par Judith
Robinson, Paris, Gallimard, 1973, p. 1299. C'est Valéry qui souligne.

14 Ibid., p. 1300.
15 La danse est décrite par Socrate dans L'Âme et la danse comme l'état le

plus contraire à "l'ennui de vivre". Cf. Paul Valéry, Œuvres II, éd. établie
et annotée par Jean Hytier, Paris, Gallimard, I960, p. l67sqq.

16 Ibid., p. 170.



208 Florence Pennone

la structure abstraite du cycle diurne et nocturne, avec ses
vingt-quatre heures de soixante minutes, raconte la relation
complexe du sujet au temps. Le poème s'ouvre sur une stabilité

quasi immobile des éléments, dont le caractère "rythmique"

est pourtant souligné par le mouvement à peine perceptible

de la mer. Ici, "le successif a quelques propriétés du
simultané"1?, le temps devient temple "qu'un seul soupir
résume". Au fil de son monologue, le sujet prend toutefois
conscience du mouvement cyclique qui anime et garantit à la
fois la pérennité de la vie:

Les morts cachés sont bien dans cette terre
Qui les réchauffe et sèche leur mystère.
[...]
Ils ont fondu dans une absence épaisse,
L'argile rouge a bu la blanche espèce,
Le don de vivre a passé dans les fleurs!
[...]
La larve file où se formaient des pleurs.
[...]
Tout va sous terre et rentre dans le jeu!18

Cette "cyclose", qui chez Valéry caractérise à différentes
échelles la structure temporelle du vivant et offre une image
rassurante du successif, assure certes une continuité rythmique

fermée de l'univers. Au sujet qui s'y trouve pris, elle ne
fait pourtant que rappeler la vanité de son individualité.
L'apparente stabilité du monde s'avère donc n'être, à l'échelle
de l'individu entraîné dans la temporalité successive de sa
courte vie, qu'un "beau mensonge" et une "pieuse ruse". C'est
la raison pour laquelle tant le sujet du "Cimetière marin", que
celui de "La Jeune Parque" commencent par dénoncer cette
"exécrable harmonie" avant de réaliser qu'ils n'ont d'autre
choix que la vie "dans l'ère successive".

Si le rythme en art est perçu comme essentiellement positif
par Valéry, puisqu'il permet cette échappée momentanée de

17 Paul Valéry: Cahiers I, op. cit., p. 1278. Sur la dimension spatiale du
rythme chez Valéry, voir l'article de Christina Vogel dans ce même
volume.

18 Paul Valéry, Œuvres I, op. cit., p. 149 sq.



Césure du temps 209

l'être dans l'atemporel, la notion de cycle, très proche, semble
donc plus ambiguë. A l'échelle universelle, le cycle garantit
également la conservation des énergies par l'incessant retour
du même, il y propose donc une loi toute rythmique. A
l'échelle individuelle cependant, il ne représente qu'une
organisation vaine du successif, une spirale, à laquelle le sujet
ne peut échapper, il n'est que l'assurance de la mort future et
de la disparition certaine de la conscience personnelle dans le
jeu universel.

La figure cyclique, qui trouve sa meilleure représentation
dans l'image de l'arbre, est pourtant aussi utilisée par Valéry
pour caractériser la création poétique, également appréhendée

en termes d'alternance rythmique. A l'origine du poème,
on l'a vu, il y a le vide, le silence, mais celui-ci est dépassé
dans l'avènement de la forme pure du poème. Le mouvement
qui caractérise la création artistique est perçu comme un
mouvement oscillatoire entre deux points symétriques:

Entre la Voix et la Pensée, entre la Pensée et la Voix, entre la Présence
et l'Absence, oscille le pendule poétique.10

Le mouvement de la création poétique est donc celui d'une
alternance entre pensée et voix, "impulsions virtuelles" et
réalisation sensible, mais aussi entre silence et chant, entre le
vide, l'attente et l'événement poétique. Dans l'univers figuratif
valéryen, c'est la palme qui symbolise ce mode de formation
et de création périodique dans un mouvement allant de la
terre au ciel et du ciel à la terre, de la maturation lente et
invisible à la production du fruit qui retombe finalement à la
terre en un cycle incessant, intégrant l'attente et l'œuvre, le
silence et la parole poétique:

Patience, patience,
Patience dans l'azur!
Chaque atome de silence
Est la chance d'un fruit mûr!20

19 Ibid., p. 1333-
20 Ibid., p. 155.



210 Florence Pennone

On constate donc une profonde ambiguïté des figurations du
mouvement cyclique chez Valéry. On pourrait proposer la
systématisation suivante: lorsque les représentations cycliques
sont rapportées à la création artistique, elles sont perçues
positivement par l'auteur, elles sont à rapprocher du rythme.
Lorsqu'au contraire, elle servent à caractériser le temps
cosmique, elles prennent la connotation négative de l'Éternel
retour, éprouvé avec dégoût par l'individu.21 Le cycle n'est
alors plus perçu comme rythme, mais comme entropie du
sujet.

On se gardera donc de parler, concernant Valéry, d'une
"métaphysique du rythme". En effet, le poème valéryen n'est
pas rythmique, parce que le monde est rythme, mais il naît
d'une forme rythmique (d'un "État rythmique"), parce qu'en
art le temps successif doit être changé en temps rythmique
pour être conservé. La notion de rythme telle que Valéry
l'entend ne contredit ainsi pas la définition posée dans
l'introduction. Le rythme du vers valéryen est l'organisation
subjective d'une parole cherchant à s'arracher à une temporalité

faite de succession. En ce sens, la notion de rythme est
chez lui nécessairement liée à une forme de régularité et de
retour du même qu'il investit d'un pouvoir "conservatif". Il
n'existe certes pas de lien direct entre les figurations rythmiques

du monde, comme dans l'image de la palme, et le
rythme discursif régulier et harmonieux du vers, mais tous
deux participent de ce même instinct de conservation et
contribuent à engendrer un monde poétique hors du temps.
De tous les poèmes de Valéry, celui qui a le plus explicitement

rempli cette fonction est "La Jeune Parque", conçu dans
le chaos de la guerre comme "un petit monument [...] fait de
mots les plus purs et de [...] formes les plus nobles [...] sur les
bords menaçants de l'Océan du Charabia ,..".22 Dans
l'élaboration lente de ce poème, Valéry a consciemment

21 Sur les figurations de l'Éternel retour dans "La Jeune Parque", voir Serge
Bourjea, "Sang et soleil de la Parque - La Jeune Parque et l'Éternel
retour", La revue des lettres modernes. Paul Valéry 2. Recherches sur "La
Jeune Parque", textes réunis par Huguette Laurenti, Paris, Minard, 1977,
p. 123-146.

22 Paul Valéry, Œuvres I, op. cit., p. 1630.



Césure du temps 211

choisi les formes les plus classiques pour garantir à la langue
française une sorte d'éternité et la faire ainsi, rythmiquement,
sortir du temps.

Tout comme Valéry, Rilke emploie la figure végétale en
relation avec l'écriture poétique. Les Sonnets à Orphée, œuvre
qui doit sans doute à Valéry son avènement, s'ouvrent sur
cette image associant le chant à la croissance d'un arbre:

Da stieg ein Baum. O reine Übersteigung!
Orpheus singt! O hoher Baum im Ohr!2?

Non seulement le chant orphique provoque un effet comparable

à la croissance organique d'un arbre à l'intérieur de
l'être, mais la poésie elle-même se constitue rythmiquement
comme une plante:

Atmen, du unsichtbares Gedicht!
Immerfort um das eigne
Sein rein eingetauschter Weltraum. Gegengewicht,
in dem ich mich rhythmisch ereigne.

Einzige Welle, deren
allmähliches Meer ich bin;
sparsamstes du von allen möglichen Meeren, -
Raumgewinn.

Wieviele von diesen Stellen der Räume waren schon
innen in mir. Manche Winde
sind wie mein Sohn.

Erkennst du mich, Luft, du, voll noch einst meiniger Orte?
Du, einmal glatte Rinde,
Rundung und Blatt meiner Worte.24

La naissance du poème est ici aussi figurée par un mouvement

alterné, cette fois explicitement décrit comme "rythmique".

La respiration, à laquelle le poème est métaphoriquement

associé, les vagues de la mer, la croissance de l'arbre

23 Rainer Maria Rilke, Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Bänden, vol. II
"Gedichte 1910 bis 1926", éd. par Manfred Engel et Ulrich Fülleborn,
Frankfurt a.M. et Leipzig, Insel, 1996, p. 241.

24 Ibid., p. 257.



212 Florence Pennone

sont autant de figures de cette actualisation rythmique du moi
dans la parole poétique. A la différence de Valéry, il ne s'agit
pourtant plus d'une oscillation entre la pensée et la voix, soit
l'incarnation de la pensée dans le sensible (cette dialectique
du spirituel et du corporel est typique de la poétique valé-
ryenne, entièrement centrée sur le sujet), mais d'un échange
entre le sujet et le monde, entre l'intérieur et l'extérieur. La
structure communicative décrite ici est également monologique,

mais elle n'est pas solipsiste ou intrasubjective. Le
mouvement d'échange rythmique constitue au contraire une
appropriation et intériorisation de l'espace extérieur par le sujet.
L'échange rythmique représente donc pour Rilke la possibilité
pour le moi de s'actualiser dans l'espace et d'actualiser
l'espace en soi, de créer ainsi un double-monde, le
"Weltinnenraum". On voit ici déjà en quoi la notion de rythme de
Rilke se différencie légèrement de celle de Valéry: le rythme,
le chant, la danse ne sont pas pour lui synonymes de conservation,

ils signifient bien plutôt une participation à l'ensemble
du "Dasein", lequel représente une totalité incluant le temps.

Déjà Les Élégies de Duino, mais encore davantage Les Sonnets

à Orphée affirment avec une sorte de jubilation la nécessaire

participation de l'humain au temps successif comme
partie intégrante du "Dasein", de l'Être statique. En cela, Rilke
fait un pas de plus que Valéry vers une "métaphysique du
rythme". Si chez Valéry, dans "Le Cimetière marin" et "La
Jeune Parque", la participation du sujet à la succession temporelle

appréhendée comme Éternel retour ne se faisait tout
d'abord qu'à contrecoeur, elle est chez Rilke au contraire
d'emblée revendiquée comme condition poétique. La temporalité

successive, c'est-à-dire la permanente disparition du
présent dans le Non-Être, le "ich rinne"25 du dernier Sonnet,
est en effet pour Rilke le complément nécessaire du Dasein,
du "ich bin". Cette complémentarité s'exprime à nouveau
dans des figures de circularité fermée, telles dans la croissance
de l'arbre, le cycle végétal, le jet d'eau de la fontaine. Si le
rythmique, soit la transformation du successif en système
fermé "conservatif", était chez Valéry le propre de l'art, ce

25 Ibid., p. 272.



Césure du temps 213

mouvement est chez Rilke propre au monde, au "Doppelbereich",

dans lequel vie et mort ne forment que les deux revers
d'une seule médaille. C'est le devoir "orphique" du poète de
retrouver cette unité dans le chant et de dépasser ainsi le
temps, où plutôt de faire l'Être du temps, "die Zeit als Sein".26

On retrouve donc chez Rilke cette même idée d'une
modification possible des catégories du temps. Le poète de langue
allemande tend pourtant à confondre ce que Valéry semblait
en partie différencier: le rythmique et le cyclique. Il réinvestit
en effet les représentations cycliques d'une connotation positive,

en en faisant la structure même du rapport entre la
temporalité et le "Dasein". La certitude de la mort individuelle
dans le grand cycle n'est plus perçue comme une finalité
négative, mais comme l'un des sommets entre lesquels l'être
se doit de circuler:

Sei tot in Eurydike - singender steige,
preisender steige zurück in den reinen Bezug.
Hier, unter Schwindenden, sei im Reiche der Neige,
sei ein klingendes Glas, das sich im Klang schon zerschlug.

Sei - und wisse zugleich des Nicht-Seins Bedingung,
den unendlichen Grund deiner innigen Schwingung,
daß du sie völlig vollziehst dieses einzige Mal.27

Rilke associe la forme cyclique, ici représentée par les
mouvements ascendant ("steige") et descendant ("Neige"), à

l'oscillation quasi rythmique entre l'être et le non-être que le
sujet porte en lui ("Schwingung"). Entrant dans ce "rythme",
celui-ci abolit le nombre ("vernichte die Zahl"). Cette oscillation,

qui est aussi une simultanéité de l'être et du non-être, de
la vie et de la mort, du statique et du temporel, est une figure
universelle qui, chez Rilke, semble transcender l'individu, le
poète et son chant.

C'est d'ailleurs cette circularité du "Dasein" qu'il pense
reconnaître dans les premiers vers du "Cimetière marin". En

26 Ulrich Fülleborn, "Rilke und Celan", Rilke heute. Beziehungen und
Wirkungen, éd. par Ingeborg H. Solbrig und Joachim W. Storck, Frankfurt

a.M., Suhrkamp, 1977, p. 64.
27 Rainer Maria Rilke, Werke, op. cit., vol. II, p. 263.



214 Florence Pennone

effet, au lieu de transposer le parallélisme du vers 2 ("entre
les pins palpite, entre les tombes") et de conserver le statisme
architectural de l'agencement original, Rilke traduit la
construction par "scheint Grab und Pinie schwingend zu verbinden".

Il ajoutera d'ailleurs à nouveau le mot "Schwingung"
quelques vers plus loin, le faisant rimer, comme dans le
sonnet cité ci-dessus, avec "ewigen Bedingung". Au vers 2, ce
verbe décrivant un mouvement oscillatoire introduit une
dimension supplémentaire, absente du vers de Valéry, très
représentative de la métaphysique de Rilke: ce mouvement
quasi rythmique relie la tombe à l'arbre. Par cette traduction,
Rilke anticipe sur le cycle vital décrit dans la suite du poème,
mais inscrit surtout ici sa vision cyclique du "Dasein" dans
l'"état rythmique" valéryen. Ce léger décalage révèle la lecture
subjective que Rilke a fait de l'œuvre de Valéry. S'identifiant à

travers certaines figurations, telles celles de la croissance
végétale ou de la danse,28 à l'univers valéryen, et l'interprétant
comme l'équivalent de son propre concept de "Doppelbereich",

Rilke ressent une fraternité poétique avec l'auteur
français comme avec aucun autre de ses modèles. Cette
identification expliquerait son respect pour la forme poétique et
son désir de la reproduire, voire de s'en approprier la beauté
musicale pour son œuvre personnelle.

Malgré les différences soulevées ici, on conclura donc à

une relative proximité des deux auteurs dans la fonction
attribuée aux "mouvements rythmiques", que ceux-ci soient
appréhendés en terme d'"état de rythme", comme chez Valéry,

d'échange, comme chez Rilke, de mouvements oscillatoires

entre deux pôles ("Schwingung"), ou encore de mouvements

circulaires, comme dans Palme ou dans de nombreuses
figurations du "système orphique" rilkéen. Chez les deux
poètes, le rythme correspond à une modification des catégories

du temps, à sa transformation en un système clos dans
lequel ce qui était jusqu'ici envisagé comme successif et

28 II ne paraît pas sans intérêt de rappeler que Rilke a retranscrit pour
Merline en janvier 1922, soit juste avant l'avènement des Sonnets à
Orphée, le dialogue de Valéry L'Âme et la danse. Le cycle des sonnets est
par ailleurs dédié à la défunte danseuse Wera Ouckama Knoop comme
"tombeau".



Césure du temps 215

irréversible devient simultané et atemporel. La différence
fondamentale entre l'auteur français et son traducteur est que
pour Valéry, cet "état de rythme conservatif" ne peut être que
momentané et correspond à une apparence (le "Schein"
nietzschéen), alors que la complémentarité du temps et de
l'être semble constituer chez Rilke une métaphysique
transcendante.^ Le fait est toutefois que pour Rilke, les hommes
ont perdu cette relation à la totalité de l'être, ils ont déchiré
Orphée; cette relation ne peut être reconstituée que dans des
moments privilégiés comme le chant ou la danse. C'est le
point essentiel où Rilke rejoint pleinement Valéry. S'il n'y avait
pour Rilke qu'une seule chose à respecter et à reproduire
dans les "charmes" de Valéry, c'était donc bien cette musicalité

rythmique, garante d'une métamorphose possible du
temps en être.

H

Lorsque Paul Celan commence à traduire "La Jeune Parque"
au début de l'année 1959, la constellation ne pouvait être, on
s'en doute bien, que fort différente. Valéry avait écrit ce
poème monologique de 512 vers dans l'anxiété de la
première guerre mondiale "et à demi contre elle", le destinant à
être "un petit tombeau sans date" pour un français en voie de
disparition à considérer désormais "sub specie aeternitatif .30

D'un point de vue "dramatique", "La Jeune Parque" présente
bien des points communs avec "Le Cimetière marin": on y
trouve également un sujet en proie à l'angoisse de la temporalités

C'est peut-être cette proximité des deux oeuvres qui a

29 Cette divergence entre les deux auteurs peut s'expliquer par une récep¬
tion différente de la notion d'Éternel retour de Nietzsche. Sur la
transformation de cette notion chez Rilke voir Peter Pfaff, "Der verwandelte
Orpheus. Zur .ästhetischen Metaphysik' Nietzsches und Rilkes", Mythos
und Moderne, éd. par Karl Heinz Bohrer, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1983.

30 Paul Valéry, Oeuvres I, op. cit., p. 1330 et 1337.
31 Comme pour "Le Cimetière marin" il ne s'agit là, bien évidemment, que

de l'un des aspects de cette oeuvre fort complexe et qu'on ne peut, dans
le cadre de cette étude, analyser dans son ensemble.



216 Florence Pennone

poussé Paul Celan à étudier avec attention la traduction de
celui qui avait été son modèle de jeunesse. L'exemplaire qu'il
possédait des poèmes de Valéry dans leur version allemande
par Rilke est en effet fortement annoté aux pages du "Friedhof

am Meer", dont Celan a même essayé de transformer la
dernière strophe. Ses annotations sont dans l'ensemble très
critiques: certains vers sont marqués de points d'exclamation,
parfois on trouve, à côté de certains mots, la remarque méprisante

de "Rilkerei!". En marge de la strophe 13, où commence
la description de la transformation des morts en plante, motif
cyclique, comme on l'a vu, cher à Rilke, Celan a noté:
"Stundenbuch!". Il reconnaît en effet dans ces vers l'image de la
dissémination du corps dans la nature déjà utilisée par Rilke
dans son recueil de jeunesse pour décrire la mort de François
d'Assise. Cette note critique laisse toutefois penser que Celan
s'oppose à cette représentation de la mort.

Le poème "Assisi", écrit en 1952, après la mort du premier
fils de Paul et Gisèle Celan, semble corroborer cette idée. Ce

poème entretient en effet une relation intertextuelle intéressante

et complexe avec l'œuvre de Rilke.32 Dans le cadre de
cette recherche, on mentionnera tout particulièrement le
vers 5/

Stumm, was ins Leben stieg, stumm.33

La mort de Saint François est décrite par Rilke à la fin du Livre
de la pauvreté et de la mort, la troisième partie du Stunden-
Buch comme une formidable éjaculation: le sperme du saint,
disséminé dans le règne végétal, chante. François d'Assise est
en ceci un précurseur d'Orphée dans l'œuvre de Rilke. Chez
Celan, dans Assisi, ce qui monte dans la vie, ce qui croît reste

32 Certains aspects de ce rapport intertextuel à Rilke ont été mentionnés
par Denis Thouard, "Sur fond de nuit. Assisi de Paul Celan", Études
Germaniques, 55, 2000, N° 3, p. 647-663. Voir aussi Joachim Seng, Auj
den Kreis-Wegen der Dichtung. Zyklische Komposition bei Paul Celan
am Beispiel der Gedichtbände bis "Sprachgitter", Heidelberg, Winter,
1998, p. 149.

33 Paul Celan, Gesammelte Werke in fünf Bänden, vol. I, éd. par Beda
Allemann, Stefan Reichert, Rolf Bücher, Frankfurt a. M., Suhrkamp
Taschenbuch, 1986, p. 108.



Césure du temps 217

au contraire muet: il n'y a plus d'association entre le cycle de
la vie et le chant, il n'y a d'ailleurs plus de chant et plus
d'élan vital. Le paysage décrit dans ce poème est pour ainsi
dire, comme très souvent chez Celan, anorganique, fait de
pierre et de neige, il est caractérisé par l'obstruction des flux:
la seule chose qui pousse, c'est la main du potier, mais celle-
ci s'est solidifiée; la main d'une ombre ferme la cruche, de
laquelle l'eau ne s'écoule plus; la parole est tombée dans la

serrure, enfermée, hermétique. Ces images semblent annoncer
une conception de la parole poétique qui s'élabore dans une
relation intertextuelle avec l'œuvre de Rilke et en opposition à
celle-ci.

Dans une note du 28 septembre I960, rédigée après la
traduction de "La Jeune Parque" et comme pour en être le
commentaire, Celan définit sa conception du langage poétique:

Sie [die Dichtung] baut, vom Tode her, [...] am Gegenkosmos der
Sterblichen. -
Artistik und Wortkunst - das mag etwas Abendländisch-Abendfüllendes
für sich haben. Dichtung ist etwas anderes; Dichtung. [...], sublunarische,
[...] herz- und himmelgraue atemdurchwachsene Sprache in der Zeit. [...]
Sie [...] rettet zuletzt auch noch die 'Wortkunst' in ihr[...] Gehen und
Untergehen hinüber; Überstehn [...] bedeutet ihr keineswegs "alles".
I..P4

Celan prend ici à nouveau le contre-pied d'un vers de Rilke
qui avait marqué la génération expressionniste: "Wer spricht
von Siegen? Überstehen ist alles."35 Dans le contexte de "La
Jeune Parque", la dernière phrase de ce passage peut être
également lue comme critique envers Valéry, qui comme on
l'a dit, avait conçu l'écriture de ce poème comme une lutte
pour résister intérieurement à la guerre et soustraire la langue
aux ravages d'une époque. Pour Celan, résister à l'événement
en le niant dans la forme poétique ou en essayant de le dé-

34 Paul Celan, Der Meridian. Endfassung - Entwürfe - Materialien, éd. par
Bernhard Böschenstein et Heino Schmull, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
1999, p- HO et 201. Cette édition retranscrit également les ratures et
corrections de l'auteur qu'on a ici remplacées par des parenthèses.

35 Rainer Maria Rilke, "Requiem für Wolf Graf von Kalckreuth", Werke, op.
cit., vol. I, p. 426.



218 Florence Pennone

passer, ne signifie plus qu'un art vide et artificiel: "Artistik und
Wortkunst". Sa poésie, qu'il appelle "Dichtung" par opposition
à "Kunst", se construit au contraire à partir de l'expérience de
la mort, il s'agit de rapprocher la langue de la mort, de la faire
descendre, retourner auprès des morts ("Untergehen").36 Cette
conception n'a toutefois plus rien à voir avec le "Doppelbereich"

rilkéen. Il ne s'agit pas d'accepter la mort comme
l'envers de la vie afin de mieux pouvoir louer et chanter celle-
ci. Après l'industrialisation de la mort dans les camps nazis, il
n'est plus question d'accepter, ni même d'expliquer. Il faut
bien davantage intégrer la mort à la langue, l'inscrire dans le
paysage poétique, paysage qui se veut non plus végétal,
organique et cosmique, mais "lunaire", "lapidaire", "anorgani-
que", un "anti-cosmos". La langue doit dès lors devenir
"grise", éviter toute musicalité, et c'est là le changement décisif

qui s'opère dans l'œuvre de Celan autour de 1958, après
avoir essuyé les critiques de plusieurs commentateurs de sa
"Todesfuge".37

Cette langue poétique nouvelle, Celan l'associe pourtant à

nouveau à la respiration, mais dans un retournement du motif
rilkéen. Dans Le Méridien, il ne valorise plus la continuité et
l'échange des mondes dans la respiration, mais le point de
rupture, la pause que constitue le "tournant du souffle", la
"Atemwende". Ce motif joue un rôle capital dans la définition
de la dialectique entre "Kunst" (art) et "Dichtung" (poésie)
dans la poétique de Celan. La poésie doit en effet suivre les
chemins de l'art, mais pour mieux s'en détourner:

36 Sur cette différence entre Rilke et Celan, voir Bernhard Böschenstein,
"Celan und Rilke", Blätter der Rilke Gesellschaft, 19, 1992, p. 174 et 180.

37 Cf. "Die deutsche Lyrik geht, glaube ich, andere Wege als die französis¬
che. [...] Ihre Sprache ist nüchterner, faktischer geworden, sie mißtraut
dem 'Schönen', sie versucht wahr zu sein. Es ist also [...] eine 'grauere'
Sprache, eine Sprache, die unter anderem auch ihre 'Musikalität' an
einem Ort angesiedelt wissen will, wo sie nichts mehr mit jenem 'Wohlklang'

gemein hat, der noch mit und neben dem Furchtbarsten mehr
oder minder unbekümmert einhertönte." In: Paul Celan, "Antwort auf
eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris (1958)", Gesammelte Werke, op.
cit., vol. III, p. 167.



Césure du temps 219

Dichtung: das kann eine Atemwende bedeuten. Wer weiß, vielleicht legt
die Dichtung den Weg - auch den Weg der Kunst - um einer solchen
Atemwende willen zurück??8

La poésie telle que la conçoit Celan à la fin des années
cinquante, "die Dichtung", doit donc sauver ("retten") l'art poétique,

"die Wortkunst", en s'en détournant, et elle doit le faire à

partir de la mort, par la mort.
Si l'on admet que pour Celan, la langue de Valéry était

assimilable à ce qu'il appelle "Kunst" ou "Wortkunst", il faut
donc lire sa traduction comme un détournement de cet art,
une sorte de "Atemwende". Rien d'étonnant dès lors à ce que
sa traduction ne soit plus la recherche d'une équivalence
musicale, comme c'était le cas pour Rilke. On donnera ici en
exemple la traduction d'un court passage situé dans le
fragment de "L'Harmonieuse moi" de "La Jeune Parque" (vers 110-
127). Comme au début du "Cimetière marin", ce fragment
correspond dans la pensée valéryenne à la réminiscence d'un
"état de rythme":39

Quel éclat sur mes cils aveuglément dorée,
O paupières qu'opprime une nuit de trésor,
Je priais à tâtons dans vos ténèbres d'or!
Poreuse à l'éternel qui me semblait m'enclore,
Je m'offrais dans mon fruit de velours qu'il dévore;
Rien ne me murmurait qu'un désir de mourir
Dans cette blonde pulpe au soleil pût mûrir:
Mon amère saveur ne m'était point venue.
Je ne sacrifiais que mon épaule nue
À la lumière; et sur cette gorge de miel,
Dont la tendre naissance accomplissait le ciel,
Se venait assoupir la figure du monde.
Puis dans le dieu brillant, captive vagabonde,
Je m'ébranlais brûlante et foulais le sol plein,
Liant et déliant mes ombres sous le lin.
Heureuse! A la hauteur de tant de gerbes belles,
Qui laissait à ma robe obéir les ombelles,
Dans les abaissements de leur frêle fierté L..].40

38 Paul Celan, DerMeridian, op. cit., p. 7.
39 Dans "La Jeune Parque", ce moment symbolise un instant d'unité de la

conscience.
40 Paul Valéry, Œuvres I, op. cit., p. 99.



220 Florence Pennone

O Glanz auf meinen Wimpern, o Blendung, goldgerötet
o Dunkel, schwer von Schätzen, das auf die Lider rollt,
mein Tasten, das Gebet war, in eurer Nacht aus Gold!
Vom Ewigen durchwehbar, das, schien es, um mich war,
so reicht ich, Frucht und samten, mich seinem Munde dar.
Daß hier, in diesem Fruchtfleisch, blond unterm Sonnenlicht,
ein Sterbenwollen reifte - das hört, das ahnt ich nicht.
Das Bittere im Innern, der Saft war noch nicht gar.
Nur sie, die nackte Schulter, bracht ich dem Lichte dar;
und hier, mit diesem Busen, dem honiggoldnen, schwoll
aufs zarteste der Himmel noch einmal und war voll,
der Welt Gesicht und Antlitz, hierher kams und schlief ein.
Der Strahlengott war um mich, ich schweifte und war sein,
war heiß, brach auf und fühlte den Boden, den ich hatte,
und unterm Linnen band ich und löst ich meine Schatten.
War selig in den Stauden, den schönen, deren Dolden
sich neigten, wenn mein Kleid kam, und ihm gehorchen wollten,
sich bückten, sie, die wußten, daß brüchger Stolz sich bückt' [...].41

Pour sa "Jeune Parque", Valéry a choisi un alexandrin classique

comportant dans la plupart des vers cités quatre accents
toniques. A nouveau, on trouve de nombreuses coupes
enjambantes, mais également de nombreuses élisions de e
caducs à la césure qui lient ainsi fortement les deux hémistiches
et empêchent de percevoir la césure comme un arrêt du flot
de parole. La cadence alternée et les structures sonores
contribuent également à la régularité du rythme, à l'unité du
vers et à l'harmonieuse liaison des vers entre eux. On note
par exemple que les accents toniques sont souvent soutenus
par des allitérations; les consonnes dominantes sont en outre
des liquides (r, /), mais aussi le m, et les occlusives /et v, qui
toutes donnent une impression de glissement fluide du
discours. Certes, Celan cherche aussi en partie à respecter certaines

des sonorités de Valéry dans sa traduction. Néanmoins, le
simple fait qu'il pratique le plus souvent la cadence masculine42

rend déjà son vers plus dur, d'autant plus que l'on
trouve à la rime ainsi qu'à l'intérieur du vers beaucoup de
consonnes sourdes, telles ch, sch, et t. Le fait que la langue
allemande soit beaucoup plus riche en consonnes sourdes et

41 Paul Celan, Gesammelte Werke, op. cit., vol. IV, p. 127.
42 La cadence masculine est typique de la forme métrique que Celan

choisit.



Césure du temps 221

aspirées (p, k, t, h) joue naturellement un rôle dans la dureté
donnée ici au vers; la troisième personne du singulier est par
exemple toujours marquée par la consonne t, contrairement
au français où celle-ci a une terminaison en e caduc. Il faut
pourtant reconnaître que Celan, à la différence de Rilke qui
favorisait les substantifs, donne une préférence à ce type de
constructions verbales qui répandent le t dans le texte. On
note aussi une abondance de monosyllabes, souvent obtenus
par apocope, qui, combinés avec une syntaxe discontinue,
contribuent à rendre le vers saccadé# (p. ex. aux vers 113,
116, 122, 124, 125, 127). L'étude des manuscrits montre que
Celan, après hésitation, choisit également de pratiquer à

plusieurs endroits la syncope, comme ici au vers 127 ("brüchiger"),

certes pour maintenir le mètre, mais aussi pour tirer
parti, sur le plan phonique, de la collision des consonnes.
C'est toutefois la multiplication des césures, des pauses, des

ruptures syntaxiques qui frappe le plus. Celan sépare souvent
substantif et adjectif, met certains termes en apposition et
ajoute de nombreuses incises qui entravent la continuité de la
phrase (surtout aux vers 113, 124, 126, 127). Cette accentuation

de la césure commence avec le choix du mètre: un vers à
six accents métriques qui se différencie de l'alexandrin
allemand par une suite de deux syllabes non accentuées au
milieu du vers, lesquelles renforcent l'effet de césure en
redoublant l'intervalle central. Celan utilise ce mètre, qu'il
nomme dans une note "Niebelungenlied-Vers",44 de manière
quasi systématique depuis 1949 pour traduire l'alexandrin
français,45 mais ce n'est qu'avec "La Jeune Parque" qu'il sem-

43 De nombreux commentateurs ont mentionné le caractère saccadé du
vers de Celan, plus récemment encore Rémy Colombat, "La Jeune Parque

de Paul Celan", Études Germaniques, 55, 2000, N°3, p. 490 sqq.
44 Paul Celan, DerMeridian, op. cit., p. 155.
45 C'est pour la traduction de "Signe" d'Apollinaire que Celan utilise pour

la première fois cette forme métrique en 1949. La première version de
cette traduction dans une lettre à Erica Jené est parue en fac-similé dans
"Fremde Nähe". Celan als Übersetzer, éd. par Axel Gellhaus (et al.),
Deutsche Schillergesellschaft Marbach am Neckar, Frankfurt a. M., Suhr-
kamp, 1997, p. 75. La forme métrique du "Nibelungenlied-Vers", héritée
de la poésie médiévale allemande, a été réadaptée par les romantiques
pour le Volkslied.



222 Florence Pennone

ble prendre conscience des possibilités de discontinuité
qu'offre cette forme. Dans une lettre à Werner Weber, Celan
explique que c'est justement par l'ajout de cette syllabe
supplémentaire, laquelle accentue la césure, qu'il est parvenu à
"actualiser" le vers valéryen.46

On voit donc tout ce qui sépare Celan de Rilke dans sa
traduction. Il ne s'agit nullement pour lui de rendre la musicalité

de Valéry en imitant une forme rythmique chargée de
sens, il s'agit bien plutôt d'en donner une actualisation
différente, et ce par l'ajout de pauses et l'augmentation des
intervalles. Actualiser, "aktualisieren", est pour Celan un synonyme
de "besetzen", "occuper une place". Dans la traduction, le
nouveau sujet d'énonciation actualise donc le poème par son
rythme, il s'agit d'une ré-actualisation. Les notes entourant la
rédaction du Méridien, comprennent plusieurs réflexions sur
le mètre et le rythme, entre autre cette phrase sur le rapport
du temps et de la césure:

Die Zeit - das nun Wortlose - als Zäsur spannt das im Gedicht
Genannte in eine erregende Präsenz -

La conjonction "als" instaure une double relation entre temps
et césure: on peut comprendre d'abord que le temps est
césure, c'est-à-dire figure discontinue, pause, rupture, silence,
"das nun Wortlose"; mais on peut aussi comprendre que le
temps se manifeste dans la césure. Il reste à déterminer s'il
faut comprendre le terme de temps de manière générale ou
spécifique, soit le "temps aujourd'hui", le temps actuel. Le fait
est que la césure, telle que la définit Celan et telle qu'elle est
présente dans sa poésie comme dans sa traduction de "La
Jeune Parque", est une figure du temps, d'un temps qui est
marqué par l'absence de parole, le silence. En ceci, Celan
corrobore entièrement la définition posée dans l'introduction:
le rythme est pour lui bel et bien ce qui actualise le temps,
son temps, ou sa conception du temps, dans le discours.

46 "Daß es mir gelang, unter Hinzunahme einer einzigen Silbe auszukom¬
men, d.h. das im Französischen Gewordene noch einmal in seiner -
dichterischen - Wörtlichkeit zu aktualisieren: das danke ich - verzeihen
Sie die Emphase - das danke ich den Göttern." Ibid., p. 398.



Césure du temps 223

Pour Valéry, on l'a vu, l'attente, la pause précédant
l'événement poétique, jouait également un rôle important.
C'est dans ce "creux" que se constitue soudainement l'"état de
rythme", duquel naît le poème. "Le poète qui multiplie les
figures ne fait donc que retrouver en lui-même le langage à
l'état naissant."® Celan reprend ces termes de Valéry, mais il
effectue une variation: "in statu nascendi also und zugleich
auch in statu moriendi, liegt der Grund des Gedichts."48 Ii
insère donc dans le discours valéryen sa propre dialectique de
vie et de mort du langage. Ce n'est que dans cet intervalle, ce
"Zwischenraum", entre vie et mort du langage que la parole
poétique d'après l'holocauste peut encore s'actualiser et se
libérer. Elle tend donc toujours vers le silence ou vers ce que
Celan appelle "das Stimmlose", le sans-voix ou encore le non-
sonore. C'est par ce terme "stimmlos" que l'on qualifierait le
mieux la musicalité consonantique sourde de la traduction de
"La Jeune Parque" (on parle en allemand de "stimmlose
Konsonanten"),- une "Stimmlosigkeit" qui doit devenir "stimmhaft",
porteuse de voix et de sens, communication. Les concepts de
césure, d'intervalle, de pause sont eux aussi chargés d'une
valeur absolue: "In den Moren verdeutlicht sich der Sinn."49

Chez Celan, l'idée de rythme ne peut donc plus être
solidaire d'une harmonie musicale, et elle reçoit en effet une
autre définition dans les matériaux du Méridien-,

Rhythmus im Gedicht: das sind unwiederholbare, schicksalhafte
Sinnbewegungen auf ein Unbekanntes zu, das sich [...] zuweilen als Du
denken lässt ...50

Une phrase dont on pourrait commenter longuement chaque
terme; on se contentera d'insister ici sur le lien qui est établi
entre l'idée de rythme et celle d'un dialogue, d'une ouverture
à l'autre, à un "Du". La critique de ces dernières années a mis
en relief le caractère éminemment dialogique de la poétique

47 Paul Valéry, Œuvre I, op. cit., p. 1440.
48 Paul Celan, DerMeridian, op. cit., p. 60, voir aussi p. 104.
49 Ibid„ p. 108. Mora signifie en latin "pauses dans le débit oratoire", mais

aussi "délai, retardement, obstacle" (cf. F. Gaffiot, Dictionnaire Latin
Français, Paris, Hachette, 1934).

50 Ibid., p. 119.



224 Florence Pennone

de Celan. Dans ce contexte, le rythme, mais également le
motif de la respiration, prennent un autre sens. Le "tournant
du souffle", "Atemwende", nous l'avons vu, peut signifier
détournement, rupture, mais il est aussi synonyme de
"Atempause", de Yattente avant un retour du souffle, d'une attente
au sein d'un échange qui se veut non plus monologique,
comme chez Rilke, mais dialogique. La respiration n'est plus
échange rythmique entre le moi et le monde, elle est mouvement

vers un autre. Le poème qui suit cette voie est, comme
Celan le dit en citant le poète russe Ossip Mandelstam, une
bouteille jetée à la mer ("Flaschenpost"), il attend l'autre, sa
lecture et avec elle, son sens. Or cette pause dans la communication

que le poème représente est symbolisée à l'intérieur
du poème même, dans un mouvement de mise en abîme, par
la césure. Celle-ci ouvre une sorte de béance qui n'est autre
que celle du temps, dans ses différentes dimensions, le temps
du passé et des morts, qui doit sans cesse être récupéré dans
le poème, et le temps futur, auquel le poème s'ouvre
littéralement. Ainsi Celan dit à un autre endroit:

Die Form des Gedichts ist längst nicht mehr die seiner Verse und
Strophen; ein viel weiteres Weiß als die seines Satzspiegels bestimmt die
Konturen.51

Ceci signifie cependant que le phénomène du rythme n'est
plus seulement appréhendé comme un phénomène horizontal,

de l'ordre du syntagmatique, comme l'alternance de
l'accentué et du non accentué, du plein et du vide à l'intérieur
du texte fermé; il devient aussi un phénomène vertical, de
l'ordre du paradigmatique, qui ouvre le poème hors de lui-
même à des significations à venir ou à un réseau intertextuel
qui lie passé, présent et futur. C'est ce que représentent non
seulement la figure de la grille de parole, du "Sprachgitter",
titre du recueil que Celan publie au moment où il traduit "La
Jeune Parque", mais aussi le motif du cristal, que l'on trouve
déjà dans son œuvre de jeunesse, et qui deviendra, dans le
recueil Atemwende, un "Atemkristall".

51 Ibid., p. 99.



Césure du temps 225

«

Les poèmes de Valéry, les traductions de Rilke et de Celan
représentent donc des manières différentes de penser les
rapports entre temps et rythme, d'actualiser ou ré-actualiser le
temps par le rythme de la parole poétique. Pour Valéry et
Rilke, le temps est une structure linéaire, tendue vers une fin
qui est la mort individuelle ou cosmique (dans l'entropie). Le
rythme représente au contraire la métamorphose de cette
linéarité en une circularité ou une oscillation, garantissant, si
ce n'est l'arrêt du temps, du moins la conservation d'un état,
si l'on peut dire, "éternisé". Certes, les deux poètes contemporains

l'un de l'autre divergent sur deux points fondamentaux:
pour Valéry l'"état de rythme" représente un moment privilégié

de félicité du sujet dans un sentiment d'atemporalité ou
d'immortalité, ce moment est en général le propre de l'art ou
de certains états particuliers qui tous ne constituent qu'une
apparence; pour Rilke, au contraire le mouvement rythmique,
qu'il associe à celui de cycle, correspond à la structure même
du monde et de la vie, que le poète retrouve dans son chant;
la mort doit donc être pour lui acceptée, non pas comme une
fin nécessaire, mais comme partie intégrante du "Dasein".
Malgré cette différence, on voit que le rapport structurel entre
les deux entités temps et rythme reste identique, il s'agit d'une
relation entre une structure linéaire successive et une autre,
circulaire ou statique, en tous les cas fermée, permettant le
retour, la réversibilité. La structure que propose Celan dans sa
définition d'un rythme "dialogique" est différente. Elle met en
relation un temps linéaire, horizontal, successif et irréversible

- l'holocauste ayant tracé dans l'histoire une césure indélébile
- et un temps vertical, qui serait à la fois celui de la mémoire
des morts et celui de l'Autre à venir, du lecteur qui "occupera"
le poème et y apportera son temps. Le rythme correspondrait,
si l'on suit Celan dans son raisonnement certes difficile, à

cette dimension verticale, s'exprimant dans les morae, les
césures, les ruptures, les blancs, chargés de briser la structure
harmonieusement fermée du vers et de l'ouvrir comme par
béance pour permettre au temps passé et futur de s'y
engouffrer. Ce rythme saccadé, dur, interrompu, en quelque



226 Florence Pennone

sorte arythmique, qui revendique et porte en lui les marques
de l'histoire, ne correspond donc en rien à une tentative de
sortir de la temporalité; au contraire, il fait entrer le temps
dans le poème. En cela, le rythme adopté par Celan dans sa
"Jeune Parque" constitue une ré-actualisation de l'original,
par laquelle le poète juif de langue allemande investit le texte
valéryen non seulement de sa parole poétique, mais aussi de
ce qui fait son actualité temporelle et historique.



Césure du temps 227

Abstract

"Rhythmus", so die moderne Definition in der französischen
Literaturwissenschaft, bezeichnet die Gestaltung des Sprachflusses durch ein
sprechendes oder schreibendes Subjekt. In der Literatur verweist die Rhythmisierung

von Sprache auf die Poetik des Autors, sie kann sogar als Reflexion
einer bestimmten Weltanschauung und vor allem eines bestimmten
Zeitverständnisses des Dichters gedeutet werden.
Ausgehend von dieser Hypothese untersucht die Verfasserin die
unterschiedliche rhythmische Gestaltung von Rilkes und Celans Valéry-
Übersetzungen. Während sich Rilke in seiner Übertragung von "Le Cimetière

marin" bemüht, den regelmässigen und musikalischen Rhythmus des
Originals wiederzugeben, zeigt Celans Fassung von "La Jeune Parque" einen
deutlichen Versuch, sich sowohl von Valéry als auch von Rilkes Vorbild
abzugrenzen, indem er viele Zäsuren und rhythmische Brüche in das
Gedicht einbaut. Diese Unterschiede in der Rhythmisierung bei Valéry, Rilke
und Celan verweisen tatsächlich auf Divergenzen in der Auffassung vom
Verhältnis zwischen Zeit und Rhythmus bei den drei Dichtern. Für Valéry
und Rilke bewirkt die Lyrik durch ihren gleichmässigen Rhythmus - so wie
z.B. auch der Tanz - eine Verwandlung der "Sukzession" (d.h. der Zeit als
Abfolge zu einem Ziel - zum Tode - hin) in eine alle Elemente ausgleichende

und aufbewahrende Schwingung, in eine geschlossene Struktur, in
der die Zeit aufhört zu fliessen. Für den französischen Dichter bildet diese
rhythmische Schwingung die Gegenbewegung zur Entropie; für Rilke
kennzeichnet sie den "Doppelbereich", das ewige Hin und Her zwischen
Leben und Tod. Beide Dichter unterscheiden sich allerdings darin, dass für
Valéry jene Verwandlung nur in der Kunst und nur scheinbar stattfinden
kann, während für Rilke der Künstler im Gesang oder im Tanz die innige
Schwingung der Welt wiederfindet, so dass man bei ihm von einer
"Metaphysik des Rhythmus" sprechen kann.
Für Celan ist hingegen eine Dichtung, die sich der Zeitlichkeit zu entziehen
sucht, 1959 sinnlos geworden. Dichtung soll vielmehr die Zeit, ihre historische

Zeit sowie die Spannung der verschiedenen Zeiten in sich aufnehmen.
Dies tue sie, so Celan, durch die "Zäsur", die einerseits die Brüche der
Geschichte, andererseits die Öffnung des Gedichts zur Vergangenheit und
Zukunft symbolisieren soll. Rhythmus - d.h. für Celan die Zäsuren, die
Pausen, die Intervalle - hat insofern bei ihm auch eine "dialogische" Funktion:

Er öffnet das Gedicht zum "Anderen", zum zukünftigen Leser, aber
auch rückwärts gewandt zu den Autoren der Vergangenheit, mit denen
Celan im intertextuellen Dialog steht. Er holt somit die Zeit in ihren
verschiedenen Dimensionen in das Gedicht hinein.




	Césure du temps : Valéry, Rilke, Celan : différences de rythme

