
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2000)

Heft: 31: Eros & Literatur = Éros & littérature

Artikel: Le héros cérébral et son corps : Balzac, Valéry, Barthes

Autor: Dethurens, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pascal Dethurens

Le héros cérébral et son corps

Balzac, Valéry, Barthes

u rebours de l'adage des Anciens qui voulait "un esprit
sain dans un corps sain" ("mens sana in corpore sand'),
notre imaginaire de Modernes a, peu à peu, façonné

une vision du héros de l'esprit à la santé défectueuse. C'est

peu de dire que notre modernité littéraire - et plus largement
mythologique - est peuplée de chétifs, de souffreteux ou
d'agonisants: ce qui s'est produit en l'espace de quelques
siècles, dans la tradition culturelle de l'Occident, c'est un
découplage du corps et de l'esprit. En même temps qu'est
apparu un nouveau type de héros, celui que l'on appellera le
héros cérébral, qui ne vit que dans la sphère intellectuelle et
spirituelle, est apparu simultanément un nouveau type de

croyance, selon lequel les champions de l'intellect auraient à

payer dans leur corps leur hypertrophie mentale.
Tout le monde sait bien que la littérature européenne

moderne a progressivement mis sur le devant de la scène des
héros velléitaires (pensons à l'analyse faite par Lukàcs de
Frédéric Moreau dans L'Education sentimentale de Flaubert),
des héros fatigués (pensons cette fois à Stephen Dedalus dans
Ulysse de Joyce, ou à Swann dans la Recherche de Proust), ou
encore des héros malades (songeons ici à toutes les figures de
savants ou de métaphysiciens dans les romans philosophiques
de Th. Mann, Aschenbach dans La Mort à Venise, ou Settem-
brini et Naphta dans La Montagne magique). Or, tous ont en
commun d'être des intellectuels au savoir infini et tous, à la
fois, ont le corps usé.

Le corps sain serait-il donc passé de mode? Il serait trop
long, et vain de toute manière, de retracer une histoire de la

sémiotique du corps-en-défaut, depuis par exemple le corps
supplicié chez Dante ou le corps fou chez Goethe. En tous
cas, dans l'espace bien délimité des héros de l'esprit, la
robustesse et la force physique ont surtout servi, en littérature et



190 Pascal Dethurens

dans les beaux-arts, le culte dangereux du surhomme, qui a

fait son temps et ses preuves tragiques. Souvenons-nous du
corps dionysiaque de Zarathoustra chez Nietzsche, du corps
glorieux des meneurs d'hommes chez d'Annunzio, ou du
corps statufié, symbole d'une idéologie triomphaliste et
répressive, que l'on trouve dans de nombreux récits de la
littérature soviétique.

Il y a néanmoins moyen d'observer une nouvelle logique -
il faudrait dire une nouvelle algèbre - du corps du héros
cérébral moderne. Depuis Cervantès, disons, ce dernier doit
avoir une défaillance notoire, preuve par la négative de son
génie supérieur et malheureux. Cette défaillance corporelle
apparaît alors comme un signe de reconnaissance infaillible:
c'est véritablement la photo d'identité du héros cérébral. Et le

père de cette longue lignée est probablement Don Quichotte,
au corps chétif et usé, non pas d'avoir trop livré bataille, mais
d'avoir trop lu. Cervantès ayant fixé ce qui deviendra la loi du

genre, ou plus précisément la sémiotique de la représentation
morbide du héros de l'esprit, faut-il s'étonner que ses héritiers
(Dostoïevski, Kafka, Faulkner) soient allés jusqu'à inventer un
imaginaire du corps ravagé comme autel sacrificiel? Il n'y a,

par exemple, nul tragique dans les figures du corps-en-
métamorphose chez Ovide; mais le protagoniste de La
Métamorphose de Kafka se change en bête au corps immonde. Il
n'y a, de même, nulle épouvante au spectacle de son corps
pourri chez Hamlet de Shakespeare; mais le corps englouti de
Winnie change l'acteur en cadavre, dans Oh les beaux jours
de Beckett.

Tout porte donc maintenant à supposer que le génie
moderne doit avoir un corps à la force inversement proportionnelle

à celle de son esprit. Cela suffit à fixer le cadre de notre
objet d'étude, à savoir le sacrifice du corps au nom de la vie
intérieure. Il convient par conséquent de s'interroger sur ce
qui, aujourd'hui, est devenu un stéréotype: la légitimité
d'exclure le corps au nom de l'intellect. Se serait-il ainsi créé
une nouvelle bipartition cosmique, avec, en guise d'ici-bas
éphémère et périssable, le corps, et, en guise d'au-delà éternel

et ultime, l'esprit? Parler de corps comme "martyr" de
l'intellect, ou de "sanctification" de l'intelligence, ou encore de
"sacrifice" du corps, souligne assez dans quel champ sémanti-



Le héros cérébral et son corps 191

que cet imaginaire cherche ses signes, celui d'une religion de
substitution. Le savoir, l'intelligence, ne vont pas de soi: ils se

payent, parce qu'ils ont un prix, et le prix à payer (Prométhée
le sait bien, et Faust aussi) est le renoncement à l'ordre du
vivant, c'est-à-dire à la santé.

Soyons prudents toutefois, il est des exceptions à la règle,
qui n'est qu'une règle au pays des fantasmes. Ulrich,
l"'homme sans qualités" de Musil, est un penseur et un
athlète; Guillaume de Baskerville, dans Le Nom de la rose
d'Umberto Eco, est un moine érudit plutôt vaillant; Solal, dans
Belle du Seigneur d'Albert Cohen, jouit de sa force physique
et intellectuelle en même temps; et il n'est que de se souvenir
de quelques figures très fortes chez Lawrence, Witkiewicz ou
Hemingway.

Prenons maintenant en considération trois figures de héros
cérébraux célèbres dans leur rapport au corps, que l'on tiendra

pour des étapes successives importantes de la modernité
et constitutives de celle-ci: celle de Louis Lambert d'abord,
dans le récit du même nom de Balzac (1833), celle ensuite de
Monsieur Teste de Valéry (1926 et 1938), et celle enfin de
Roland Barthes dans sa pseudo-autobiographie Roland Bar-
thespar Roland Barthes (1975).

I. Balzac, ou le corps pathologique de l'ange.

Les balzaciens ont pour coutume de voir en Louis Lambert un
double de Balzac dans ses fièvres mystiques, philosophiques
et sentimentales. Balzac a donné dans ce court roman une
transcription si précise en effet de ses propres expériences
que, par exemple, le "Traité de la volonté", cet ouvrage ambitieux

qu'il prête à son héros, a été écrit par lui-même au
même âge que Lambert. Louis Lambert a très tôt entendu
l'appel du mysticisme, un mysticisme pour le moins
complexe, puisqu'il s'efforce de faire la synthèse des mystiques
chrétiens traditionnels et de Swedenborg. Un autre événement
bouleverse ensuite la vie spirituelle du jeune Lambert: la théorie

du magnétisme humain.
On peut donc dire, d'entrée de jeu, que le héros passe en

revue, tour à tour, toutes les cimes les plus extrêmes de



192 Pascal Dethurens

l'horizon intellectuel de son temps. En l'occurrence, auprès
des grands mystiques il apprend que l'âme est prisonnière du
corps et qu'il faut l'en délivrer par une sorte de suicide
sublimé. Au contraire, les conceptions de Mesmer dénoncent ce
dualisme comme une illusion de la faiblesse humaine: le

corps, dans cette vision, rayonne d'une énergie prodigieuse;
toute victoire spirituelle jaillit des profondeurs de l'instinct; il
convient par conséquent de diriger nos forces élémentaires -
et tel est précisément l'objet du "Traité de la volonté" de Louis
Lambert.

La voie que choisit cependant le héros est celle, finalement,

de l'exaltation mystique, et il va progressivement
s'absenter du monde du corps. Preuve en est, lorsqu'il découvre

la vie amoureuse, son désir (suicidaire?) de purification,
qui va l'élever jusqu'à une forme d'amour angélique pour
Pauline de Villenoix. Ajoutons qu'à la veille de son mariage,
dans "l'attente du plus grand plaisir physique", il sombre tout
à coup dans une démence incurable, amaigri, épuisé, fini.

Le roman de Balzac marque, à nos yeux, une première
étape déterminante dans le processus de spiritualisation du
corps du héros cérébral. Là où l'esprit s'élève, la matière doit
s'évanouir. De cette manière, le corps apparaît beaucoup
moins comme un état que comme une propriété: Louis Lambert

n'est pas son corps, il a un corps, simplement, à la façon
d'un objet dont on peut se défaire en l'échange d'un bien
jugé plus précieux. Voici la description que fait de lui, à la fin
du roman, son ami le narrateur: "Je pus enfin voir Lambert, et
il m'offrit un de ces spectacles qui se gravent à jamais dans la
mémoire. Il se tenait debout, les deux coudes appuyés sur la
saillie formée par la boiserie, en sorte que son buste paraissait
fléchir sous le poids de sa tête inclinée. Ses cheveux, aussi
longs que ceux d'une femme, tombaient sur ses épaules [...];
son visage était d'une blancheur parfaite. Il frottait habituellement

une de ses jambes sur l'autre par un mouvement
machinal que rien n'avait pu réprimer, et le frottement continuel
des deux os produisait un bruit affreux [...]. C'était un débris
arraché à la tombe, une espèce de conquête faite par la vie
sur la mort, ou par la mort sur la vie".

Littéralement, la tête pèse plus lourd que le corps: voilà la

représentation, hyperbolique, de la démence - mais de la



Le héros cérébral et son corps 193

démence par excès d'intelligence, non par son défaut. Le

génie doit souffrir dans son corps pour la victoire que son
esprit a remportée sur la nature. D'où il s'ensuit que
l'intelligence, comme combustion, mieux, comme dépense
d'énergie, est exclusivement le fruit de la jeunesse; et qu'il ne
saurait mourir que jeune. La pensée à l'état pur ne peut
s'accomplir que dans la folie, et la santé et la vieillesse sont le
privilège des imbéciles. Le corps du héros cérébral se
spiritualise d'ailleurs à ce point (imaginaire), qu'il va jusqu'à se
désincarner totalement. En faisant entendre le bruit de ses os
frottés les uns contre les autres, Lambert vit à l'état de squelette,

c'est-à-dire, en termes d'esthétique philosophique, de
vanité.

Pourtant, Balzac n'a pas désiré sortir de la sphère
chrétienne de la représentation du corps supplicié par l'âme.
Grand lecteur de Swedenborg comme son héros, il place
l'ange (avant Rilke) au faîte des êtres vivants, en sorte que le

portrait physique de Lambert finit par ressembler à celui d'un
ange. C'est à croire, en tout état de cause, que le corps ang-
élique n'est pas asexué, mais au contraire, comme celui de
Séraphîta-Séraphîtus, doublement sexué: homme, l'ange Lambert

a les traits d'une femme. Il est donc, stricto sensu, en-
dehors de la représentation, à savoir un monstre. C'est pour
cette raison que le corps irreprésentable a pour support celle
de toutes les couleurs qui n'est pas une couleur, le blanc: le
blanc à la fois comme couleur codée (celle de l'ange) et
comme couleur imaginaire (la plus immatérielle, comme une
construction de l'esprit). Ce n'est donc nullement un hasard si
le dernier mot de notre héros cérébral est le suivant, plutôt
sibyllin: "Les anges sont blancs".

On l'aura compris maintenant, le décharnement balzacien
doit se lire comme l'expression romantique de la geste chris-
tique de l'intellectuel. Si l'esprit triomphe, le corps doit souffrir

- et disparaître. Il n'y a plus désormais de sym-pathie du
corps et de l'esprit, non par pur et simple dualisme platonicien,

mais parce que la mise au supplice du corps est la

rédemption dialectique à la victoire de l'intellect. Cruelle
victoire de l'hétérogène, chez Balzac: s'il faut exclure le corps au
nom de l'idée, comme la matière au nom de l'esprit, c'est



194 Pascal Dethurens

parce que la totalité ne peut pas exister en état permanent de

perfection. C'est l'un ou l'autre - et le génie a fait son choix.

II. Valéry, ou la profondeur de la peau.

Un siècle plus tard, Monsieur Teste de Valéry opère un virage
décisif dans l'approche du corps chez le héros qui ne goûte
qu'à la "fête de l'intellect". En quoi consiste ce virage, les
lacunes du texte nous renseignent bien mieux sur ce point
que ne le font les fugitives descriptions physiques du personnage.

Car, si l'on apprend que "M. Teste avait peut-être
quarante ans" et qu'"il avait les épaules militaires", aussitôt après,
Valéry précise que "tout s'effaçait en lui, les yeux, les mains",
en d'autres termes, qu'"il avait tué la marionnette". Pour la

première fois sans doute dans l'histoire des représentations du
héros cérébral, le corps devient approximatif, aboli, tué:
l'invention de Valéry tient à l'appréhension, s'il est possible,
d'un corps sans images.

Champion de l'intellect, M. Teste (dont le nom dit à la fois
qu'il est le "témoin" et la "tête") fait du corps non plus une
substance, ou un assemblage d'organes, mais un possible -
tout le contraire de ce que Valéry a appelé, ailleurs, une "idée
fixe". Lieu même de l'aléatoire, le corps du penseur en a fini,
ici, avec la massivité musculaire qui, chez Rodin par exemple,
était encore le symbole sublime de la puissance spirituelle.
Aucune image, aucune matière, aucune corporalité ne viennent

cette fois garantir ou affermir la force de la pensée. M.
Teste, d'ailleurs, ne pense pas; il est, plus exactement, la
pensée même: l'idée affranchie de la forme et de la matière.

Au fil de la "Soirée avec M. Teste", le personnage ressemble
à un homme, mais ne saurait en être un: c'est le sort de

tous les hommes qui rassemblent en eux plusieurs moments
exceptionnels d'une existence possible sans faire de choix. Le
lecteur voit, certes, M. Teste dans la rue, au restaurant, à

l'opéra, s'intéressant aux cours de la bourse. Mais nous ne
connaissons Teste que par personne interposée: sa femme
Emilie, son ami le narrateur et le "log-book" qu'il tient (et
dont on sait que Borgès a reproché à Valéry de l'avoir
consigné, parce que précisément il donnait "corps" au per-



Le héros cérébral et son corps 195

sonnage). Davantage: ici le héros de l'esprit résiste à toute
approche, parce que le corps devient une sorte de bien
commun, de chair anonyme. Le corps de Teste n'est jamais sa

propriété parce que, pour qui s'est barricadé dans la pensée
pure, il n'y a pas de sphère privée du sujet, pas plus qu'il n'y a
de propriété privée de l'intelligence. De la sorte, le corps se
donne comme ce qui ne peut pas s'apprivoiser, sorte d'étant à

l'état sauvage de possibilité ou d'impossibilité: la pensée.
Ce qui disparaît donc, dans la sémiotique du héros

cérébral de Valéry, c'est le portrait. Pas plus qu'il n'y a

d'individualité de la pensée, il n'y a pas davantage de "qualité"

(au sens musilien) du corps. Au plus, des accidents,
comme tels négligeables, ou des attributs, supprimables. "Il
n'y a pas d'image certaine de M. Teste", écrit le narrateur, car,
ajoute-t-il plus loin, "tous les portraits diffèrent les uns des
autres". La pensée a bloqué la représentation, au sens où l'on
peut dire que l'infini empêche le fini, ou que le possible
annule le réel. On pourrait donc trouver du Teste dans quelques
personnages absolus (comme Faust, dont Valéry a fait une
pièce) ou ayant réellement existé (comme Léonard de Vinci,
Descartes ou Mallarmé, les trois grands modèles du poète);
mais là n'est pas l'essentiel. "Mystique sans Dieu", ou homme
sans corps, Teste évacue de l'être tout ce qui fait son fondement

ontologique, pour ne plus considérer que ce qui fait son
possible. Aussi ne fait-il jamais jouer son intellect sur les
notions de bien ou de mal (comment d'ailleurs un corps ni beau
ni laid le pourrait-il?), mais seulement sur celles de possible et
d'impossible. Sa question n'est pas, par conséquent, une
question existentielle ("Qu'est-ce que l'homme?"), mais un pur
exercice, comme tel toujours mouvant et à recommencer
("Que peut un homme?").

En somme, ce qui vaut pour les structures de la poétique
de Valéry s'applique tout aussi bien aux structures intellectuelles

de son héros, à savoir que ce qu'une oeuvre a de plus
substantiel, de plus profond, c'est l'agencement de sa forme,
de même que, selon la formule célèbre du poète, "ce que
l'homme a de plus profond, c'est la peau?. La forme est au
langage poétique, chez Valéry, ce que la peau est au corps:
non pas son ornement, son extériorité, son accident, mais sa
seule possibilité d'être: son origine et sa fin tout ensemble.



196 Pascal Dethurens

Ainsi parle M. Teste: "Au bout de l'esprit, le corps. Mais au
bout du corps, l'esprit". Ce refus conjoint du corps comme
avoir et comme profondeur ne se justifie que si l'on admet
que seul l'esprit échappe à la surface. Bref, Teste délivre le

corps de son intériorité: rien n'est plus corporel que
l'extérieur et le "fond" n'existe pas. Sinon, à quoi bon la
littérature?

Ce qu'il y a par conséquent de plus remarquable dans
cette perception du corps du héros cérébral, c'est que ce
dernier n'a plus besoin de souffrir. Alors que la coutume
assignait à l'esprit triomphant la tâche d'asservir ou même de
supplicier le corps, Valéry met un terme à la sacralisation
dialectique du corps meurtri au nom de l'idéal. Nous ne
sommes plus, en d'a-utres termes, dans une mythologie - une
mythologie qui faisait du corps le lieu du sacré en négatif,
comme une christologie de la souffrance, une mythologie
nécessairement doloriste ou sacrificielle telle qu'on la trouve
par exemple, à la même époque, chez les écorchés d'Artaud
et les lépreux de Claudel. Et sans douleur, pas de martyre:
l'intelligence peut facilement se passer d'éthique et de théologie.

Pour la première fois probablement, donc, le corps
(comme l'écriture telle que Valéry la conçoit) est pure immanence

et présence-à-soi, c'est-à-dire tout le contraire d'un
symbole et d'un spectacle, parce que le corps, comme
l'écriture, n'a plus besoin de signifier pour autre chose que
lui-même, rendu à son autonomie, et que Valéry nomme sa
"pureté". Si tout est "peau", sans en-dessous ni au-delà, si le

corps peut faire l'économie de l'image, c'est bien que nous
trouvons à présent un corps sans mythe: peut-être le plus
discrètement spectaculaire de tous.

III. Barthes, ou le corps de l'éthique amoureuse.

Il y a une façon de lire le Roland Barthes par Roland Barthes
que l'auteur a lui-même suggérée à l'ouverture de son essai,
en dépit de l'aspect éminemment théorique qu'il offre au
lecteur le moins averti, c'est-à-dire à la manière d'un récit. "Tout
ceci doit être considéré comme dit par un personnage de



Le héros cérébral et son corps 197

roman". D'emblée donc, c'est le corps du critique-écrivain qui
s'évanouit, au profit d'un autre corps, éloigné, qui n'est plus
le sien, mais celui d'un personnage fictif, fait de mots et de
mots seuls (comme les personnages proustiens) et non plus
(comme le voudrait le pacte autobiographique) en chair et en
os. Cet effet de distanciation du corps de l'écrivain par
rapport à son texte, si l'on peut employer ici ce vocable brech-
tien, est lourd de sens: quiconque écrit - savant, critique,
romancier - perd son corps. Voici sans doute le stade ultime de
la réflexion sur le corps du héros cérébral: le corps de
l'écrivain passe à l'autre, au texte: et voilà ce qui fait en
même temps, chez Barthes, le don et l'aliénation de l'écriture.

Barthes n'est pourtant pas avare de portraits, dans sa

pseudo-autobiographie, qui présente une vingtaine environ
de photos de lui à différents âges de sa vie. Mais c'est
précisément que ces photos ne sont pas interprétées comme
des représentations du corps, mais comme leur transfiguration
en Autre, c'est-à-dire en objet. Barthes écrit en ce sens, lorsqu'il

commente certains de ses portraits: Mais je n'ai jamais
ressemblé à cela! - Comment le savez-vous? Qu'est-ce que ce
'vous' auquel vous ressembleriez ou ne ressembleriez pas? Où
le prendre? A quel étalon morphologique ou expressif? Où est
votre corps de vérité? Vous êtes le seul à ne pouvoir jamais
vous voir qu'en image. Même et surtout pour votre corps,
vous êtes condamné à l'imaginaire".

D'où ceci: que pour le héros cérébral, il n'y a pas, il n'y a

jamais eu de "corps de vérité", mais seulement un "corps
imaginaire". Ou, pour le dire autrement, le corps de l'écrivain est
la seule chose qui ne puisse pas lui appartenir. On comprend,
dans ces conditions, que l'image du corps ait davantage fait
sens pour Barthes que le corps lui-même. Puisqu'un corps
n'est jamais qu'un paraître, gracieux ou disgracieux, il n'est
comme tel qu'un système de signes; et, puisqu'un corps n'est
jamais qu'un codage de l'imaginaire, attaché à telle ou telle
fonction de signification, il n'est qu'un langage. Sans intention
de parodier Lacan, on pourrait avancer que le corps bar-
thésien est structuré comme un langage ou, mieux, qu'il est le

signifiant en personne. A défaut d'être quelque chose (la
chose elle-même, le réfèrent), le corps au moins signifie



198 Pascal Dethurens

quelque chose (le "corps-signifiant"). Il n'est donc pas un être,
mais une intention de sens, exactement comme un texte.

Or, que dit ce "texte" imaginaire du corps? Si Barthes a

parlé du texte littéraire comme personne d'autre ne l'avait fait
avant lui, c'est parce qu'il en a parlé comme on parle
habituellement d'un corps humain. Le style, par exemple, a-t-il dit,
est une "anatomie"; le texte, par ailleurs, est producteur de
"plaisir"; toutes les figures de rhétorique, enfin, sont à

apprécier comme autant de "jouissances". Et justement, à mesure
que le texte devenait un corps, pour Barthes, le corps devient,
inversement, un texte à écrire et à déchiffrer. Texte-corps-
signifiant. Il n'y a pas de construction du corps, il n'y en a

qu'une interprétation.
Un passage capital du Roland Barthes par Roland Barthes

est à ce sujet tout à fait éclairant, lorsqu'il explique que, de
l'adolescence à l'âge adulte, le corps (le sien) a subi une
soudaine transformation, dans le sens d'une mise-en-signifiant de
lui-même ou, si l'on préfère, d'une prise de conscience que le

corps raconte, nolens volens, une histoire. "Mutation brusque
du corps, à la sortie du sanatorium: il passe, ou croit passer,
de la maigreur à l'embonpoint. Depuis, débat perpétuel avec
ce corps pour lui rendre sa maigreur essentielle. Imaginaire
d'intellectuel: maigrir est l'acte naïf du vouloir-être-intelligent".
Le corps de l'intellectuel doit (code ou éthique) être maigre,
non pas naturellement chétif ou débile, mais à la fragilité
travaillée et recherchée, on dira: écrite. Le "vouloir-être-maigre"
barthésien s'inscrit dans le sillage du "vouloir-vivre" schopen-
hauérien, c'est-à-dire à la façon d'un impératif éthique.
Pourquoi? Parce qu'ici le corps coïncide avec l'espace du désir,
c'est-à-dire avec le lieu de l'Autre. Seul autrui a un corps: "je"
n'ai pas de corps, parce que l'objet du désir est toujours
extérieur au sujet qui désire.

Il n'y a donc rien d'étonnant à ce que Barthes ait été aussi
sensible à l'aspect tactile, palpable, corporel, de la littérature
dans ce qu'elle a de plus physique et de plus matériel (c'est-à-
dire de plus désirable), à savoir le signifiant. Rien d'étonnant
non plus, inversement, à ce qu'il ait autant insisté, dans les
années soixante, sur la "mort de l'écrivain" comme personne
vivante et pensante. Tout ceci revient au même et dit que
l'herméneute, le critique, lui, doit respecter que le corps de



Le héros cérébral et son corps 199

l'Autre (l'Œuvre) le prive de son corps à lui. La fin du Roland
Barthes par Roland Barthes se demande, pour cette raison,
comment "écrire le corps": "ni la peau, ni les muscles, ni les

os, ni les nerfs, mais le reste: un ça balourd, fibreux,
pelucheux, effiloché, la houppelande d'un clown". Rien
d'ascétique, par conséquent, à cette dernière métamorphose
du corps du héros cérébral, mais rien d'autre qu'une éthique
amoureuse, qui est l'autre nom de la lecture: écrire, c'est
finalement accepter de se perdre pour mieux désirer le corps
de l'autre.

S'il y a quelque légitimité à parler du corps moderne, chez
tous les héros de l'esprit, c'est en tant qu'il est un corps
malheureux. Mallarmé écrivait, dans le premier vers de "Brise
marine": "La chair est triste, hélas, et j'ai lu tous les livres".
Dans cet alexandrin célèbre, la conjonction de coordination se

rapproche beaucoup de la parataxe: la chair est triste, hélas,
parce que j'ai lu tous les livres. C'est donnant, donnant. A qui
s'est fait, bon gré mal gré, le champion de l'intellect, nécessité
est apparue de voir son corps se dissoudre - en ange comme
chez Balzac, en peau comme chez Valéry, ou en signifiant
comme chez Barthes. Peu importe en quoi, en fin de compte:
c'est toujours l'absolu qui s'érige en contrepartie du corps
perdu. Ceci montre au moins que le corps savant, tout au
long de notre modernité, a été figuré comme un corps minimal

- estropié, difforme ou mutilé. Les aveugles de Maeterlinck

et les blessés de Hofmannsthal sont aux côtés des
silhouettes filiformes de Giacometti et des figures spectrales de
Pessoa, de Bacon et de Beckett. Un mythe, en tout état de
cause, ne pourra plus être ressuscité en littérature, un mythe
pourtant vivant, de Homère à Rabelais et à Swift: celui du
géant.



200

Abstract

Ein neuer Typ des Helden taucht in der literarischen Moderne auf: der
zerebrale Held, der seine Intellektualität mit dem Schwinden seines Körpers
bezahlt. Drei Modelle eines reziproken Verhältnisses von Geist und Körper
werden diskutiert: Der vergeistigte Körper von Louis Lambert aus Balzacs
gleichnamigem Roman, der bilderlose, nur approximative Körper des Monsieur

Teste von Valéry sowie schliesslich ein virtueller, zum personifizierten
Signifikanten des Textes gewandelter Körper, wie ihn Roland Barthes in
seiner Pseudo-Autobiographie imaginiert. Die Lektüre solcher Textkörper
erfordert einen ethischen Eros.


	Le héros cérébral et son corps : Balzac, Valéry, Barthes

