Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2000)

Heft: 31: Eros & Literatur = Eros & littérature

Artikel: Amour : tradition et traduction : Rainer Maria Rilke et les sonnets de
Louise Labé

Autor: Pennone, Florence

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Florence Pennone

Amour: tradition et traduction

Rainer Maria Rilke et les sonnets de Louise Labé

ont tout particulierement soulevé le probléme du trans-
| fert culturell qui s’opére lors du passage d’'une langue a
une autre. Comment traduire en langue francaise, par exem-
ple, le vocabulaire amoureux de la poésie arabe du moyen
dge, issu d'une tradition linguistique et littéraire complétement
différente de la ndtre? Et que conclure de cette différence?
Renvoie-t-elle a une différence empirique? Le sentiment amou-
reux n’'est-il pas le méme partout et a toutes les époques?
Si la question de la métamorphose du sentiment amoureux
a travers les 4ges et les continents est davantage du ressort de
la sociologie ou de l'ethnologie, celle de la diversité des dis-
cours amoureux intéresse en revanche plus particulierement
la critique littéraire comparatiste. Or dans sa forme littéraire,
le discours amoureux ne vient, en général, jamais seul. Bien
au contraire, au-dela de la portée biographique qu’il peut
avoir, au-dela méme de son éventuelle sincérité ou de son
apparente spontanéité, il est le plus souvent le fruit d’'un
héritage culturel et vient s’inscrire dans une tradition qu'il
perpétue ou qu’il récuse. Tout discours amoureux (ou éroti-
que) qui se veut littéraire est donc le plus souvent aussi un
discours sur I'amour (ou sur I’éros), c’est-a-dire un discours
critique qui prend position au sein d’'autres discours portant
sur le méme sujet, les réinterprete et les transforme. Ce
phénomene, d’ordre intertextuel, s'observe également dans le

Les études récentes en matiére de théorie de la traduction

1 Cf. Hans J. Vermeer, “Ubersetzen als kultureller Transfer”, Uberset-
zungswissenschaft — eine Neuorientierung. Zur Integrierung von Theorie
und Praxis, éd. par Mary Snell-Hornby, Tubingen, Francke, 1986, pp.
50-53.



146 Florence Pennone

domaine de la traduction littéraire2, ce que je m’attacherai a
montrer dans cet article.

Plus que le rapport entre deux cultures, c’est le rapport
entre deux auteurs et deux textes qui m’intéressera ici: Louise
Labé, Lyonnaise, qui publia ses sonnets en 1555, et Rainer
Maria Rilke qui les traduisit en 1913. Trois siécles et demi
séparent ici l'original et la traduction, chacun venant respecti-
vement s’inscrire dans une oeuvre ou l'amour est un théme
central, sinon le théme uniques.

L'amante idéale, dont l'infini amour en arrive a dépasser
son objet, est une figure bien connue des lecteurs de Rilke.
L’érost féminin, bien supérieur, selon Rilke, aux manifesta-
tions masculines de I'amour, est un sujet récurrent tant dans
son ceuvre que dans-son abondante correspondance, et sem-
ble I'avoir préoccupé toute sa vie. C'est pourtant entre 1906 et
1914, soit dans les années ou Rilke rédige les Cahiers de Malte
Laurids Brigge et commence les Elégies de Duino, que semble
se cristalliser la figure de I'amante rilkéenne, la fameuse “Lie-
bende”. Cest a4 cette période que Rilke rassemble sous ce
nom un certain nombre de figures littéraires féminines, dont il
découvre, lit, commente et traduit les ceuvress; parallélement,

2 Cf. Werner von Koppenfels, “Intertextualitit und Sprachwechsel. Die
literarische Ubersetzung”, Intertextualitcit. Formen, Funktionen, anglisti-
sche Fallstudien, éd. par U. Broich/M. Pfister, Tlbingen, M. Niemeyer,
1985, pp. 137-158. Dans cet article, Koppenfels définit la traduction litté-
raire comme un cas d'intertextualité marquée, 'original devant étre con-
sidéré comme pré-texte,

C'est le cas de I'ceuvre de Louise Labé.

Il faut prendre ici le terme d'éros au sens platonicien de désir infini tant

physique que spirituel.

5 Rilke lit entre 1906 et 1907 le Briefwechsel mit einem Kinde de Bettina
von Arnim, qui trouvera un écho important dans le Malte et qu’il com-
mente abondamment dans sa correspondance, les Lettres portugaises de
Marianna Alcoforado, qu'il traduira en 1913 (voir également son article,
paru en 1907, Die fiinf Briefe der Nonne Marianna Alcoforado), et quel-
ques poémes de la comtesse Anna de Noailles, qu'il présente dans son
étude Die Biicher einer Liebenden. En 1907, il traduit les sonnets de
Elizabeth Barrett-Browning. A Sidonie Niadherny von Borutin, il envoie,
dans une lettre datée du 7 octobre 1908, un sonnet de Gaspara Stampa,
dont il fait également une de ses “Liebenden”. La découverte de Louis€
Labé semble remonter 4 1909 (voir Ingeborg Schnack, Rainer Maria Ril-
ke: Chronik seines Lebens und seines Werkes, 2°™ éd., Frankfurt a.M., In-

EENASN]



Amour: tradition et traduction 147

il expose dans de nombreux textes sa théorie de I'amour in-
transitife.

Si plusieurs études ont été consacrées a la conception ril-
kéenne de l'amour?, on s’est cependant moins intéressé a
I'influence qu’a pu avoir cette conception sur la lecture et les
traductions que Rilke a faites des ceuvres de certaines de ces
femmes, comme Marianna Alcoforado, Anna de Noailles, Eli-
zabeth Barrett-Browning ou Louise Labé. J'insiste ici sur le
terme d’'influence — on pourrait tout aussi bien parler de pro-
Jection, car c’est bien dans ce sens qu’il faut envisager la rela-
tion de Rilke a ces textes: s’il s’est nourri de cette littérature
amoureuse féminine pour élaborer sa théorie de 'amour, il
n'en demeure pas moins qu’il I'a lue et comprise a travers le
prisme d’une philosophie toute personnelle. Dans le cas
précis des traductions des sonnets de Louise Labé, la critique
n'a pendant longtemps pas tenu compte de l'’encrage que
devaient nécessairement avoir ces traductions dans 'ceuvre et
la pensée de Rilke. Les conséquences en ont été de deux
sortes. Certains critiques, sans trop se préoccuper de Louise
Labé, ont vu celle-ci a travers le regard de Rilke: ils ont donc
conclu que les traductions révélaient, voire ressuscitaient la
figure de la poétesses. D'autres, en revanche, sans doute plus

sel, 1996, p. 339); il traduira ses sonnets en 1913. Dans une lettre du 29
aout 1908 a Mimi Romanelli, il mentionne son projet d’écrire un “livre
qui contiendra quelques portraits de femmes [...]. La Stampa [...] [l]a Re-
ligieuse Marianna d’ Alcoforado, la Sappho, Eleonora Duse et Mme de
Noailles y auront leurs places” (Rainer Maria Rilke, Lettres a une amie
vénitienne, Paris, Gallimard, 1985, pp. 37-38).

6 Voir, outre certaines lettres qui seront citées dans cet article, le portrait
d’Abelone als “Liebende” dans Les Cabiers de Malte Laurids Brigge.

7 Voir le chapitre “Liebestheorie und Kunsttheorie”, in: Gertrud Hohler,
Niemandes Sobn. Zur Poetologie Rainer Maria Rilkes, Miinchen, W. Fink,
1979, pp. 100-122, ainsi que la bibliographie correspondante p. 406.
Voir également Joachim W. Storck, “Rilkes romantisches Frauenbild”,
Perspektiven der Romantik. Beitrdge des Marburger Kolloquiums zum
80. Geburtstag Erich Ruprechts, éd. par Reinhard Gorisch, Bonn, Bou-
vier Verlag, H. Grundmann, 1987, pp. 87-110.

8 Le glissement de la personne de Louise Labé i l'image qu'en donne
Rilke est parfaitement perceptible chez Cynthia G. Tucker: “Rilke’s eter-
nal woman and the translation of Louise Labé”, MLN, 89, 1974, n°S5, pp.
829-839, mais aussi, et curieusement dans 'une des premiéres théses
consacrées a Louise Labé: Gertrud vom Steeg, Louise Labé. Ibr Leben



148 Florence Pennone

versés dans l'art poétique de la Renaissance, se sont évertués
a montrer 'infériorité de la traduction par rapport a l'original,
sans chercher réellement 4 expliquer les transformations opé-
rées par Rilke?. Cest a ce dernier type de lecture critique
qu'Hugo Friedrich, dans un texte déja plutdt ancien, soumet
la traduction du sonnet IV. Son jugement est impitoyable:

[Rilke] vermittelt weit mehr eine Variation seiner selbst als einen Spiegel
des Originals. Verloren ist dessen Traditions-Charakter: er ging unter in
einem Ich-Sein-Wollen [...]. Der Begriff der Ubersetzungskunst miisste
literardsthetisch geschiitzt werdenl0,

La thése n'est certes pas nouvelle: la plupart des détracteurs
de Rilke avaient reconnu — et déploré — le coté “rilkisch” des
traductions!l. Ce que Friedrich ne voit pourtant pas, de méme
que la plupart de ses prédécesseurs, c’est que les détourne-
ments du sens et du style opérés par Rilke ne sont pas la
manifestation d’'un narcissisme exacerbé, mais bien plutét le
résultat d’'une lecture personnelle de I'ceuvre de Labé. La tra-
duction de Rilke est en effet une re-interprétation, une
réécriture des sonnets de la “Belle Cordiére”. Cest la these
que Dieter Lamping défend dans son article Wie frei ist die

und ibr Werk, Berlin, Baruth/Mark, 1940, pp. 40-51, surtout pp. 40-42.
Voir aussi Marga Bauer, Rainer Maria Rilke und Frankreich, Berne:
P. Haupt, 1931, pp. 41-46, surtout p. 44; Hartmann Goertz, Frankreich
und das Erlebnis der Form im Werke Rainer Maria Rilkes, Stuttgart, J.-B.
Metzler, 1932, p. 122.

9 Cf. Ernst Rose, “Two German Translations of Louize Labé’s Second
Sonnet”, Modern Language Quarterly, 5, 1944, n°2, pp. 183-191; Lotte
Cleve, “Die Sonette der Louize Labé und ihre Ubertragungen von Rainer
Maria Rilke”, Die neueren Sprachen, 42, 1934, pp. 548-558; Duschan
Derndarsky: “Louize Labé und Rilke”, Romanische Forschungen, 060,
1947, pp. 123-189. Contrairement a Derndarsky, qui ne cherche aucune
explication aux “erreurs” de Rilke (de méme d’ailleurs qu'Hugo Fried-
rich, cf. note suivante), Cleve et Rose font déja allusion 4 la théorie de
I'amour de Rilke, tout en gardant un jugement trés négatif sur ses tra-
ductions.

10 Hugo Friedrich, Zur Frage der Ubersetzungskunst, Heidelberg, C. Winter
Universitdtsverlag, 1965, p. 20sq.

11 Le terme semble provenir de Anna Elfert, Die Dichtung der Louise Labeé,
Minster, Ahlen, Sommer, 1935, pp. 62-63, citée par Ernst Rose, op. cit,
p. 189.



Amour: tradition et traduction 149

literarische Ubersetzung? Zu Rilkes Ubertragung der Sonette
Louise Labés, dans lequel il soutient, contre Friedrich, que les
traductions de Rilke doivent étre comprises dans le contexte
de I'ceuvre de celui-ci:

Die Reihe der Texte, in die Rilkes Ubertragung zu stellen und in deren
Kontext sie zu interpretieren ist, muss also tiber das Original und andere
Ubersetzungen des Originals hinaus erweitert werden. Denn Rilkes
Ubertragung des vierten Sonetts der Louise Labé ist nur zu verstehen,
wenn man sie als Teil seines poetischen Werks betrachtet und in einen
Zusammenhang auch mit solchen Texten von ihm bringt, die selbst kei-
ne Ubersetzungen sind!2.

La lecture que fait Lamping est 2 mon sens la seule lecture
positive possible des traductions de Rilke; c’est aussi la plus
intéressante, car elle souleve le probleme du double encrage
intertextuel de l'original et de la traduction. En effet, le repro-
che adressé par Friedrich concernant le rapport du texte de
Labé a la tradition, reste intact: les sonnets perdent, dans leur
traduction, leur lien a la poésie de la Renaissance. Néan-
moins, si Friedrich voyait dans les sonnets de Louise Labé un
produit de la tradition pétrarquiste, les études plus récentes
ont montré que le rapport de cette ccuvre au pétrarquisme et
au néo-platonisme était plutdt paradoxal, voire conflictuels.
L'ccuvre de Louise Labé s’aveére étre déja elle-méme un
déetournement des thémes et motifs de la poésie amoureuse
de I'’époque. Dans ce contexte, il s'agira donc de reposer la
question de ce qui, du rapport de Louise Labé a la tradition,
se perd réellement dans la traduction de Rilke.

Dans la premiére partie de cet article, je commencerai par
définir brievement l'originalité de Louise Labé par rapport a
I'idéologie amoureuse de son époque. Puis, je tenterai de
montrer que c'est justement cette originalité de 'auteur fémi-

12 In: Dieter Lamping, Literatur und Theorie. Uber poetologische Probleme
der Moderne, Gottingen, Vanderhoeck und Ruprecht, 1996, p. 54. Cet
article est paru pour la premiére fois en 1989 sous le titre: “Die Freiheit
des Ubersetzers. Zu Rilkes Ubertragung der Sonette Louize Labés”, Eu-
phorion, 83, pp. 431-449.

13 L'analyse intertextuelle de l'ceuvre de Louise Labé débute avec
I'excellent ouvrage d'Elisabeth Schulze-Witzenrath, Die Originalitdt der
Louise Labé, Miinchen, W. Fink, 1974.



150 Florence Pennone

nin qui se perd dans le détournement du sens accompli par
Rilke au profit d'une idéologie personnelle de I'amour. Enfin,
je tacherai de démontrer que la transformation opérée par
Rilke vient s’inscrire, chez lui, dans un projet plus vaste de ré-
interprétation de la tradition.

(]

Louise Labé, Lyonnaise, née aux environs de 1522, fille et
future épouse d’artisans cordiers (raison pour laquelle on la
surnommera “la belle Cordiere”) publiée en 1555 ses (Euvrest4
qui consistent en une lettre a Clémence de Bourges encoura-
geant les femmes a I'étude et a I'écriture, un conte mythologi-
que dialogué en prose: Le Débat de Folie et d’Amour, ainsi
que trois élégies et vingt-quatre sonnets. Une ceuvre courte
donc, et entiérement vouée i l'amour, puisque celui-ci est
également le théme central des poemes. En ce milieu de XVIe
siecle, en ce début de Renaissance francaise, les regles de
fonctionnement du systéme littéraire sont encore celles de la
littérature médiévale. Les principes dominants sont ceux de
I'imitatio et de 'auctoritas: €crire consiste 4 imiter les mo-
déles anciens, dont I'autorité sert 4 fonder la validité du mes-
sage nouveau. Il s’agit donc pour Louise Labé de s’inscrire
dans une tradition littéraire, la tradition du discours amoureux
et du poéme d’amour.

Briévement, en quoi consiste cette tradition? Il s’agit tout
d’abord du courant néo-platonicien, soit d'une philosophie de
I'amour issue du Banquet de Platon relu a la lumiere du
Commentaire de Marsile Ficin, lequel est traduit en francais
en 1540; et il s’agit ensuite, et avant tout, du pétrarquisme,
lequel legue aux auteurs frangais du XVle siecle tout d’abord
une forme, le sonnet, puis une rhétorique, constituée de figu-
res et d’images récurrentes (telle I'antithése, par exemple, ou
la métaphore du soleil pour désigner I'étre aimé), et enfin une
topique, soit une série de thémes, tel celui de '’Amour archer,

14 Celles-ci ont probablement été écrites plus tdt, soit aux environs de
1540-42, comme le signale Chiara Sibona, Le sens qui résonne. Une étude
sur le sonnet frangais a travers I'ceuvre de Louise Labé, Ravenna, Longo
Editore, 1984, p. 45.



Amour: tradition et traduction 151

que l'on retrouve dans tous les textes de Louise Labé. Au-dela
de ce schéma formel dans lequel le discours amoureux doit
venir se mouler, le courant pétrarquiste est avant tout porteur
d'une psychologie de 'amour qui consiste en une situation
amoureuse type: celle de 'amant martyr, “volontariste de la
souffrance”’5 en adoration devant sa dame, laquelle reste par
définition froide, insensible a sa plainte et définitivement
inaccessible. C’est donc la mnon-réciprocité et la mnon-
consommation de 'amour qui forment la condition sine qua
non du schéma érotique pétrarquiste. Quant au modele néo-
platonicien et ficinien, la réciprocité n’en est pas exclue, bien
au contraire, elle est la condition de la résurrection de I’amant
en son amie, toutefois, elle se trouve transposée sur un plan
purement spiritiuel.

Il me parait important de rappeler ceci, afin de mieux
comprendre quelle va étre ['originalité de Louise Labé au sein
d'une culture littéraire qui congoit la production du. texte
comme la reproduction de modeles traditionnels. On a long-
temps et beaucoup spéculé sur cette originalité qu’on a
d’abord voulu voir dans la spontanéité débordante d'un désir
éruptif. Dans son excellente étude, Die Originalitdt der Louise
Labe, Elisabeth Schulze-Witzenrath a pourtant défini ce qui
fait la nouveauté, mais aussi la féminité de cette poésie parmi
la production littéraire de son époquelé. Pour des raisons
sociales compréhensibles, la situation type de I'amant pétrar-

15 Pierre Ardouin, Maurice Scéve, Pernette du Guillet, Louise Labé. L' Amour
a Lyon au temps de la Renaissance, Paris, Nizet, 1980, p. 33.

16 Voir note 13. Les études plus récentes ont confirmé les théses
d’Elisabeth Schulze-Witzenrath sur les rapports de Louise Labé a la tra-
dition pétrarquiste et néo-platonicienne, cf. Francois Rigolot, “Quel gen-
re d’'amour pour Louise Labé?”, Poétique, 55, 1983, pp. 303-317, et “Si-
gnature et signification: les baisers de Louise Labé”, Romanic Review, 75,
1984, pp. 10-24; Keith Cameron, Louise Labé: Renaissance poet and
Seminist, Oxford, Berg, 1990; Dudley B. Wilson, “La poésie amoureuse
de Louise Labé et la tradition poétique de son temps”, et Giséle Ma-
thieu-Castellani, “Les marques du féminin dans la parole amoureuse de
Louise Labé”, Louise Labé. Les voix du lyrisme, textes réunis par Guy
Demerson, Publications de I'Université de Saint-Etienne, 1990, pp. 17-34
et 189-205; Deborah Lesko Baker, The subject of desire: Petrarchan poe-
tics and the female voice in Louise Labé, West Lafayette, Indiana, Purdue
University Press, 1996.



152 Florence Pennone

quiste se laissait mal transposer a un sujet féminin. Les lec-
teurs de I'époque auraient eu de la peine a envisager une
femme faisant une cour immodérée 4 un homme restant de
marbre. La description du corps de l'étre aimé, devenu mas-
culin, posait en outre des problemes de conventions dif-
férentes!’. La femme amante et poete se voyait donc obligée
d’adapter le schéma originel'8. Chez Louise Labé, la constella-
tion amoureuse, que le lecteur peut reconstruire a partir des
informations distillées dans chaque sonnet, est la suivante: le
sujet féminin a subi autrefois les avances de I'hnomme, aux-
quelles elle a, du moins intérieurement, cédé; mais a partir du
moment ou elle s’est mise a lui porter des sentiments, celui-ci
s'est détourné et ’a abandonnée. L'étre aimé est donc absent,
lointain, mais il n’est pas complétement inaccessiblel, D’autre
part, 'amour a pu étre consommé — quoiqu’il ne soit 4 aucun
moment possible de l'affirmer, il est également impossible
d’affirmer le contraire; enfin la réciprocité n’est pas exclue,
bien au contraire, elle a failli avoir lieu, et elle ne cesse d’étre
revendiquée par I'amante, ce qui, par ailleurs, est une cons-
tante dans I'ceuvre de Louise Labé.

Le sonnet XXIII évoque le retournement de la situation
amoureuse que je viens d’esquisser:

Las! que me sert, que si parfaitement
Louas iadis et ma tresse doree,

Et de mes yeux la beauté comparee
A deus Soleils, dont Amour finement

Tira les trets causez de ton tourment?
Ou estes vous, pleurs de peu de duree?
Et Mort par qui deuoit estre honoree
Ta ferme amour et iteré serment?20

17 Cf. Dudley B. Wilson, op. cit., p. 28.

18 Hormis Louise Labé, on peut aussi mentionner comme représentantes
du pétrarquisme féminin Vittoria Colonna et Gaspara Stampa, cette der-
niére étant également chére 4 Rilke.

19 Elisabeth Schulze-Witzenrath qualifie ainsi I'étre aimé chez Louise Labé
et dans le pétrarquisme féminin: “Der Geliebte ist zwar in der Regel
nicht unnahbbar, aber in verschiedener Weise wunerreichbar — durch
Entfernung, Tod, Bindung an eine andere Frau usw.”, op. cit.,, p. 55.

20 Les vers de Louise Labé sont cités a partir de I'édition bilingue des



Amour: tradition et traduction 153

Les quatrains rappellent que l'étre aimé, autrefois apparem-
ment en position d’amant, avait fait sa cour au sujet féminin
sur le mode en vigueur dans la poésie pétrarquiste. Les éloges
et promesses énumérées correspondent en effet 3 des topoi
du discours de I'amant pétrarquiste, lesquels sont dénoncés
comme mensongers dans les vers suivants:

Dongques c’estoit le but de ta malice
De m’asseruir sous ombre de supplice?

A la lumiére de ce sonnet, 'avant-dernier du recueil, Elisabeth
Schulze-Witzenrath propose donc de lire 'ensemble des tex-
tes selon un double mode de lecture, considérant 4 la fois ce
qu’ils empruntent a la tradition de la poésie amoureuse de
I'époque et ce qu'ils transforment souvent de maniére trés
subtile21,

Le sonnet VIII reprend la structure de certains sonnets
pétrarquistes basés sur le paradoxe; on en trouve des exem-
ples chez Pétrarque, mais aussi chez Ronsard et du Bellay. Ce
paradoxe consiste sur le plan thématique en ce que I'amant
éprouve simultanément plaisir et souffrance face a l'objet
aimé; dans sa forme extréme, il peut consister en un plaisir 4
souffrir (“dolendi voluptas”)22, Sur le plan formel et rhétori-
que, le paradoxe se développe a partir de ce noyau initial en
une série d’'images antithétiques. La structure traditionnelle de
ce type de sonnet est donc relativement stricte et ne permet
que peu de variations a l'intérieur du cadre donné.

traductions de Rilke: Sdmtliche Werke, VII, Frankfurt a. M./Leipzig, Insel,
1997, pp. 230-232. Les Scmtliche Werke seront mentionnées par le sigle
SW dans la suite de cette article.

21 Op. cit., p. 115sqq. Deborah Lesko Baker propose un méme type de
lecture, quoique moins détaillée, a partir d'une comparaison entre le
premier sonnet de Louise Labé et le sonnet initial du Canzoniere de Pé-
trarque.

22 Cf. Du Bellay, L’Olive, sonnet XXVI: “Je pren’ plaisir au torment, que
jendure”, et les sonnets XXVIII et XCIII, Fuvres poétiques I, Premiers
recueils (1549-1553), éd. par Daniel Aris et Frangoise Joukovsky, Paris,
Classiques Garnier, 1993, pp. 29, 30, 63. Voir aussi Ronsard: “tant me
plaist mon martire”, Les Amours (1552-1584), éd. par Marc Bensimon et
James L. Martin, Paris, Garnier-Flammarion, 1981, p. 139.



154 Florence Pennone

le vis, ie meurs: ie me brule et me noye.
I'ay chaut estreme en endurant froidure:
La vie m’est et trop molle et trop dure.
I'ay grans ennuis entremeslez de ioye:

Tout a coup ie ris et ie larmoye,

Et en plaisir maint grief tourment i'’endure:
Mon bien s'en va, et 4 iamais il dure:
Tout en un coup ie seiche et ie verdoye.

Ainsi Amour inconstamment me meine:
Et quand ie pense auoir plus de douleur,
Sans y penser ie me treuue hors de peine.

Puis quand ie croy ma ioye estre certeine,
Et estre au haut de mon désiré heur,
Il me remet en mon premier malheur23,

Selon Elisabeth Schulze-Witzenrath, Louise Labé se détache
dans ce sonnet 4 deux reprises du schéma traditionnel. Tout
d’abord au vers 2, le syntagme “en endurant froidure” n’est
pas ou — en vertu d’'une ambiguité sémantique — pas seule-
ment 4 comprendre comme le contraire de “i’ay chaut”, soit
comme un synonyme de “jai froid”, ce qui correspondrait a
'antithése traditionnelle?4; la “froidure” est bien plutdt a rap-
porter 4 ’homme aimé, dont la froideur est sans cesse théma-
tisée dans le recueil. Ce léger déplacement sémantique
contribue a rappeler ou a réintroduire l'objet aimé au sein du
paradoxe traditionnel et 4 lui adresser du méme coup un
reproche implicite, reproche qui sera développé dans d’autres
sonnets comme le sonnet XXIII cité plus haut.

L’'autre modification que Louise Labé opére par rapport
aux topoi traditionnels du sonnet paradoxal se trouve au vers
9. Dans la tradition pétrarquiste, le dieu Amour dirige la des-
tinée des amants et les méne de ‘hauts en bas’, et on voit

23 SWVII, pp. 210-212.

24 Cf. Petrarca: sonnet n°® CXXXIV, v. 2: “et ardo, et son un ghiaccio”, in:
Canzoniere, éd. par Roberto Antonelli, Gianfranco Contini et Daniele
Ponchiroli, Torino, Giulio Einaudi editore, 1964, p. 186; ce vers se re-
trouve chez Ronsard, au sonnet XII des Amours: “Or je suis glace, &
ores un feu chault”, op. cit., p. 63.



Amour: tradition et traduction 155

généralement apparaitre ces deux termes dans le texte2s. Chez
Louise Labé cependant, si le sujet amoureux est effectivement
mené de hauts en bas dans la suite des tercets, c’est en raison
de 'inconstance d’Amour.

Ainsi Amour inconstamment me meine:

Le paradoxe n’est donc chez elle pas tant dans la simultanéité
de sensations contraires, comme c’est traditionnellement le
cas, mais il réside bien plutdt dans le changement d’attitude
de I'étre aimé, qui s’est d’abord offert avant de se refuser.

Louise Labé procéde de manieére identique au sonnet XI,
dans lequel elle reprend le motif déja présent dans la poésie
des troubadours de la dispute des yeux et du cceur. Le noyau
originaire de ce motif se définit comme suit: les yeux de
I'amant se délectent de la vue de I'étre aimé aux dépens de
son cceur qui s’en trouve blessé. Il s’agit donc a nouveau d'un
paradoxe. Formellement, cette tension au sein du sujet amou-
reux est traditionnellement représentée par un dialogue entre
son cceur et ses yeux. A nouveau, Louise Labé déplace les
pdles du paradoxe et 4 nouveau, elle réintroduit 'objet
désespérément aimé au sein de ce paradoxe. En effet, I'ceil de
I'amante commence par s’'opposer aux yeux de 'homme aimé
dans le premier quatrain:

O dous regar<d>s, 6 yeus pleins de beauté,
Petis iardins, pleins de fleurs amoureuses
Ou sont d’Amour les flesches dangereuses,
Tant 4 vous voir mon ceil s'est arresté!20,

Dans le second quatrain, ce sont les coeurs des partenaires
qui s’opposent:

O cceur felon, 6 rude cruauté,
Tant tu me tiens de facons rigoureuses

25 Petrarca, op. cit, sonnet CLXXVIIl: “Amor [...] / Or alto or basso il moi
cor mena”, et L'Olive, XCIII: “Ou hault ou bas la Fortune me pousse”, cf.
note 22 et 24.

26 SWVII, p. 214. C'est moi qui souligne.



156 Florence Pennone

Tant i'ay coulé de larmes langoureuses,
Sentant 'ardeur de mon cceur tourmenté!2’

On voit ici que le face a face des yeux et du cceur de
I'amante avec ceux de l'étre aimé sont reproduits formelle-
ment dans le texte, puisqu’aux “dous regars” et “yeus pleins
de beauté” de l'objet d’'amour au vers 1 s’oppose au vers 4
I'ceil du sujet féminin, et que de méme le “cceur felon” de
I'ami infidele au vers 5 s’'oppose au “cceur tourmenté” de
'amante au vers 8. Ce face a face est repris dans une structure
symétrique (chiasme) au premier tercet:

Donques, mes yeus, tant de plaisir auez,
Tant de bons tours par ses yeus receuez:
Mais toy, mon cceur, plus les vois s’y complaire,

Plus tu languiz, plus en as de souci,
Or deuinez si ie suis aise aussi,
Sentant mon ceil estre 4 mon ceeur contraire28,

C'est seulement dans les quatre derniers vers que Louise Labé
développe l'aspect traditionnel du motif, a savoir la tension
inhérente a4 'amant entre les plaisirs du regard et la souffrance
de son cceur. Elle fait donc ici une triple utilisation du motif
originel?: 1) le ccoeur de l'amante est contraire 4 son ceil
(=motif originel) 2) ses yeux et son cceur font face a ceux de
I'étre aimé auxquels ils s'opposent, 3) le regard de 'étre aimé
donne des signes contraires 4 ce qu’éprouve son cceur “felon”
aux “facons rigoureuses”, puisqu’ils donnent des signes en-
courageant: “de bons tours”. Rainer Maria Rilke a, soit dit en
passant, merveilleusement bien rendu ce comportement am-
bigu de l'étre aimé par le terme “Zweideutiges Herz”. Ce qui
me parait important ici, c’est qu’a nouveau, comme au sonnet
VIII, Louise Labé réinscrit ['objet aimé et infidéle au centre du
paradoxe du sentiment amoureux et déplace ainsi la polarité.
Le sujet amoureux n’est pas, comme l'amant pétrarquiste,

27 SWVII, p. 216. C'est moi qui souligne

28 Ibid.

29 E. Schulze-Witzenrath n'y a vu qu'une double utilisation du motif,
ap. Gt p. 27



Amour: tradition et traduction 157

centré sur lui-méme, repli€ sur soi, au contraire, il, ou plutdt
elle cherche sans cesse le contact avec 'étre aimé30.

Le sonnet XVIII, mon dernier exemple, est le plus connu et
le plus sensuel du recueil, peut-étre également le plus subver-
sif.

Baise m’encor, rebaise moy et baise:

Donne m'en un de tes plus sauoureus,
Donne m'en un de tes plus amoureus:

Ie t'en rendray quatre plus chaus que braise.

Las, te pleins tu? ¢a que ce mal i'apaise,
En t'en donnant dix autres doucereus.
Ainsi meslans nos baisers tant heureus
Iouissons nous l'un de l'autre 4 notre aise.

Lors double vie a chacun en suiura.
Chacun en soy et son ami viura.
Permets m'Amour penser quelque folie:

Tousiours suis mal, viuant discrettement
Et ne me puis donner contentement,
Si hors de moy ne fay quelque saillie3!.

Déja Sainte-Beuve avait en 1845 reconnu que ce sonnet ap-
partenait 2 un courant différent du pétraquisme, soit au genre
latin des Baisers que l'on trouve par exemple chez Catulle,
mais aussi chez le poéte francais néolatin Jean Second, du-
quel s’est également inspiré Ronsard. Il s’agit donc d’'un genre
relativement répandu. L'originalité de Louise Labé — de nom-
breuses critiques récentes s’accordent la-dessus — est d’avoir
associé le genre du baiser 2 un motif de la philosophie néo-
platonicienne32. Les quatrains sont l'expression du désir d'une

30 D. L. Baker insiste sur le caractére non sollipsiste, mais dialogique du
discours dans les sonnets de Labé, contrairement aux sonnets pétrarqui-
stes, cf. op. cit,, p. 137 sqq.

31 SWVIL, pp. 224-226.

32 Voir entre autres: Elisabeth Schulze-Witzenrath, op. cit., p. 129, et De-
borah Lesko Baker: op. cit, pp. 153-161. Dans un article fort brillant,
Francgois Rigolot a également montré 'intérét que Louise Labé, dont le
nom vient étymologiquement de labea, “lévre”, pouvait avoir 4 remanier
le genre latin du Baiser, cf. “Signature et signification: les baisers de



158 Florence Pennone

rencontre toute charnelle: le Je s’abandonne — du moins en
réve — au plaisir sensuel. Les vers 9 et 10 reprennent en re-
vanche un passage du commentaire au Banquet de Platon de
Marsile Ficin. Au chapitre VIII du deuxieme discours, Ficin dit
en effet de 'amour réciproque:

Quotiens duo aliqui mutua se benivolentia complectuntur, iste in illo,
ille in isto vivit. [...] Una vero duntaxat in amore mutuo mors est, revi-
viscentia duplex. Moritur enim qui amat in se ipso semel, cum se negli-
git. Reviviscit in amato statim, cum amatus eum ardenti cogitatione
complectitur. Reviviscit iterum, cum in amato se denique recognoscit et
amatum se esse non dubitat. O felicem mortem, quam due vite secun-
tur!33

Chez Ficin, le désir amoureux fait mourir 'amant a lui-méme;
mais si 'amour est réciproque, alors l'amant ressuscite en
I'étre aimé, car ils échangent leur ames et sont pourvus des
lors chacun d’'une double vie. L'audace de Louise Labé est
d’avoir donné a cette idée un sens charnel en la faisant
dépendre de la réalisation non de l'union spirituelle, mais de
I'union physique des amants. La référence a ce passage tiré
du chapitre De lI’Amour simple et de I’Amour réciproque est en
outre un moyen de rappeler le caractére essentiel de la réci-
procité, laquelle garantit le bonheur des dmes. Néanmoins, ce
qu’énonce le sonnet XVIII, c’est justement que ce désir
d’'union charnelle avec I'étre aimé est, en raison du fait que la
femme a été abandonnée par I'amant, irréalisable; il s’agit de
“folie”, de désir inassouvi. L'adverbe “discrettement” signifiait
en effet au XVle siécle “séparément”, mais aussi “raisonna-
blement”. Le sujet féminin énonce donc dans le dernier tercet

Louise Labé”, op. cit. Dans cet article, Rigolot propose également un in-
tertexte avec la Genése.

33 “Chaque fois que deux étres s’entourent d'une mutuelle bienveillance,
I'un vit dans l'autre et l'autre vit dans l'un. [...] Dans 'amour réciproque
il n'y a qu’une mort, mais deux résurrections, car celui qui aime meurt
en lui-méme une fois puisqu’il s'oublie, mais il ressuscite dans I'aimé,
dés que 'aimé s’empare de lui dans une ardente pensée et il ressuscite
de nouveau lorsque dans l'aimé il se reconnait et ne doute plus qu'il
soit aimé. O heureuse mort que suivent deux vies!”, in: Sur le Banquet
de Platon ou De l'Amour, éd. et trad. par Raymond Marcel, Paris, Les
Belles Lettres, 1956, p. 156 sq.



Amour: tradition et traduction 159

une double souffrance: celle de vivre séparée de I'étre aimé et
celle de devoir se rendre a la raison34.

Pour comprendre ici toute la portée du mot “folie”, il faut
se reporter au Débat de Folie et d’Amour, dans lequel Louise
Labé représente par les deux personnages allégoriques que
sont justement Amour et Folie deux tendances contradictoires
d’Eros, tel que Platon le définit dans le Banquet et le Phédre.
Le petit dieu archer fils de Vénus, qui est par ailleurs présent
dans toute la poésie pétrarquiste, représente le garant de
l'ordre du monde et de I’harmonie (ce qui correspond a la
définition d’Eros dans la premiére partie du Banguer). Folie,
qui au cours du dialogue rend littéralement Amour aveugle en
lui arrachant les yeux, serait en revanche plutdt a rattacher au
délire amoureux que Socrate décrit comme positif dans le
Phedre. Cependant, si Amour, dans le dialogue de Louise
Labé, correspond au désir de posséder l'objet aimé et de
trouver ainsi un équilibre, cet équilibre est décrit comme im-
possible, car la passion est toujours folle et donc synonyme
d’aliénation, de désordre de I'dme:

Or si vous ne trouvez folie en Amour de ce coté la, dites moy entre
vous autres Signeurs, qui faites tant profession d’Amour, ne confessez-
vous, que Amour cherche union de soy avec la chose aymee? qui est
bien le plus fol desir du monde [...]. Amour donq ne fut jamais sans la
compagnie de Folie [...]35.

Dans les poémes, Louise Labé réunit ces deux tendances en
I'unique personnage du dieu Amour: Amour y est a la fois
synonyme d’harmonie et de chaos. Toutefois, il ne devient
principe de désordre gue lorsque I'étre aimé se trouve absent
ou se distancie volontairement du sujet amoureux. C'est ce
type d’expérience amoureuse, expérience d’'un désir inassou-
vi, d'un deéséquilibre, qui forme le théme des sonnets.

Ces exemples ont permis de montrer que la poésie de
Louise Labé doit se comprendre comme la transformation de
discours amoureux déja existants a l'intérieur d'un cadre défi-

34 Cf. Francois Rigolot, “Signature et signification”, op. cit.,, pp. 18-19.
35 Louise Labé, Euvres completes, édition critique et commentée par Enzo
Giudici, Geneve, Droz, 1981, p. 90.



160 Florence Pennone

ni par la tradition; elle reprend ainsi des genres qu’elle per-
sonnalise, tel le sonnet pétrarquiste ou le Baiser; le nouveau
discours amoureux qui en résulte peut étre lu comme un dis-
cours critique qui prend position par rapport 4 des systémes
littéraire et philosophique qui envisagent I'amour soit comme
unilatéral, soit comme purement spirituel. Louise Labé tente
de corriger ces deux tendances en réinscrivant 'objet aimé au
sein de différents paradoxes de l'amour pétrarquiste (et
médiéval) et en ramenant d la chair 'union des dmes plato-
nicienne. Par 12, elle rend tout particulierement problématique
la question de la réciprocité de I'amour, I'une des questions
centrales de son ceuvre.

(]

C’est donc ce discours amoureux 2 la fois personnel et criti-
que, ce témoignage d'une femme face a4 la conception de
I'amour de son époque que Rainer Maria Rilke rencontre, au
plus tard avant le 21 décembre 1909, date a laquelle il envoie
les deux volumes des ceuvres de Louise Labé a une de ses
correspondantes en les qualifiant de “schéne Dinge der Re-
naissance”3. C’est pourtant précisément cet encrage de
I'ccuvre dans la tradition de I'époque que Rilke va faire dispa-
raitre dans sa traduction. Il le fait de deux maniéres: tout
d’abord, il supprime en partie, et principalement au niveau de
la forme, les références au pétrarquisme3’; ensuite, il réduit
considérablement la dimension critique du texte de Louise
Labé. Cest ce que je vais montrer maintenant, en m’attachant
principalement aux écarts sémantiques que Rilke opére par
rapport au modele amoureux mis en place par Louise Labé.

36 La correspondante est Sidonie Nadherny von Borutin. L'information est
citée d’aprés Ingeborg Schnack, op. cit,, p. 339.

37 Ce probléme a été soulevé par Lotte Cleve, Hugo Friedrich (voir notes 9
et 10), et plus récemment par Andreas Wittbrodt, “Rainer M. Rilkes
Ubersetzung der Sonette Elizabeth Barret-Brownings sowie Louise Labés
und ihr Bezug zum Petrarkismus”, Rilke und die Weltliteratur, éd. par
Dieter Lamping et Manfred Engel, Disseldorf/Zirich, Artemis & Winkler,
1999, pp. 168-187.



Amour: tradition et traduction 161

Si 'on reprend le dernier sonnet cité, le sonnet XVIII, que
constate-t-on?

Kifd mich noch einmal, ki mich wieder, kiisse
mich ohne Ende. Diesen will ich schmecken,

in dem will ich an deiner Glut erschrecken,
und vier fir einen will ich, Uberfliisse

will ich dir wiedergeben. Warte, zehn
noch glihendere; bist du nun zufrieden?
O daf wir also, kaum mehr unterschieden,
gliickstrémend ineinander Gibergehn.

In jedem wird das Leben doppelt sein.
Im Freunde und in sich ist einem jeden
jetzt Raum bereitet. Lass mich Unsinn reden:

Ich halt mich ja so mithsam in mir ein
und lebe nur und komme nur zu Freude,
wenn ich, aus mir ausbrechend, mich vergeude38.

De méme que celui de Louise Labé, le sonnet de Rilke com-
porte trois parties: la description du désir et du plaisir physi-
que, la conséquence spirituelle de 'union amoureuse et la
remise en question de la possibilité de ce bonheur. Par quel-
ques déplacements, Rilke modifie cependant sensiblement la
signification de chacune des parties. On constate d’abord
deux ajouts au vers 2 et 4: le syntagme “mich ohne Ende” et
le mot “Uberfliisse”, accentuent le caractére infini, surabon-
dant du débordement amoureux, débordement que Rilke rend
sur le plan de la forme par divers enjambements. Cette ac-
centuation de la surabondance des baisers correspond a la
tradition du genre: chez Catulle le nombre des baisers
échangés atteint des centaines, voire des milliers; Louise Labé
restait, quant a elle, dans des chiffres modestes. On note en-
suite un déplacement de l'ardeur amoureuse: chez Louise
Labé ce sont les baisers du sujet féminin qui sont “plus chaus
que braise”, chez Rilke, ce sont d’abord ceux de I’homme
aimé (v.3 “deiner Glut”), puis en effet ceux de la femme (v.6
“noch glithendere”). De maniére générale, les adjectifs carac-

38 SWVII, pp. 225-227.



162 Florence Pennone

térisant la douceur, l'intimité de l'union amoureuse sont
abandonnés (“amoureus”, “doucereus”, “I’apaise”) au profit
d'une isotopie du feu a laquelle le poéme allemand fait da-
vantage de place (on retrouve d’ailleurs cette accentuation du
motif du feu dans la traduction du sonnet IV). Jusqu’ici Rilke
semble donc souligner davantage la sensualité du discours
féminin. Pourtant, aux vers 7 et 8, il se détache de l'original:
alors que chez Louise Labé l'union est représentée concrete-
ment comme la possession physique de l'autre (elle répete le
mot “baisers” au vers 7, utilise le verbe “jouir” au vers 8, qui
signifie autant “éprouver du plaisir” que “posséder”), Rilke
traduit ces plaisirs du corps par une construction métaphori-

que:

O daf3 wir also, kaum mehr unterschieden,
gliickstromend ineinander tibergehen.

Les baisers disparaissent, l'idée de jouissance reste certes
présente dans le terme composite “glickstromend”, mais il
s’agit moins de possession mutuelle que d'une fusion, dont le
caractére sexuel me semble ici dépassé par la métaphore.
L'union, toute physique chez Louise Labé, prend chez Rilke
une connotation presque mystique, et en ceci, Rilke anticipe
sur les vers suivants, qui, comme je l'ai montré, renvoient a
I'union néo-platonicienne des ames. Pourtant, Rilke traduit le
vers 10: “Chacun en soy et son ami vivra”, qui énonce bien
l'idée que I'ame de chacun des amants sera par l'union trans-
portée dans I'dme de l'autre, par ces vers:

39 Cette traduction a été trés positivement commentée par Gertrud vom
Steeg qui n’a apparemment pas vu les déplacements sémantiques opé-
rés ici par Rilke. Elle reléve pourtant le caractére métaphorique des vers
8-9 de la traduction: “Wie zwei Stréme, die immer ihren festen Weg ha-
ben, kommen diese beiden Menschen aufeinander zu und werden ein
Strom, in dem doch doppeltes Leben ist.” (op. cit,, p. 50). 1l faut toute-
fois rester prudent avec les métaphores sexuelles de Rilke. Certains de
ses poeémes, comme les “Sieben Gedichte”, en contiennent en effet
quelques échantillons d’'un golt fort douteux. Il n'en demeure pas
moins que la métaphore rend ici le sens du vers 8 ambigu; ['union peut
étre comprise comme physique et spirituelle a la fois, ce qui n’est pas le
cas du vers original.



Amour: tradition et traduction 163

Im Freunde und in sich ist einem jeden
jetzt Raum bereitet.

Il s’agit-la du déplacement sémantique sans doute le plus
important de la traduction. La signification de 'union amou-
reuse se trouve modifiée par 'ajout du mot “Raum”: il s’agit
moins pour chacun des amants de se transporter en l'autre et
d'y vivre, que de rester en soi et d'aménager dans son intério-
rit€ un espace destiné a l'autre. Par I'enjambement, ce terme
de “Raum” recoit de plus une accentuation particuliere. On
sait qu’a partir du Malte Laurids Brigge, et principalement
avec les Elégies de Duino (que Rilke commence a rédiger en
1912, c’est-a-dire au moment ou il traduit les sonnets de
Louise Labé), le terme de “Raum”, d’espace commence a
prendre de plus en plus de signification en tant qu’espace
intérieur. On retrouve par ailleurs l'idée d’amour créateur
d’espace dans une lettre de Rilke a Elisabeth Freiin Schenk zu
Schweinsberg datée de novembre 1909. Il y écrit que
I'essence méme de I'amour réside dans la solitude et que

man sogar dieses scheinbar Gemeinsamste, das die Liebe ist nur allein,
abgetrennt, ganz ausentwickeln und gewissermafen vollenden kann;
schon deshalb, weil man im Zusammenschluf} starker Neigungen eine
Stromung von Genuf erzeugt, die einen hinreit und schlieBlich ir-
gendwo auswirft; wihrend dem in seinem Gefiihl Eingeschlossenen die
Liebe zu einer tiglichen Arbeit wird an sich selbst und zu einem fort-
wihrenden Aufstellen kihner und grofmitiger Anforderungen an den
anderen. [...] Da sie [solche Liebende, d.V.] einander immerfort das Au-
Rerste wiinschen und zumuten mégen, kann keiner dem anderen durch
Beschrinkung unrecht tun; im Gegenteil, sie erzeugen sich gegenseitig
unaufhorlich Raum und Weite und Freibeit, genau wie der Gottlieben-
de fir Gott zu allen Zeiten Fulle und Vollmacht aus seinem Herzen aus-
geworfen und in den Tiefen des Himmels gegriindet hat40.

Certes, I'espace que les amants se créent ici mutuellement
dans le renoncement 4 une communauté physique, n’est pas
(encore) un espace intérieur, comme celui de la traduction du

40 Lettre a Elisabeth Freiin Schenk zu Schweinsberg, Paris, 77, rue de
Varenne, le 4. novembre 1909, citée d’aprées: Rainer Maria Rilke, Briefe,
I, Frankfurt a. M., Insel, 1987, p. 252. C’'est moi qui souligne.



164 Florence Pennone

sonnet XVIII; la formule “sich gegenseitig unaufhorlich Raum
[erzeugen]” est toutefois fort ressemblante. Ce rapprochement
pose néanmoins un probléme non négligeable: dans la tra-
duction du sonnet XVIII, c’est ['union physique qui est
génératrice d’espace; dans la lettre a Elisabeth Freiin Schenk
zu Schweinsberg, comme de maniere plus générale dans
I'ceuvre de Rilke, c’est au contraire I'amour sans partage, sans
jouissance commune (Zusammenschluss/Genuss), I'amour
concentré en soi (“dem in seinem Gefiihl Eingeschlossenen”)
qui crée cet espace libre. Ceci s'oppose 2 la conception de
I'amour de Louise Labé, pour laquelle 'équilibre est a trouver
dans la réciprocité et la communauté des amants sur terre.
Pour Rilke au contraire, jouissance et vie commune sont sy-
nonymes de décentrement, de déséquilibre de l'individu.

Cette mise en rapport de la traduction avec ce passage de
la lettre jette dés lors un autre éclairage sur le début et la fin
du poéme, tel que Rilke le traduit. An constate en effet que
dans le sonnet frangais, le sujet féminin parle de don récipro-
que, d’'échange de baisers (“Donne m’en... Donne m’en... Je
t’en rendray...”), alors que dans le poéme allemand le sujet
n'exprime que son désir, son vouloir le verbe “will ich” est
répété quatre fois en quatre vers dans les quatrains. En outre,
la traduction relativement libre des termes “folie” et “discret-
tement”, transforme le sens du dernier tercet de facon nota-
ble. “Unsinn” ne peut évidemment rendre la dimension inter-
textuelle de “folie”; 'allusion au Débat disparait, de méme que
la tension entre la réciprocité et son impossibilité, qui se trou-
vait au cceur du sonnet de la poétesse. Il est bien entendu
possible que Rilke n’ait pas eu connaissance des différents
sens du mot “discrettement” au XVIeéme siécle. Toutefois, on
notera qu’il saisit I'occasion pour accentuer un théme qui lui
est propre: 'opposition entre la concentration, terme positif
chez lui (“Ich halte mich so mihsam in mir ein”), et la dissi-
pation (“aus mir ausbrechend”), terme au contraire négatif.
Par ailleurs, le verbe “vergeuden”, sur lequel s’achéve la ver-
sion allemande du poéme et qui caractérise bien la lascivité
du sujet féminin, a une connotation plutdt péjorative dans le
discours rilkéen. Dans les Lettres d un jeune poéte, il dit en
effet de la volupté:



Amour: tradition et traduction 165

Und nicht daff wir sie empfangen, ist schlecht; schlecht ist, daf fast alle
diese Erfahrung migbrauchen und vergeuden und sie als Reiz an die
miden Stellen ihres Lebens setzen und als Zerstreuung statt als Samm-
lung zu Hohepunkten4l.

L’amour, de méme que tout mouvement de I'dme, doit étre
concentration (“Sammlung”) afin de transcender l'objet, et
non pas dispersion, gaspillage dans un plaisir futile. Le regret
qui s’exprime dans le tercet de Rilke n’a donc plus grand
chose a voir avec celui exprimé par Louise Labé. Ce n’est pas
tant la séparation (“discrettement”), I'impossible réciprocité
qui est ici mise en cause, mais le fait que I'amour meéne a la
dissipation de soi, 4 une forme de Vergeudung. La possibilité
de créer cet espace intérieur (“Raum”) dans I'union physique
est donc remise en question dans les derniéres lignes du
poeme allemand. On comprend désormais mieux pourquoi
Rilke supprime au vers 5 le syntagme: “ca que ce mal
i'apaise” et ne traduit pas l'idée de jouissance du vers 8.
L’amour rilkéen est un amour solitaire, un amour qui 4 son
point extréme et idéal se passe de la réciprocité, c’est la raison
pour laquelle 'objet de I'amour doit disparaitre et I'amour
devenir intransitif.

C'est en effet a cette disparition de l'objet que l'on assiste
dans ses traductions des sonnets. Si 'on reprend les sonnets
que j'ai analysés précédemment, comme pour commencer le
sonnet VIII, on constate que Rilke traduit le vers 2 “I'ay chaut
estreme en endurant froidure” par “ich dulde Glut und bin
doch wie im Eise’. Rilke ne reproduit pas ici 'ambiguité
sémantique énoncée plus haut; la glace ne peut chez lui plus
étre attribuée a I'amant, a I'objet aimé, et celui-ci disparait par
conséquent du paradoxe. La ou Louise Labé avait réintroduit
I'objet aimé en se détachant du schéma pétrarquiste tradition-
nel, Rilke l'efface et reproduit du méme coup le schéma tradi-
tionnel. De méme, au vers 9, il ne traduit pas 'adverbe “in-
constamment” qui faisait allusion au comportement paradoxal
de I'étre aimé, comme si le caractere contingent de la solitude

41 Rainer Maria Rilke: Briefe an einen jungen Dichter, 41éme éd., Frank-
furt a. M./Leipzig, Insel, 1994, p. 22. C'est moi qui souligne.



166 Florence Pennone

du sujet amoureux devait étre effacé. Hasard ou stratégie de
traduction? Considérons d’autres cas:

On se rappelle qu’au sonnet XI, Louise Labé réintroduisait
également 'objet aimé au sein du paradoxe en opposant
symétriquement aux yeux de 'homme I'ceil du sujet féminin.
Or dans son premier quatrain, Rilke traduit “mon ceil”, qui
dans l'original fait pendant aux yeux de l'étre aimé au vers 1,
par un syntagme verbal qui forme le vers 3 et supprime, du
moins formellement, le face a face du sujet et de I'objet aimé:

O Blicke, Augen aller Schénheit voll,
wie kleine Girten, die in Liebe stehen:
was hab ich lange da hineingesehen,
obwohl ich eure Pfeile meiden soll42.

De méme aux vers 9 et 10, il ne reproduit pas le chiasme qui
servait a exprimer ce face a face; il fait méme davantage, il
supprime carrément les yeux de I'étre aimé du tercet. En re-
vanche, il développe davantage l'isotopie du regard, du
“Schauen” ou “Sehen”, verbes qui sont des termes clés de sa
réflexion poétique et esthétique:

Ihr Augen, ja, je mehr ihr dorthin schaut,
je mehr wird euch des Anblicks Lust vertraut;
doch du mein Herz, wenn sie sich ganz verlieren

in ihrem Schauen, hast davon nur Qual43.

Il est également intéressant d’observer les poémes dans les-
quels apparait le mot “objet”, que ce soit dans l'original ou
dans la traduction. Au sonnet XVII de l'original, le sujet fémi-
nin envisage de trouver “un nouuel obget faire a [sles yeus”
(v. 8) afin de se détacher de I'étre aimé. Dans la traduction de
Rilke, il s’agit en revanche seulement de détourner le regard
de l'étre aimé, sans toutefois le porter sur un autre objet

(v. 7-9):

Ich suche meinen Wiinschen auszuweichen

42 SWVIL, p. 215
43 SWVII, p. 217.



Amour: tradition et traduction 167

und, von dir abgekehrten Angesichts,

daR etwas dem Verliebtsein mich entrisse44.

Au sonnet XXI, nous assistons au processus inverse: Rilke
ajoute le mot “Gegenstand”, qui n’est pas présent dans
I'original, afin de mieux pouvoir le nier dans son texte
(v.11-14):

Ich weif3 nur eins: der schonste Gegenstand

und alle Kunst, die die Natur erhohte,
vermochten nimmer, wenn man sie mir bote,
mir meine Sehnsucht sehnender zu machen45.

Le poéme prend deés lors une autre signification. Alors que
chez Louise Labé le dialogue rhétorique porte sur la beauté
de I'étre aimé, laquelle n’influence pas les sentiments du sujet
(on percoit ici une résonance platonicienne), Rilke déplace la
discussion sur /'objet beau et sous-entend que le désir est plus
intense sans celui-ci.

Il semblerait donc, a examiner ces quelques exemples, que
Rilke tend dans sa traduction & superposer au message amou-
reux de l'original sa propre conception de 'amour, laquelle
ne repose précisément pas sur le désir ou le besoin de réci-
procité. L'objet aimé, “der Geliebte”, pour Rilke toujours in-
férieur au sujet aimant, doit étre dépassé, pour devenir un
espace infini, lequel peut 4 la rigueur étre alors rempli par
Dieu. Il n’est pas inintéressant de constater que dans une
autre de ses lettres, Rilke justifie cette vision de I'amour idéal
en se référant directement au discours de Diotime dans le
Banqguet de Platon, et il continue ainsi, 4 propos de l'amour
solitaire, le seul a mériter le nom d’amour: '

[...] auch sie geht (wie das, was bei allen, nachlissig genug, Liebe heifdt)
auf einen anderen zu; aber plotzlich, wie ein Vorwand, ist er fortge-
nommen, sobald das unendliche Gefiihl seinen weitesten Kreis be-
schreibt und keiner Stiitze mehr braucht46.

44 SWVII, p. 225.
45 SWVII, pp. 229, 231.
46 Lettre a Sidonie Nadherny von Borutin, le 24 septembre 1908, in: Rainer



168 Florence Pennone

Tout se passe donc comme si Rilke, dans ses traductions,
voulait rendre I'amour, tel qu’il est mis en scéne par Louise
Labé, intransitif, en en Otant le pdle objet. Ce faisant, il at-
ténue cependant ce que l'on peut considérer comme
l'originalité de cette poésie féminine, laquelle réside dans une
revendication de la réciprocité, et supprime du méme coup la
dimension critique du texte. Le rapport intertextuel et dialogi-
que qu’établissait Louise Labé avec les courants littéraires et
philosophiques de I'époque — rapport critique — est ici rem-
placé par un autre rapport intertextuel, celui que |'original
entretient désormais avec I'ceuvre de Rainer Maria Rilke.

(]

Ce nouvel encrage du texte de Louise Labé dans le contexte
de I'ccuvre de Rilke permet d’expliquer d’autres modifications
formelles et sémantiques. Les détracteurs de Rilke, qui se sont
souvent attachés i la forme des poémes, ont montré, le plus
souvent avec regret, combien le poéte transforme, voire
détruit dans sa traduction la structure treés stricte du sonnet
marotique utilisée par Louise Labé4’. On observe en effet dans
ces sonnets une structure binaire qui s’étend a tous les ni-
veaux du texteds, En ceci, les poémes de Louise Labé ne dif-
ferent guere de la poésie pétrarquiste. Le schéma strophique,
le metre, la rime, les figures de rhétorique telles que les pa-
rallélismes, les symétries, les antithéses, les anaphores, les
chiasmes, tout dans ce lyrisme concourt a 'élaboration d’une
dualité qui finit par se clore en une unité dans le dernier ter-
cet. Chez la poétesse de la Renaissance, la forme est I'écrin
d’'une pensée dialectique qui envisage le monde comme une
série d’oppositions dont la premiére, et non des moindres, est

Maria Rilke, Briefe an Sidonie Nddberny von Borutin, Frankfurt a. M.,
Insel, 1973, p. 79.

47 Voir par exemple Duschan Derndarsky, op. cit., surtout p. 127 sq. et
150, Lotte Cleve, op. cit., surtout 550 sq., et Hugo Friedrich, op. cit. An-
dreas Wittbrodt a également observé cette transposition formelle, sans
toutefois porter de jugement négatif, op cit,, p. 178.

48 Chiara Sibona, op. cit., voir tout particuliérement le chapitre V.



Amour: tradition et traduction 169

celle entre le sujet aimant et I'étre aimé%. Certes, cette struc-
ture binaire, qui exige un respect rigoureux des limites du
vers et de la strophe, disparait chez Rilke au profit d'un autre
type de tension: celle entre la forme métrique et la syntaxe.
Alors que Louise Labé tend a maintenir le flot de parole a
l'intérieur des limites imposées par la forme, recherchant ainsi
un équilibre rassurant pour contrebalancer la “folie”, Rilke
accentue au contraire par de continuels enjambements le
débordement de l’énonciation. Nous avons vu au sonnet
XVIII, par exemple, comment la structure syntaxique du texte
allemand mimait la surabondance (“Uberfliisse”) des baisers et
des sentiments. En somme, la figure de style dominante dans
les traductions, 'enjambement, qui caractérise une impossibi-
lité de I'’énonciateur a se tenir a I'intérieur d’'un cadre donné,
pourrait s’interpréter comme une maniere de rendre dans la
Jorme le débordement de cet amour sans limite, tel que Rilke
le concoit et le préte 4 Louise Labé. C’est pourtant sans
compter le fait que la figure de I’enjambement se retrouve
également dans presque fous les sonnets de I'ceuvre poétique
de Rilke, lesquels ne traitent pour ainsi dire jamais de 'amour.
La aussi, il faut donc replacer la forme qu’il donne aux son-
nets de la Belle Cordiere dans le contexte du sonnet rilkéen.
Dans l'une des études les plus complétes a ce sujet, Sigrid
Kellenters® a montré l'influence du style d’Elizabeth Barrett-
Browning, dont Rilke traduit les sonnets en 1907, sur
I'évolution de cette forme dans les Nouveaux Poemes. Ce
recueil marque en effet la premiere grande phase du sonnet
chez Rilke, avant les Sonnets a Orphée en 1922. Qu'il l'ait
hérité d’Elizabeth Barrett-Browning comme l'affirme Kellenter,
ou non, 'enjambement est sans aucun doute 'un des signes
distinctifs du sonnet rilkéen d’aprés 1906. On peut méme
considérer la présence constante de cette figure, tant dans sa
production personnelle que dans ses traductions, comme une

49 Cf. Cynthia G. Tucker, op. cit., p. 830 sqq.

50 Das Sonett bei Rilke, Bern, Frankfurt a. M., P. Lang, 1982, p. 44 sqq. Voir
aussi Judith Ryan, Umschlag und Verwandlung. Poetische Struktur und
Dichtungstheorie in R.M. Rilkes Lyrik der mittleren Periode, Miinchen,
Winkler, 1972, p. 57 sqq.



170 Florence Pennone

tentative de personnaliser un genre lyrique déja établisi. Tou-
tefois, si 'on se penche sur les écrits ou Rilke tente, dés son
arrivée 4 Paris en 1902, de définir la forme a4 donner a sa
nouvelle poésie, on constate que ses réflexions sont en étroite
relation avec sa définition, plus générale, de l'ccuvre d’art.
Dans les lettres qu’il écrit a partir d’aoit 1903 4 Lou Andreas-
Salomé, il mentionne a plusieurs reprises son désir de créer
des “choses écrites”, des “geschriebene Dinge”s? qui ressem-
bleraient aux ceuvres sculptées d’Auguste Rodin. Or dans sa
monographie consacrée au sculpteur, Rilke décrit ces ceuvres
comme unes et closes, malgré leur caractere fragmentaires3, A
I'intérieur de ce “tout” que forme l'ceuvre d’art, des rapports
nouveaux s’installent qui créent 4 leur tour une unité nou-
velle. Ce qu’il dit des sculptures de Rodin pourrait tout aussi
bien s’appliquer 4 ses propres sonnets:

[...] man hat sich sehr rasch an diesen Eindruck gewohnt, [...] daf ein
kunstlerisches Ganzes nicht notwendig mit dem gewohnlichen Ding-
Ganzen zusammenfallen muf}, daf}, unabhingig davon, innerhalb des
Bildes neue Einheiten entstehen, neue Zusammenschliisse, Verhiltnisse
und Gleichgewichte54,

Un peu plus loin, il ajoute:

[...] denn die Bewegtheit der Gebirden, die in dieser Skulptur viel be-
merkt worden ist, geht innerhalb der Dinge vor sich, gleichsam als ein
innerer Kreislauf, und stort niemals ihre Ruhe und die Stabilitit ihrer Ar-
chitekturss.

Ce mouvement, Rilke le dit 4 un autre endroit, est celui de la
vie. On comprend dés lors pourquoi le poéte-critique d’art
choisit le sonnet comme forme dominante de sa nouvelle

51 Voir a ce sujet: Thomas Schneider, Gesetz der Gesetzlosigkeit: das En-
jambement im Sonett, Frankfurt a. M., Peter Lang, 1992, chap. 5: “Trans-
zendierung und Aufloésung der Formgesetze durch R.M. Rilke: das En-
jambement als authentische Stilgebdrde im Sonett.”

52 Lettre du 10 aolt 1903, in: Rainer Maria Rilke / Lou Andreas-Salomé,
Briefwechsel, Frankfurt a. M., Insel, 1989, p. 103.

53 SWV, p. 163.

54 Ibid.

55 SWV, p. 218.



Amour: tradition et traduction 171

poétique: celui-ci lui offre une “architecture” extérieurement
close et stable, tant par son agencement métrique et strophi-
que que par sa musicalité; 'intérieur du poéme ne doit ce-
pendant pas rester statique, mais €tre animé de “mouve-
ments”, comme les statues de Rodin. C'est justement ce “mou-
vement” que Rilke cherche a rendre par les enjambements a
l'intérieur du sonnet, créant ainsi d’autres rapports et d’autres
unités que ceux qui seraient donnés par la forme extérieure.
Cette tendance s’observe tout particulierement dans les son-
nets ou un mouvement est décrit comme Rémische Fontdne,
Die Anfahrt6, ou encore Der Ball que 'on peut considérer
comme un sonnet rallongé. En ce qui concerne les traductions
des sonnets de Louise Labé, le remplacement des structures
binaires a l'intérieur des vers par des “mouvements” qui sem-
blent toujours vouloir en dépasser les limites trouve dés lors
une explication, si ce n’est une justification. Comme nous
I'avons vu au sonnet XVIII, 'enjambement permet de repro-
duire dans la forme le contenu de I'’énonciation: la description
d'un amour infini, dépassant jusqu’a son objet. De méme que
Rilke s’est approprié le contenu de ces poémes de la Renais-
sance par l'interprétation qu'il en fait, de méme il s’en appro-
prie la forme. Celle-ci se trouve réinvestie de toute sa
réflexion sur la forme du poéme et de l'ceuvre d’art en
général, sur sa cloture, son unité et son dynamisme interne.

Il n'est sans doute pas exagéré de parler d’appropriation
pour définir I'acte de Rilke tant dans ses traductions que dans
son rapport plus général aux ceuvres d’art du passé et du
présent. Par ses lectures et ses interprétations, Rilke les fait
siennes. Que ce soit les sculptures de Rodin, les peintures de
Cézanne, les textes d’auteurs féminins comme Louise Labé, ou
les poémes de Paul Valéry, ces ceuvres entrent nécessaire-
ment, dés que Rilke se met 4 les retranscrire dans ses propres
mots, dans le réseau intertextuel de son ceuvre personnelle.
Le rapport que cette ceuvre personnelle entretient avec les
ceuvres d’autres artistes peut étre défini comme une série

56 Pour une analyse détaillée de ces sonnets, voir Sigrid Kellenter, op. cit,
p. 57 sqq. Kellenter montre également I'évolution dans la description
des mouvements entre la premiére et la seconde partie des Nouveaux
poémes.



172 Florence Pennone

d’échanges simultanés (Wechselbeziehung). La relation
d’influence est toujours double, elle est un va-et-vient entre
deux poles. Ainsi, pour les sonnets d’Elizabeth Barret-
Browning, Sigrid Kellenter a observé que Rilke s’inspire de
leur forme pour introduire 'enjambement dans ses propres
sonnets, mais que son propre travail poétique a en retour
influencé sa traduction, raison pour laquelle la version alle-
mande des sonnets comporte davantage d’enjambements que
la version anglaise. De méme Rodin, Cézanne et Valéry ont
fortement influencé l'ceuvre de Rilke a des moments clés de
sa production littéraire, mais il les a lus, commentés ou tra-
duits en fonction de ce que ces artistes avaient de commun
avec son ceuvre propre.

Le terme d’appropriation ne suffit cependant pas a définir
I'ensemble du rapport de Rilke a ce qu’on pourrait appeler
son canon artistique. Il est difficile de parler chez Rilke d'un
rapport a la tradition, car il ne s’intéresse a certaines ceuvres
que par affinité personnelle, et non en raison de l'importance
de celles-ci dans l'histoire. Les Cahbiers de Malte Laurids Brigge
peuvent toutefois se lire comme une révision générale de la
tradition dans un double mouvement de réappropriation et de
décontextualisation. Le “programme” de Malte est en effet
décrit au début du roman comme une sorte de fabula rasa,
de recommencement de I'écriture de l'histoire et de la tradi-
tion, de réécriture sous l'angle du sujet qui “apprend a voir”.
La deuxiéme partie du texte met en sceéne cette réécriture: des
figures littéraires comme Bettina von Arnim et d’autres “Lie-
benden”, mais aussi des figures historiques comme le duc de
Bourgogne ou Charles le fou sont retirées de leur contexte et
réinvesties d’'une signification nouvelle par le sujet de
I’écriture, le jeune Malte. Ces figures perdent dés lors leur
identité personnelle, elle deviennent des symboles; la preuve
en est que certaines d’entre elles ne sont pas nommeées dans
le texte. Dans une lettre célébre a son traducteur polonais
Witold Hulewicz, qui lui demandait des explications concer-
nant ces figures historiques, Rilke répond en 1925 en parlant
de Malte:

Sie sind nicht historische Figuren oder Gestalten seiner eigenen Vergan-
genheit, sondern Vokabeln seiner Not: darum lasse man sich auch ab



Amour: tradition et traduction 173

und zu einen Namen gefallen, der nicht weiter erldutert wird, wie eine
Vogelstimme in dieser Natur [...]. Darum kénnte es nur beirrlich wer-
den, die nur angedeuteten Figuren namentlicher herauszustellen; belege
sie jeder auf seine Art, und wer sie nicht zu belegen vermag, erfihrt
immer noch genug aus der Spannung dieser Anonymititen>7.

Ce que Rilke dit ici a propos de Malte peut €tre rapporté a
['utilisation qu’il fait lui-méme de la tradition, que ce soit la
tradition antique de la mythologie greco-romaine, la tradition
biblique ou la tradition de la France, son histoire et sa littéra-
ture. Ce processus de dépersonnalisation ou de décontextua-
lisation, Rilke l'applique a l'ensemble de la tradition et il
I'applique 4 Louise Labé elle-méme, lorsque, par sa traduc-
tion, il arrache ses textes au contexte duquel ils sont issus.
C'est ainsi qu'il faut, 4 mon sens, expliquer le fait que Rilke
traduit systématiquement le nom du dieu archer Amour (Eros)
par “der Gott” (quand il ne I’élimine pas carrément de son
texte, comme au sonnet XI ou au sonnet XVIII, ou ne le tra-
duit pas simplement par “die Liebe”, comme au sonnet XXD).
On peut certes voir dans ce choix une influence de Holder-
lins8, que Rilke se met précisément a lire autour de 1913%9, soit
peu avant d’effectuer ces traductions. Tout comme Hoélderlin,
Rilke est en effet habité par l'idée de la disparition des dieux
antiques, de leur retrait au-dela des frontieres du “visible”. Il
faut néanmoins remarquer que le fait de ne pas nommer les
dieux empruntés a la tradition classique par leurs noms
s’'observe déja chez Rilke avant sa rencontre avec I'ccuvre de
Holderlin. Déja dans Les Nouveaux Poémes, les noms des
dieux apparaissent souvent dans le titre, mais fort rarement
dans le texte, ou ils sont mentionnés sans nom, simplement
sous cette appellation “der Gott” ou “die Gottin”. De méme
que les personnages historiques de Malte, les dieux antiques
sont anonymes, tant dans 'ccuvre de Rilke que dans les tra-
ductions. En ce sens, Hugo Friedrich a en partie raison lors-

57 Lettre du 10 novembre 1925, citée d’'aprés Rainer Maria Rilke, Briefe,
op. cit., 111, p. 891.

58 Comme Karl Maurer dans son compte-rendu de l'article d’'Hugo Fried-
rich, in: Poetica, 1, 1967, p. 135.

59 Cf. Herbert Singer, Rilke und Holderlin, Koln, Bohlau Verlag, 1957, p.
32.



174 Florence Pennone

qu’il déplore le fait que 'amour dans le texte de Rilke n’est
plus incarné par le dieu Amor/Eros de la tradition, mais de-
vient une vague puissance anonyme 6.

Pour comprendre l'anonymat du dieu Amour, il faut re-
monter 4 ['utilisation que fait Rilke du terme allemand “ano-
nym”. Ce terme entretient en allemand une synonymie par-
tielle avec le terme de ‘namenlos’, synonymie sur laquelle
Rilke ne peut s’empécher de jouer, jusqu’a mettre les deux
termes cOte a coOtedl, ‘Namenlos’, c'est en effet a la fois
'anonyme et l'innommable, et Rilke conserve volontiers
'ambiguité du terme. Dans les poémes, ‘namenlos’ est plutdt
utilisé pour signifier ce pour quoi il n'y a pas de nom ou ce
qui se cache derriere les noms®? et que seul le poete ou
'artiste peut percevoir; il est associé a la nuit, a ce qui est
lointain, invisible, ce qui dépasse I’homme. Or dans un
poéme-dédicace rédigé dans 'un des exemplaires de ses tra-
ductions de Louise Labé, Rilke a qualifié le sentiment éprouvé
par la Belle Cordieére de ‘namenlos’. Voici les vers en ques-
tion:

Wie sollte so ein Buch nicht bleiben wollen,
WO man es so, wie Sie getan, empfing.

Ein Meisterwerk? Nicht doch. Ein kleines Ding,
ein kleiner Becher, aus der ibervollen

seligen Flut geschopft. Und, ach, mein Teil:
des Bechers Spiegelbild. Gefillt womit?

60 Hugo Friedrich dit en effet 2 propos de la traduction du sonnet IV:
“Louise Labé dichtete innerhalb der rituellen Amorlehre, wonach Amor
der schlechthin Waltende, der Mensch nur sein Objekt ist. [...] Bei Rilke
ist indessen das Subjekt der beiden Sitze Vers 9-11 nicht mehr einheit-
lich Amor, sondern es tritt das andere Subjekt ‘wir’, vorher ‘unsere
Krifte' hinzu. Der Zusammenhang zwischen Amor und Mensch ist un-
terbrochen, der Gedanke, dass der Liebende der Ausfiihrende des
Amor-Willens ist, entfillt, und an seine Stelle tritt, trotz beibehaltener
Reste aus dem Amor-Mythos, der moderne Gedanke von der Subjekti-
vitdt des Liebens und seiner anonymen Schicksalhaftigkeit.” In: Zur Fra-
ge der Ubersetzungskunst, op. cit., p. 19.

61 Voir le poéme: “Oh sage, Dichter, was du tus?”, SWII, p. 249.

02 Ibid., voir aussi le poéme “Wir sagen Reinheit und wir sagen Rosen”,
SWII, p. 252.



Amour: tradition et traduction 175

Mit Spiegelbildern jenes Namenlosen,
das die berithmte “Seilerin” erlitt63.

L'amour éprouvé par la Belle Cordiére est donc pour Rilke un
sentiment innommable. L'image qu’il lui confére dans sa tra-
duction des sonnets par le nom anonyme “der Gott” ne
correspond certes plus a l'allégorie de l'original, au petit dieu
Amour de la tradition pétrarquiste; dans la logique de sa
conception, “der Gott” devient néanmoins la représentation
idéale de ce sentiment innommable qu’est I'amour, en cela
méme qu'il n'a pas de nom. On comprend mieux désormais
la quasi nécessité pour Rilke de laisser le dieu Amour dans
son anonymat. De l'expression d'un sentiment innommable,
namenlos, “der Gott”, le dieu devient I'expression d’un senti-
ment anonyme et par la-méme universel, d'un sentiment que
chacun peut remplir de la signification qu’il entend.

La réécriture des sonnets de Louise Labé s’inscrit donc
dans un vaste mouvement de réappropriation et de
décontextualisation typique du rapport de Rilke a la tradition.
La relation que la traduction établit avec 'ceuvre de Labé n’est
pourtant pas un rapport critiqgue — comme l'est le rapport que
la poétesse elle-méme entretient avec la tradition pétrarquiste
et néo-platonicienne. Il s’agit plutdt chez Rilke d'un procédé
interprétatif. 11 interpréte Louise Labé et 'associe a ces autres
personnages féminins, comme Sappho, Bettina von Arnim,
Heloise, Gaspara Stampa et tant d’autres qu’il nomme “die
Liebenden” aussi bien dans le Malte, dans les Elégies de Duino
que dans sa correspondance. Il ne cherche donc aucunement
a rendre l'originalité de la Belle Cordiére, il s’attache bien
plutdt a rendre l'essennce d'un amour qu’il interpréte et définit
comme intransitif et pour lequel l'objet ne compte plus.
Louise Labé devient ainsi un type universel détaché de
I'univers intertextuel de son époque. Elle devient elle aussi
une voix anonyme. Et c’est ainsi que 'on trouve dans un
autre exemplaire des Sonette der Louize Labé dédicacé par
Rainer Maria Rilke ce petit poéme:

03 SW, II, p. 268. C'est moi qui souligne.



176 Florence Pennone

Es liebt ein Herz, daR es die Welt uns rithme,

— nicht sich, nicht den Geliebten (denn: wer war’s?).
Ein Anonymes preist das Anonyme,

wie Vogelaufruf das Gefiihl des Jahrs64,

L'amante et son aimé sont, par la traduction de Rilke, devenus
anonymes, innommables, ils ne sont plus que le symbole de
leur condition. Il deviennent par la un élément de la nature,
une essence, une voix d’oiseau (Rilke utilise la méme méta-
phore 4 propos des figures historiques dans le Malte); Paul
Valéry, que Rilke découvrira bientdt, dirait une voix de per-
sonne.

(4

Comprendre la lecture que Rilke fait, dans ses traductions, des
sonnets de Louise Labé, comprendre son intention et par la
son geste, revient 2 expliquer et justifier les détournements
sémantiques et formels que l'on observe dans son texte. Le
rapport qui relie la traduction a son original est ici réellement
un rapport intertextuel, puisque l'original peut se définir
comme le pré-texte (“Pritext”)é5, I'avant-texte de la traduction
qui en est la re-production, la continuité; mais l'original a
aussi ici la fonction de prétexte dans le vrai sens du terme: les
sonnets de Louise Labé ne sont pour Rilke en effet qu'un
prétexte pour développer une fois de plus son théme de
I'amour intransitif.

Si I'on peut ainsi expliquer et justifier les différences entre
le texte original et la traduction, on peut toutefois douter de la
légitimité d’'une telle démarche. Comme on I'a dit au début de
cet article, tout discours amoureux est aussi un discours sur
I'amour, une prise de position critique vis-a-vis de la tradition
du discours amoureux; tout discours amoureux s’inscrit dans
un rapport intertextuel, et ceci vaut aussi, on I'a démontré,
pour la traduction littéraire. Néanmoins la relation qui
s’'instaure entre Rilke et le texte de Louise Labé est sensible-
ment différente du rapport intertextuel que 'ccuvre de cette

64 SWII, p. 241, l'italique est de Rilke.
65 Cf. Manfred Pfister, op.cit., p. 11 sqq.



Amour: tradition et traduction 177

derniére entretenait avec la tradition de son époque. Louise
Labé écrit en effet un autre texte que ses prédécesseurs mas-
culins. Sa parole est en ce sens une prise de position légitime.
Rilke, au contraire, réécrit le méme texte et le réinvestit de sa
propre parole. Ce qui disparait, pour le lecteur allemand, ce
n'est pas seulement l'appartenance d'un texte a2 une époque
et 4 une culture, c’est aussi |'originalité d’une parole féminine,
c’est 'identité “sexuelle” du texte. Que faut-il penser d'un tel
transfert, ou Rilke parle a la place de Louise? L’appropriation
énonciative qui en résulte est-elle légitime sur le plan éthique?
De maniére générale, cette question du transfert de
I’énonciation dans la traduction devrait davantage attirer
l'attention de la critique. Si I'on a raison d’insister sur la di-
mension intertextuelle de la traduction littéraire, s’il faut réel-
lement parler ici d'un double encrage contextuel du texte,
encore faut-il veiller 2 maintenir un équilibre dans notre ap-
préciation de la relation entre les deux textes et les deux au-
teurs. Un texte en remplace un autre; s’il convient de consi-
dérer ce qui se crég, il faut néanmoins également rappeler ce
qui se perd dans cette déportation du texte: dans le cas
présent, la voix de quelqu’un, devenue anonyme.



178

Abstract

Das Liebesgedicht als literarischer Diskurs ziber die Liebe steht immer in
einer intertextuellen, dialogischen, oft kritischen Wechselbeziehung mit
anderen Konzeptionen von Liebe, die im Gedicht widerlegt, neu interpre-
tiert oder umgedeutet werden. Dies gilt fiir die Liebeslyrik der franzésischen
Dichterin Louise Labé, die in ihren 24 Sonetten (1555) die vorwiegend
minnlich geprigten Liebesideale der petrarkistischen und neuplatonischen
Tradition revidiert, wie auch fiir Rainer Maria Rilkes Ubersetzungen dieser
Sonette, die stark vom Original abweichen. Im Anschluss an Dieter Lam-
ping, der diese Ubertragungen von Louise Labés Gedichten im Kontext von
Rilkes Werk liest, werden hier diese Ubersetzungen im Hinblick auf die
Originalitdt von Louise Labés Dichtung neu diskutiert. Diese Originalitit
besteht darin, dass die Dichterin im Unterschied zum Petrarkismus auf die
Gegenseitigkeit und im Unterschied zum Neuplatonismus auf die sinnliche
Erfiillung der Liebe beharrt. Thr Liebeslyrik ist insofern eine kritische — eine
weibliche. ’

Das Originelle an dieser Liebeslyrik geht in Rilkes Ubersetzung insofern
verloren, als dieses intertextuelle — und kritische — Verhiltnis der Sonette
zum literarischen Liebesdiskurs der Renaissance getilgt und durch eine
andere intertextuelle Beziehung ersetzt wird: die Beziehung zwischen Loui-
se Labés und Rilkes Werk. Anhand einer vergleichenden Analyse von Origi-
nal und Ubersetzung des berithmten achtzehnten Sonetts und einiger Ge-
dichtausziige soll gezeigt werden, wie Rilke versucht, durch eine Auswei-
tung der Metaphorik die Tragweite der sinnlichen Erfiillung umzudeuten
und durch weitere Anderungen den bei Labé die Liebesbeziehung prigen-
den Objektbezug zu negieren.

Auch die Sonettform muss im Rahmen dieses neuen intertextuellen Zusam-
menhangs interpretiert werden. Fir Rilke beruht sie nicht mehr wie in der
franzosischen Renaissance auf einem “binidren” Prinzip, sondern auf dem
Konzept des Kunst-Dings, das Rilke ausgehend von Rodins Werk erarbeitet
hatte.

Rilkes Ubersetzungen der Sonette Labés sind typisch fiir seinen Umgang mit
der Tradition: Louise Labé wird — wie auch andere literarische oder histori-
sche Figuren in Rilkes Werk — ihrem geschichtlichen Kontext entzogen, ihre
individuelle Personlichkeit wird ausgeblendet. Der allegorische Liebesgott
“Amour”, den Rilke in seiner Ubersetzung mit dem einfachen Wort “der
Gott” wiedergibt, wird dem gleichen Prozess unterzogen: er verliert seinen
Namen, wird namenlos sowie die Figur der Louise Labé bei Rilke anonym
wird. Problematisch bleibt dabei die Legitimitit eines solchen Verfahrens.



	Amour : tradition et traduction : Rainer Maria Rilke et les sonnets de Louise Labé

