
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2000)

Heft: 31: Eros & Literatur = Éros & littérature

Artikel: Amour : tradition et traduction : Rainer Maria Rilke et les sonnets de
Louise Labé

Autor: Pennone, Florence

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Florence Pennone

Amour: tradition et traduction

Rainer Maria Rilke et les sonnets de Louise Labé

es études récentes en matière de théorie de la traduction
ont tout particulièrement soulevé le problème du transfert

culturel qui s'opère lors du passage d'une langue à

une autre. Comment traduire en langue française, par exemple,

le vocabulaire amoureux de la poésie arabe du moyen
âge, issu d'une tradition linguistique et littéraire complètement
différente de la nôtre? Et que conclure de cette différence?
Renvoie-t-elle à une différence empirique? Le sentiment amoureux

n'est-il pas le même partout et à toutes les époques?
Si la question de la métamorphose du sentiment amoureux

à travers les âges et les continents est davantage du ressort de
la sociologie ou de l'ethnologie, celle de la diversité des
discours amoureux intéresse en revanche plus particulièrement
la critique littéraire comparatiste. Or dans sa forme littéraire,
le discours amoureux ne vient, en général, jamais seul. Bien
au contraire, au-delà de la portée biographique qu'il peut
avoir, au-delà même de son éventuelle sincérité ou de son
apparente spontanéité, il est le plus souvent le fruit d'un
héritage culturel et vient s'inscrire dans une tradition qu'il
perpétue ou qu'il récuse. Tout discours amoureux (ou éroti-
que) qui se veut littéraire est donc le plus souvent aussi un
discours sur l'amour (ou sur l'éros), c'est-à-dire un discours
critique qui prend position au sein d'autres discours portant
sur le même sujet, les réinterprète et les transforme. Ce
phénomène, d'ordre intertextuel, s'observe également dans le

1 Cf. Hans J. Vermeer, "Übersetzen als kultureller Transfer", Überset¬

zungswissenschaft - eine Neuorientierung. Zur Integrierung von Theorie
und Praxis, éd. par Mary Snell-Hornby, Tübingen, Francke, 1986, pp.
30-53.



146 Florence Pennone

domaine de la traduction littéraire2, ce que je m'attacherai à

montrer dans cet article.
Plus que le rapport entre deux cultures, c'est le rapport

entre deux auteurs et deux textes qui m'intéressera ici: Louise
Labé, Lyonnaise, qui publia ses sonnets en 1555, et Rainer
Maria Rilke qui les traduisit en 1913- Trois siècles et demi
séparent ici l'original et la traduction, chacun venant respectivement

s'inscrire dans une œuvre où l'amour est un thème
central, sinon le thème uniques.

L'amante idéale, dont l'infini amour en arrive à dépasser
son objet, est une figure bien connue des lecteurs de Rilke.
L'éros4 féminin, bien supérieur, selon Rilke, aux manifestations

masculines de l'amour, est un sujet récurrent tant dans
son œuvre que dans* son abondante correspondance, et semble

l'avoir préoccupé toute sa vie. C'est pourtant entre 1906 et
1914, soit dans les années où Rilke rédige les Cahiers de Malte
Laurids Brigge et commence les Élégies de Duino, que semble
se cristalliser la figure de l'amante rilkéenne, la fameuse
"Liebende". C'est à cette période que Rilke rassemble sous ce
nom un certain nombre de figures littéraires féminines, dont il
découvre, lit, commente et traduit les œuvres?; parallèlement,

2 Cf. Werner von Koppenfels, "Intertextualität und Sprachwechsel. Die
literarische Übersetzung", Intertextualität. Formen, Funktionen, anglistische

Fallstudien, éd. par U. Broich/M. Pfister, Tübingen, M. Niemeyer,
1985, pp. 137-158. Dans cet article, Koppenfels définit la traduction
littéraire comme un cas d'intertextualité marquée, l'original devant être
considéré comme pré-texte.

3 C'est le cas de l'œuvre de Louise Labé.
4 II faut prendre ici le terme d'éros au sens platonicien de désir infini tant

physique que spirituel.
5 Rilke lit entre 1906 et 1907 le Briefwechsel mit einem Kinde de Bettina

von Arnim, qui trouvera un écho important dans le Malte et qu'il
commente abondamment dans sa correspondance, les Lettres portugaises de
Marianna Alcoforado, qu'il traduira en 1913 (voir également son article,
paru en 1907, Die fünfBriefe der Nonne Marianna Alcoforado), et quelques

poèmes de la comtesse Anna de Noailles, qu'il présente dans son
étude Die Bücher einer Liebenden. En 1907, il traduit les sonnets de
Elizabeth Barrett-Browning. A Sidonie Nâdherny von Borutin, il envoie,
dans une lettre datée du 7 octobre 1908, un sonnet de Gaspara Stampa,
dont il fait également une de ses "Liebenden". La découverte de Louise
Labé semble remonter à 1909 (voir Ingeborg Schnack, Rainer Maria Rilke:

Chronik seines Lebens und seines Werkes, 2ème éd., Frankfurt a.M., In-



Amour: tradition et traduction 147

il expose dans de nombreux textes sa théorie de l'amour
intransitif6.

Si plusieurs études ont été consacrées à la conception ril-
kéenne de l'amour7, on s'est cependant moins intéressé à

l'influence qu'a pu avoir cette conception sur la lecture et les
traductions que Rilke a faites des œuvres de certaines de ces
femmes, comme Marianna Alcoforado, Anna de Noailles,
Elizabeth Barrett-Browning ou Louise Labé. J'insiste ici sur le
terme d'influence - on pourrait tout aussi bien parler de
projection, car c'est bien dans ce sens qu'il faut envisager la relation

de Rilke à ces textes: s'il s'est nourri de cette littérature
amoureuse féminine pour élaborer sa théorie de l'amour, il
n'en demeure pas moins qu'il l'a lue et comprise à travers le
prisme d'une philosophie toute personnelle. Dans le cas
précis des traductions des sonnets de Louise Labé, la critique
n'a pendant longtemps pas tenu compte de l'encrage que
devaient nécessairement avoir ces traductions dans l'œuvre et
la pensée de Rilke. Les conséquences en ont été de deux
sortes. Certains critiques, sans trop se préoccuper de Louise
Labé, ont vu celle-ci à travers le regard de Rilke: ils ont donc
conclu que les traductions révélaient, voire ressuscitaient la
figure de la poétesse8. D'autres, en revanche, sans doute plus

sel, 1996, p. 339); il traduira ses sonnets en 1913. Dans une lettre du 29
août 1908 à Mimi Romanelli, il mentionne son projet d'écrire un "livre
qui contiendra quelques portraits de femmes [...]. La Stampa [...] [lia
Religieuse Marianna d'Alcoforado, la Sappho, Eleonora Duse et Mme de
Noailles y auront leurs places" (Rainer Maria Rilke, Lettres â une amie
vénitienne, Paris, Gallimard, 1985, pp. 37-38).

6 Voir, outre certaines lettres qui seront citées dans cet article, le portrait
d'Abelone als "Liebende" dans Les Cahiers de Malte Laurids Brigge.

7 Voir le chapitre "Liebestheorie und Kunsttheorie", in: Gertrud Höhler,
Niemandes Sohn. Zur Poetologie Rainer Maria Rilkes, München, W. Fink,
1979, pp. 100-122, ainsi que la bibliographie correspondante p. 406.
Voir également Joachim W. Storck, "Rilkes romantisches Frauenbild",
Perspektiven der Romantik. Beiträge des Marburger Kolloquiums zum
80. Geburtstag Erich Ruprechts, éd. par Reinhard Görisch, Bonn, Bouvier

Verlag, H. Grundmann, 1987, pp. 87-110.
8 Le glissement de la personne de Louise Labé à l'image qu'en donne

Rilke est parfaitement perceptible chez Cynthia G. Tucker: "Rilke's eternal

woman and the translation of Louise Labé", MLN, 89, 1974, n°5, pp.
829-839, mais aussi, et curieusement dans l'une des premières thèses
consacrées à Louise Labé: Gertrud vom Steeg, Louise Labé. Ihr Leben



148 Florence Pennone

versés dans l'art poétique de la Renaissance, se sont évertués
à montrer l'infériorité de la traduction par rapport à l'original,
sans chercher réellement à expliquer les transformations opérées

par Rilke?. C'est à ce dernier type de lecture critique
qu'Hugo Friedrich, dans un texte déjà plutôt ancien, soumet
la traduction du sonnet IV. Son jugement est impitoyable:

[Rilke] vermittelt weit mehr eine Variation seiner selbst als einen Spiegel
des Originals. Verloren ist dessen Traditions-Charakter: er ging unter in
einem Ich-Sein-Wollen [...]. Der Begriff der Übersetzungskunst müsste
literarästhetisch geschützt werden10.

La thèse n'est certes pas nouvelle: la plupart des détracteurs
de Rilke avaient reconnu - et déploré - le côté "rilkisch" des
traductions11. Ce que Friedrich ne voit pourtant pas, de même
que la plupart de ses prédécesseurs, c'est que les détournements

du sens et du style opérés par Rilke ne sont pas la
manifestation d'un narcissisme exacerbé, mais bien plutôt le
résultat d'une lecture personnelle de l'œuvre de Labé. La
traduction de Rilke est en effet une ré-interprétation, une
réécriture des sonnets de la "Belle Cordière". C'est la thèse
que Dieter Lamping défend dans son article Wie frei ist die

und ihr Werk, Berlin, Baruth/Mark, 1940, pp. 40-51, surtout pp. 40-42.
Voir aussi Marga Bauer, Rainer Maria Rilke und Frankreich, Berne:
P. Haupt, 1931, pp. 41-46, surtout p. 44; Hartmann Goertz, Frankreich
und das Erlebnis der Form im Werke Rainer Maria Rilkes, Stuttgart, J.-B.
Metzler, 1932, p. 122.

9 Cf. Ernst Rose, "Two German Translations of Louïze Labé's Second
Sonnet", Modem Language Quarterly, 5, 1944, n°2, pp. 183-191; Lotte
Cleve, "Die Sonette der Louize Labé und ihre Übertragungen von Rainer
Maria Rilke", Die neueren Sprachen, 42, 1934, pp. 548-558; Duschan
Derndarsky: "Louïze Labé und Rilke", Romanische Forschungen, 60,
1947, pp. 123-189. Contrairement à Derndarsky, qui ne cherche aucune
explication aux "erreurs" de Rilke (de même d'ailleurs qu'Hugo Friedrich,

cf. note suivante), Cleve et Rose font déjà allusion à la théorie de
l'amour de Rilke, tout en gardant un jugement très négatif sur ses
traductions.

10 Hugo Friedrich, Zur Frage der Übersetzungskunst, Heidelberg, C. Winter
Universitätsverlag, 1965, p. 20sq.

11 Le terme semble provenir de Anna Eifert, Die Dichtung der Louise Labé,
Münster, Ahlen, Sommer, 1935, pp. 62-63, citée par Ernst Rose, op. cit.,
p. 189.



Amour: tradition et traduction 149

literarische Übersetzung? Zu Rilkes Übertragung der Sonette
Louise Labés, dans lequel il soutient, contre Friedrich, que les
traductions de Rilke doivent être comprises dans le contexte
de l'œuvre de celui-ci:

Die Reihe der Texte, in die Rilkes Übertragung zu stellen und in deren
Kontext sie zu interpretieren ist, muss also über das Original und andere
Übersetzungen des Originals hinaus erweitert werden. Denn Rilkes
Übertragung des vierten Sonetts der Louise Labé ist nur zu verstehen,
wenn man sie als Teil seines poetischen Werks betrachtet und in einen
Zusammenhang auch mit solchen Texten von ihm bringt, die selbst keine

Übersetzungen sind12.

La lecture que fait Lamping est à mon sens la seule lecture
positive possible des traductions de Rilke; c'est aussi la plus
intéressante, car elle soulève le problème du double encrage
intertextuel de l'original et de la traduction. En effet, le reproche

adressé par Friedrich concernant le rapport du texte de
Labé à la tradition, reste intact: les sonnets perdent, dans leur
traduction, leur lien à la poésie de la Renaissance.
Néanmoins, si Friedrich voyait dans les sonnets de Louise Labé un
produit de la tradition pétrarquiste, les études plus récentes
ont montré que le rapport de cette œuvre au pétrarquisme et
au néo-platonisme était plutôt paradoxal, voire conflictuel«.
L'œuvre de Louise Labé s'avère être déjà elle-même un
détournement des thèmes et motifs de la poésie amoureuse
de l'époque. Dans ce contexte, il s'agira donc de reposer la

question de ce qui, du rapport de Louise Labé à la tradition,
se perd réellement dans la traduction de Rilke.

Dans la première partie de cet article, je commencerai par
définir brièvement l'originalité de Louise Labé par rapport à

l'idéologie amoureuse de son époque. Puis, je tenterai, de
montrer que c'est justement cette originalité de l'auteur fémi-

12 In: Dieter Lamping, Literatur und Theorie. Über poetologische Probleme
der Moderne, Göttingen, Vanderhoeck und Ruprecht, 1996, p. 54. Cet
article est paru pour la première fois en 1989 sous le titre: "Die Freiheit
des Übersetzers. Zu Rilkes Übertragung der Sonette Louïze Labés", Eu-
phorion, 83, pp. 431-449.

13 L'analyse intertextuelle de l'œuvre de Louise Labé débute avec
l'excellent ouvrage d'Elisabeth Schulze-Witzenrath, Die Originalität der
Louise Labé, München, W. Fink, 1974.



150 Florence Pennone

nin qui se perd dans le détournement du sens accompli par
Rilke au profit d'une idéologie personnelle de l'amour. Enfin,
je tâcherai de démontrer que la transformation opérée par
Rilke vient s'inscrire, chez lui, dans un projet plus vaste de
réinterprétation de la tradition.

W

Louise Labé, Lyonnaise, née aux environs de 1522, fille et
future épouse d'artisans cordiers (raison pour laquelle on la

surnommera "la belle Cordière") publiée en 1555 ses Œuvres14

qui consistent en une lettre à Clémence de Bourges encourageant

les femmes à l'étude et à l'écriture, un conte mythologique

dialogué en prose: Le Débat de Folie et d'Amour, ainsi
que trois élégies et vingt-quatre sonnets. Une œuvre courte
donc, et entièrement vouée à l'amour, puisque celui-ci est
également le thème central des poèmes. En ce milieu de XVIe
siècle, en ce début de Renaissance française, les règles de
fonctionnement du système littéraire sont encore celles de la
littérature médiévale. Les principes dominants sont ceux de
Yimitatio et de l'auctoritas: écrire consiste à imiter les
modèles anciens, dont l'autorité sert à fonder la validité du message

nouveau. Il s'agit donc pour Louise Labé de s'inscrire
dans une tradition littéraire, la tradition du discours amoureux
et du poème d'amour.

Brièvement, en quoi consiste cette tradition? Il s'agit tout
d'abord du courant néo-platonicien, soit d'une philosophie de
l'amour issue du Banquet de Platon relu à la lumière du
Commentaire de Marsile Ficin, lequel est traduit en français
en 1546; et il s'agit ensuite, et avant tout, du pétrarquisme,
lequel lègue aux auteurs français du XVIe siècle tout d'abord
une forme, le sonnet, puis une rhétorique, constituée de figures

et d'images récurrentes (telle l'antithèse, par exemple, ou
la métaphore du soleil pour désigner l'être aimé), et enfin une
topique, soit une série de thèmes, tel celui de l'Amour archer,

14 Celles-ci ont probablement été écrites plus tôt, soit aux environs de
1540-42, comme le signale Chiara Sibona, Le sens qui résonne. Une étude
sur le sonnet français à travers l'œuvre de Louise Labé, Ravenna, Longo
Editore, 1984, p. 45.



Amour: tradition et traduction 151

que l'on retrouve dans tous les textes de Louise Labé. Au-delà
de ce schéma formel dans lequel le discours amoureux doit
venir se mouler, le courant pétrarquiste est avant tout porteur
d'une psychologie de l'amour qui consiste en une situation
amoureuse type: celle de l'amant martyr, "volontariste de la
souffrance"1? en adoration devant sa dame, laquelle reste par
définition froide, insensible à sa plainte et définitivement
inaccessible. C'est donc la non-réciprocité et la non-
consommation de l'amour qui forment la condition sine qua
non du schéma érotique pétrarquiste. Quant au modèle
néoplatonicien et ficinien, la réciprocité n'en est pas exclue, bien
au contraire, elle est la condition de la résurrection de l'amant
en son amie, toutefois, elle se trouve transposée sur un plan
purement spirituel.

Il me paraît important de rappeler ceci, afin de mieux
comprendre quelle va être l'originalité de Louise Labé au sein
d'une culture littéraire qui conçoit la production du texte
comme la reproduction de modèles traditionnels. On a

longtemps et beaucoup spéculé sur cette originalité qu'on a

d'abord voulu voir dans la spontanéité débordante d'un désir
éruptif. Dans son excellente étude, Die Originalität der Louise
Labé, Elisabeth Schulze-Witzenrath a pourtant défini ce qui
fait la nouveauté, mais aussi la féminité de cette poésie parmi
la production littéraire de son époque16. Pour des raisons
sociales compréhensibles, la situation type de l'amant pétrar-

15 Pierre Ardouin, Maurice Scève, Pernette du Guillet, Louise Labé. L'Amour
à Lyon au temps de la Renaissance, Paris, Nizet, 1980, p. 33-

16 Voir note 13. Les études plus récentes ont confirmé les thèses
d'Elisabeth Schulze-Witzenrath sur les rapports de Louise Labé à la
tradition pétrarquiste et néo-platonicienne, cf. François Rigolot, "Quel genre

d'amour pour Louise Labé?", Poétique, 55, 1983, pp. 303-317,
et'"Signature et signification: les baisers de Louise Labé", Romanic Review, 75,
1984, pp. 10-24; Keith Cameron, Louise Labé: Renaissance poet and
feminist, Oxford, Berg, 1990; Dudley B. Wilson, "La poésie amoureuse
de Louise Labé et la tradition poétique de son temps", et Gisèle Ma-
thieu-Castellani, "Les marques du féminin dans la parole amoureuse de
Louise Labé", Louise Labé. Les voix du lyrisme, textes réunis par Guy
Demerson, Publications de l'Université de Saint-Etienne, 1990, pp. 17-34
et 189-205; Deborah Lesko Baker, The subject of desire: Petrarchan poetics

and the female voice in Louise Labé, West Lafayette, Indiana, Purdue
University Press, 1996.



152 Florence Pennone

quiste se laissait mal transposer à un sujet féminin. Les
lecteurs de l'époque auraient eu de la peine à envisager une
femme faisant une cour immodérée à un homme restant de
marbre. La description du corps de l'être aimé, devenu
masculin, posait en outre des problèmes de conventions
différentes17. La femme amante et poète se voyait donc obligée
d'adapter le schéma originel18. Chez Louise Labé, la constellation

amoureuse, que le lecteur peut reconstruire à partir des
informations distillées dans chaque sonnet, est la suivante: le
sujet féminin a subi autrefois les avances de l'homme,
auxquelles elle a, du moins intérieurement, cédé; mais à partir du
moment où elle s'est mise à lui porter des sentiments, celui-ci
s'est détourné et l'a abandonnée. L'être aimé est donc absent,
lointain, mais il n'est pas complètement inaccessibled. D'autre
part, l'amour a pu être consommé - quoiqu'il ne soit à aucun
moment possible de l'affirmer, il est également impossible
d'affirmer le contraire; enfin la réciprocité n'est pas exclue,
bien au contraire, elle a failli avoir lieu, et elle ne cesse d'être
revendiquée par l'amante, ce qui, par ailleurs, est une constante

dans l'œuvre de Louise Labé.
Le sonnet XXIII évoque le retournement de la situation

amoureuse que je viens d'esquisser:

Las! que me sert, que si parfaitement
Louas iadis et ma tresse doree,
Et de mes yeux la beauté comparée
A deus Soleils, dont Amour finement

Tira les trets causez de ton tourment?
Ou estes vous, pleurs de peu de duree?
Et Mort par qui deuoit estre honorée
Ta ferme amour et itéré serment?20

17 Cf. Dudley B. Wilson, op. cit., p. 28.
18 Hormis Louise Labé, on peut aussi mentionner comme représentantes

du pétrarquisme féminin Vittoria Colonna et Gaspara Stampa, cette
dernière étant également chère à Rilke.

19 Elisabeth Schulze-Witzenrath qualifie ainsi l'être aimé chez Louise Labé
et dans le pétrarquisme féminin: "Der Geliebte ist zwar in der Regel
nicht unnahbar, aber in verschiedener Weise unerreichbar - durch
Entfernung, Tod, Bindung an eine andere Frau usw.", op. cit., p. 55.

20 Les vers de Louise Labé sont cités à partir de l'édition bilingue des



Amour: tradition et traduction 153

Les quatrains rappellent que l'être aimé, autrefois apparemment

en position d'amant, avait fait sa cour au sujet féminin
sur le mode en vigueur dans la poésie pétrarquiste. Les éloges
et promesses énumérées correspondent en effet à des topoï
du discours de l'amant pétrarquiste, lesquels sont dénoncés
comme mensongers dans les vers suivants:

Donques c'estoit le but de ta malice
De m'asseruir sous ombre de supplice?

A la lumière de ce sonnet, l'avant-dernier du recueil, Elisabeth
Schulze-Witzenrath propose donc de lire l'ensemble des textes

selon un double mode de lecture, considérant à la fois ce
qu'ils empruntent à la tradition de la poésie amoureuse de

l'époque et ce qu'ils transforment souvent de manière très
subtile21.

Le sonnet VIII reprend la structure de certains sonnets
pétrarquistes basés sur le paradoxe; on en trouve des exemples

chez Pétrarque, mais aussi chez Ronsard et du Bellay. Ce

paradoxe consiste sur le plan thématique en ce que l'amant
éprouve simultanément plaisir et souffrance face à l'objet
aimé; dans sa forme extrême, il peut consister en un plaisir à
souffrir ("dolendi voluptas")22. Sur le plan formel et rhétorique,

le paradoxe se développe à partir de ce noyau initial en
une série d'images antithétiques. La structure traditionnelle de
ce type de sonnet est donc relativement stricte et ne permet
que peu de variations à l'intérieur du cadre donné.

traductions de Rilke: Sämtliche Werke, VII, Frankfurt a. M./Leipzig, Insel,
1997, pp. 230-232. Les Sämtliche Werke seront mentionnées par le sigle
SW dans la suite de cette article.

21 Op. cit., p. 115sqq. Deborah Lesko Baker propose un même type de
lecture, quoique moins détaillée, à partir d'une comparaison entre le
premier sonnet de Louise Labé et le sonnet initial du Canzoniere de
Pétrarque.

22 Cf. Du Bellay, L'Olive, sonnet XXVI: "Je pren' plaisir au torment, que
j'endure", et les sonnets XXVIII et XCIII, Œuvres poétiques I, Premiers
recueils (1549-1553), éd. par Daniel Aris et Françoise Joukovsky, Paris,
Classiques Garnier, 1993, pp. 29, 30, 63. Voir aussi Ronsard: "tant me
plaist mon martire", Les Amours (1552-1584), éd. par Marc Bensimon et
James L. Martin, Paris, Garnier-Flammarion, 1981, p. 139.



154 Florence Pennone

le vis, ie meurs: ie me brûle et me noye.
I'ay chaut estreme en endurant froidure:
La vie m'est et trop molle et trop dure.
I'ay grans ennuis entremeslez de ioye:

Tout à coup ie ris et ie larmoyé,
Et en plaisir maint grief tourment i'endure:
Mon bien s'en va, et à iamais il dure:
Tout en un coup ie seiche et ie verdoye.

Ainsi Amour inconstamment me meine:
Et quand ie pense auoir plus de douleur,
Sans y penser ie me treuue hors de peine.

Puis quand ie croy ma ioye estre certeine,
Et estre au haut de mon désiré heur,
Il me remet en mon premier malheur2^.

Selon Elisabeth Schulze-Witzenrath, Louise Labé se détache
dans ce sonnet à deux reprises du schéma traditionnel. Tout
d'abord au vers 2, le syntagme "en endurant froidure" n'est
pas ou - en vertu d'une ambiguïté sémantique - pas seulement

à comprendre comme le contraire de "i'ay chaut", soit
comme un synonyme de "j'ai froid", ce qui correspondrait à

l'antithèse traditionnelle24; la "froidure" est bien plutôt à

rapporter à l'homme aimé, dont la froideur est sans cesse théma-
tisée dans le recueil. Ce léger déplacement sémantique
contribue à rappeler ou à réintroduire l'objet aimé au sein du
paradoxe traditionnel et à lui adresser du même coup un
reproche implicite, reproche qui sera développé dans d'autres
sonnets comme le sonnet XXIII cité plus haut.

L'autre modification que Louise Labé opère par rapport
aux topoï traditionnels du sonnet paradoxal se trouve au vers
9. Dans la tradition pétrarquiste, le dieu Amour dirige la
destinée des amants et les mène de 'hauts en bas', et on voit

23 SWVII, pp. 210-212.
24 Cf. Petrarca: sonnet n° CXXXIV, v. 2: "et ardo, et son un ghiaccio", in:

Canzoniere, éd. par Roberto Antonelli, Gianfranco Contini et Daniele
Ponchiroli, Torino, Giulio Einaudi editore, 1964, p. 186; ce vers se
retrouve chez Ronsard, au sonnet XII des Amours: "Or je suis glace, &
ores un feu chault", op. cit., p. 63.



Amour: tradition et traduction 155

généralement apparaître ces deux termes dans le texte2?. Chez
Louise Labé cependant, si le sujet amoureux est effectivement
mené de hauts en bas dans la suite des tercets, c'est en raison
de l'inconstance d'Amour.

Ainsi Amour inconstamment me meine:

Le paradoxe n'est donc chez elle pas tant dans la simultanéité
de sensations contraires, comme c'est traditionnellement le
cas, mais il réside bien plutôt dans le changement d'attitude
de l'être aimé, qui s'est d'abord offert avant de se refuser.

Louise Labé procède de manière identique au sonnet XI,
dans lequel elle reprend le motif déjà présent dans la poésie
des troubadours de la dispute des yeux et du cœur. Le noyau
originaire de ce motif se définit comme suit: les yeux de
l'amant se délectent de la vue de l'être aimé aux dépens de
son cœur qui s'en trouve blessé. Il s'agit donc à nouveau d'un
paradoxe. Formellement, cette tension au sein du sujet amoureux

est traditionnellement représentée par un dialogue entre
son cœur et ses yeux. A nouveau, Louise Labé déplace les

pôles du paradoxe et à nouveau, elle réintroduit l'objet
désespérément aimé au sein de ce paradoxe. En effet, l'œil de
l'amante commence par s'opposer aux yeux de l'homme aimé
dans le premier quatrain:

O dous regar<d>s, ô yews pleins de beauté,
Petis iardins, pleins de fleurs amoureuses
Ou sont d'Amour les flesches dangereuses,
Tant à vous voir mon œil s'est arresté!26.

Dans le second quatrain, ce sont les cœurs des partenaires
qui s'opposent:

O cœurfelon, ô rude cruauté,
Tant tu me tiens de façons rigoureuses

25 Petrarca, op. cit., sonnet CLXXVIII: "Amor [...] / Or alto or basso il moi
cor mena", et L'Olive, XCIII: "Ou hault ou bas la Fortune me pousse", cf.
note 22 et 24.

26 SWWll, p. 214. C'est moi qui souligne.



156 Florence Pennone

Tant i'ay coulé de larmes langoureuses,
Sentant l'ardeur de mon cœur tourmenté^

On voit ici que le face à face des yeux et du cœur de
l'amante avec ceux de l'être aimé sont reproduits formellement

dans le texte, puisqu'aux "dous regars" et "yeus pleins
de beauté" de l'objet d'amour au vers 1 s'oppose au vers 4

l'œil du sujet féminin, et que de même le "cœur felon" de
l'ami infidèle au vers 5 s'oppose au "cœur tourmenté" de
l'amante au vers 8. Ce face à face est repris dans une structure
symétrique (chiasme) au premier tercet:

Donques, mes yeus, tant de plaisir auez,
Tant de bons tours par ses yeus receuez:
Mais toy, mon cœur, plus les vois s'y complaire,

Plus tu languiz, plus en as de souci,
Or deuinez si ie suis aise aussi,
Sentant mon œil estre à mon cœur contraire28.

C'est seulement dans les quatre derniers vers que Louise Labé
développe l'aspect traditionnel du motif, à savoir la tension
inhérente à l'amant entre les plaisirs du regard et la souffrance
de son cœur. Elle fait donc ici une triple utilisation du motif
originel2?: 1) le cœur de l'amante est contraire à son œil
(=motif originel) 2) ses yeux et son cœur font face à ceux de
l'être aimé auxquels ils s'opposent, 3) le regard de l'être aimé
donne des signes contraires à ce qu'éprouve son cœur "felon"
aux "façons rigoureuses", puisqu'ils donnent des signes
encourageant: "de bons tours". Rainer Maria Rilke a, soit dit en
passant, merveilleusement bien rendu ce comportement
ambigu de l'être aimé par le terme "Zweideutiges Herz". Ce qui
me paraît important ici, c'est qu'à nouveau, comme au sonnet
VIII, Louise Labé réinscrit l'objet aimé et infidèle au centre du
paradoxe du sentiment amoureux et déplace ainsi la polarité.
Le sujet amoureux n'est pas, comme l'amant pétrarquiste,

27 5WVII, p. 216. C'est moi qui souligne
28 Ibid.
29 E. Schulze-Witzenrath n'y a vu qu'une double utilisation du motif,

op. cit., p. 27.



Amour: tradition et traduction 157

centré sur lui-même, replié sur soi, au contraire, il, ou plutôt
elle cherche sans cesse le contact avec l'être aimé^0.

Le sonnet XVIII, mon dernier exemple, est le plus connu et
le plus sensuel du recueil, peut-être également le plus subversif.

Baise m'encor, rebaise moy et baise:
Donne m'en un de tes plus sauoureus,
Donne m'en un de tes plus amoureus:
le t'en rendray quatre plus chaus que braise.

Las, te pleins tu? ça que ce mal i'apaise,
En t'en donnant dix autres doucereus.
Ainsi meslans nos baisers tant heureus
Iouissons nous l'un de l'autre à notre aise.

Lors double vie à chacun en suiura.
Chacun en soy et son ami viura.
Permets m'Amour penser quelque folie:

Tousiours suis mal, viuant discrettement
Et ne me puis donner contentement,
Si hors de moy ne fay quelque saillie^1.

Déjà Sainte-Beuve avait en 1845 reconnu que ce sonnet
appartenait à un courant différent du pétraquisme, soit au genre
latin des Baisers que l'on trouve par exemple chez Catulle,
mais aussi chez le poète français néolatin Jean Second,
duquel s'est également inspiré Ronsard. Il s'agit donc d'un genre
relativement répandu. L'originalité de Louise Labé - de
nombreuses critiques récentes s'accordent là-dessus - est d'avoir
associé le genre du baiser à un motif de la philosophie néo-
platonicienne^2. Les quatrains sont l'expression du désir d'une

30 D. L. Baker insiste sur le caractère non sollipsiste, mais dialogique du
discours dans les sonnets de Labé, contrairement aux sonnets pétrarqui-
stes, cf. op. cit., p. 137 sqq.

31 SitzVII., pp. 224-226.
32 Voir entre autres: Elisabeth Schulze-Witzenrath, op. cit., p. 129, et De¬

borah Lesko Baker: op. cit., pp. 153-161. Dans un article fort brillant,
François Rigolot a également montré l'intérêt que Louise Labé, dont le
nom vient étymologiquement de labea, "lèvre", pouvait avoir à remanier
le genre latin du Baiser, cf. "Signature et signification: les baisers de



158 Florence Pennone

rencontre toute charnelle: le Je s'abandonne - du moins en
rêve - au plaisir sensuel. Les vers 9 et 10 reprennent en
revanche un passage du commentaire au Banquet de Platon de
Marsile Ficin. Au chapitre VIII du deuxième discours, Ficin dit
en effet de l'amour réciproque:

Quotiens duo aliqui mutua se benivolentia complectuntur, iste in illo,
ille in isto vivit. [...] Una vero duntaxat in amore mutuo mors est, revi-
viscentia duplex. Moritur enim qui amat in se ipso semel, cum se negli-
git. Reviviscit in amato statim, cum amatus eum ardenti cogitatione
complectitur. Reviviscit iterum, cum in amato se denique recognoscit et
amatum se esse non dubitat. O felicem mortem, quam due vite secun-
tur!33

Chez Ficin, le désir amoureux fait mourir l'amant à lui-même;
mais si l'amour est réciproque, alors l'amant ressuscite en
l'être aimé, car ils échangent leur âmes et sont pourvus dès
lors chacun d'une double vie. L'audace de Louise Labé est
d'avoir donné à cette idée un sens charnel en la faisant
dépendre de la réalisation non de l'union spirituelle, mais de
l'union physique des amants. La référence à ce passage tiré
du chapitre De l'Amour simple et de l'Amour réciproque est en
outre un moyen de rappeler le caractère essentiel de la
réciprocité, laquelle garantit le bonheur des âmes. Néanmoins, ce
qu'énonce le sonnet XVIII, c'est justement que ce désir
d'union charnelle avec l'être aimé est, en raison du fait que la
femme a été abandonnée par l'amant, irréalisable; il s'agit de
"folie", de désir inassouvi. L'adverbe "discrettement" signifiait
en effet au XVIe siècle "séparément", mais aussi "raisonnablement".

Le sujet féminin énonce donc dans le dernier tercet

Louise Labé", op. cit. Dans cet article, Rigolot propose également un
intertexte avec la Genèse.

33 "Chaque fois que deux êtres s'entourent d'une mutuelle bienveillance,
l'un vit dans l'autre et l'autre vit dans l'un. [...] Dans l'amour réciproque
il n'y a qu'une mort, mais deux résurrections, car celui qui aime meurt
en lui-même une fois puisqu'il s'oublie, mais il ressuscite dans l'aimé,
dès que l'aimé s'empare de lui dans une ardente pensée et il ressuscite
de nouveau lorsque dans l'aimé il se reconnaît et ne doute plus qu'il
soit aimé. O heureuse mort que suivent deux vies!", in: Sur le Banquet
de Platon ou De l'Amour, éd. et trad, par Raymond Marcel, Paris, Les
Belles Lettres, 1956, p. 156 sq.



Amour: tradition et traduction 159

une double souffrance: celle de vivre séparée de l'être aimé et
celle de devoir se rendre à la raison3L

Pour comprendre ici toute la portée du mot "folie", il faut
se reporter au Débat de Folie et d'Amour, dans lequel Louise
Labé représente par les deux personnages allégoriques que
sont justement Amour et Folie deux tendances contradictoires
d'Eros, tel que Platon le définit dans le Banquet et le Phèdre.
Le petit dieu archer fils de Vénus, qui est par ailleurs présent
dans toute la poésie pétrarquiste, représente le garant de
l'ordre du monde et de l'harmonie (ce qui correspond à la
définition d'Eros dans la première partie du Banquet). Folie,
qui au cours du dialogue rend littéralement Amour aveugle en
lui arrachant les yeux, serait en revanche plutôt à rattacher au
délire amoureux que Socrate décrit comme positif dans le
Phèdre. Cependant, si Amour, dans le dialogue de Louise
Labé, correspond au désir de posséder l'objet aimé et de
trouver ainsi un équilibre, cet équilibre est décrit comme
impossible, car la passion est toujours folle et donc synonyme
d'aliénation, de désordre de l'âme:

Or si vous ne trouvez folie en Amour de ce côté là, dites moy entre
vous autres Signeurs, qui faites tant profession d'Amour, ne confessez-

vous, que Amour cherche union de soy avec la chose aymee? qui est
bien le plus fol désir du monde [...]. Amour donq ne fut jamais sans la

compagnie de Folie [,..]35.

Dans les poèmes, Louise Labé réunit ces deux tendances en
l'unique personnage du dieu Amour: Amour y est à la fois
synonyme d'harmonie et de chaos. Toutefois, il ne devient
principe de désordre que lorsque l'être aimé se trouve absent
ou se distancie volontairement du sujet amoureux. C'est ce
type d'expérience amoureuse, expérience d'un désir inassouvi,

d'un déséquilibre, qui forme le thème des sonnets.
Ces exemples ont permis de montrer que la poésie de

Louise Labé doit se comprendre comme la transformation de
discours amoureux déjà existants à l'intérieur d'un cadre défi-

34 Cf. François Rigolot, "Signature et signification", op. cit., pp. 18-19.
35 Louise Labé, Œuvres complètes, édition critique et commentée par Enzo

Giudici, Genève, Droz, 1981, p. 90.



160 Florence Pennone

ni par la tradition, elle reprend ainsi des genres qu'elle
personnalise, tel le sonnet pétrarquiste ou le Baiser; le nouveau
discours amoureux qui en résulte peut être lu comme un
discours critique qui prend position par rapport à des systèmes
littéraire et philosophique qui envisagent l'amour soit comme
unilatéral, soit comme purement spirituel. Louise Labé tente
de corriger ces deux tendances en réinscrivant l'objet aimé au
sein de différents paradoxes de l'amour pétrarquiste (et
médiéval) et en ramenant à la chair l'union des âmes
platonicienne. Par là, elle rend tout particulièrement problématique
la question de la réciprocité de l'amour, l'une des questions
centrales de son œuvre.

W

C'est donc ce discours amoureux à la fois personnel et critique,

ce témoignage d'une femme face à la conception de
l'amour de son époque que Rainer Maria Rilke rencontre, au
plus tard avant le 21 décembre 1909, date à laquelle il envoie
les deux volumes des œuvres de Louise Labé à une de ses
correspondantes en les qualifiant de "schöne Dinge der
Renaissance'^6. C'est pourtant précisément cet encrage de
l'œuvre dans la tradition de l'époque que Rilke va faire disparaître

dans sa traduction. Il le fait de deux manières: tout
d'abord, il supprime en partie, et principalement au niveau de
la forme, les références au pétrarquisme3?; ensuite, il réduit
considérablement la dimension critique du texte de Louise
Labé. C'est ce que je vais montrer maintenant, en m'attachant
principalement aux écarts sémantiques que Rilke opère par
rapport au modèle amoureux mis en place par Louise Labé.

36 La correspondante est Sidonie Nâdherny von Borutin. L'information est
citée d'après Ingeborg Schnack, op. cit., p. 339.

37 Ce problème a été soulevé par Lotte Cleve, Hugo Friedrich (voir notes 9
et 10), et plus récemment par Andreas Wittbrodt, "Rainer M. Rilkes
Übersetzung der Sonette Elizabeth Barret-Brownings sowie Louise Labés
und ihr Bezug zum Petrarkismus", Rilke und die Weltliteratur, éd. par
Dieter Lamping et Manfred Engel, Düsseldorf/Zürich, Artemis & Winkler,
1999, pp. 168-187.



Amour: tradition et traduction 161

Si l'on reprend le dernier sonnet cité, le sonnet XVIII, que
constate-t-on?

Küß mich noch einmal, küß mich wieder, küsse
mich ohne Ende. Diesen will ich schmecken,
in dem will ich an deiner Glut erschrecken,
und vier für einen will ich, Überflüsse

will ich dir wiedergeben. Warte, zehn
noch glühendere; bist du nun zufrieden?
O daß wir also, kaum mehr unterschieden,
glückströmend ineinander Übergehn.

In jedem wird das Leben doppelt sein.
Im Freunde und in sich ist einem jeden
jetzt Raum bereitet. Lass mich Unsinn reden:

Ich halt mich ja so mühsam in mir ein
und lebe nur und komme nur zu Freude,
wenn ich, aus mir ausbrechend, mich vergeude^8.

De même que celui de Louise Labé, le sonnet de Rilke
comporte trois parties: la description du désir et du plaisir physique,

la conséquence spirituelle de l'union amoureuse et la
remise en question de la possibilité de ce bonheur. Par quelques

déplacements, Rilke modifie cependant sensiblement la

signification de chacune des parties. On constate d'abord
deux ajouts au vers 2 et 4: le syntagme "mich ohne Ende" et
le mot "Überflüsse", accentuent le caractère infini, surabondant

du débordement amoureux, débordement que Rilke rend
sur le plan de la forme par divers enjambements. Cette
accentuation de la surabondance des baisers correspond à la
tradition du genre: chez Catulle le nombre des baisers
échangés atteint des centaines, voire des milliers; Louise Labé
restait, quant à elle, dans des chiffres modestes. On note
ensuite un déplacement de l'ardeur amoureuse: chez Louise
Labé ce sont les baisers du sujet féminin qui sont "plus chaus

que braise", chez Rilke, ce sont d'abord ceux de l'homme
aimé (v.3 "deiner Glut"), puis en effet ceux de la femme (v.6
"noch glühendere"). De manière générale, les adjectifs carac-

38 SWVll, pp. 225-227.



162 Florence Pennone

térisant la douceur, l'intimité de l'union amoureuse sont
abandonnés ("amoureus", "doucereus", "i'apaise") au profit
d'une isotopie du feu à laquelle le poème allemand fait
davantage de place (on retrouve d'ailleurs cette accentuation du
motif du feu dans la traduction du sonnet IV). Jusqu'ici Rilke
semble donc souligner davantage la sensualité du discours
féminin. Pourtant, aux vers 7 et 8, il se détache de l'original:
alors que chez Louise Labé l'union est représentée concrètement

comme la possession physique de l'autre (elle répète le
mot "baisers" au vers 7, utilise le verbe "jouir" au vers 8, qui
signifie autant "éprouver du plaisir" que "posséder"), Rilke
traduit ces plaisirs du corps par une construction métaphorique:

O daß wir also, kaum mehr unterschieden,
glückströmend ineinander übergehen.

Les baisers disparaissent, l'idée de jouissance reste certes
présente dans le terme composite "glückströmend", mais il
s'agit moins de possession mutuelle que d'une fusion, dont le
caractère sexuel me semble ici dépassé par la métaphore39.
L'union, toute physique chez Louise Labé, prend chez Rilke
une connotation presque mystique, et en ceci, Rilke anticipe
sur les vers suivants, qui, comme je l'ai montré, renvoient à

l'union néo-platonicienne des âmes. Pourtant, Rilke traduit le
vers 10: "Chacun en soy et son ami vivra", qui énonce bien
l'idée que l'âme de chacun des amants sera par l'union
transportée dans l'âme de l'autre, par ces vers:

39 Cette traduction a été très positivement commentée par Gertrud vom
Steeg qui n'a apparemment pas vu les déplacements sémantiques opérés

ici par Rilke. Elle relève pourtant le caractère métaphorique des vers
8-9 de la traduction: "Wie zwei Ströme, die immer ihren festen Weg
haben, kommen diese beiden Menschen aufeinander zu und werden ein
Strom, in dem doch doppeltes Leben ist." (op. cit., p. 50). Il faut toutefois

rester prudent avec les métaphores sexuelles de Rilke. Certains de
ses poèmes, comme les "Sieben Gedichte", en contiennent en effet
quelques échantillons d'un goût fort douteux. Il n'en demeure pas
moins que la métaphore rend ici le sens du vers 8 ambigu; l'union peut
être comprise comme physique et spirituelle à la fois, ce qui n'est pas le
cas du vers original.



Amour: tradition et traduction 163

Im Freunde und in sich ist einem jeden
jetzt Raum bereitet.

Il s'agit-là du déplacement sémantique sans doute le plus
important de la traduction. La signification de l'union amoureuse

se trouve modifiée par l'ajout du mot "Raum": il s'agit
moins pour chacun des amants de se transporter en l'autre et
d'y vivre, que de rester en soi et d'aménager dans son intériorité

un espace destiné à l'autre. Par l'enjambement, ce terme
de "Raum" reçoit de plus une accentuation particulière. On
sait qu'à partir du Malte Laurids Brigge, et principalement
avec les Elégies de Duino (que Rilke commence à rédiger en
1912, c'est-à-dire au moment où il traduit les sonnets de
Louise Labé), le terme de "Raum", d'espace commence à

prendre de plus en plus de signification en tant qu'espace
intérieur. On retrouve par ailleurs l'idée d'amour créateur
d'espace dans une lettre de Rilke à Elisabeth Freiin Schenk zu
Schweinsberg datée de novembre 1909- Il y écrit que
l'essence même de l'amour réside dans la solitude et que

man sogar dieses scheinbar Gemeinsamste, das die Liebe ist nur allein,
abgetrennt, ganz ausentwickeln und gewissermaßen vollenden kann;
schon deshalb, weil man im Zusammenschluß starker Neigungen eine
Strömung von Genuß erzeugt, die einen hinreißt und schließlich
irgendwo auswirft; während dem in seinem Gefühl Eingeschlossenen die
Liebe zu einer täglichen Arbeit wird an sich selbst und zu einem
fortwährenden Aufstellen kühner und großmütiger Anforderungen an den
anderen. [...] Da sie [solche Liebende, d.V.l einander immerfort das
Äußerste wünschen und zumuten mögen, kann keiner dem anderen durch
Beschränkung unrecht tun; im Gegenteil, sie erzeugen sich gegenseitig
unaufhörlich Raum und Weite und Freiheit, genau wie der Gottliebende

für Gott zu allen Zeiten Fülle und Vollmacht aus seinem Herzen
ausgeworfen und in den Tiefen des Himmels gegründet hat40.

Certes, l'espace que les amants se créent ici mutuellement
dans le renoncement à une communauté physique, n'est pas
(encore) un espace intérieur, comme celui de la traduction du

40 Lettre à Elisabeth Freiin Schenk zu Schweinsberg, Paris, 77, rue de
Varenne, le 4. novembre 1909, citée d'après: Rainer Maria Rilke, Briefe,
I, Frankfurt a. M., Insel, 1987, p. 252. C'est moi qui souligne.



164 Florence Pennone

sonnet XVIII; la formule "sich gegenseitig unaufhörlich Raum
[erzeugen]" est toutefois fort ressemblante. Ce rapprochement
pose néanmoins un problème non négligeable: dans la
traduction du sonnet XVIII, c'est l'union physique qui est
génératrice d'espace; dans la lettre à Elisabeth Freiin Schenk
zu Schweinsberg, comme de manière plus générale dans
l'oeuvre de Rilke, c'est au contraire l'amour sans partage, sans
jouissance commune (Zusammenschluss/Genuss), l'amour
concentré en soi ("dem in seinem Gefühl Eingeschlossenen")
qui crée cet espace libre. Ceci s'oppose à la conception de
l'amour de Louise Labé, pour laquelle l'équilibre est à trouver
dans la réciprocité et la communauté des amants sur terre.
Pour Rilke au contraire, jouissance et vie commune sont
synonymes de décentrement, de déséquilibre de l'individu.

Cette mise en rapport de la traduction avec ce passage de
la lettre jette dès lors un autre éclairage sur le début et la fin
du poème, tel que Rilke le traduit. An constate en effet que
dans le sonnet français, le sujet féminin parle de don réciproque,

d'échange de baisers ("Donne m'en... Donne m'en... Je
t'en rendray..."), alors que dans le poème allemand le sujet
n'exprime que son désir, son vouloir, le verbe "will ich" est
répété quatre fois en quatre vers dans les quatrains. En outre,
la traduction relativement libre des termes "folie" et "discret-
tement", transforme le sens du dernier tercet de façon notable.

"Unsinn" ne peut évidemment rendre la dimension
intertextuelle de "folie"; l'allusion au Débat disparaît, de même que
la tension entre la réciprocité et son impossibilité, qui se trouvait

au cœur du sonnet de la poétesse. Il est bien entendu
possible que Rilke n'ait pas eu connaissance des différents
sens du mot "discrettement" au XVIème siècle. Toutefois, on
notera qu'il saisit l'occasion pour accentuer un thème qui lui
est propre: l'opposition entre la concentration, terme positif
chez lui ("Ich halte mich so mühsam in mir ein"), et la
dissipation ("aus mir ausbrechend"), terme au contraire négatif.
Par ailleurs, le verbe "vergeuden", sur lequel s'achève la
version allemande du poème et qui caractérise bien la lascivité
du sujet féminin, a une connotation plutôt péjorative dans le
discours rilkéen. Dans les Lettres à un jeune poète, il dit en
effet de la volupté:



Amour: tradition et traduction 165

Und nicht daß wir sie empfangen, ist schlecht; schlecht ist, daß fast alle
diese Erfahrung mißbrauchen und vergeuden und sie als Reiz an die
müden Stellen ihres Lebens setzen und als Zerstreuung statt als Sammlung

zu Höhepunkten41.

L'amour, de même que tout mouvement de l'âme, doit être
concentration ("Sammlung") afin de transcender l'objet, et
non pas dispersion, gaspillage dans un plaisir futile. Le regret
qui s'exprime dans le tercet de Rilke n'a donc plus grand
chose à voir avec celui exprimé par Louise Labé. Ce n'est pas
tant la séparation ("discrettement"), l'impossible réciprocité
qui est ici mise en cause, mais le fait que l'amour mène à la

dissipation de soi, à une forme de Vergeudung. La possibilité
de créer cet espace intérieur ("Raum") dans l'union physique
est donc remise en question dans les dernières lignes du
poème allemand. On comprend désormais mieux pourquoi
Rilke supprime au vers 5 le syntagme: "ça que ce mal
i'apaise" et ne traduit pas l'idée de jouissance du vers 8.
L'amour rilkéen est un amour solitaire, un amour qui à son
point extrême et idéal se passe de la réciprocité, c'est la raison
pour laquelle l'objet de l'amour doit disparaître et l'amour
devenir intransitif.

C'est en effet à cette disparition de l'objet que l'on assiste
dans ses traductions des sonnets. Si l'on reprend les sonnets
que j'ai analysés précédemment, comme pour commencer le
sonnet VIII, on constate que Rilke traduit le vers 2 Tay chaut
estreme en endurant froidure" par "ich dulde Glut und bin
doch wie im Eisé'. Rilke ne reproduit pas ici l'ambiguïté
sémantique énoncée plus haut; la glace ne peut chez lui plus
être attribuée à l'amant, à l'objet aimé, et celui-ci disparaît par
conséquent du paradoxe. Là où Louise Labé avait réintroduit
l'objet aimé en se détachant du schéma pétrarquiste traditionnel,

Rilke l'efface et reproduit du même coup le schéma
traditionnel. De même, au vers 9, il ne traduit pas l'adverbe "in-
constamment" qui faisait allusion au comportement paradoxal
de l'être aimé, comme si le caractère contingent de la solitude

41 Rainer Maria Rilke: Briefe an einen jungen Dichter; 41ème éd., Frank¬
furt a. M./Leipzig, Insel, 1994, p. 22. C'est moi qui souligne.



166 Florence Pennone

du sujet amoureux devait être effacé. Hasard ou stratégie de
traduction? Considérons d'autres cas:

On se rappelle qu'au sonnet XI, Louise Labé réintroduisait
également l'objet aimé au sein du paradoxe en opposant
symétriquement aux yeux de l'homme l'œil du sujet féminin.
Or dans son premier quatrain, Rilke traduit "mon œil", qui
dans l'original fait pendant aux yeux de l'être aimé au vers 1,

par un syntagme verbal qui forme le vers 3 et supprime, du
moins formellement, le face à face du sujet et de l'objet aimé:

O Blicke, Augen aller Schönheit voll,
wie kleine Gärten, die in Liebe stehen:
was hab ich lange da hineingesehen,
obwohl ich eure Pfeile meiden soll42.

De même aux vers 9 et 10, il ne reproduit pas le chiasme qui
servait à exprimer ce face à face; il fait même davantage, il
supprime carrément les yeux de l'être aimé du tercet. En
revanche, il développe davantage l'isotopie du regard, du
"Schauen" ou "Sehen", verbes qui sont des termes clés de sa
réflexion poétique et esthétique:

Ihr Augen, ja, je mehr ihr dorthin schaut,
je mehr wird euch des Anblicks Lust vertraut;
doch du mein Herz, wenn sie sich ganz verlieren

in ihrem Schauen, hast davon nur Qual47

Il est également intéressant d'observer les poèmes dans
lesquels apparaît le mot "objet", que ce soit dans l'original ou
dans la traduction. Au sonnet XVII de l'original, le sujet féminin

envisage de trouver "un nouuel obget faire à [s]es yeus"
(v. 8) afin de se détacher de l'être aimé. Dans la traduction de
Rilke, il s'agit en revanche seulement de détourner le regard
de l'être aimé, sans toutefois le porter sur un autre objet
(v. 7-9):

Ich suche meinen Wünschen auszuweichen

42 SWVU, p. 215
43 SWVII, p. 217.



Amour: tradition et traduction 167

und, von dir abgekehrten Angesichts,

daß etwas dem Verliebtsein mich entrisse44.

Au sonnet XXI, nous assistons au processus inverse: Rilke
ajoute le mot "Gegenstand", qui n'est pas présent dans
l'original, afin de mieux pouvoir le nier dans son texte
(v. 11-14):

Ich weiß nur eins: der schönste Gegenstand

und alle Kunst, die die Natur erhöhte,
vermöchten nimmer, wenn man sie mir böte,
mir meine Sehnsucht sehnender zu machen4?.

Le poème prend dès lors une autre signification. Alors que
chez Louise Labé le dialogue rhétorique porte sur la beauté
de l'être aimé, laquelle n'influence pas les sentiments du sujet
(on perçoit ici une résonance platonicienne), Rilke déplace la
discussion sur l'objet beau et sous-entend que le désir est plus
intense sans celui-ci.

Il semblerait donc, à examiner ces quelques exemples, que
Rilke tend dans sa traduction à superposer au message amoureux

de l'original sa propre conception de l'amour, laquelle
ne repose précisément pas sur le désir ou le besoin de
réciprocité. L'objet aimé, "der Geliebte", pour Rilke toujours
inférieur au sujet aimant, doit être dépassé, pour devenir un
espace infini, lequel peut à la rigueur être alors rempli par
Dieu. Il n'est pas inintéressant de constater que dans une
autre de ses lettres, Rilke justifie cette vision de l'amour idéal
en se référant directement au discours de Diotime dans le
Banquet de Platon, et il continue ainsi, à propos de l'amour
solitaire, le seul à mériter le nom d'amour:

[...] auch sie geht (wie das, was bei allen, nachlässig genug, Liebe heißt)
auf einen anderen zu; aber plötzlich, wie ein Vorwand, ist er
fortgenommen, sobald das unendliche Gefühl seinen weitesten Kreis
beschreibt und keiner Stütze mehr braucht46.

44 SIVVII, p. 225.
45 SVFVii, pp. 229, 231.
46 Lettre à Sidonie Nâdherny von Borutin, le 24 septembre 1908, in: Rainer



168 Florence Pennone

Tout se passe donc comme si Rilke, dans ses traductions,
voulait rendre l'amour, tel qu'il est mis en scène par Louise
Labé, intransitif, en en ôtant le pôle objet. Ce faisant, il
atténue cependant ce que l'on peut considérer comme
l'originalité de cette poésie féminine, laquelle réside dans une
revendication de la réciprocité, et supprime du même coup la
dimension critique du texte. Le rapport intertextuel et dialogi-
que qu'établissait Louise Labé avec les courants littéraires et
philosophiques de l'époque - rapport critique - est ici
remplacé par un autre rapport intertextuel, celui que l'original
entretient désormais avec l'œuvre de Rainer Maria Rilke.

W

Ce nouvel encrage du texte de Louise Labé dans le contexte
de l'œuvre de Rilke permet d'expliquer d'autres modifications
formelles et sémantiques. Les détracteurs de Rilke, qui se sont
souvent attachés à la forme des poèmes, ont montré, le plus
souvent avec regret, combien le poète transforme, voire
détruit dans sa traduction la structure très stricte du sonnet
marotique utilisée par Louise Labé47. On observe en effet dans
ces sonnets une structure binaire qui s'étend à tous les
niveaux du texte48. En ceci, les poèmes de Louise Labé ne
diffèrent guère de la poésie pétrarquiste. Le schéma strophique,
le mètre, la rime, lps figures de rhétorique telles que les pa-
rallélismes, les symétries, les antithèses, les anaphores, les
chiasmes, tout dans ce lyrisme concourt à l'élaboration d'une
dualité qui finit par se clore en une unité dans le dernier
tercet. Chez la poétesse de la Renaissance, la forme est l'écrin
d'une pensée dialectique qui envisage le monde comme une
série d'oppositions dont la première, et non des moindres, est

Maria Rilke, Briefe an Sidonie Nâdherny von Borutin, Frankfurt a. M.,
Insel, 1973, p. 79.

47 Voir par exemple Duschan Derndarsky, op. cit., surtout p. 127 sq. et
150, Lotte Cleve, op. cit., surtout 550 sq., et Hugo Friedrich, op. cit.
Andreas Wittbrodt a également observé cette transposition formelle, sans
toutefois porter de jugement négatif, op cit., p. 178.

48 Chiara Sibona, op. cit., voir tout particulièrement le chapitre V.



Amour: tradition et traduction 169

celle entre le sujet aimant et l'être aimé4?. Certes, cette structure

binaire, qui exige un respect rigoureux des limites du
vers et de la strophe, disparaît chez Rilke au profit d'un autre
type de tension: celle entre la forme métrique et la syntaxe.
Alors que Louise Labé tend à maintenir le flot de parole à

l'intérieur des limites imposées par la forme, recherchant ainsi
un équilibre rassurant pour contrebalancer la "folie", Rilke
accentue au contraire par de continuels enjambements le
débordement de l'énonciation. Nous avons vu au sonnet
XVIII, par exemple, comment la structure syntaxique du texte
allemand mimait la surabondance ("Überflüsse") des baisers et
des sentiments. En somme, la figure de style dominante dans
les traductions, l'enjambement, qui caractérise une impossibilité

de l'énonciateur à se tenir à l'intérieur d'un cadre donné,
pourrait s'interpréter comme une manière de rendre dans la
forme le débordement de cet amour sans limite, tel que Rilke
le conçoit et le prête à Louise Labé. C'est pourtant sans
compter le fait que la figure de l'enjambement se retrouve
également dans presque tous les sonnets de l'œuvre poétique
de Rilke, lesquels ne traitent pour ainsi dire jamais de l'amour.
Là aussi, il faut donc replacer la forme qu'il donne aux sonnets

de la Belle Cordière dans le contexte du sonnet rilkéen.
Dans l'une des études les plus complètes à ce sujet, Sigrid

Kellenter5o a montré l'influence du style d'Elizabeth Barrett-
Browning, dont Rilke traduit les sonnets en 1907, sur
l'évolution de cette forme dans les Nouveaux Poèmes. Ce
recueil marque en effet la première grande phase du sonnet
chez Rilke, avant les Sonnets à Orphée en 1922. Qu'il l'ait
hérité d'Elizabeth Barrett-Browning comme l'affirme Kellenter,
ou non, l'enjambement est sans aucun doute l'un des signes
distinctifs du sonnet rilkéen d'après 1906. On peut même
considérer la présence constante de cette figure, tant dans sa

production personnelle que dans ses traductions, comme une

49 Cf. Cynthia G. Tucker, op. cit., p. 830 sqq.
50 Das Sonett bei Rilke, Bern, Frankfurt a. M., P. Lang, 1982, p. 44 sqq. Voir

aussi Judith Ryan, Umschlag und Verwandlung. Poetische Struktur und
Dichtungstheorie in R.M. Rilkes Lyrik der mittleren Periode, München,
Winkler, 1972, p. 57 sqq.



170 Florence Pennone

tentative de personnaliser un genre lyrique déjà établit.
Toutefois, si l'on se penche sur les écrits où Rilke tente, dès son
arrivée à Paris en 1902, de définir la forme à donner à sa
nouvelle poésie, on constate que ses réflexions sont en étroite
relation avec sa définition, plus générale, de l'œuvre d'art.
Dans les lettres qu'il écrit à partir d'août 1903 à Lou Andreas-
Salomé, il mentionne à plusieurs reprises son désir de créer
des "choses écrites", des "geschriebene Dinge"'? qui
ressembleraient aux œuvres sculptées d'Auguste Rodin. Or dans sa

monographie consacrée au sculpteur, Rilke décrit ces œuvres
comme unes et closes, malgré leur caractère fragmentaire53. A
l'intérieur de ce "tout" que forme l'œuvre d'art, des rapports
nouveaux s'installent qui créent à leur tour une unité
nouvelle. Ce qu'il dit des sculptures de Rodin pourrait tout aussi
bien s'appliquer à ses propres sonnets:

[...] man hat sich sehr rasch an diesen Eindruck gewöhnt, [...] daß ein
künstlerisches Ganzes nicht notwendig mit dem gewöhnlichen Ding-
Ganzen zusammenfallen muß, daß, unabhängig davon, innerhalb des
Bildes neue Einheiten entstehen, neue Zusammenschlüsse, Verhältnisse
und Gleichgewichte'4.

Un peu plus loin, il ajoute:

[...] denn die Bewegtheit der Gebärden, die in dieser Skulptur viel
bemerkt worden ist, geht innerhalb der Dinge vor sich, gleichsam als ein
innerer Kreislauf, und stört niemals ihre Ruhe und die Stabilität ihrer
Architektur".

Ce mouvement, Rilke le dit à un autre endroit, est celui de la
vie. On comprend dès lors pourquoi le poète-critique d'art
choisit le sonnet comme forme dominante de sa nouvelle

51 Voir à ce sujet: Thomas Schneider, Gesetz der Gesetzlosigkeit: das
Enjambement im Sonett, Frankfurt a. M., Peter Lang, 1992, chap. 5: "Trans-
zendierung und Auflösung der Formgesetze durch R.M. Rilke: das
Enjambement als authentische Stilgebärde im Sonett."

52 Lettre du 10 août 1903, in: Rainer Maria Rilke / Lou Andreas-Salomé,
Briefwechsel, Frankfurt a. M., Insel, 1989, p- 103.

53 SU7V, p. 163.
54 Ibid.
55 SWW, p. 218.



Amour: tradition et traduction 171

poétique: celui-ci lui offre une "architecture" extérieurement
close et stable, tant par son agencement métrique et strophi-
que que par sa musicalité; l'intérieur du poème ne doit
cependant pas rester statique, mais être animé de "mouvements",

comme les statues de Rodin. C'est justement ce
"mouvement" que Rilke cherche à rendre par les enjambements à

l'intérieur du sonnet, créant ainsi d'autres rapports et d'autres
unités que ceux qui seraient donnés par la forme extérieure.
Cette tendance s'observe tout particulièrement dans les sonnets

où un mouvement est décrit comme Römische Fontäne,
Die Anfahrte6, ou encore Der Ball que l'on peut considérer
comme un sonnet rallongé. En ce qui concerne les traductions
des sonnets de Louise Labé, le remplacement des structures
binaires à l'intérieur des vers par des "mouvements" qui
semblent toujours vouloir en dépasser les limites trouve dès lors
une explication, si ce n'est une justification. Comme nous
l'avons vu au sonnet XVIII, l'enjambement permet de reproduire

dans la forme le contenu de l'énonciation: la description
d'un amour infini, dépassant jusqu'à son objet. De même que
Rilke s'est approprié le contenu de ces poèmes de la Renaissance

par l'interprétation qu'il en fait, de même il s'en approprie

la forme. Celle-ci se trouve réinvestie de toute sa
réflexion sur la forme du poème et de l'œuvre d'art en
général, sur sa clôture, son unité et son dynamisme interne.

Il n'est sans doute pas exagéré de parler d'appropriation
pour définir l'acte de Rilke tant dans ses traductions que dans
son rapport plus général aux œuvres d'art du passé et du
présent. Par ses lectures et ses interprétations, Rilke les fait
siennes. Que ce soit les sculptures de Rodin, les peintures de
Cézanne, les textes d'auteurs féminins comme Louise Labé, ou
les poèmes de Paul Valéry, ces œuvres entrent nécessairement,

dès que Rilke se met à les retranscrire dans ses propres
mots, dans le réseau intertextuel de son œuvre personnelle.
Le rapport que cette œuvre personnelle entretient avec les
œuvres d'autres artistes peut être défini comme une série

56 Pour une analyse détaillée de ces sonnets, voir Sigrid Kellenter, op. cit.,
p. 57 sqq. Kellenter montre également l'évolution dans la description
des mouvements entre la première et la seconde partie des Nouveaux
poèmes.



172 Florence Pennone

d'échanges simultanés (Wechselbeziehung). La relation
d'influence est toujours double, elle est un va-et-vient entre
deux pôles. Ainsi, pour les sonnets d'Elizabeth Barret-
Browning, Sigrid Kellenter a observé que Rilke s'inspire de
leur forme pour introduire l'enjambement dans ses propres
sonnets, mais que son propre travail poétique a en retour
influencé sa traduction, raison pour laquelle la version
allemande des sonnets comporte davantage d'enjambements que
la version anglaise. De même Rodin, Cézanne et Valéry ont
fortement influencé l'œuvre de Rilke à des moments clés de
sa production littéraire, mais il les a lus, commentés ou
traduits en fonction de ce que ces artistes avaient de commun
avec son œuvre propre.

Le terme d'appropriation ne suffit cependant pas à définir
l'ensemble du rapport de Rilke à ce qu'on pourrait appeler
son canon artistique. Il est difficile de parler chez Rilke d'un
rapport à la tradition, car il ne s'intéresse à certaines œuvres
que par affinité personnelle, et non en raison de l'importance
de celles-ci dans l'histoire. Les Cahiers de Malte Laurids Brigge
peuvent toutefois se lire comme une révision générale de la
tradition dans un double mouvement de réappropriation et de
décontextualisation. Le "programme" de Malte est en effet
décrit au début du roman comme une sorte de tabula rasa,
de recommencement de l'écriture de l'histoire et de la tradition,

de réécriture sous l'angle du sujet qui "apprend à voir".
La deuxième partie du texte met en scène cette réécriture: des

figures littéraires comme Bettina von Arnim et d'autres
"Liebenden", mais aussi des figures historiques comme le duc de
Bourgogne ou Charles le fou sont retirées de leur contexte et
réinvesties d'une signification nouvelle par le sujet de
l'écriture, le jeune Malte. Ces figures perdent dès lors leur
identité personnelle, elle deviennent des symboles; la preuve
en est que certaines d'entre elles ne sont pas nommées dans
le texte. Dans une lettre célèbre à son traducteur polonais
Witold Hulewicz, qui lui demandait des explications concernant

ces figures historiques, Rilke répond en 1925 en parlant
de Malte:

Sie sind nicht historische Figuren oder Gestalten seiner eigenen
Vergangenheit, sondern Vokabeln seiner Not: darum lasse man sich auch ab



Amour: tradition et traduction 173

und zu einen Namen gefallen, der nicht weiter erläutert wird, wie eine
Vogelstimme in dieser Natur [...]. Darum könnte es nur beirrlich werden,

die nur angedeuteten Figuren namentlicher herauszustellen; belege
sie jeder auf seine Art, und wer sie nicht zu belegen vermag, erfährt
immer noch genug aus der Spannung dieser Anonymitäten57.

Ce que Rilke dit ici à propos de Malte peut être rapporté à

l'utilisation qu'il fait lui-même de la tradition, que ce soit la
tradition antique de la mythologie greco-romaine, la tradition
biblique ou la tradition de la France, son histoire et sa littérature.

Ce processus de dépersonnalisation ou de décontextua-
lisation, Rilke l'applique à l'ensemble de la tradition et il
l'applique à Louise Labé elle-même, lorsque, par sa traduction,

il arrache ses textes au contexte duquel ils sont issus.
C'est ainsi qu'il faut, à mon sens, expliquer le fait que Rilke

traduit systématiquement le nom du dieu archer Amour (Eros)
par "der Gott" (quand il ne l'élimine pas carrément de son
texte, comme au sonnet XI ou au sonnet XVIII, ou ne le
traduit pas simplement par "die Liebe", comme au sonnet XXI).
On peut certes voir dans ce choix une influence de Hölderlin58,

que Rilke se met précisément à lire autour de 191359, soit
peu avant d'effectuer ces traductions. Tout comme Hölderlin,
Rilke est en effet habité par l'idée de la disparition des dieux
antiques, de leur retrait au-delà des frontières du "visible". Il
faut néanmoins remarquer que le fait de ne pas nommer les
dieux empruntés à la tradition classique par leurs noms
s'observe déjà chez Rilke avant sa rencontre avec l'œuvre de
Hölderlin. Déjà dans Les Nouveaux Poèmes, les noms des
dieux apparaissent souvent dans le titre, mais fort rarement
dans le texte, où ils sont mentionnés sans nom, simplement
sous cette appellation "der Gott" ou "die Göttin". De même

que les personnages historiques de Malte, les dieux antiques
sont anonymes, tant dans l'œuvre de Rilke que dans les
traductions. En ce sens, Hugo Friedrich a en partie raison lors-

57 Lettre du 10 novembre 1925, citée d'après Rainer Maria Rilke, Briefe,
op. cit., Ill, p. 891.

58 Comme Karl Maurer dans son compte-rendu de l'article d'Hugo Fried¬
rich, in: Poetica, 1, 1967, p. 135.

59 Cf. Herbert Singer, Rilke und Hölderlin, Köln, Böhlau Verlag, 1957, p.
32.



174 Florence Pennone

qu'il déplore le fait que l'amour dans le texte de Rilke n'est
plus incarné par le dieu Amor/Eros de la tradition, mais
devient une vaguepuissance anonyme6°.

Pour comprendre l'anonymat du dieu Amour, il faut
remonter à l'utilisation que fait Rilke du terme allemand
"anonym". Ce terme entretient en allemand une synonymie
partielle avec le terme de 'namenlos', synonymie sur laquelle
Rilke ne peut s'empêcher de jouer, jusqu'à mettre les deux
termes côte à côte61. 'Namenlos', c'est en effet à la fois
Xanonyme et l'innommable, et Rilke conserve volontiers
l'ambiguïté du terme. Dans les poèmes, 'namenlos' est plutôt
utilisé pour signifier ce pour quoi il n'y a pas de nom ou ce
qui se cache derrière les noms62 et que seul le poète ou
l'artiste peut percevoir; il est associé à la nuit, à ce qui est
lointain, invisible, ce qui dépasse l'homme. Or dans un
poème-dédicace rédigé dans l'un des exemplaires de ses
traductions de Louise Labé, Rilke a qualifié le sentiment éprouvé
par la Belle Cordière de 'namenlos'. Voici les vers en question:

Wie sollte so ein Buch nicht bleiben wollen,
wo man es so, wie Sie getan, empfing.
Ein Meisterwerk? Nicht doch. Ein kleines Ding,
ein kleiner Becher, aus der übervollen
seligen Flut geschöpft. Und, ach, mein Teil:
des Bechers Spiegelbild. Gefüllt womit?

60 Hugo Friedrich dit en effet à propos de la traduction du sonnet IV:
"Louise Labé dichtete innerhalb der rituellen Amorlehre, wonach Amor
der schlechthin Waltende, der Mensch nur sein Objekt ist. [...] Bei Rilke
ist indessen das Subjekt der beiden Sätze Vers 9-11 nicht mehr einheitlich

Amor, sondern es tritt das andere Subjekt 'wir', vorher 'unsere
Kräfte' hinzu. Der Zusammenhang zwischen Amor und Mensch ist
unterbrochen, der Gedanke, dass der Liebende der Ausführende des
Amor-Willens ist, entfällt, und an seine Stelle tritt, trotz beibehaltener
Reste aus dem Amor-Mythos, der moderne Gedanke von der Subjektivität

des Liebens und seiner anonymen Schicksalhaftigkeit." In: Zur Frage

der Übersetzungskunst, op. cit., p. 19.
61 Voir le poème: "Oh sage, Dichter, was du tust?", 5"WII, p. 249.
62 Ibid., voir aussi le poème "Wir sagen Reinheit und wir sagen Rosen",

SWlI, p. 252.



Amour: tradition et traduction 175

Mit Spiegelbildern jenes Namenlosen,
das die berühmte "Seilerin" erlitt®.

L'amour éprouvé par la Belle Cordière est donc pour Rilke un
sentiment innommable. L'image qu'il lui confère dans sa
traduction des sonnets par le nom anonyme "der Gott" ne
correspond certes plus à l'allégorie de l'original, au petit dieu
Amour de la tradition pétrarquiste; dans la logique de sa

conception, "der Gott" devient néanmoins la représentation
idéale de ce sentiment innommable qu'est l'amour, en cela
même qu'il n'a pas de nom. On comprend mieux désormais
la quasi nécessité pour Rilke de laisser le dieu Amour dans
son anonymat. De l'expression d'un sentiment innommable,
namenlos, "der Gott", le dieu devient l'expression d'un sentiment

anonyme et par là-même universel, d'un sentiment que
chacun peut remplir de la signification qu'il entend.

La réécriture des sonnets de Louise Labé s'inscrit donc
dans un vaste mouvement de réappropriation et de
décontextualisation typique du rapport de Rilke à la tradition.
La relation que la traduction établit avec l'œuvre de Labé n'est
pourtant pas un rapport critique - comme l'est le rapport que
la poétesse elle-même entretient avec la tradition pétrarquiste
et néo-platonicienne. Il s'agit plutôt chez Rilke d'un procédé
interprétatif. Il interprète Louise Labé et l'associe à ces autres
personnages féminins, comme Sappho, Bettina von Arnim,
Heloïse, Gaspara Stampa et tant d'autres qu'il nomme "die
Liebenden" aussi bien dans le Malte, dans les Elégies de Duino
que dans sa correspondance. Il ne cherche donc aucunement
à rendre l'originalité de la Belle Cordière, il s'attache bien
plutôt à rendre l'essence d'un amour qu'il interprète et définit
comme intransitif et pour lequel l'objet ne compte plus.
Louise Labé devient ainsi un type universel détaché de
l'univers intertextuel de son époque. Elle devient elle aussi
une voix anonyme. Et c'est ainsi que l'on trouve dans un
autre exemplaire des Sonette der Louïze Labé dédicacé par
Rainer Maria Rilke ce petit poème:

63 SW, II, p. 268. C'est moi qui souligne.



176 Florence Pennone

Es liebt ein Herz, daß es die Welt uns rühme,

- nicht sich, nicht den Geliebten (denn: wer war's?).
Ein Anonymes preist das Anonyme,
wie Vogelaufruf das Gefühl des Jahrs64.

L'amante et son aimé sont, par la traduction de Rilke, devenus

anonymes, innommables, ils ne sont plus que le symbole de
leur condition. Il deviennent par là un élément de la nature,
une essence, une voix d'oiseau (Rilke utilise la même
métaphore à propos des figures historiques dans le Malte)-, Paul
Valéry, que Rilke découvrira bientôt, dirait une voix de
personne.

Comprendre la lecture que Rilke fait, dans ses traductions, des
sonnets de Louise Labé, comprendre son intention et par là

son geste, revient à expliquer et justifier les détournements
sémantiques et formels que l'on observe dans son texte. Le

rapport qui relie la traduction à son original est ici réellement
un rapport intertextuel, puisque l'original peut se définir
comme le pré-texte ("Prätext")66, l'avant-texte de la traduction
qui en est la re-production, la continuité; mais l'original a
aussi ici la fonction de prétexte dans le vrai sens du terme: les
sonnets de Louise Labé ne sont pour Rilke en effet qu'un
prétexte pour développer une fois de plus son thème de
l'amour intransitif.

Si l'on peut ainsi expliquer et justifier les différences entre
le texte original et la traduction, on peut toutefois douter de la
légitimité d'une telle démarche. Comme on l'a dit au début de
cet article, tout discours amoureux est aussi un discours sur
l'amour, une prise de position critique vis-à-vis de la tradition
du discours amoureux; tout discours amoureux s'inscrit dans
un rapport intertextuel, et ceci vaut aussi, on l'a démontré,
pour la traduction littéraire. Néanmoins la relation qui
s'instaure entre Rilke et le texte de Louise Labé est sensiblement

différente du rapport intertextuel que l'œuvre de cette

64 SWll, p. 241, l'italique est de Rilke.
65 Cf. Manfred Pfister, op.cit., p. 11 sqq.



Amour: tradition et traduction 177

dernière entretenait avec la tradition de son époque. Louise
Labé écrit en effet un autre texte que ses prédécesseurs
masculins. Sa parole est en ce sens une prise de position légitime.
Rilke, au contraire, réécrit le même texte et le réinvestit de sa

propre parole. Ce qui disparaît, pour le lecteur allemand, ce
n'est pas seulement l'appartenance d'un texte à une époque
et à une culture, c'est aussi l'originalité d'une parole féminine,
c'est l'identité "sexuelle" du texte. Que faut-il penser d'un tel
transfert, où Rilke parle à la place de Louise? L'appropriation
énonciative qui en résulte est-elle légitime sur le plan éthique?
De manière générale, cette question du transfert de
l'énonciation dans la traduction devrait davantage attirer
l'attention de la critique. Si l'on a raison d'insister sur la
dimension intertextuelle de la traduction littéraire, s'il faut
réellement parler ici d'un double encrage contextuel du texte,
encore faut-il veiller à maintenir un équilibre dans notre
appréciation de la relation entre les deux textes et les deux
auteurs. Un texte en remplace un autre; s'il convient de considérer

ce qui se crée, il faut néanmoins également rappeler ce
qui se perd dans cette déportation du texte: dans le cas
présent, la voix de quelqu'un, devenue anonyme.



178

Abstract

Das Liebesgedicht als literarischer Diskurs über die Liebe steht immer in
einer intertextuellen, dialogischen, oft kritischen Wechselbeziehung mit
anderen Konzeptionen von Liebe, die im Gedicht widerlegt, neu interpretiert

oder umgedeutet werden. Dies gilt für die Liebeslyrik der französischen
Dichterin Louise Labé, die in ihren 24 Sonetten (1555) die vorwiegend
männlich geprägten Liebesideale der petrarkistischen und neuplatonischen
Tradition revidiert, wie auch für Rainer Maria Rilkes Übersetzungen dieser
Sonette, die stark vom Original abweichen. Im Anschluss an Dieter
Lamping, der diese Übertragungen von Louise Labés Gedichten im Kontext von
Rilkes Werk liest, werden hier diese Übersetzungen im Hinblick auf die
Originalität von Louise Labés Dichtung neu diskutiert. Diese Originalität
besteht darin, dass die Dichterin im Unterschied zum Petrarkismus auf die
Gegenseitigkeit und im Unterschied zum Neuplatonismus auf die sinnliche
Erfüllung der Liebe beharrt. Ihr Liebeslyrik ist insofern eine kritische - eine
weibliche.
Das Originelle an dieser Liebeslyrik geht in Rilkes Übersetzung insofern
verloren, als dieses intertextuelle - und kritische - Verhältnis der Sonette
zum literarischen Liebesdiskurs der Renaissance getilgt und durch eine
andere intertextuelle Beziehung ersetzt wird: die Beziehung zwischen Louise

Labés und Rilkes Werk. Anhand einer vergleichenden Analyse von Original

und Übersetzung des berühmten achtzehnten Sonetts und einiger
Gedichtauszüge soll gezeigt werden, wie Rilke versucht, durch eine Ausweitung

der Metaphorik die Tragweite der sinnlichen Erfüllung umzudeuten
und durch weitere Änderungen den bei Labé die Liebesbeziehung prägenden

Objektbezug zu negieren.
Auch die Sonettform muss im Rahmen dieses neuen intertextuellen
Zusammenhangs interpretiert werden. Für Rilke beruht sie nicht mehr wie in der
französischen Renaissance auf einem "binären" Prinzip, sondern auf dem
Konzept des Kunst-Dings, das Rilke ausgehend von Rodins Werk erarbeitet
hatte.
Rilkes Übersetzungen der Sonette Labés sind typisch für seinen Umgang mit
der Tradition: Louise Labé wird - wie auch andere literarische oder historische

Figuren in Rilkes Werk - ihrem geschichtlichen Kontext entzogen, ihre
individuelle Persönlichkeit wird ausgeblendet. Der allegorische Liebesgott
"Amour", den Rilke in seiner Übersetzung mit dem einfachen Wort "der
Gott" wiedergibt, wird dem gleichen Prozess unterzogen: er verliert seinen
Namen, wird namenlos sowie die Figur der Louise Labé bei Rilke anonym
wird. Problematisch bleibt dabei die Legitimität eines solchen Verfahrens.


	Amour : tradition et traduction : Rainer Maria Rilke et les sonnets de Louise Labé

