Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2000)

Heft: 31: Eros & Literatur = Eros & littérature

Artikel: Wie blind ist Amor? : Komparatistische Untersuchungen zu Texten von
Kant, La Fontaine und Leopardi

Autor: Baschera, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marco Baschera

Wie blind ist Amor?

Komparatistische Untersuchungen zu Texten von
Kant, La Fontaine und Leopardi.

pdischen Moralphilosophie, sowie der Literatur und

Kunst. Meistens tritt er in Verbindung mit dem Gegen-
satzpaar von Vernunft und Leidenschaft auf und bezeichnet
die Verblendung des Liebenden gegeniiber dem, was er liebt.
Die Verurteilung dieser Blindheit erfolgt jeweils von einer
Position aus, welche die Herrschaft der Vernunft und die
Kontrolle tiber die Leidenschaften zur Maxime erhebt.

Daneben gibt es andere Liebeskonzeptionen, welche die-
ser Blindheit, aber auch der Liebe an sich, eine zentrale Stelle
einrdumen. Der platonische Eros, sowie die christliche Caritas
sind Beispiele einer solchen Aufwertung der Liebe im Gefiige
der menschlichen Eigenschaften und Vermégen, welche diese
aber auf eine hohere Form von Dasein hin zu transzendieren
vorgeben. Das Selbe gilt etwa fir die Soufi-Mystik, aber auch
fir die Troubadourlyrik, den “dolce stil novo”, sowie die Lie-
beslyrik von Dante und Petrarca.

Spricht man vom blinden Amor, so denkt man an Allegori-
en aus dem Spidtmittelalter und der Renaissance, die den als
Knaben dargestellten Liebesgott mit einer Augenbinde verse-
henl. Dabei ist unsicher, wie die Binde die Blindheit des
Amor darstellen soll. Denn wire er blind, so briuchte er kei-
ne Binde. Ist er aber nicht blind, so konnte er seine Binde
auch abziehen und sein Sehvermodgen mit der Leidenschaft-
lichkeit, die er ausldst, verbinden. Aber was wire das fiir ein
Amor, dem die Klarsicht zu eigen wire und der alle eroti-

Die Blindheit der Liebe ist ein uralter Topos der euro-

1 Siehe zur Geschichte dieser Darstellung den Aufsatz von Erwin Panofs-
Ky, “Der blinde Amor”, Studien zur Tkonologie, iibersetzt v. D. Schwarz,
Kéln, DuMont Buchverlag, 1980, pp. 153-202.



98 Marco Baschera

schen Verwicklungen voraussehen und kalkulieren kénnte?
Seine Blindheit wiirde sich somit als eine ironische erweisen,
welche immer auch mit Einsichten verbunden wire. Die Frage
stellt sich somit, wie blind Amor eigentlich ist, was seine
Blindheit bedeutet, und inwiefern gerade diese Blindheit Ein-
sichten eroffnet, die der Vernunft verschlossen bleiben.

Die nachfolgenden Untersuchungen zu Texten von Imma-
nuel Kant, La Fontaine und Giacomo Leopardi sind diesen
drei Fragen gewidmet. Sie beginnen mit der aufkldrerischen
Gegentuberstellung von Einsicht und Blindheit, bei welcher
die Liebe und die Leidenschaften generell als ein die Vernunft
bei ihrer kritischen Titigkeit hindernder Bereich verstanden
werden.

Kritik an der Liebe als unbesonnenener Affekt

Diese Ansicht Uber die Liebe vertritt zum Beispiel Kant in
seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), wo er
sie unter dem Abschnitt “Von den Leidenschaften” abhandelt.
Fur Kant sind Leidenschaften

Krebsschiden fir die reine praktische Vernunft und mehrenteils unheil-
bar: weil der Kranke nicht will geheilt sein und sich der Herrschaft des
Grundsatzes entzieht, durch den dieses allein geschehen kénnte. Die
Vernunft geht auch im Sinnlich-Praktischen vom Allgemeinen zum Be-
sonderen nach dem Grundsatze: nicht einer Neigung zu Gefallen, die
Ubrigen alle in Schatten oder in den Winkel zu stellen, sondern darauf
zu sehen, dass jene mit der Summe aller Neigungen zusammen beste-
hen konne2,

Gemiss Kant besteht der Fehler der Leidenschaften darin,
dass sie eine Neigung, d.h. eine sinnliche Begierde, privilegie-
ren und dadurch das Gefiige aller Neigungen, die das
menschliche Dasein ausmachen, aus dem Lot zu bringen dro-
hen. Kant definiert denn auch den Begriff der Leidenschaft in
diesem Sinne. Sie ist die “Neigung, durch welche die Vernunft
verhindert wird, sie in Ansehung einer gewissen Wahl mit der

2 Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-
Ausgabe, p. 2606.



Wie blind ist Amor? 99

Summe aller Neigungen zu vergleichen”3. Unter dem Einfluss
der Leidenschaft geht das Mass verloren, welches in Anse-
hung “einer gewissen Wahl” das Gleichgewicht aller sinnli-
chen Begierden erhilt.

Kant nimmt die Liebe nur unter zwei Aspekten von seiner
generellen Kritik an den Leidenschaften aus, ndmlich als “Zie-
be zum Leben und Liebe zum Geschlecht, die erstere um das
Individuum, die zweite um die Spezies zu erhalten, da dann
durch Vermischung der Geschlechter im ganzen das Leben
unserer mit Vernunft bedachten Gattung fortschreitend erhal-
ten wird [...]”4 Beide Formen der Liebe sind fiir Kant Aus-
druck des Menschen als vernlinftiges Wesen. Die Liebe zum
Geschlecht miindet in der Ehe, in welcher die beiden Lieben-
den danach streben, “ihre Geschlechtergemeinschaft in einer
hduslichen Verbindung fortdauernd zu machen”s. Gemiss
Kant wird es in der Ehe moglich, die sinnliche Begierde in
den Dienst des Menschen als verniinftiges Wesen zu stellen.
Wo sich die beiden gegenseitig ausschliessen, fillt die Liebe
unter die Kritik, welche er an den Leidenschaften generell
ubt.

Im dritten Buch der Anthropologie macht Kant eine Unter-
scheidung zwischen Leidenschaft und Affekt, die ihre Giiltig-
keit auch im Bereich der Liebe hat. Der Affekt unterscheidet
sich von der Leidenschaft insofern, als er ein unbesonnener,
rauschdhnlicher Zustand ist, der mit der Zeit vorlibergehen
kanné, Auf die Liebe ubertragen kommt dem Affekt der
Aspekt des Verliebtseins zu, den Kant mit der korperlichen
Liebe in Verbindung bringt. Er verweigert ihr die Bezeichnung
als Leidenschaft, “weil sie in Ansehung des Objekts nicht ein
beharrliches Prinzip enthilt. Leidenschaft setzt immer eine
Maxime des Subjekts voraus, nach einem von der Neigung
ihm vorgeschriebenen Zweck zu handeln”’.

Vom Affekt des Verliebtseins, der fiir Kant eine Form von
blinder Unbesonnenheit darstellt, schreibt er das Folgende:

Ibid., p. 265.
Ibid., p. 276.
Ibid., p. 303.
Ibid., pp. 265.
Ibid., p. 266.

~N YW AW



100 Marco Baschera

Wer liebt, kann dabei doch wohl noch sehend bleiben; der sich aber
verliebt, wird gegen die Fehler des geliebten Gegenstandes unvermeid-
lich blind, wiewohl der letztere acht Tage nach der Hochzeit sein Ge-
sicht wiederzuerlangen pflegt. Wem der Affekt wie ein Raptus anzu-
wandeln pflegt, der ist, so gutartig jener auch sein mag, doch einem Ge-
storten dhnlich; weil es ihn aber schnell darauf reuet, so ist es nur ein
Paroxysm, den man Unbesonnenbeit betitelt8.

Im Zustand des Verliebtseins agiert der Liebende nicht mehr
als vernunftiges Wesen, obwohl er noch alle Fihigkeiten ei-
nes solchen besitzt. Die Unbesonnenheit seines Verhaltens
hebt sich als Negation ab von der Besonnenheit, die im Ver-
liebten immer noch wirksam bleibt. Insofern stellt das Ver-
liebtsein eine Mischung aus Blindheit und Einsicht dar, bei
welcher aber eine bestimmte Zeit lang die Unbesonnenheit
vorherrscht. Nach dieser Zeit erwacht der Verliebte wie aus
einem rauschidhnlichen Zustand und vermag wieder zur Be-
sonnenheit zuriickzukehren.

Wie Amor erblindete

Von dieser Mischung aus Blindheit und Erkenntnis handelt
auch La Fontaines Fabel “L’Amour et la Folie” (1685)°. Einlei-
tend verweist der Fabelerzidhler auf das geheimnisvolle Wesen
der Liebe, die er in traditionell allegorischer Weise als Knaben
darstellt, bewaffnet mit Kocher, Pfeilen und mit einer Fackel
in der Hand. Gleich zu Beginn tritt die Liebe somit als myste-
ridse Kraft auf, die trotz der Verbindung mit der Kindheit, d.h.
mit Naivitit und Spontaneitdt, etwas schwer Verstindliches an
sich hat.

Tout est mystére dans 'amour,

Ses fleches, son carquois, son flambeau, son enfance.
Ce n’est pas I'ouvrage d’'un jour
Que d’épuiser cette science.

8 Ibid., p. 253.
9 La Fontaine, (Euvres complétes, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la
Pléiade, 1954, t. 1, p. 302.



Wie blind ist Amor? 101

“L'amour” wird jedoch im ersten Vers als menschliche Leiden-
schaft und nicht als Allegorie angesprochen, obwohl der
zweite Vers ihre traditionellen Attribute aufzihlt. Die Rede
tiber die Liebe als Leidenschaft sowie die allegorische Dar-
stellung ihrer Merkmale treten hier unvermittelt hintereinander
auf. Dies kann wohl als ein Hinweis darauf verstanden wer-
den, dass trotz der bildhaft personifizierten Rede tiber Amor
in dieser Fabel Einsichten in das Geheimnis der Liebe selbst
zu erwarten sind.

Durch den Reim tritt “enfance” mit “science” in Konjunkti-
on. Die Liebe und ihre Funktionsweise sind also an sich ver-
stehbar, scheinen aber die Erklirungsmoglichkeiten einer
Fabel zu Ubersteigen. Der Fabeldichter schrinkt den Gegen-
stand seiner Betrachtung ein. Es geht ihm nunmehr darum,
auf seine Art und Weise zu erzdhlen, wie Amor erblindete,
wie er dadurch seine Klarsicht verlor und seither als “blinder
Amor” seine Pfeile verschiesst. Der Fabelerzihler packt das
Problem der Blindheit der Liebe in ein mythologisches Ge-
schehen ein, dessen Ablauf er schildert.

Je ne prétends donc point tout expliquer ici.

Mon but est seulement de dire 2 ma maniere
Comment l'aveugle que voici

(C’est un dieu), comment dis-je, il perdit la lumiére;

Quelle suite eut ce mal, qui peut-étre est un bien;

Jen fais juge un amant, et ne décide rien.

Das Vorgehen des Ich der Fabel ist malizits. Wird in der Lite-
ratur und der Philosophie seit der Antike gerade dem Lieben-
den die Fihigkeit zu urteilen abgesprochen, so entzieht sich
das redende Ich hier jeglichen Urteils darliber, ob die Blind-
heit des Amor dem Liebenden zum Vorteil oder zum Nachteil
gereicht. Er Uberldsst vielmehr diese Frage demjenigen, der
liebt. Gerade die Unfihigkeit des von der Leidenschaft be-
wegten, Uber sein Handeln zu urteilen, wird hier als Instanz
angerufen, _

Vom Fabelerzihler sind somit keine moralischen Urteile
Uber die Liebe zu erwarten. Er beschrinkt sich darauf, uns
eine Geschichte, hier aus den Gefilden des Olymp stammend,
zu erzihlen, die darstellen soll, wie es zur Blindheit des Amor
kam. Und trotzdem wird durch die weitere Bedeutung von



102 Marco Baschera

“lumiere”, als Urteilsvermogen verstanden, der bildhaft darge-
stellte Verlust des Augenlichts (“la lumiére”) ergidnzt und auf
die Ebene des (un)vernunftmissigen, von Leidenschaft getrie-
benen Handelns gehoben.

Zudem weist die Tatsache, dass “la lumiére” durch den
Reim mit “la maniere” in Verbindung tritt, darauf hin, dass
trotz des ausdriicklichen Verzichts von seiten des Fabelerzih-
lers, erschopfende Erklirungen zum Phinomen der Blindheit
der Liebe zu geben, vielleicht eben doch Einsichten in dieses
Phinomen zu erwarten sind, dass diese Einsichten aber an die
Art und Weise, wie die Fabel erzdhlt wird, gebunden sind.

Amor hat sein Augenlicht verloren. Das bedeutet, dass er
einmal sehend war, dass also die Leidenschaft der Liebe einst
durchaus mit Vernunft und Erkenntnis vereint war. Die Blind-
heit hat somit nichts mit dem eigentlichen Wesen der Liebe zu
tun. Wie die nachfolgende Schilderung der Ereignisse zeigt,
traf die Blindheit den Amor rein zufillig. Es wire somit denk-
bar, dass diese fabulierende Erinnerung an den friheren Zu-
stand der Liebe, als diese noch mit Erkenntnis vereinbar war,
neue Einsichten in ihre jetzige Blindheit eroffnet.

In der Folge beginnt der zweite Teil der Fabel, d.h. die Er-
zdhlung von der Begegnung zwischen Amour und Folie, der
Liebe und dem Wahnsinn.

La Folie et 'Amour jouaient un jour ensemble.
Celui-ci n’était pas encore privé des yeux.

Die Tatsache, dass Amor mit dem Wahnsinn spielt, ldsst nicht
viel Gutes ahnen. Amor ist dem Wunsch nach Vereinigung
und Harmonie verpflichtet, wihrend der Wahnsinn diesen
Wunsch eher in Frage stellt. Dass der Wunsch nach Einheit
mit dem geliebten Objekt aber in Ubersteigerter Form auch
Wahnsinn hervorrufen kann, ist hier Gegenstand der allegori-
schen Rede. Sie erzihlt, wie es zu einer solchen Verbindung
tiberhaupt kommen konnte.

Une dispute vint: ’Amour veut qu’on assemble
La-dessus le conseil des dieux.
L'autre n'eut pas la patience;

Elle lui donne un coup si furieux
Qu'il en perdit la clarté des cieux.



Wie blind ist Amor? 103

Nun tritt Mutter Venus vehement auf den Plan. Sie verlangt
Rache fiir diese Schandtat und fordert die gesamte Gotterschar
auf, mit der Folie hart ins Gericht zu gehen. Von der Venus
heisst es:

Vénus en demande vengeance.
Femme et mere, il suffit pour juger de ses cris:
Les dieux en furent étourdis,

[

In den Schreien der Venus vermengt sich die Mutterliebe mit
der erotischen Begierde der Frau: ein bemerkenswerter Kno-
ten, in welchem die Lust an der Liebe und die Zeugung von
Kindern eine brisante Mischung eingehen, die uber Jahrhun-
derte Gegenstand heftigster Debatten war. In diesem Knoten
trifft die Definition des Menschen als verniinftiges Wesen, das
an der Erhaltung seiner Art interessiert ist auf das Verstindnis
des Menschen als Spielball der Leidenschaften. Wenn die
Venus als Frau und Mutter zugleich sich Uiber das Vorgefalle-
ne emport, so zeigt das unter anderem, dass selbst sie als
Mutter des Liebesgottes seinen Machenschaften ausgeliefert
ist. Wenn Amor in Zukunft mit seinen Pfeilen blind um sich
schiesst, konnte sie vielleicht sein nidchstes Opfer sein.

Die Gotter lassen sich vom Geschrei der Venus beeindru-
cken. Auch sie wissen um die Wichtigkeit der Liebe, die be-
kanntlich auch in ihrem Dasein eine wichtige Rolle spielt.
Jupiter, Némesis, die Richter aus der Unterwelt, “enfin toute la
bande”, wie es etwas despektierlich heisst, treffen sich, um
beziglich dieser strittigen Frage Rat zu halten.

Quand on eut bien considéré
L'intérét du public, celui de la patrie,
Le résultat enfin de la supréme cour

Fut de condamner la Folie

A servir de guide a '’Amour.

Die Ironie des Fabelerzihlers ist in diesen letzten Versen un-
verkennbar. Nach reiflicher Ueberlegung kommt die versam-
melte Gottergemeinde zum Schluss, die Folie miisse zur Strafe
dem blinden Amor zur Seite stehen und ihn auf seinen Wegen
leiten. Zur Blindheit gesellt sich beim Amor auch noch der



104 Marco Baschera

Wahnsinn hinzu. Was eine Strafe fir die Folie hitte sein sol-
len, fillt zurlick auf den Amor und damit auf die Liebenden.
Dadurch erhilt die Liebe die Eigenschaften, die ihr in unzih-
ligen Dialogen, Gedichten, Erzihlungen und Abhandlungen
zugesprochen werden, nimlich unverniinftig und blind in
ihren Entscheidungen zu sein und die Liebenden unter ande-
rem in fatale Situationen zu verstricken.

Mit dem Wort “Amour” wiederholt sich im letzten Vers der
Reim des ersten, mit dem Unterschied, der die ganze Fabel
durchzieht, dass im ersten Vers die Leidenschaft selbst und im
letzten deren Personifikation gemeint ist. Dadurch spannt sich
die Fabel zwischen diesen beiden Polen auf, einem allego-
risch-bildhaften und einem moralisch-argumentativen. Der
allegorisch-bildhafte Bereich scheint auf den ersten Blick nai-
ver und dadurch blinder beztiglich der Einsichten in das We-
sen der Liebe zu sein. In ihm treten menschenihnliche Figu-
ren auf, welche Verhaltensweisen oder eben Leidenschaften
verkOrpern. Thr Verhalten untereinander steht immer in einem
Aehnlichkeitsverhiltnis zu den moralisch-anthropologischen
Kategorien, die sie vertreten. Nur rdsonnieren sie nicht Uber
die Leidenschaften, die sie verkorpern, sondern ihr Handeln
stellt jene in bildhafter Weise dar.

Die lakonische Bemerkung in bezug auf Amor im 7. Vers
“(c’est un dieu)” reisst diese Differenz zwischen der Gottihn-
lichkeit der allegorischen Figuren und ihrer licherlichen Be-
schrianktheit auf. Diese Beschrinktheit macht aber keineswegs
den Text selbst licherlich. Er holt vielmehr diese Differenz in
die darstellende Sprache hinein und gestaltet sie vor allem in
den Versen 6-8:

Mon but est seulement de dire 4 ma maniére
Comment I'aveugle que voici
(C’est un dieu), comment, dis-je, il perdit la lumiére;

fes of

Die Spannung zwischen “l'aveugle que voici” und dem in
Klammern gesetzten “c’est un dieu” wird akzentuiert durch
die Wiederholung des “comment dis-je”, wie wenn es dem
Fabelerzihler bei der Erinnerung daran, dass es sich bei die-
sem Blinden um einen Gott handelt, die Sprache verschlagen
wirde und er den Faden der Argumentation wieder aufgrei-



Wie blind ist Amor? 105

fen musste. Der Blinde (“I'aveugle que voici”) sowie der Gott
sind chiastisch verschrinkt durch die Wiederholung des
“comment”, der bestimmten Art und Weise, wie die Fabel
erzihlt wird.

Der einleitende erste Abschnitt der Fabel, in welchem re-
flektiert wird Uiber die Liebe generell sowie tiber die Rede der
Fabel selbst, ist aber auch schon Teil der Fabel. In ihm tritt
der Fabelerzdhler als derjenige auf, der seine Rede ein-
schriankt und ihre Inhalte den Mitteln, die ihm als Fabeler-
zdhler zukommen, anpasst: “Mon but est seulement de dire
[...]".

Dieser Bescheidenheitsgestus, der inhaltlich mit der Kirze
der Fabel zusammenhingen durfte, entbehrt nicht einer ge-
wissen Ironie, die auf die Blindheit des Amor zurlickverweist.
Denn ebenso wie Amor, der die Liebenden in Handlungen
verknipft, in denen sie nicht im Vollbesitz ihrer geistigen
Krifte zu sein scheinen, prisentiert auch die Fabel dem Leser
eine Geschichte, die nicht dariber reflektiert, was in ihr vor-
geht, sondern in welcher Figuren, Personifikationen von seeli-
schen oder geistigen Vermogen ihre Handlungen, wie auf
einer Bihne, vorfihren. Nun ist aber gerade die Fabel tradi-
tionellerweise die Gattung, in welcher uber das in ihr Erzdhlte
nachgedacht wird. In ihr wird eine Moral aus der Geschichte
gezogen, in welcher der in den Personifikationen und ihren
Handlungen bildhaft verkleidete Inhalt wieder abgezogen und
argumentativ zusammenfassend dargestellt wird.

In dieser Fabel von La Fontaine ist jedoch keine positive
Moral zu erkennen. Die Reflexion Uber die erzihlte Begeben-
heit folgt nicht auf diese, sondern geht ihr vielmehr voraus.
Und trotzdem ist die Erzdhlung keine blosse Illustration einer
vorangehenden Reflexion. Die Geschichte und der darin er-
zdhlte Inhalt stehen nicht in einem unterordnenden Verhilt-
nis. Der Inhalt, d.h. die Blindheit und der Wahnsinn der Lie-
be, wird nicht ein fiir allemal konstatiert, um dann in eine
Geschichte gegossen zu werden, sondern beide, das Argu-
ment und die bildhaft-allegorische Rede, stehen nebeneinan-
der und ihre Beziehung ist wohl nicht weniger ritselhaft als
die Liebe selbst.

Mit andern Worten, die bildhaft-allegorische Darstellung ist
nicht nur Ausdruck einer vorher stattgefundenen Reflexion,



106 Marco Baschera

die in der Folge in eine sinnliche Form gekleidet und kiinst-
lich an den Anfang der Fabel gestellt wird und aus der dann
hinterher in didaktisch-deduktiver Weise eine Moral gezogen
wurde, die aber allemal, auch ohne Geschichte, ihren Sinn
hitte. Dadurch prisentiert sich die Fabel als eine sinnliche
Form von Erkenntnis, die sich gerade nicht im rationalen Ar-
gument erschopft, sondern die sich erst in der Spannung von
allegorischer Erzdhlung und Reflexion bildet.

Was wohl fir jede Fabel schlechthin gilt, gewinnt hier eine
besondere Bedeutung, indem das Verhiltnis von Mitgerissen-
werden in der leidenschaftlichen Liebe und Reflexion auf
diese Form von Erleiden auch auf die innere Spannung ver-
weist, die sich in der Fabel zwischen Argument und Erzih-
lung, zwischen Faszination der bildhaften Rede und kihler
Reflexion auf das in ihr Gesagte, auftut. Dass der Fabelerzih-
ler sich im argumentativen ersten Teil explizit auf die Bezie-
hung der Liebe zwischen Blindheit und Einsicht beschrinkt,
gibt der Ironie dieser rhetorischen Beschrinkung ein zusitzli-
ches Gewicht. Denn im bildhaft-allegorischen, d.h. eigentlich
“blinden”, Bereich skizziert La Fontaine die Moglichkeit einer
“sehenden” Liebe, wobei er diese Moglichkeit nicht im plato-
nischen Sinne einer aufsteigenden, metaphysischen Bewe-
gung innerhalb der Liebe idealisiert.

Dadurch holt La Fontaine die meist negativ konnotierte
Blindheit Amors in die Sprachbewegung der Fabel hinein und
bringt sie in die fruchtbare Spannung zwischen Blindheit und
Einsicht, welche auch die Fabel als literarische Form charakte-
risiert. Dergestalt vermag gerade diese Fabel, die eigentlich
den Verlust der Erkenntnisfihigkeit in der Liebe zum Thema
hat, ihr kraft der sprachlichen Darstellung die Moglichkeit
einer Verbindung mit der Erkenntnis zu erdffnen.

Wenn also der liebestrunkene Amor bei seinen erotischen
Machenschaften auch noch etwas sieht und begreift, dann
kann wohl vermutet werden, dass die Blindheit der Liebe
nicht nur negative Auswirkungen auf die Liebenden hat, son-
dern, dass sie Teil einer Bewegung ist, in welcher gerade das
Sich Verlieren im andern und in der Liebe neue Formen von
Erkenntnis eroffnet, die der rein botmissigen Intelligenz nicht
zukommen.



Wie blind ist Amor? 107

Liebe als sinnliche Erkenntnis

Es gibt einen Text, der von dieser mdglichen Verbindung von
Leidenschaft und Erkenntnis in der Liebe handelt, die “Memo-
rie del primo amore”10, ein unveroffentliches Manuskript des
neunzehnjihrigen Giacomo Leopardi.

Die Situation, in welcher Leopardi 1817 sich dazu ent-
schliesst, die Liebe zu erkunden, ist diejenige eines jungen
Philologen, der, des Gelehrtendaseins Uberdrissig, versucht,
Uber personliche Erfahrungen eine eigene Form von Schrei-
ben zu entwickeln. Er hat die Absicht, sich zu verlieben, um
dann genau in sich hineinzuhorchen und alle feinsten Regun-
gen seines Gemiits zu registrieren und zu Papier zu bringen.
Er will, mit andern Worten, mittels des Schreibens, jene Mi-
schung aus Blindheit und Einsicht erkunden, die Kant einen
“Paroxysm” der Unbesonnenheit nenntl.

Diese Erkundung im Bereich des leidenschaftlichen Ver-
liebtseins ist in “Memorie del primo amore” immer gebunden
an die Frage ihrer sprachlichen Darstellbarkeit. Sie vollzieht
sich im stindigen Bewusstsein der Verdoppelung von leiden-
schaftlich bewegtem Subjekt und analytischer Distanz dessel-
ben Subjekts, das versucht, seine eigenen Gefiihle zu beob-
achten und zu beschreiben.

Diese Verdoppelung driickt den “Memorie del primo amo-
re” den Stempel der kontrollierten Verhaltenheit auf. Dabei
stellt sich die Frage, ob ein Liebestext nicht immer in dieser
Spannung steht, d.h. ob nicht gerade dem Mitgerissenwerden
durch die Gefihle ein Pol der sprachlich kontrollierten Dar-
stellung entgegenstehen muss. Insofern kann dieser Text von
Leopardi nicht nur als eine Erkundung im Bereich der Liebes-
gefiihle, sondern vor allem auch deren sprachlichen Darstel-
lung verstanden werden, in welcher Blindheit und Einsicht
sich gegenseitig bedingen.

Die “Memorie del primo amore” bestehen aus zwei Teilen,
einem ersten, leidenschaftlich bewegten, der die leibliche

10 Giacomo Leopardi, “Memorie del primo amore”, Scritti e frammenti
autobiografici, a cura di Franco d'Intino, Roma, Salerno Editrice, 1995,
pp. 3-44.

11 Siehe p. 88.



108 Marco Baschera

Prisenz der Geliebten sowie die starken Gefiihle des Lieben-
den beschreibt, und einem zweiten, viel lingeren, analyti-
schen Teil, der minutiés genau verfolgt, wie das Bild der Ge-
liebten in der Erinnerung sich verdndert, langsam entschwin-
det und wie dabei die Gefiihle des Verliebtseins ebenfalls
abnehmen, um dem geordneten Alltag wieder Platz zu ma-
chen.

Ganz am Anfang der Erfahrung, die sich in den “Memorie”
ausdriickt, steht also der generelle Wunsch, sich zu verlieben.
Der junge Leopardi ist Uiberzeugt, dass die Liebeserfahrung zu
einem grossen Dichterdasein gehort, welches er, wie manche
Stelle aus seinen Briefen sowie dem Zibaldone belegen, sehr
gezielt anstrebte. Die ersten Zeilen der “Memorie del primo
amore” lauten wie folgt.

Io cominciando a sentire I'impero della bellezza, da pia d'un anno
desiderava di parlare e conversare, come tutti fanno, con donne
avvenenti, delle quali un sorriso solo, per rarissimo caso gittato sopra di
me, mi pareva cosa stranissima e maravigliosamente dolce e lusinghiera:
e questo desiderio nella mia forzata solitudine era stato vanissimo fin
quilZ,

Das verfiihrerische Reich der weiblichen Schonheit beginnt
auf Leopardi zu wirken. Er ist bereit, sich ihren Reizen zu
offnen, denn er hatte gerade wegen seines zurtickgezogenen
Gelehrten- und Literatendaseins nie Gelegenheit gehabt, sei-
nen Winschen und Begierden im Bereich der Liebe nachzu-
kommen.

Mitte Dezember 1817 ist es endlich soweit. Die Familie
Leopardi erhidlt Besuch von einer entfernten Verwandten, der
26-jihrigen Geltrude Cassi aus Pesaro. Sie weilt fir ein paar
Tage mit ihrem Uber 50-jihrigen Gatten in Recanati. Die erste
Begegnung lisst Giacomo eher kiihl. Die Liebe bricht somit
nicht unvermittelt, beim ersten Augenkontakt, in das Leben
des jungen Giacomo ein. Lakonisch vermerkt er:

Quella sera la vidi, e non mi dispiacque; ma le ebbi a dire pochissime
parole, e non mi ci fermai col pensierol3.

12 Giacomo Leopardi, op. cit, p. 3 s.
13 Ibid., p. 5 s.



Wie blind ist Amor? 109

Dieser eher verhaltenen Bemerkung geht eine lingere Passa-
ge voraus, in welcher Leopardi das Aeussere von Geltrude
beschreibt. Dabei fillt eine eigenartige Mischung aus klar
umrissenen, eher massiven Formen und einer im Ganzen
anmutigen Erscheinung auf.

[...] alta e membruta quanto nessuna donna ch’io m’abbia veduta mai, di
volto perd tutt'altro che grossolano, lineamenti tra il forte e il delicato,
bel colore, occhi nerissimi, capelli castagni, maniere benigne, e,
secondo me, graziose, lontanissime dalle affettate, [...]14,

Leopardi vergleicht in der Folge den ihm bekannten
Frauentyp aus den Marken mit dieser Frau aus Pesaro. Dabei
stellt er einen Unterschied fest, den er aber sprachlich nicht
auszudriicken vermag: “per una certa qualitd inesprimibile”.
Die Verbindung dieses “Je ne sais quoi” mit der Anmut der
Frau verweist auf die dsthetischen Schriften des 18. Jahrhun-
derts, vor allem auf Montesquieu und seinen Essai sur le goiil,
den Leopardi gelesen hatte, und auf welchen er im Zibaldone
mehrmals zu reden kommt. In diesem Zusammenhang skiz-
ziert Leopardi im August 1820 eine Theorie, in welcher er die
Wirkungsweise der Schonheit mit derjenigen der Anmut ver-
gleicht.

Im Gegensatz zur Schonheit, die den Betrachter im Mo-
ment trifft und ihn betduben kann, wirkt die Anmut (grice /
grazia) langsam. Sie schittelt ihn, “come il solletico scuote il
corpo”ts. Ein Art von Kitzeln also, welches “appoco appoco
pud produrre nell’anima una commozione e un incendio
vastissimo, ma non tutto a un colpo”6. Weiter unten bezeich-
net Leopardi die Anmut als “stuzzica-appetito”V’, einen Appe-
titanreger, dessen anregende Wirkung nie abbricht.

Die Anmut produziert folglich eine eigene Zeitlichkeit, die
vom Liebenden nicht abgekiirzt werden kann. Dafiir wirkt sie
auch nachhaltiger als die kurzlebige Schonheit: “la bellezza €

14 Ibid., p. 5.

15 Giacomo Leopardi, Zibaldone di pensieri, a cura di Giuseppe Pacella,
Milano, Garzanti, p. 198 (Seitenzahlen des Manuskripts).

16 Ibid.

17 Ibid., p. 203.



110 Marco Baschera

nell’istante, e la grazia nel tempo”8. Gibt sich die Schonheit in
blendender Weise auf einmal ganz, so zeigt sich die Anmut
nur stickweise in der Sukzession. Sie ist stets in Bewegung
und vermag demnach auch den Betrachter stirker zu bewe-
gen als die Schonheit, weil sie immer nur einen Teil ihrer
selbst preisgibt und dadurch die Begierde stetig schiirt, die
danach verlangt, auch die restlichen Teile zu Gesicht zu be-
kommen. Insofern ldsst sich die Wirkung einer anmutigen
Erscheinung nicht vollstindig ausdriicken. Es bleibt immer
eine “certa qualita inesprimibile” zurlick, wie dies Leopardi
auch bei der Geltrude Cassi beobachtet, ein verborgener Teil,
der den Liebenden stindig begehren l4sst.

Was in den Augen Leopardis die Anmut weiter von der
Schonheit unterscheidet, ist ihre Natirlichkeit und Unaffek-
tiertheit, die auch eine an sich nicht regelmissige Gestalt aus-
zeichnen kann, was er im Fall seiner Kusine besonders her-
vorhebt.

In dieser ersten Begegnung Leopardis mit der Liebe tritt
somit kein Faszinosum der Schonheit auf, die den Verliebten
blenden und ihm den Verstand rauben wiirde. Das Interesse
Leopardis an Geltrude wird wohl geweckt, er fiihlt sich im
ersten Moment angezogen von ihr, ohne ihr jedoch zu verfal-
len.

Am darauffolgenden Tag beobachtet er sie stumm bei
Tisch. Die Stummheit kann bereits als ein erstes Anzeichen
der Leidenschaft verstanden werden, denn wie Leopardi am
27. Juni 1820 im Zibaldone notiert: “Il silenzio & il linguaggio
di tutte le forti passioni, dell’amore, dell’ira, [...]"19. Das
Schweigen ist wohl darum die Sprache der starken Leiden-
schaft, weil das Hintereinander der Worter in der Sprache die
verwirrende Gleichzeitigkeit der Gefiihle nicht auszudriicken
vermag.

Er muss zuschauen, wie seine Briider mit Geltrude Karten
spielen. Die Eifersucht packt ihn, und er wiinscht sich ebenso,
mit ihr spielen zu koénnen. Erst die Szene, bei welcher er
Geltrude von aussen als begehrtes Objekt seiner Briider er-

18 Ibid., p. 198.
19 Ibid., p. 142.



Wie blind ist Amor? 111

fihrt, weckt somit seine Begierde. Er mochte seine Briider
verdringen, sich an ihre Stelle setzen, um die Aufmerksamkeit
des begehrten Objekts auf sich zu lenken, was ihm in der
Folge auch gelingt. Und so vermag er zum ersten Mal seinen
Wunsch, den er eingangs der “Memorie” formuliert hat, ndm-
lich “parlare e conversare [...] con donne avvenenti’, umzu-
setzen.

Sie lichelt ihm zu und er ist einerseits lberglicklich, an-
dererseits stellt sich bei ihm gleichzeitig mit dem Verliebtsein
ein Gefuhl der Unzufriedenheit ein, das er sich nicht zu erkli-
ren vermag. Denn obwohl er nicht das Gefihl verspiirt, er
hitte etwas verpasst, oder er hitte den Augenblick zu wenig
ausgekostet, sagt er sich, dass “quel piacere era stato piu tor-
bido e incerto, ch’io non me l'era immaginato”!. Die erste
Begegnung mit der Liebe verwirrt ihn. Aber nicht in dem
Sinn, dass er von der Schonheit der Geltrude geblendet wire.
Er splirt vielmehr etwas Unbestimmtes, Unsicheres in dieser
ersten Liebesbegegnung. Der Begriff des “torbido” — trib,
unklar — verweist auf die Mischung von Blindheit und Einsicht
im Zustand des Verliebtseins.

Am selben Abend erfihrt er, dass Geltrude am darauffol-
genden Tag schon wieder abreise. Kaum hat er die ersten
Anzeichen der Liebe verspirt, droht ihm bereits wieder der
Entzug des geliebten Objekts. Er geht zu Bett und versucht zu
verstehen, was in ihm nun vorgeht.

Mi posi in letto considerando i sentimenti del mio cuore, che in sostanza
erano inquietudine indistinta, scontento, malinconia, qualche dolcezza,
molto affetto, e desiderio non sapeva né so di che, né anche fra le cose
possibili vedo niente che mi possa appagare?2,

Er vermag keine Klarheit zu schaffen tber seine Gefiihle. Sie
verbleiben in einem vagen Zustand, angesiedelt zwischen
Melancholie und starker Zuneigung. Wiederum zeigt sich das
Geflihl der unbestimmten Unruhe, welches sich scheinbar
nicht aufheben lisst, da er keine Moglichkeit sieht, wie er sein

20 Giacomo Leopardi, “Memorie del primo amore, op. cit., p. 1.
21 1bid., p. 9.
22 Ibid., p. 10.



112 Marco Baschera

Verlangen (“desiderio”) nach der geliebten Frau stillen konn-
te.

Als er im frithen Morgengrauen hort, wie die Pferde und
die Kutsche zur Abreise vorbereitet werden, ist er hin- und
hergerissen zwischen “pazienza e impazienza”. Dieser para-
doxe Zustand zwischen Geduld und Ungeduld ist wiederum
Ausdruck der wesentlichen Unbestimmtheit seiner Liebesge-
fuhle. Er bereitet sich vor, die Stimme der geliebten Frau ein
letztes Mal zu horen.

Was jetzt, nach ihrer Abreise folgt, ist eine prizise Be-
schreibung dessen, was an die Stelle der leiblichen Prisenz
Geltrudes tritt, und was sie als Spur der Erinnerung in ihm
zurlickgelassen hat. Obwohl die korperliche Begegnung Leo-
pardis mit der geliebten Frau auf ein Minimum beschrinkt
war, hat sie trotzdem tiefe Spuren in ihm zurlickgelassen. Es
handelt sich um eine Liebe auf Distanz, die man traditionel-
lerweise als “platonisch” bezeichnet. Gegen Schluss der Me-
morie driickt Leopardi dies sehr deutlich aus. Er schreibt:

[...] s'al mondo ci  fu mai affetto veramente puro e platonico, ed
eccessivamente e stranissimamente schivo d’ogni menomissima ombra
d’immondezza, il mio senz'altro & stato tale [...]23.

Weiter dirften die poetischen Liebeserfahrungen eines Dante,
des “dolce stil novo” sowie Petrarcas hier das Verhalten des
jungen Leopardi geprigt haben. Das geliebte Objekt verwan-
delt sich in eine idealisierte Erscheinung, die sich immer mehr
von der erlebten Realitit entfernt?4. Im Unterschied zu den
literarischen Vorbildern erscheint der Name der Geltrude je-
doch nie als ein Quell poetischer Inspiration.

In einer ersten Phase bildet sich eine Innenwelt der Erinne-
rung aus, die sich von der dusseren Erscheinungswelt isoliert.
Leopardi scheut sich davor, in andere Gesichter zu blicken,
“parendomi che quella vista contamini la purita di quei
pensieri e di quella idea ed immagine spirante e visibilissima

23 Ibid., p. 40.
24 Im Kapitel II “De la naissance de l'amour” in De [l’amour beichnet
Stendhal diese Phase als diejenige der “cristallisation”.



Wie blind ist Amor? 113

che ho nella mente”?s. Das Erinnerungsbild der Geltrude, das
er in sich trigt, wire bedroht, durch andere Erscheinungen
verdriangt und aufgeldst zu werden. Jedoch die Abschirmung
der Gefiihlswelt von der dusseren Wirklichkeit entwertet letz-
tere. Leopardi versplrt auf nichts mehr Lust. Im Vergleich zu
seinen Gedanken, die immer wieder zur geliebten Frau zu-
rickkehren, verblassen alle Dinge um ihn herum, auch dieje-
nigen, die ihm friher sehr viel bedeuteten, wie das Studium
und die Lektire.

[...] ogni cosa mi par feccia, e molte ne disprezzo che prima non
disprezzava, anche lo studio, al quale ho l'intelletto chiusissimo, e quasi
anche, bencheé forse non del tutto, la gloria20.

Im Zibaldone erdrtert Leopardi wiederholt das Thema der
Liebe als abstrahierende Kraft, die alle andern Beschiftigun-
gen in den Hintergrund zu dringen vermag, und die den
Liebenden dazu zwingt, sich Tag und Nacht in Gedanken mit
dem geliebten Objekt zu beschiftigen. So schreibt er z.B.:

Quando l'vomo concepisce amore tutto il mondo si dilegua dagli occhi
suoi, non si vede piu se non l'oggetto amato, si sta in mezzo alla
moltitudine, alle conversazioni, ec. come si stasse in solitudine [...] tutto
si dimentica e riesce noioso ec. fuorché quel solo pensiero e quella
vista. Non ho mai provato pensiero che astragga |'animo cosi
potentemente da tutte le cose circostanti, come |'amore, e dico in
assenza dell'oggetto amato, [...]27.

Diese 1819 verfassten Zeilen beschreiben, wie die Blindheit
des Amor sich auf den Liebenden auswirkt. In der grdssten
Menge, mitten im Gesprich, fihlt er sich mit seinen Gedan-
ken an die Geliebte allein. Gerade ihre Abwesenheit bringt
ihn dazu, sie in der Erinnerung stindig prisent zu halten. Er
wird dabei blind fir die ganze Welt um ihn herum, die sich in
seinen Augen aufldst. In der Einsamkeit, in welcher der Lie-
bende sich befindet, entsteht denn auch der intime Dialog,
den Leopardi mit sich selbst fiihrt.

25 Ibid., p. 15.
26 1bid., p. 17.
27 Giacomo Leopardi, Zibaldone, op. cit., p. 59.



114 Marco Baschera

Dieser Zustand des Abgeschnittenseins vom Rest der Welt
hat auch physische Konsequenzen. Er leidet, isst beinahe
nichts mehr und empfindet die Liebe als “cosa amarissima”2s,
von der er vermutet, dass sie ihn nicht mehr so schnell loslas-
sen werde. Immerhin glaubt er, dass er sich bald von dieser
einen Liebe zu Geltrude wieder befreien konne. Die Formu-
lierung ist bemerkenswert. Er sagt von dieser Liebe:

Benché questo presente [amore, M.B.] [...] son certo che il tempo fra
pochissimo lo guarira: e questo non so bene se mi piaccia o mi
dispiaccia, salvo che la saviezza mi fa dire a me stesso di si%.

Wird traditionellerweise die Zeit als diejenige negative Kraft
beschrieben, die dem jungen Amor die Fligel beschneidet
und kraft der Gewohnheit dem Verliebtsein ein Ende bereitet,
so stellt hier Leopardi, gemidss dem Motto “Zeit bringt Rat”,
die Liebe als eine Krankheit dar, von der er hofft, so bald wie
moglich wieder geheilt zu werden3. Immerhin ldsst er die
Frage noch offen, ob das Abnehmen der Intensitit der Liebe
eine fur ihn positive oder negative Entwicklung darstelle. Fiir
den Moment ist er jedoch in seinen gewohnten alltidglichen
Interessen wie geldhmt.

Volendo pur dare qualche alleggiamento al mio cuore, e non sapendo
né volendo farlo altrimenti che collo scrivere, né potendo oggi scrivere
altro, tentato il verso, e trovatolo restio, ho scritto queste righe, anche ad
oggetto di speculare minutamente le viscere dell’amore, e di poter
sempre riandare appuntino la prima vera entrata nel mio cuore di
questa sovrana passione3l.

Das Einzige, was Leopardi in seiner Befangenheit Linderung
verspricht, ist das Schreiben und die Reflexion Uber seinen
Gemiitszustand, die bei ihm an das Schreiben gebunden ist.

28 Giacomo Leopardi, “Memorie..."”, op. cit., p. 18.

29 Ibid., p. 18.

30 Das Wort Krankheit (“malattia) erscheint wenig spiter in den “Memorie”
(p. 23). Mit dieser Metaphorik reiht sich Leopardi in eine lange Tradition
der Liebeslyrik ein, die sich schon sehr frith bei den provenzalischen
Trobadour und spiter im “dolce stil novo”, sowie bei Petrarca ausgebil-
det hatte.

31 Ibid., p. 18 s.



Wie blind ist Amor? 115

Als Liebender leidet er unter der Abwesenheit der Geliebten.
Die sprachliche Beschiftigung mit ihr erlaubt ihm jedoch, sie
in der Sprache und den Gedanken prisent zu halten. Weiter
gibt ihm das Schreiben die Gelegenheit, sich mit sich selbst
und mit seinem Liebeskummer zu beschiftigen. Dabei lenkt
die Aufmerksamkeit, welche die sprachliche Darstellung auf
sich zieht, einerseits von seinem Leiden an der Liebe ab und
vermag es dadurch zu lindern. Andererseits setzt sie den
Schreibenden indirekt, vermittelt durch die Problematik der
Darstellung, trotzdem mit seinen Gefihlen in Verbindung.
Diese indirekte Beschiftigung mit sich selbst vermittelt dem
Liebenden eine heilsame Mischung von Nihe und Distanz zu
seiner Leidenschatft.

Die Spur, die er auf das Papier legt, spaltet ihn in zwei
Pole, von denen der eine den anderen voraussetzt, einerseits
in das schreibende und darstellende Subjekt, sowie anderer-
seits in den darzustellenden Gegenstand. Dadurch befindet
sich der Schreibende in einem stindigen Dialog mit sich
selbst, in welchem er versucht, sich selbst, und damit auch
seine Leidenschaften, besser kennen zu lernen. Er experimen-
tiert mit sich selbst, in einer verwirrenden Nihe zu seinen
eigenen Gefiihlen, die er durch die Schrift zu ordnen und
darzustellen versucht.

Diese Mischung aus ordnungsschaffender Distanz der
Schrift und verwirrender Nihe zu den Gefiihlen erinnert an
diejenige Mischung aus Blindheit und Einsicht, die das Ver-
liebtsein charakterisiert. Was jedoch den Schreibakt vom pas-
siven Erdulden der Leidenschaft unterscheidet, ist die eigene
Zeitlichkeit, die sich in der Schrift erdffnet. Die Schrift ermog-
licht das Zurtckkommen auf eine Begebenheit oder einen
Gedanken, den man friher einmal gefasst hat. Dadurch setzt
sie der korperlichen Absenz der geliebten Person ihre Dar-
stellung in der Sprache entgegen.

Die Verobjektivierung der Gefiihle durch die Schrift ver-
rdumlicht sich im Hintereinander der Worter. Die Gedanken
des schreibenden Subjekts ordnen sich innerhalb des Schrif-
traums, was einen klirenden Effekt auf das verwirrende Mit-
einander der Gefiithle selbst haben kann. Dabei kann die
rdiumliche Anordnung der Buchstaben und der Worter als eine
beinahe allegorische Darstellung der zeitlichen Abfolge ver-



116 Marco Baschera

standen werden, in welcher sich der Schreib- und der Leseakt
vollziehen. Das Resultat des Schreibakts — das beschriebene
Blatt — gibt eine rdumliche Ordnung vor, die jedoch nur durch
den Vollzug der Schrift moglich wird und die ebenso nur
durch den Leseakt wieder vergegenwirtigt werden kann.

Als rein rdumliche, graphische Ordnung macht das einmal
beschriebene Blatt wenig Sinn. Es muss durch die Lektire erst
virtuell in seinen urspringlichen Zustand als unbeschriebenes
Blatt zurtickgebracht werden, von wo aus der Text Wort flir
Wort gelesen, d.h. aktualisiert werden kann. Dadurch liegt das
im Text Mitgeteilte nur scheinbar als jederzeit Verfligbares
vor. Jede Aktualisierung produziert einen neuen Sinn, der von
einem durch eine frithere Lektlire bereits produzierten oder
vom Schreibenden seheinbar in den Text hineingelegten Sinn
auf eine unberechenbare Weise abweicht.

In der Schrift selbst verschrinken sich somit der Wunsch
nach geordneter Darstellung eines Sachverhalts und die Un-
moglichkeit, diesen Sachverhalt ein fir allemal sprachlich zu
fixieren. Dies wiederum verunmoglicht, dass das schreibende
Subjekt, das durch das Schreiben Ordnung und Einsicht in
seine Geflhle gewinnen will, je auf das von ihm Geschriebe-
ne als feste Erkenntnis zurickgreifen kann. Auch diese Ein-
sichten bleiben im Fluss und veridndern sich bei jeder Lektire.
Was bleibt, ist der Text als wesentlich unbestimmte Spur einer
Spannung zwischen der Blindheit der Gefihle und dem
Wunsch nach Einsicht in die momentane Lage, in welcher der
Liebende sich befindet.

Die unaufhebbare und unbestimmte Differenz zwischen
Darstellung und Dargestelltem scheint Leopardi in einem er-
sten Schritt in seinen “Memorie del primo amore” unter-
dricken zu wollen, wie er sich in der oben zitierten Passage
ausdriickt. So gibt er dem Wunsch Ausdruck, dass der von
ihm verfasste Text dazu dienen solle, “di poter sempre
riandare appuntino la prima vera entrata nel mio cuore di
questa sovrana passione”32. Die Erfahrungen mit der ersten
Liebe soll durch die Schrift ein fiir allemal fixiert sein und als

32 Ibid., p. 19.



Wie blind ist Amor? 117

eine Art von verfigbarem Dokument fiir den Eintritt der
hochsten Leidenschaft in sein Leben jederzeit vorliegen.

Wie Leopardi ebenfalls in der oben zitierten Passage sagt,
beabsichtigte er zuerst, seine Liebeserfahrungen in Versform
zu giessen, was ihm aber scheinbar nicht gelang, worauf er
beschloss, sie in Prosa auszudriicken.

Das Gedicht “Il primo amore”, das wenig spiter entstand,
hat die selbe Begebenheit zum Thema. Es weist einen unver-
kennbar petrarkesken Duktus auf. Zudem erinnern die Terzi-
nen, in welchen die Strophen abgefasst sind, stark an die
italienische Liebeslyrik des 18. Jahrhunderts. Dieses Gedicht
weist somit genau jene Merkmale auf, die Leopardi dazu be-
wogen hatten, seine philologische, stark traditionsorientierte
literarische Titigkeit aufzugeben und sich neuen Erfahrungen,
eben der Liebe, zu 6ffnen. Scheinbar war es ihm unmoglich
gewesen, die starken Gefiihle, die ihn bedringten, im selben
Moment in eine klassische Versform zu bringen. Die kontinu-
ierlich voranschreitende, flexiblere Prosa schien hierfiir geeig-
neter zu sein33, lhre offenere Form erlaubte es viel eher, die
Gemiutsschwankungen sowie die Verwirrtheit der Gefiihle
sprachlich adidquat zu erfassen.

Ebenso gesteht Leopardi gegen Ende der “Memorie”, er
habe sich wihrend der Phase der Verliebtheit jeglicher Lektii-
re von bereits bestehender Liebesliteratur enthalten. Speziell
erwahnt er dabei Petrarca, von dem er aber vermutet, “che ci
avrei trovato sentimenti somigliantissimi ai miei”34. Gerade die
Aehnlichkeit seines Geflihlsausdrucks mit andern Texten

33 Vier Jahre spiter schrieb Leopardi im Zibaldone. “[...] quando ci
proviamo a mettere noi stessi in verso de’ pensieri poetici, veramente
propri € moderni, desideriamo la libertd, la scioltezza, I'abbandono, la
scorrevolezza, la facilita, [...] il piano della prosa, come meglio
armonizzante con quelle idee che non hanno quasi niente di
versificabile ec.” (Zibaldone, op. cit., pp. 2171-72) Diese Ueberlegungen
reihen sich bei Leopardi ein in das Verhiltnis von Moderne und Antike
und in seine Versuche, eine geeignete Sprache zu schaffen, die den
modernen Erfahrungen gerecht werden kann. Mit modernen und eige-
nen Erfahrungen sind z.B. diejenigen gemeint, die er mit Geltrude ge-
macht hat, und in welchen das Subjekt seine kontrollierte Position ver-
liert.

34 Giacomo Leopardi, “Memorie...”, op. cit.,, p. 43 s.



118 Marco Baschera

wollte Leopardi vermeiden. Er beabsichtigte, eine moglichst
hohe Form von Transparenz seiner Geflihle zu erreichen.
Insofern gehoren diese “Memorie” in den Bereich der Be-
kenntnisliteratur, die in den Confessiones von Augustinus so-
wie den Confessions von J.-J. Rousseau beriihmte Vorbilder
hat. Auch die Tagebuchform der “Memorie” weist in die selbe
Richtung.

In der zweiten Nacht nach der Abreise der Geltrude setzt
Leopardi die Versuche, seine Liebeserfahrungen in Verse zu
fassen, fort. Zur Liebespein tritt nun auch noch die durch das
angestrengte Schreiben hervorgerufene Ermidung hinzu. Er
beutet, wie er schreibt, sein Herz aus (“sfruttatomi il cuore”3s),
denn er will, bevor das Feuerwerk der Leidenschaften erlo-
schen ist (“prima d'uscire del caldo della malinconia”36), das
Gedicht fertiggeschrieben haben. Aber je mehr er schreibt,
umso mehr verschwindet das Bild der Geliebten aus seiner
Erinnerung und mit ihm die bittersiissen Liebesgefiihle (“quei
moti cari e dolorosi”37).

leri sera e questa notte c’ho dormito men che pochissimo, mi sono
accorto che quella immagine per 'addietro vivissima, specialmente del
volto, mi s’andava a poco a poco dileguando, con mio sommo
cordoglio, [...] 38,

Nach der momentanen Auflosung der Welt3, welche von der
Konzentration des Liebenden auf das geliebte Objekt verur-
sacht wurde, 16st sich nun auch noch das erinnerte Bild der
Geliebten selbst auf. Diese Flucht des geliebten Bildes an die
Rinder der Erinnerung ist aber nicht nur ein Resultat des Ver-
gessens, das mit zunehmender zeitlicher Distanz zur Abreise
der Geltrude einsetzt, sondern hat mit der Unbestimmtheit
und Unbestimmbarkeit der Liebe an sich zu tun.

Ruckblickend vermutet Leopardi in jener Nacht, als das ge-
liebte Gesicht auf immer zu Entschwinden droht, dass es zwei
Dinge seien, die in bezug auf die Liebe fir ihn fortan von

35 Ibid., p. 20.
36 Id.

37 Id.

38 Ibid., p. 19 s.
39 Siehe p. 101.



Wie blind ist Amor? 119

Bedeutung sein werden. Er kommt dann auf die beiden
Merkmale von Geltrude zurlick, die er schon bei der ersten
Begegnung mit ihr hervorgehoben hatte, einerseits die krifti-
gen, bestimmten Zige ihres Gesichts und andererseits “le
maniere graziose e benigne ma niente affettate”4. Die Anmut
der Geltrude bezeichnet er als “maniere pesaresi”’, von denen
er schreibt:

[...] le maniere pesaresi, che hanno anche quanto alla grazia e alla
vivacitd modesta un altro non so che ch’io non posso esprimere; e per
questo e per la disinvoltura e la fuga dell’affettazione (almeno in quella
di cui scrivo), vantaggiano a cento doppi le marcheggiane; [...]41.

Die Anmut trigt eine sukzessiv voranschreitende Dynamik in
sich, welche es dem Betrachter verunmdoglicht, die anmutige
Erscheinung je als Ganzes zu erfassen42. Das “Je ne sais quoi”
hebt die Differenz zwischen der Wissbarkeit dessen, was die-
se Erscheinung auszeichnet, und der Wirkung, die sie ausiibt,
hervor. Diese Differenz tritt bei Leopardi in Verbindung mit
der “disinvoltura”, der Unbefangenheit und natirlichen Naivi-
tit, welche Geltrude scheinbar auszeichnete, und welche er
von der kunstlichen Affektiertheit unterscheidet. Dadurch
zeichnet sich diese Thematik als eine eminent romantische
aus. Es geht um den Verlust der urspriinglichen Unschuld,
welche durch die Kiinstlichkeit, die Verdoppelung, aber vor
allem auch durch das vernunftsmissige Denken herbeigefiihrt
wird.

Wie Kleist im Marionettentheater begreift auch Leopardi
die Vernunft in ihrer Ambivalenz. Einerseits ist sie Grund fur
den Fall der Unschuld, gleichzeitig aber auch einziges Mittel
zur Wiedergewinnung derselben. Von derjenigen Vernunft,
die dazu dem Menschen behilflich sein konnte, wieder in den
Zustand der Unschuld zu gelangen, sagt er um 1820 im Zibal-
done:

40 Giacomo Leopardi, “Memorie...", op. cit.,, p. 22.
41 Ibid., p. 22
42 Siehe S. 97 s.



120 Marco Baschera

E ci deve richiamare alla natura o alla felicita naturale per una strada di-
versa dalla primitiva, la quale & irrevocabilmente perduta43.

In diesem Zusammenhang prigt er auch den Begriff der “ul-
trafilosofia”, von der es heisst:

Percid la nostra rigenerazione dipende da una, per cosi dire,
ultrafilosofia, che conoscendo l'intiero e l'intimo delle cose, ci ravvicini

alla natura#4.

In dieser dialektischen Spannung zwischen Natur und Ver-
nunft steht auch die Art und Weise, wie Leopardi die Liebe
thematisiert. Es wire daher durchaus denkbar, dass es gerade
Erfahrungen von der Art sind, wie Leopardi sie mit Geltrude
gemacht hat, die den Zugang zu dieser “ultrafilosofia” eroff-
nen. Der Begriff der “ultrafilosofia” weist darauf hin, dass es
sich um ein Denken handelt, das den abgezirkelten Bereich
der kategorialen Vernunft in der Absicht lberschreitet, das
Innere der Dinge kennen zu lernen. Es wire ein Denken, das
nicht von der Idee getragen wiirde, die Dinge durch mog-
lichst viel begriffliche Klarheit ans Licht der menschlichen
Vernunft zu zerren, sondern vielmehr ein solches, das die
unsichtbare, dem wissenschaftlich-begrifflichen Denken abge-
kehrte, unbestimmte Seite der Dinge, in seine Schliisse einbe-
zieht4s,

Leopardi umschreibt seine intensive, gedankliche Beschiif-
tigung mit dem abwesenden, geliebten Objekt durch den
Ausdruck “vaghezza dell’idea”6. Das Vage, Unbestimmte die-
ser Beschiftigung hingt einerseits eng mit dem Begriff der
Anmut (grazia) und dem umsichtigen Umgang, den sie for-
dert, zusammen. Andererseits steht diese Beschiftigung im
Zusammenhang mit der Erfahrung des Entschwindens der

43 Giacomo Leopardi, Zibaldone, op. cit., p. 416.

44 1Ibid., p. 115.

45 Im Zibaldone, aber auch in den Ubrigen Werken Leopardis, findet man
manche Ueberlegung zu dieser “ultrafilosofia”, die immer auch eine ve-
hemente Kritik der Verwissenschaftlichung des Denkens, so auch der
Kantschen Philosophie und seiner transzendentalen Grenzziehung bein-
haltet.

46 Giacomo Leopardi, “Memorie...”, op. cit.,, p. 23.



Wie blind ist Amor? 121

Geltrude aus der Erinnerung. Leopardi merkt, dass er durch
willentliche Anstrengung das geliebte Bild nicht mehr zurlck-
rufen kann. Insofern ist die Vagheit dieser Beschiftigung nicht
etwa nur Ausdruck eines Mangels an Genauigkeit, sondern
vielmehr Oeffnung hin auf eine andere Form von Erkenntnis,
bei welcher der Blindheit des Amor besondere Bedeutung
zukommt.

Es gibt mehrere Eintrige im Zibaldone, in denen sich Leo-
pardi zur Problematik der Liebe dussert. Diese Ueberlegungen
wurzeln ihrerseits in seiner romantischen “teoria del piacere”,
gemdss welcher im Menschen der Wunsch nach Gliickselig-
keit immer in die Zukunft gerichtet ist und daher immer un-
bestimmt, aber letztlich auch unbefriedigt bleiben muss. Ge-
miss Leopardi liegt der menschlichen Seele eine unbegrenzte,
ins Unendliche gehende Tendenz zugrunde, die damit zu tun
hat, dass sie sich nicht mit den begrenzten Dingen der Er-
scheinungswelt begntiigen kann#. Jedoch der Mensch ist nicht
der Erkenntnis des Unendlichen, sondern nur des Endlichen,
aber des unbestimmten Endlichen fihig.

Non solo la facoltd conoscitiva, o quella di amare, ma neanche
I'immaginativa € capace dell'infinito, o di concepire infinitamente, ma
solo dell'indefinito, e di concepire indefinitamente. La qual cosa ci
diletta perché 'anima non vedendo i confini, riceve I'impressione di una
specie d'infinitd, e confonde I'indefinito coll’infinito; [...]48.

Einerseits sind keine Grenzen des menschlichen Begreifens
auszumachen. Es scheint immer weiter in noch unbekannte
Bezirke vorzudringen. Andererseits stdsst es trotzdem immer
wieder an die Grenzen seiner eigenen Erkenntnisfihigkeit.
Insofern tragen seine Bestimmungen auch einen unbestimm-
ten und unbestimmbaren Teil an sich, der die Dinge in ihrer
begrifflichen Erfassung immer zugleich auch entgrenzt.

Die unbestimmte Seite eines Gegenstandes entzieht sich
dem Blick des Suchenden. Dieser Entzug muss ihm aber auf
irgendeine Art sinnlich erfahrbar sein. Die Grenzenlosigkeit,

47 Siehe zu dieser “teoria del piacere” in Giacomo Leopardi, Zibaldone,
op. cit.,, pp. 165-172.
48 Ibid., p. 472.



122 Marco Baschera

die er dabei erfihrt, fillt mit der Erfahrung seiner eigenen
Endlichkeit und Begrenztheit zusammen. Macht er jedoch
diese Erfahrung des Entzugs nicht, so verfillt er jener Gefahr,
von der Leopardi im obigen Zitat handelt. Er verwechselt
ndmlich das Unbestimmte mit dem Unendlichen, was aber,
gemiss Leopardi, dem Menschen Vergniigen bereitet. Das
Unbestimmte kann sich aber nur am Bestimmten und Endli-
chen zeigen. Glaubt der Mensch, das Unendliche erfahren zu
konnen, so verlidsst er jedoch seine endlichen Moglichkeiten.

Selbst der Einbildungskraft (“la facoltd immaginativa”) sind
gemiss Leopardi Grenzen gesetzt. Das Selbe gilt fir die Lie-
besfihigkeit (“la facolta di amare”) des Menschen. Wer so
redet, spricht von einer Position der Illusionslosigkeit aus. Er
weiss, dass die vollige Einswerdung, welche die Liebe ver-
spricht, nicht moglich ist. Und trotzdem kommt der Liebe bei
Leopardi in bezug auf die kritische Trennung von Unbe-
stimmtem und Unendlichem eine wichtige Aufgabe zu. So
sagt er von ihr:

Ora osservate che per I'una parte il desiderio e la speranza del vero
amante € piu confusa, vaga, indefinita che quella di chi & animato da

~

qualunque altra passione: ed ¢ carattere (gid da molti notato)
dell’amore, il presentare all'uvomo un’idea infinita (cioé pit sensibilmente
indefinita di quella che presentano le altre passioni), e ch’egli puo
concepir meno di qualunque altra idea ec®.

In dieser Passage aus dem Zibaldone unterstreicht Leopardi
einerseits die Unbestimmtheit der Liebe, d.h. die Unmdglich-
keit, ihr Wesen, aber auch dasjenige des geliebten Gegen-
Ubers, ganz zu ergrinden. Sie verwirrt und blendet den Lie-
benden mehr als jede andere Leidenschaft und verunmaoglicht
ihm, zu Klarheit bezliglich seiner Gefihle zu kommen. An-
dererseits hebt Leopardi gerade die sinnliche Erfahrbarkeit
dieser Unbestimmtheit hervor. Obwohl sie den Liebenden
verwirrt, macht sie ihm die Grenze zwischen Unbestimmtheit
und Unendlichkeit sinnlich erfahrbar. Das ist sozusagen ihr
kritisches Potential.

49 Ibid., p. 1017 s.



Wie blind ist Amor? 123

Versucht der Verstand, die Dinge in den Griff zu bekom-
men, sie zu definieren und zu begrenzen, so macht die Liebe
die Unmoglichkeit dieses Zugriffs sinnlich erfahrbar und bietet
zudem die Moglichkeit, die dem verstandesmissigen Denken
abgekehrte, unbestimmte Seite der Dinge zu erfahren. Da-
durch begegnet der Liebende der bestimmten, wie auch der
unbestimmten Seite seines geliebten Gegenubers zugleich.

In einem lingeren Eintrag im Zibaldone® kommt Leopardi
auf dieses Merkmal der Liebe zu sprechen. Er teilt die be-
stimmte Seite der Liebe ihrer Korperlichkeit und die unbe-
stimmte ihrer geistigen Dimension zu. Letztere kommen als
vage, unbestimmte Vorstellungen zum konkreten, rein kor-
perlichen Verlangen der Liebe hinzu. Sie vertiefen und ent-
grenzen dieses Verlangen. Von diesen Vorstellungen schreibt
Leopardi:

[...] i quali concetti e le quali immaginazioni congiungendosi al natural
desiderio che porta l'individuo dell'un sesso verso quello dell’altro,
danno un infinito risalto a questo desiderio, accrescono
strabocchevolmente [Hervorhebung von mir, M.B.] il piacere che si prova
nel soddisfarlo; le idee misteriose e naturalmente indeterminate, che
hanno relazione all’animo dell’'oggetto amato [...] e che promettano o
dimistrino altre lor parti o altre qualita occulte ed amabili ec., queste
idee dico, congiungendosi alle idee chiare e determinate che hanno
relazione al materiale dell’oggetto amato, e comunicando loro del
misterioso e del vago, le rendono infintamente piu belle, e il corpo della
persona amata o amabile, infinitamente pit amabile [...]51.

Durch die Sublimierung der materiellen, rein korperlichen
Seite des Liebesverlangens, welche Leopardi als einen fort-
laufenden Prozess der Zivilisation versteht, bekommt das Lie-
besobjekt einen geheimnisvollen Charakter. Die sexuelle Be-
gierde verliert ihre scheinbare Vordergriindigkeit und gewinnt
insofern an Tiefe, als sie sich auf eine unbestimmte, innere,
dem Liebenden abgekehrte Seite des Liebesobjekts bezieht. Es
kommt dem Liebenden nicht mehr nur als verfiigbares Obijekt
zu. Seine dussere Erscheinung wird vielmehr zu einer Art von
Krypta, aus welcher heraus ein Uberfluss an Reizen ent-

50 Ibid., pp. 3909-3920.
51 Ibid., p. 3909 s.



124 Marco Baschera

springts2. Die Liebe, vereinigt sie die direkt korperliche mit
einer geistigen Dimension, wird zu einem Erfahrungsfeld par
excellence der sinnlichen Entgrenzung des materiell Gegebe-
nen. Das Liebesobjekt wird dadurch zu einem bestimmt-
unbestimmten Gegentiber.

Sicche 'oggetto amabile dell'un sesso fu all'individuo dell’altro, non piu
un oggetto semplicem. materiale, come in principio, ma un oggetto
composto di spirito e di corpo, di parte occulta e di parte manifesta,
[...]33.

Leopardi weist dabei auf die Wichtigkeit der Bekleidung des
Menschen hin, durch welche der Korper eine verborgene,
zugleich sichtbare und unsichtbare Dimension erhilt, welche
die Einbildungskraft des Liebenden dazu anregt, sich den
verhiillten Korper der geliebten Person vorzustellen. Der
nackte Korper gewinnt dadurch einen verborgenen, geheim-
nisvollen Aspekt, der fiir Leopardi letztlich verantwortlich ist
fur die Vergeistigung der Liebe. Ein scheinbar banaler, materi-
eller Grund — die Bekleidung — scheint einen hochst geistigen
Effekt zu zeitigen.

[...]; cosi la considerazione del corpo divenuto anch’esso cosa, p. la
maggior parte, occulta e sottoposta all'immaginazione altrui pit ch’ai
sensi, rende misteriosi ec. e spiritualizza nel modo il pit naturale i
sentimenti e le idee ec; e da una causa tutta materialissima nasce un
effetto che ha dello spiritualissimo, [...]54.

Das Verbergen des Korpers durch die Kleider hebt ihn gerade
als verborgenen hervor. Seine Unsichtbarkeit und Unbe-
stimmtheit erscheint dabei auf eine hochst sinnliche Weise.
Dadurch eroffnen die Kleider eine eigenartige Dialektik des

52 Auf diesen Ueberfluss spielt auch Leopardi im oben zitierten Abschnitt
aus dem Zibaldone an, wenn er sagt, dass die geistige Dimension der
Liebe die rein korperliche “strabocchevolmente” steigert. “Straboccare”
bedeutet eigentlich das Ueberlaufen des Mundes. Wem der Mund tiber-
lauft, der beginnt zu reden. Zudem bildet das Adverb “strabocchevol-
mente” in seiner ungewohnlichen Linge die Erfahrung des Ueberlaufens
selber nach.

53 Ibid., p. 3912.

54 Ibid., p. 3914 s.



Wie blind ist Amor? 125

Verbergens und Zeigens. Ziel dessen, was Leopardi die mate-
rielle Seite der Liebe nennt, ist die direkte korperliche Verei-
nigung mit dem andern. Durch die Kleider entzieht sich der
Korper des andern den Blicken des Begehrenden, schiirt aber
sein Begehren noch mehr. Auf Grund dieser Erfahrung merkt
der Liebende, dass er diesem Spiel von Sichtbarem und Un-
sichtbarem, Bestimmtem und Unbestimmtem eine neue Form
von Lust abgewinnen kann, welche die rein materielle, kor-
perliche bei weitem Ubersteigen kann.

Diese Erfahrung liegt der Begegnung des jungen Leopardi
mit Geltrude zu Grunde. In ihr zeigt sich eine extreme Wei-
terfihrung der oben skizzierten Dialektik. Denn je mehr das
geliebte Objekt in der verhiillenden Distanz gelassen wird,
umso tiefer und intensiver bildet sich der Wunsch, sich mit
ihm zu vereinen.

Wie in den “Memorie del primo amore” kann dieser
Wunsch eine rein sprachliche Dimension erlangen, die in den
Ueberlegungen Leopardis im Zibaldone zur Liebe und zur
Rolle der Kleider in der Liebe aber bereits angelegt ist. Wenn
das Liebesobjekt durch die Kleider zu einem “oggetto com-
posto di spirito e di corpo”ss wird, so riickt es in die Nihe des
sprachlichen Zeichens, das auch eine Zusammensetzung aus
etwas Sinnlich-Materiellem, dem Bedeutungstriger, und etwas
Geistigem, dem Bedeuteten, ist. Gemadss einer gingigen Re-
deweise kleidet das sprachliche Zeichen den Gedanken not-
wendigerweise ein, will er sich verdussern. Im sinnlich wahr-
nehmbaren Zeichen erscheint das eingekleidete Bezeichnete
als ein abwesendes, auf welches das Zeichen verweist und
welches nie an sich zuginglich ist.

Insofern kann auch die Sprache als ein Bereich der sinnli-
chen Erfahrung des Bestimmt-Unbestimmten verstanden wer-
den. Erst der notwendige Umweg Uber das sprachliche Zei-
chen ldsst die Gedanken als mitteilbare erscheinen. Dadurch
ist der Gedanke aber gezwungen, so prizis und bestimmt er
auch sein will, sich in der Sphire der sinnlichen Wahrneh-
mung zu verdussern. Er muss sich dabei der sprachlichen
Interpretation unterwerfen.

S5 Ibid., p. 3912,



126 Marco Baschera

Das Problematische des gingigen Vergleichs zwischen
Kleid und Sprache besteht jedoch darin, dass der durch das
sprachliche Zeichen eingekleidete Gedanke, das Geistige,
innerhalb dieses Vergleichs dem Korper — in einem gewissen
Sinne seinem Gegenteil — entspricht. Hinzu kommt, dass ge-
rade der Korper in den Ueberlegungen Leopardis das sinnlich
begehrte Objekt darstellt. Dadurch erfdhrt, innerhalb des Ver-
gleichs, der sprachlich dargestellte Gedanke eine gewisse
Erotisierung.

Wire der sprachliche Ausdruck das Kleid der Gedanken
und der Gefiihle, so konnten, um im Bild zu bleiben, letztere
des sprachlichen Ausdrucks auf ihr Eigentliches hin entledigt
werden, was aber insofern unmoglich ist, als dass dieses Ei-
gentliche immer nur in der sprachlichen Verkleidung sinnlich
erscheint. Genau diese Unmoglichkeit ist es andererseits, die
das Liebeskonzept Leopardis, wie es in den “Memorie” er-
scheint, bestimmt. Die Intensitit seiner Gefiihle fiir Geltrude
entziinden sich in der koérperlichen Distanz von ihr. Insofern
wirkt der Vergleich zurlick auf seinen konkreten Pol, auf die
Beziehung von Kleider und Korper, d.h. auf die Liebe selbst,
die das Verhiltnis von Zeichen und Bezeichnetem als Modell
zu ubernehmen scheint.

Die “Memorie del primo amore” kiinden von einem hohen
Bewusstsein von dieser Verbindung von Sprache und Liebe
bei der Erkundung der Grenzen des menschlichen Daseins.
Der darzustellende Gegenstand dieses Textes sind die unbe-
stimmten Liebesgefiihle des jungen Leopardi. Was sich seinem
begrifflichen Fassungsvermégen entzieht, will er in Sprache
fassen. Es geht ihm um die Darstellung der Blindheit bezlig-
lich seiner Gefiihle. Wie wir gesehen haben, ist, seiner Mei-
nung nach, diese Blindheit aber bereits in der Liebe selbst
angelegt. Kraft ihrer Sublimierung wird das geliebte Objekt zu
einem geheimnisvollen Gegeniliber. Es entzieht sich den BIi-
cken des Liebenden. Je mehr er versucht, das Geheimnis des
begehrten Objekts zu enthiillen, d.h. zu verstehen, was ihn
am andern fasziniert, umso weiter rickt dieser weg, und um-
so starker kann dadurch das Begehren werden.



Wie blind ist Amor? 127

Der Text von Leopardi stellt zugleich aber auch den Ab-
bruch dieser Dialektik dar, denn, je mehr er sein Herz und
seine Erinnerung poetisch ausbeutet’6, umso mehr entschwin-
det der konkrete Fundus seiner Gefiihle. Das Bild der Ge-
liebten verblasst und alle Versuche, willentlich das ent-
schwindende Bild zurlickzuhalten, misslingen. Die Umsetzung
der Gefiihle in Sprache hat die Gefihle entleert, weil der
Kontakt mit dem, was sie ausldste, verloren ging. Nach der
Abreise von Geltrude wurde ihre konkrete Erscheinung ersetzt
durch das Bild der Erinnerung, an welchem sich die Gefihle
des Leopardi eine gewisse Zeit lang noch entziinden.

Wird Liebe zu Sprache, so wird umgekehrt auch die Spra-
che zur Liebe. Die Liebe zur Sprache und die Aufmerksamkeit
auf die sprachliche Darstellung der Liebesgefiihle fihren je-
doch weg von den konkreten, partikuliren Gefiihlen selbst.
Sie haben mit den allgemeinen Problemen der sprachlichen
Darstellung zu tun. Diese Entleerung der Liebesgefiihle hat
unter anderem den Effekt, dass sie den Liebenden wieder
zurick in die gewohnten, alltiglichen Bahnen fihren. So
schreibt Leopardi knappe vier Tage nach der Begegnung mit
Geltrude:

La sera d’avanti mi parve che il mio caro dolore stesse veramente per
licenziarsi, e cosi ieri mattina. Tornavami |'appetito, passavami per la
mente un pensiero che avrei fatto bene a ripigliare lo studio, pareami
d’esser fatto meno restio al ridere e meno svogliato a certi dilettucci
della giornata, ricominciava a ragionare tra me stesso cosi di questa
come d'altre cose tranquillamente come soglio, [...]57.

Die Leidenschaft nimmt ab, die Kontrolle tiber die Gefiihle
kehrt wieder zuriick. Und so stellt Leopardi eine Woche spi-
ter reslimierend fest:

Chiudo oggi queste ciarle che ho fatte con me stesso per isfogo del cuor

mio e perché mi servissero a conoscere me medesimo e le passioni;
[...]58.

56 Siehe S. 1006.
57 Giacomo Leopardi, “Memorie...”, op. cit., p. 25 s.
58 Ibid., p. 35.



128 Marco Baschera

Leopardi ist wieder in den Besitz seiner Vernunft gelangt. Er
zieht nlchtern Bilanz aus den vergangenen Tagen und
schliesst in bewusster Manier das Experiment, welches die
“Memorie” darstellen, ab. Sie haben ihre doppelte Aufgabe
erfillt. Einerseits diente der Dialog mit sich selbst der Selbst-
erkenntnis sowie der Erkenntnis der Blindheit der Liebe und
andererseits liegt dieser Selbstdialog nun als Schrift vor und
dient der Realisierung weiterer literarischer Projektes® Zurtick
bleibt aber nicht nur der Text, sondern auch ein schales Ge-
fuhl der Nichtigkeit der Dinge.

Ora di questo lungo solco che la passione partendo mi lascera nel
cuore, e che principalmente consistera in un certo indistinto desiderio, e
scontento delle cose presenti [...] non intendo di scrivere piu altro,
[...]60,

Die abnehmende Leidenschaft hinterldsst eine lange Furche
(“un lungo solco”) in seinem Herzen, die durch nichts ausge-
fullt werden kann, auch durch ihre schriftliche Fixierung, die
“Memorie del primo amore”, nicht. Die Furche (“solco”) ist
aber zugleich auch der Ort, die Verletzung der Erde, aus wel-
cher die Saat aufgeht. Auch wenn die Leidenschaft fiir Geltru-
de erloschen ist und Leopardi kein Bedurfnis mehr versprt,
Uber diese Erfahrung weiter nachzudenken und dartiber zu
schreiben, bleibt ein vager, undeutlicher Wunsch nach Erful-
lung zuriick, den die Dinge der Erscheinungswelt insgesamt
nicht zu befriedigen vermdgen. Der Wunsch nach Erfiillung
verschwindet somit nicht ganz. Er 16st sich von der geliebten
Person ab und wird allgemein. Er vermag die ganze Erschei-
nungswelt zu erotisieren und sie in eine Art von Furche zu
verwandeln, aus welcher die Texte von Leopardi als Saat her-
vorgehen. '

Was Leopardi von den Erkundungen ins Reich des blinden
Amor bleibt, ist somit einerseits die Einsicht in die wesentliche
Unbestimmtheit der ihn umgebenden Dinge und andererseits

59 Leopardi hatte die Absicht, seine literarischen Interessen mit den
Leidenschaften zu verbinden, etwa um einen Liebesdialog zu verfassen,
“proponendo cosi in aria di scrivere qualche cosa dov’io possa
ragionare con quella Signora, o introdurla a favellare” (ibid., p. 36).

60 Ibid., p. 38.



Wie blind ist Amor? 129

der Wunsch und der Wille, mit dem Schreiben dieser Unbe-
stimmtheit auf eine bestimmte Weise zu entsprechen.



130

Abstract

La cécité de I'amour représente un des thémes traditionnels de la philoso-
phie morale, ainsi que de la littérature et de 'art. Elle apparait dans la plu-
part des cas liée a la dichotomie de la raison et des passions. En analysant
trois textes de Kant, La Fontaine et de Leopardi, le présent article se pro-
pose d’examiner cette métaphore et de voir dans quelle mesure elle peut
représenter une ouverture en direction d'une forme de connaissance non-
conceptuelle pour laquelle cette cécité constituerait une sorte de supposi-
tion préalable.

Les textes de Kant témoignent du refus radical que la philosophie idéaliste
oppose a I'égard des troubles passionnels qui sont provoqués par I'amour.
Dans sa fable “L’Amour et la Folie”, La Fontaine raconte ['histoire d'un
Amour voyant qui aurait perdu la vue en jouant avec la Folie. La maniére
dont La Fontaine organise ce récit, attire 'attention du lecteur sur une luci-
dité qui se fait jour dans la cécité et dans la folie de 'amour.

Leopardi raconte dans un récit autobiographique intitulé “Memorie del
primo amore” ses premiéres expériences amoureuses. Ce texte s'inseére dans
une phase importante de la vie du jeune Leopardi qui s’appréte i quitter
son activité traditionnelle de philologue 4 la recherche d'une nouvelle
forme d’écriture plus propre a lui-méme. Ces recherches le ménent dans le
réegne des inclinations amoureuses ou, en observateur attentif de lui-méme,
il essaie de voir clair dans ses propres passions. Ce faisant, il se lance dans
des réflexions subtiles concernant un “je ne sais quoi” qui filtre a travers les
apparences séductrices de la femme aimée. Cet aspect a la fois précis et
indéfini de 'amour qu’elle lui inspire, et qu’il analyse par le menu, permet
de mettre ce texte en rapport avec des extraits du Zibaldone ou Leopardi
esquisse une “théorie du plaisir” et, ou 'amour joue un réle important.
L'article se termine par des réflexions sur le rapport s'établissant dans les
textes de Leopardi entre la cécité de I'amour et une forme de connaissance
langagiére qui prend son essor dans la passion amoureuse.



	Wie blind ist Amor? : Komparatistische Untersuchungen zu Texten von Kant, La Fontaine und Leopardi

