
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2000)

Heft: 31: Eros & Literatur = Éros & littérature

Artikel: Wie blind ist Amor? : Komparatistische Untersuchungen zu Texten von
Kant, La Fontaine und Leopardi

Autor: Baschera, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Baschera

Wie blind ist Amor?

Komparatistische Untersuchungen zu Texten von
Kant, La Fontaine und Leopardi.

Die
Blindheit der Liebe ist ein uralter Topos der euro¬

päischen Moralphilosophie, sowie der Literatur und
Kunst. Meistens tritt er in Verbindung mit dem

Gegensatzpaar von Vernunft und Leidenschaft auf und bezeichnet
die Verblendung des Liebenden gegenüber dem, was er liebt.
Die Verurteilung dieser Blindheit erfolgt jeweils von einer
Position aus, welche die Herrschaft der Vernunft und die
Kontrolle über die Leidenschaften zur Maxime erhebt.

Daneben gibt es andere Liebeskonzeptionen, welche dieser

Blindheit, aber auch der Liebe an sich, eine zentrale Stelle
einräumen. Der platonische Eros, sowie die christliche Caritas
sind Beispiele einer solchen Aufwertung der Liebe im Gefüge
der menschlichen Eigenschaften und Vermögen, welche diese
aber auf eine höhere Form von Dasein hin zu transzendieren
vorgeben. Das Selbe gilt etwa für die Soufi-Mystik, aber auch
für die Troubadourlyrik, den "dolce Stil novo", sowie die
Liebeslyrik von Dante und Petrarca.

Spricht man vom blinden Amor, so denkt man an Allegorien
aus dem Spätmittelalter und der Renaissance, die den als

Knaben dargestellten Liebesgott mit einer Augenbinde versehen1.

Dabei ist unsicher, wie die Binde die Blindheit des
Amor darstellen soll. Denn wäre er blind, so bräuchte er keine

Binde. Ist er aber nicht blind, so könnte er seine Binde
auch abziehen und sein Sehvermögen mit der Leidenschaftlichkeit,

die er auslöst, verbinden. Aber was wäre das für ein
Amor, dem die Klarsicht zu eigen wäre und der alle eroti-

1 Siehe zur Geschichte dieser Darstellung den Aufsatz von Erwin Panofs-
ky, "Der blinde Amor", Studien zur Ikonologie, übersetzt v. D. Schwarz,
Köln, DuMont Buchverlag, 1980, pp. 153-202.



98 Marco Baschera

sehen Verwicklungen voraussehen und kalkulieren könnte?
Seine Blindheit würde sich somit als eine ironische erweisen,
welche immer auch mit Einsichten verbunden wäre. Die Frage
stellt sich somit, wie blind Amor eigentlich ist, was seine
Blindheit bedeutet, und inwiefern gerade diese Blindheit
Einsichten eröffnet, die der Vernunft verschlossen bleiben.

Die nachfolgenden Untersuchungen zu Texten von Immanuel

Kant, La Fontaine und Giacomo Leopardi sind diesen
drei Fragen gewidmet. Sie beginnen mit der aufklärerischen
Gegenüberstellung von Einsicht und Blindheit, bei welcher
die Liebe und die Leidenschaften generell als ein die Vernunft
bei ihrer kritischen Tätigkeit hindernder Bereich verstanden
werden.

Kritik an der Liebe als unbesonnenener Affekt

Diese Ansicht über die Liebe vertritt zum Beispiel Kant in
seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), wo er
sie unter dem Abschnitt "Von den Leidenschaften" abhandelt.
Für Kant sind Leidenschaften

Krebsschäden für die reine praktische Vernunft und mehrenteils unheilbar:

weil der Kranke nicht will geheilt sein und sich der Herrschaft des
Grundsatzes entzieht, durch den dieses allein geschehen könnte. Die
Vernunft geht auch im Sinnlich-Praktischen vom Allgemeinen zum
Besonderen nach dem Grundsatze: nicht einer Neigung zu Gefallen, die
übrigen alle in Schatten oder in den Winkel zu stellen, sondern darauf
zu sehen, dass jene mit der Summe aller Neigungen zusammen bestehen

könne2.

Gemäss Kant besteht der Fehler der Leidenschaften darin,
dass sie eine Neigung, d.h. eine sinnliche Begierde, privilegie-
ren und dadurch das Gefüge aller Neigungen, die das
menschliche Dasein ausmachen, aus dem Lot zu bringen
drohen. Kant definiert denn auch den Begriff der Leidenschaft in
diesem Sinne. Sie ist die "Neigung, durch welche die Vernunft
verhindert wird, sie in Ansehung einer gewissen Wahl mit der

2 Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-
Ausgabe, p. 266.



Wie blind ist Amor? 99

Summe aller Neigungen zu vergleichen'^. Unter dem Einfluss
der Leidenschaft geht das Mass verloren, welches in Ansehung

"einer gewissen Wahl" das Gleichgewicht aller sinnlichen

Begierden erhält.
Kant nimmt die Liebe nur unter zwei Aspekten von seiner

generellen Kritik an den Leidenschaften aus, nämlich als "Liebe

zum Leben und Liebe zum Geschlecht-, die erstere um das
Individuum, die zweite um die Spezies zu erhalten, da dann
durch Vermischung der Geschlechter im ganzen das Leben
unserer mit Vernunft bedachten Gattung fortschreitend erhalten

wird [...]"4. Beide Formen der Liebe sind für Kant
Ausdruck des Menschen als vernünftiges Wesen. Die Liebe zum
Geschlecht mündet in der Ehe, in welcher die beiden Liebenden

danach streben, "ihre Geschlechtergemeinschaft in einer
häuslichen Verbindung fortdauernd zu machen"?. Gemäss
Kant wird es in der Ehe möglich, die sinnliche Begierde in
den Dienst des Menschen als vernünftiges Wesen zu stellen.
Wo sich die beiden gegenseitig ausschliessen, fällt die Liebe
unter die Kritik, welche er an den Leidenschaften generell
übt.

Im dritten Buch der Anthropologie macht Kant eine
Unterscheidung zwischen Leidenschaft und Affekt, die ihre Gültigkeit

auch im Bereich der Liebe hat. Der Affekt unterscheidet
sich von der Leidenschaft insofern, als er ein unbesonnener,
rauschähnlicher Zustand ist, der mit der Zeit vorübergehen
kann6. Auf die Liebe übertragen kommt dem Affekt der
Aspekt des Verliebtseins zu, den Kant mit der körperlichen
Liebe in Verbindung bringt. Er verweigert ihr die Bezeichnung
als Leidenschaft, "weil sie in Ansehung des Objekts nicht ein
beharrliches Prinzip enthält. Leidenschaft setzt immer eine
Maxime des Subjekts voraus, nach einem von der Neigung
ihm vorgeschriebenen Zweck zu handeln"7.

Vom Affekt des Verliebtseins, der für Kant eine Form von
blinder Unbesonnenheit darstellt, schreibt er das Folgende:

3 Ibid., p. 265.
4 Ibid., p. 276.
5 Ibid., p. 303-
6 Ibid., pp. 265.
7 Ibid., p. 266.



TOO Marco Baschera

Wer liebt, kann dabei doch wohl noch sehend bleiben; der sich aber
verliebt, wird gegen die Fehler des geliebten Gegenstandes unvermeidlich

blind, wiewohl der letztere acht Tage nach der Hochzeit sein
Gesicht wiederzuerlangen pflegt. Wem der Affekt wie ein Raptus
anzuwandeln pflegt, der ist, so gutartig jener auch sein mag, doch einem
Gestörten ähnlich; weil es ihn aber schnell darauf reuet, so ist es nur ein
Paroxysm, den man Unbesonnenheit betitelt8.

Im Zustand des Verliebtseins agiert der Liebende nicht mehr
als vernünftiges Wesen, obwohl er noch alle Fähigkeiten
eines solchen besitzt. Die Unbesonnenheit seines Verhaltens
hebt sich als Negation ab von der Besonnenheit, die im
Verliebten immer noch wirksam bleibt. Insofern stellt das
Verliebtsein eine Mischung aus Blindheit und Einsicht dar, bei
welcher aber eine bestimmte Zeit lang die Unbesonnenheit
vorherrscht. Nach dieser Zeit erwacht der Verliebte wie aus
einem rauschähnlichen Zustand und vermag wieder zur
Besonnenheit zurückzukehren.

Wie Amor erblindete

Von dieser Mischung aus Blindheit und Erkenntnis handelt
auch La Fontaines Fabel "L'Amour et la Folie" (1685)9. Einleitend

verweist der Fabelerzähler auf das geheimnisvolle Wesen
der Liebe, die er in traditionell allegorischer Weise als Knaben
darstellt, bewaffnet mit Köcher, Pfeilen und mit einer Fackel
in der Hand. Gleich zu Beginn tritt die Liebe somit als mysteriöse

Kraft auf, die trotz der Verbindung mit der Kindheit, d.h.
mit Naivität und Spontaneität, etwas schwer Verständliches an
sich hat.

Tout est mystère dans l'amour,
Ses flèches, son carquois, son flambeau, son enfance.

Ce n'est pas l'ouvrage d'un jour
Que d'épuiser cette science.

8 Ibid., p. 253-
9 La Fontaine, Œuvres complètes, Paris, Gallimard, Bibliothèque de la

Pléiade, 1954, t. 1, p. 302.



Wie blind ist Amor? 101

"L'amour" wird jedoch im ersten Vers als menschliche Leidenschaft

und nicht als Allegorie angesprochen, obwohl der
zweite Vers ihre traditionellen Attribute aufzählt. Die Rede
über die Liebe als Leidenschaft sowie die allegorische
Darstellung ihrer Merkmale treten hier unvermittelt hintereinander
auf. Dies kann wohl als ein Hinweis darauf verstanden werden,

dass trotz der bildhaft personifizierten Rede über Amor
in dieser Fabel Einsichten in das Geheimnis der Liebe selbst
zu erwarten sind.

Durch den Reim tritt "enfance" mit "science" in Konjunktion.
Die Liebe und ihre Funktionsweise sind also an sich

verstehbar, scheinen aber die Erklärungsmöglichkeiten einer
Fabel zu übersteigen. Der Fabeldichter schränkt den Gegenstand

seiner Betrachtung ein. Es geht ihm nunmehr darum,
auf seine Art und Weise zu erzählen, wie Amor erblindete,
wie er dadurch seine Klarsicht verlor und seither als "blinder
Amor" seine Pfeile verschiesst. Der Fabelerzähler packt das
Problem der Blindheit der Liebe in ein mythologisches
Geschehen ein, dessen Ablauf er schildert.

Je ne prétends donc point tout expliquer ici.
Mon but est seulement de dire à ma manière

Comment l'aveugle que voici
(C'est un dieu), comment dis-je, il perdit la lumière;
Quelle suite eut ce mal, qui peut-être est un bien;
J'en fais juge un amant, et ne décide rien.

Das Vorgehen des Ich der Fabel ist maliziös. Wird in der
Literatur und der Philosophie seit der Antike gerade dem Liebenden

die Fähigkeit zu urteilen abgesprochen, so entzieht sich
das redende Ich hier jeglichen Urteils darüber, ob die Blindheit

des Amor dem Liebenden zum Vorteil oder zum Nachteil
gereicht. Er überlässt vielmehr diese Frage demjenigen, der
liebt. Gerade die Unfähigkeit des von der Leidenschaft
bewegten, über sein Handeln zu urteilen, wird hier als Instanz
angerufen.

Vom Fabelerzähler sind somit keine moralischen Urteile
über die Liebe zu erwarten. Er beschränkt sich darauf, uns
eine Geschichte, hier aus den Gefilden des Olymp stammend,
zu erzählen, die darstellen soll, wie es zur Blindheit des Amor
kam. Und trotzdem wird durch die weitere Bedeutung von



102 Marco Baschera

"lumière", als Urteilsvermögen verstanden, der bildhaft dargestellte

Verlust des Augenlichts ("la lumière") ergänzt und auf
die Ebene des (un)vernunftmässigen, von Leidenschaft getriebenen

Handelns gehoben.
Zudem weist die Tatsache, dass "la lumière" durch den

Reim mit "la manière" in Verbindung tritt, darauf hin, dass
trotz des ausdrücklichen Verzichts von seiten des Fabelerzählers,

erschöpfende Erklärungen zum Phänomen der Blindheit
der Liebe zu geben, vielleicht eben doch Einsichten in dieses
Phänomen zu erwarten sind, dass diese Einsichten aber an die
Art und Weise, wie die Fabel erzählt wird, gebunden sind.

Amor hat sein Augenlicht verloren. Das bedeutet, dass er
einmal sehend war, dass also die Leidenschaft der Liebe einst
durchaus mit Vernunft und Erkenntnis vereint war. Die Blindheit

hat somit nichts mit dem eigentlichen Wesen der Liebe zu
tun. Wie die nachfolgende Schilderung der Ereignisse zeigt,
traf die Blindheit den Amor rein zufällig. Es wäre somit denkbar,

dass diese fabulierende Erinnerung an den früheren
Zustand der Liebe, als diese noch mit Erkenntnis vereinbar war,
neue Einsichten in ihre jetzige Blindheit eröffnet.

In der Folge beginnt der zweite Teil der Fabel, d.h. die
Erzählung von der Begegnung zwischen Amour und Folie, der
Liebe und dem Wahnsinn.

La Folie et l'Amour jouaient un jour ensemble.
Celui-ci n'était pas encore privé des yeux.

Die Tatsache, dass Amor mit dem Wahnsinn spielt, lässt nicht
viel Gutes ahnen. Amor ist dem Wunsch nach Vereinigung
und Harmonie verpflichtet, während der Wahnsinn diesen
Wunsch eher in Frage stellt. Dass der Wunsch nach Einheit
mit dem geliebten Objekt aber in übersteigerter Form auch
Wahnsinn hervorrufen kann, ist hier Gegenstand der allegorischen

Rede. Sie erzählt, wie es zu einer solchen Verbindung
überhaupt kommen konnte.

Une dispute vint: l'Amour veut qu'on assemble
Là-dessus le conseil des dieux.
L'autre n'eut pas la patience;

Elle lui donne un coup si furieux
Qu'il en perdit la clarté des cieux.



Wie blind ist Amor? 103

Nun tritt Mutter Venus vehement auf den Plan. Sie verlangt
Rache für diese Schandtat und fordert die gesamte Götterschar
auf, mit der Folie hart ins Gericht zu gehen. Von der Venus
heisst es:

Vénus en demande vengeance.
Femme et mère, il suffit pour juger de ses cris:

Les dieux en furent étourdis,
[...].

In den Schreien der Venus vermengt sich die Mutterliebe mit
der erotischen Begierde der Frau: ein bemerkenswerter Knoten,

in welchem die Lust an der Liebe und die Zeugung von
Kindern eine brisante Mischung eingehen, die über Jahrhunderte

Gegenstand heftigster Debatten war. In diesem Knoten
trifft die Definition des Menschen als vernünftiges Wesen, das

an der Erhaltung seiner Art interessiert ist auf das Verständnis
des Menschen als Spielball der Leidenschaften. Wenn die
Venus als Frau und Mutter zugleich sich über das Vorgefallene

empört, so zeigt das unter anderem, dass selbst sie als
Mutter des Liebesgottes seinen Machenschaften ausgeliefert
ist. Wenn Amor in Zukunft mit seinen Pfeilen blind um sich
schiesst, könnte sie vielleicht sein nächstes Opfer sein.

Die Götter lassen sich vom Geschrei der Venus beeindrucken.

Auch sie wissen um die Wichtigkeit der Liebe, die
bekanntlich auch in ihrem Dasein eine wichtige Rolle spielt.
Jupiter, Némesis, die Richter aus der Unterwelt, "enfin toute la

bande", wie es etwas despektierlich heisst, treffen sich, um
bezüglich dieser strittigen Frage Rat zu halten.

Quand on eut bien considéré
L'intérêt du public, celui de la patrie,

Le résultat enfin de la suprême cour
Fut de condamner la Folie
A servir de guide à l'Amour.

Die Ironie des Fabelerzählers ist in diesen letzten Versen
unverkennbar. Nach reiflicher Ueberlegung kommt die versammelte

Göttergemeinde zum Schluss, die Folie müsse zur Strafe
dem blinden Amor zur Seite stehen und ihn auf seinen Wegen
leiten. Zur Blindheit gesellt sich beim Amor auch noch der



104 Marco Baschera

Wahnsinn hinzu. Was eine Strafe für die Folie hätte sein
sollen, fällt zurück auf den Amor und damit auf die Liebenden.
Dadurch erhält die Liebe die Eigenschaften, die ihr in unzähligen

Dialogen, Gedichten, Erzählungen und Abhandlungen
zugesprochen werden, nämlich unvernünftig und blind in
ihren Entscheidungen zu sein und die Liebenden unter anderem

in fatale Situationen zu verstricken.
Mit dem Wort "Amour" wiederholt sich im letzten Vers der

Reim des ersten, mit dem Unterschied, der die ganze Fabel
durchzieht, dass im ersten Vers die Leidenschaft selbst und im
letzten deren Personifikation gemeint ist. Dadurch spannt sich
die Fabel zwischen diesen beiden Polen auf, einem
allegorisch-bildhaften und einem moralisch-argumentativen. Der
allegorisch-bildhafte Bereich scheint auf den ersten Blick naiver

und dadurch blinder bezüglich der Einsichten in das Wesen

der Liebe zu sein. In ihm treten menschenähnliche Figuren

auf, welche Verhaltensweisen oder eben Leidenschaften
verkörpern. Ihr Verhalten untereinander steht immer in einem
Aehnlichkeitsverhältnis zu den moralisch-anthropologischen
Kategorien, die sie vertreten. Nur räsonnieren sie nicht über
die Leidenschaften, die sie verkörpern, sondern ihr Handeln
stellt jene in bildhafter Weise dar.

Die lakonische Bemerkung in bezug auf Amor im 7. Vers
"(c'est un dieu)" reisst diese Differenz zwischen der Gottähnlichkeit

der allegorischen Figuren und ihrer lächerlichen
Beschränktheit auf. Diese Beschränktheit macht aber keineswegs
den Text selbst lächerlich. Er holt vielmehr diese Differenz in
die darstellende Sprache hinein und gestaltet sie vor allem in
den Versen 6-8:

Mon but est seulement de dire à ma manière
Comment l'aveugle que voici

(C'est un dieu), comment, dis-je, il perdit la lumière;
[...]

Die Spannung zwischen "l'aveugle que voici" und dem in
Klammern gesetzten "c'est un dieu" wird akzentuiert durch
die Wiederholung des "comment dis-je", wie wenn es dem
Fabelerzähler bei der Erinnerung daran, dass es sich bei
diesem Blinden um einen Gott handelt, die Sprache verschlagen
würde und er den Faden der Argumentation wieder aufgrei-



Wie blind ist Amor? 105

fen müsste. Der Blinde ("l'aveugle que voici") sowie der Gott
sind chiastisch verschränkt durch die Wiederholung des
"comment", der bestimmten Art und Weise, wie die Fabel
erzählt wird.

Der einleitende erste Abschnitt der Fabel, in welchem
reflektiert wird über die Liebe generell sowie über die Rede der
Fabel selbst, ist aber auch schon Teil der Fabel. In ihm tritt
der Fabelerzähler als derjenige auf, der seine Rede
einschränkt und ihre Inhalte den Mitteln, die ihm als Fabelerzähler

zukommen, anpasst: "Mon but est seulement de dire
[...]".

Dieser Bescheidenheitsgestus, der inhaltlich mit der Kürze
der Fabel zusammenhängen dürfte, entbehrt nicht einer
gewissen Ironie, die auf die Blindheit des Amor zurückverweist.
Denn ebenso wie Amor, der die Liebenden in Handlungen
verknüpft, in denen sie nicht im Vollbesitz ihrer geistigen
Kräfte zu sein scheinen, präsentiert auch die Fabel dem Leser
eine Geschichte, die nicht darüber reflektiert, was in ihr
vorgeht, sondern in welcher Figuren, Personifikationen von
seelischen oder geistigen Vermögen ihre Handlungen, wie auf
einer Bühne, vorführen. Nun ist aber gerade die Fabel
traditionellerweise die Gattung, in welcher über das in ihr Erzählte
nachgedacht wird. In ihr wird eine Moral aus der Geschichte
gezogen, in welcher der in den Personifikationen und ihren
Handlungen bildhaft verkleidete Inhalt wieder abgezogen und
argumentativ zusammenfassend dargestellt wird.

In dieser Fabel von La Fontaine ist jedoch keine positive
Moral zu erkennen. Die Reflexion über die erzählte Begebenheit

folgt nicht auf diese, sondern geht ihr vielmehr voraus.
Und trotzdem ist die Erzählung keine blosse Illustration einer
vorangehenden Reflexion. Die Geschichte und der darin
erzählte Inhalt stehen nicht in einem unterordnenden Verhältnis.

Der Inhalt, d.h. die Blindheit und der Wahnsinn der Liebe,

wird nicht ein für allemal konstatiert, um dann in eine
Geschichte gegossen zu werden, sondern beide, das Argument

und die bildhaft-allegorische Rede, stehen nebeneinander
und ihre Beziehung ist wohl nicht weniger rätselhaft als

die Liebe selbst.
Mit andern Worten, die bildhaft-allegorische Darstellung ist

nicht nur Ausdruck einer vorher stattgefundenen Reflexion,



106 Marco Baschera

die in der Folge in eine sinnliche Form gekleidet und künstlich

an den Anfang der Fabel gestellt wird und aus der dann
hinterher in didaktisch-deduktiver Weise eine Moral gezogen
würde, die aber allemal, auch ohne Geschichte, ihren Sinn
hätte. Dadurch präsentiert sich die Fabel als eine sinnliche
Form von Erkenntnis, die sich gerade nicht im rationalen
Argument erschöpft, sondern die sich erst in der Spannung von
allegorischer Erzählung und Reflexion bildet.

Was wohl für jede Fabel schlechthin gilt, gewinnt hier eine
besondere Bedeutung, indem das Verhältnis von Mitgerissenwerden

in der leidenschaftlichen Liebe und Reflexion auf
diese Form von Erleiden auch auf die innere Spannung
verweist, die sich in der Fabel zwischen Argument und Erzählung,

zwischen Faszination der bildhaften Rede und kühler
Reflexion auf das in ihr Gesagte, auftut. Dass der Fabelerzähler

sich im argumentativen ersten Teil explizit auf die Beziehung

der Liebe zwischen Blindheit und Einsicht beschränkt,
gibt der Ironie dieser rhetorischen Beschränkung ein zusätzliches

Gewicht. Denn im bildhaft-allegorischen, d.h. eigentlich
"blinden", Bereich skizziert La Fontaine die Möglichkeit einer
"sehenden" Liebe, wobei er diese Möglichkeit nicht im
platonischen Sinne einer aufsteigenden, metaphysischen Bewegung

innerhalb der Liebe idealisiert.
Dadurch holt La Fontaine die meist negativ konnotierte

Blindheit Amors in die Sprachbewegung der Fabel hinein und
bringt sie in die fruchtbare Spannung zwischen Blindheit und
Einsicht, welche auch die Fabel als literarische Form charakterisiert.

Dergestalt vermag gerade diese Fabel, die eigentlich
den Verlust der Erkenntnisfähigkeit in der Liebe zum Thema
hat, ihr kraft der sprachlichen Darstellung die Möglichkeit
einer Verbindung mit der Erkenntnis zu eröffnen.

Wenn also der liebestrunkene Amor bei seinen erotischen
Machenschaften auch noch etwas sieht und begreift, dann
kann wohl vermutet werden, dass die Blindheit der Liebe
nicht nur negative Auswirkungen auf die Liebenden hat,
sondern, dass sie Teil einer Bewegung ist, in welcher gerade das
Sich Verlieren im andern und in der Liebe neue Formen von
Erkenntnis eröffnet, die der rein botmässigen Intelligenz nicht
zukommen.



Wie blind ist Amor? 107

Liebe als sinnliche Erkenntnis

Es gibt einen Text, der von dieser möglichen Verbindung von
Leidenschaft und Erkenntnis in der Liebe handelt, die "Memo-
rie del primo amore"10, ein unveröffentliches Manuskript des
neunzehnjährigen Giacomo Leopardi.

Die Situation, in welcher Leopardi 1817 sich dazu ent-
schliesst, die Liebe zu erkunden, ist diejenige eines jungen
Philologen, der, des Gelehrtendaseins überdrüssig, versucht,
über persönliche Erfahrungen eine eigene Form von Schreiben

zu entwickeln. Er hat die Absicht, sich zu verlieben, um
dann genau in sich hineinzuhorchen und alle feinsten Regungen

seines Gemüts zu registrieren und zu Papier zu bringen.
Er will, mit andern Worten, mittels des Schreibens, jene
Mischung aus Blindheit und Einsicht erkunden, die Kant einen
"Paroxysm" der Unbesonnenheit nennt11.

Diese Erkundung im Bereich des leidenschaftlichen
Verliebtseins ist in "Memorie del primo amore" immer gebunden
an die Frage ihrer sprachlichen Darstellbarkeit. Sie vollzieht
sich im ständigen Bewusstsein der Verdoppelung von
leidenschaftlich bewegtem Subjekt und analytischer Distanz desselben

Subjekts, das versucht, seine eigenen Gefühle zu
beobachten und zu beschreiben.

Diese Verdoppelung drückt den "Memorie del primo amore"

den Stempel der kontrollierten Verhaltenheit auf. Dabei
stellt sich die Frage, ob ein Liebestext nicht immer in dieser
Spannung steht, d.h. ob nicht gerade dem Mitgerissenwerden
durch die Gefühle ein Pol der sprachlich kontrollierten
Darstellung entgegenstehen muss. Insofern kann dieser Text von
Leopardi nicht nur als eine Erkundung im Bereich der
Liebesgefühle, sondern vor allem auch deren sprachlichen Darstellung

verstanden werden, in welcher Blindheit und Einsicht
sich gegenseitig bedingen.

Die "Memorie del primo amore" bestehen aus zwei Teilen,
einem ersten, leidenschaftlich bewegten, der die leibliche

10 Giacomo Leopardi, "Memorie del primo amore", Scritti e frammenti
autobiografici, a cura di Franco d'Intino, Roma, Salerno Editrice, 1995,

pp. 3-44.
11 Siehe p. 88.



108 Marco Baschera

Präsenz der Geliebten sowie die starken Gefühle des Liebenden

beschreibt, und einem zweiten, viel längeren, analytischen

Teil, der minutiös genau verfolgt, wie das Bild der
Geliebten in der Erinnerung sich verändert, langsam entschwindet

und wie dabei die Gefühle des Verliebtseins ebenfalls
abnehmen, um dem geordneten Alltag wieder Platz zu
machen.

Ganz am Anfang der Erfahrung, die sich in den "Memorie"
ausdrückt, steht also der generelle Wunsch, sich zu verlieben.
Der junge Leopardi ist überzeugt, dass die Liebeserfahrung zu
einem grossen Dichterdasein gehört, welches er, wie manche
Stelle aus seinen Briefen sowie dem Zibaldone belegen, sehr
gezielt anstrebte. Die ersten Zeilen der "Memorie del primo
amore" lauten wie folgt.

Io cominciando a sentire l'impero della bellezza, da più d'un anno
desiderava di parlare e conversare, come tutti fanno, con donne
awenenti, delle quali un sorriso solo, per rarissimo caso gittato sopra di
me, mi pareva cosa stranissima e maravigliosamente dolce e lusinghiera:
e questo desiderio nella mia forzata solitudine era stato vanissimo fin
qui12.

Das verführerische Reich der weiblichen Schönheit beginnt
auf Leopardi zu wirken. Er ist bereit, sich ihren Reizen zu
öffnen, denn er hatte gerade wegen seines zurückgezogenen
Gelehrten- und Literatendaseins nie Gelegenheit gehabt,
seinen Wünschen und Begierden im Bereich der Liebe
nachzukommen.

Mitte Dezember 1817 ist es endlich soweit. Die Familie
Leopardi erhält Besuch von einer entfernten Verwandten, der
26-jährigen Geltrude Cassi aus Pesaro. Sie weilt für ein paar
Tage mit ihrem über 50-jährigen Gatten in Recanati. Die erste
Begegnung lässt Giacomo eher kühl. Die Liebe bricht somit
nicht unvermittelt, beim ersten Augenkontakt, in das Leben
des jungen Giacomo ein. Lakonisch vermerkt er:

Quella sera la vidi, e non mi dispiacque; ma le ebbi a dire pochissime
parole, e non mi ci fermai col pensiero1^

12 Giacomo Leopardi, op. cit., p. 3 s.

13 Ibid., p. 5 s.



Wie blind ist Amor? 109

Dieser eher verhaltenen Bemerkung geht eine längere Passage

voraus, in welcher Leopardi das Aeussere von Geltrude
beschreibt. Dabei fällt eine eigenartige Mischung aus klar
umrissenen, eher massiven Formen und einer im Ganzen
anmutigen Erscheinung auf.

[...] alta e membruta quanto nessuna donna ch'io m'abbia veduta mai, di
volto perö tutt'altro che grossolano, lineamenti tra il forte e il delicato,
bel colore, occhi nerissimi, capelli castagni, manière benigne, e,
secondo me, graziöse, lontanissime dalle affettate, [...]H

Leopardi vergleicht in der Folge den ihm bekannten
Frauentyp aus den Marken mit dieser Frau aus Pesaro. Dabei
stellt er einen Unterschied fest, den er aber sprachlich nicht
auszudrücken vermag: "per una certa qualità inesprimibile".
Die Verbindung dieses "Je ne sais quoi" mit der Anmut der
Frau verweist auf die ästhetischen Schriften des 18. Jahrhunderts,

vor allem auf Montesquieu und seinen Essai sur le goût,
den Leopardi gelesen hatte, und auf welchen er im Zibaldone
mehrmals zu reden kommt. In diesem Zusammenhang skizziert

Leopardi im August 1820 eine Theorie, in welcher er die
Wirkungsweise der Schönheit mit derjenigen der Anmut
vergleicht.

Im Gegensatz zur Schönheit, die den Betrachter im
Moment trifft und ihn betäuben kann, wirkt die Anmut (grâce /
grazia) langsam. Sie schüttelt ihn, "corne il solletico scuote il
corpo"1?. Ein Art von Kitzeln also, welches "appoco appoco
puo produrre nell'anima una commozione e un incendio
vastissimo, ma non tutto a un colpo"16. Weiter unten bezeichnet

Leopardi die Anmut als "stuzzica-appetito"17, einen
Appetitanreger, dessen anregende Wirkung nie abbricht.

Die Anmut produziert folglich eine eigene Zeitlichkeit, die
vom Liebenden nicht abgekürzt werden kann. Dafür wirkt sie
auch nachhaltiger als die kurzlebige Schönheit: "la bellezza è

14 Ibid., p. 5.

15 Giacomo Leopardi, Zibaldone di pensieri, a cura di Giuseppe Pacella,
Milano, Garzanti, p. 198 (Seitenzahlen des Manuskripts).

16 Ibid.
17 Ibid., p. 203.



110 Marco Baschera

nell'istante, e la grazia nel tempo"18. Gibt sich die Schönheit in
blendender Weise auf einmal ganz, so zeigt sich die Anmut
nur stückweise in der Sukzession. Sie ist stets in Bewegung
und vermag demnach auch den Betrachter stärker zu bewegen

als die Schönheit, weil sie immer nur einen Teil ihrer
selbst preisgibt und dadurch die Begierde stetig schürt, die
danach verlangt, auch die restlichen Teile zu Gesicht zu
bekommen. Insofern lässt sich die Wirkung einer anmutigen
Erscheinung nicht vollständig ausdrücken. Es bleibt immer
eine "certa qualità inesprimibile" zurück, wie dies Leopardi
auch bei der Geltrude Cassi beobachtet, ein verborgener Teil,
der den Liebenden ständig begehren lässt.

Was in den Augen Leopardis die Anmut weiter von der
Schönheit unterscheidet, ist ihre Natürlichkeit und Unaffek-
tiertheit, die auch eine an sich nicht regelmässige Gestalt
auszeichnen kann, was er im Fall seiner Kusine besonders
hervorhebt.

In dieser ersten Begegnung Leopardis mit der Liebe tritt
somit kein Faszinosum der Schönheit auf, die den Verliebten
blenden und ihm den Verstand rauben würde. Das Interesse
Leopardis an Geltrude wird wohl geweckt, er fühlt sich im
ersten Moment angezogen von ihr, ohne ihr jedoch zu verfallen.

Am darauffolgenden Tag beobachtet er sie stumm bei
Tisch. Die Stummheit kann bereits als ein erstes Anzeichen
der Leidenschaft verstanden werden, denn wie Leopardi am
27. Juni 1820 im Zibaldone notiert: "Il silenzio è il linguaggio
di tutte le forti passioni, dell'amore, dell'ira, [.. .]"i9. Das
Schweigen ist wohl darum die Sprache der starken Leidenschaft,

weil das Hintereinander der Wörter in der Sprache die
verwirrende Gleichzeitigkeit der Gefühle nicht auszudrücken
vermag.

Er muss zuschauen, wie seine Brüder mit Geltrude Karten
spielen. Die Eifersucht packt ihn, und er wünscht sich ebenso,
mit ihr spielen zu können. Erst die Szene, bei welcher er
Geltrude von aussen als begehrtes Objekt seiner Brüder er-

18 Ibid., p. 198.
19 Ibid., p. 142.



Wie blind ist Amor2 111

fährt, weckt somit seine Begierde. Er möchte seine Brüder
verdrängen, sich an ihre Stelle setzen, um die Aufmerksamkeit
des begehrten Objekts auf sich zu lenken, was ihm in der
Folge auch gelingt. Und so vermag er zum ersten Mal seinen
Wunsch, den er eingangs der "Memorie" formuliert hat, nämlich

"parlare e conversare [...] con donne awenenti"20,
umzusetzen.

Sie lächelt ihm zu und er ist einerseits überglücklich,
andererseits stellt sich bei ihm gleichzeitig mit dem Verliebtsein
ein Gefühl der Unzufriedenheit ein, das er sich nicht zu erklären

vermag. Denn obwohl er nicht das Gefühl verspürt, er
hätte etwas verpasst, oder er hätte den Augenblick zu wenig
ausgekostet, sagt er sich, dass "quel piacere era stato più tor-
bido e incerto, ch'io non me l'era immaginato"21. Die erste
Begegnung mit der Liebe verwirrt ihn. Aber nicht in dem
Sinn, dass er von der Schönheit der Geltrude geblendet wäre.
Er spürt vielmehr etwas Unbestimmtes, Unsicheres in dieser
ersten Liebesbegegnung. Der Begriff des "torbido" - trüb,
unklar - verweist auf die Mischung von Blindheit und Einsicht
im Zustand des Verliebtseins.

Am selben Abend erfährt er, dass Geltrude am darauffolgenden

Tag schon wieder abreise. Kaum hat er die ersten
Anzeichen der Liebe verspürt, droht ihm bereits wieder der
Entzug des geliebten Objekts. Er geht zu Bett und versucht zu
verstehen, was in ihm nun vorgeht.

Mi posi in letto considerando i sentimenti del mio cuore, che in sostanza
erano inquietudine indistinta, scontento, malinconia, qualche dolcezza,
molto affetto, e desiderio non sapeva nè so di che, nè anche fra le cose
possibili vedo niente che mi possa appagare22.

Er vermag keine Klarheit zu schaffen über seine Gefühle. Sie
verbleiben in einem vagen Zustand, angesiedelt zwischen
Melancholie und starker Zuneigung. Wiederum zeigt sich das
Gefühl der unbestimmten Unruhe, welches sich scheinbar
nicht aufheben lässt, da er keine Möglichkeit sieht, wie er sein

20 Giacomo Leopardi, "Memorie del primo amore, op. cit., p. 1.

21 Ibid., p. 9.
22 Ibid., p. 10.



112 Marco Baschera

Verlangen ("desiderio") nach der geliebten Frau stillen könnte.

Als er im frühen Morgengrauen hört, wie die Pferde und
die Kutsche zur Abreise vorbereitet werden, ist er hin- und
hergerissen zwischen "pazienza e impazienza". Dieser paradoxe

Zustand zwischen Geduld und Ungeduld ist wiederum
Ausdruck der wesentlichen Unbestimmtheit seiner Liebesgefühle.

Er bereitet sich vor, die Stimme der geliebten Frau ein
letztes Mal zu hören.

Was jetzt, nach ihrer Abreise folgt, ist eine präzise
Beschreibung dessen, was an die Stelle der leiblichen Präsenz
Geltrudes tritt, und was sie als Spur der Erinnerung in ihm
zurückgelassen hat. Obwohl die körperliche Begegnung Leo-
pardis mit der geliebten Frau auf ein Minimum beschränkt
war, hat sie trotzdem tiefe Spuren in ihm zurückgelassen. Es

handelt sich um eine Liebe auf Distanz, die man traditionellerweise

als "platonisch" bezeichnet. Gegen Schluss der Me-
morie drückt Leopardi dies sehr deutlich aus. Er schreibt:

[...] s'al mondo ci fu mai affetto veramente puro e platonico, ed
eccessivamente e stranissimamente schivo d'ogni menomissima ombra
d'immondezza, il mio senz'altro è stato tale [ ]23.

Weiter dürften die poetischen Liebeserfahrungen eines Dante,
des "dolce Stil novo" sowie Petrarcas hier das Verhalten des
jungen Leopardi geprägt haben. Das geliebte Objekt verwandelt

sich in eine idealisierte Erscheinung, die sich immer mehr
von der erlebten Realität entfernt24. Im Unterschied zu den
literarischen Vorbildern erscheint der Name der Geltrude
jedoch nie als ein Quell poetischer Inspiration.
In einer ersten Phase bildet sich eine Innenwelt der Erinnerung

aus, die sich von der äusseren Erscheinungswelt isoliert.
Leopardi scheut sich davor, in andere Gesichter zu blicken,
"parendomi che quella vista contamini la purità di quei
pensieri e di quella idea ed immagine spirante e visibilissima

23 Ibid., p. 40.
24 Im Kapitel II "De la naissance de l'amour" in De l'amour beichnet

Stendhal diese Phase als diejenige der "cristallisation".



Wie blind ist Amor? 113

che ho nella mente"25. Das Erinnerungsbild der Geltrude, das

er in sich trägt, wäre bedroht, durch andere Erscheinungen
verdrängt und aufgelöst zu werden. Jedoch die Abschirmung
der Gefühlswelt von der äusseren Wirklichkeit entwertet
letztere. Leopardi verspürt auf nichts mehr Lust. Im Vergleich zu
seinen Gedanken, die immer wieder zur geliebten Frau
zurückkehren, verblassen alle Dinge um ihn herum, auch
diejenigen, die ihm früher sehr viel bedeuteten, wie das Studium
und die Lektüre.

[...] ogni cosa mi par feccia, e moite ne disprezzo che prima non
disprezzava, anche lo studio, al quale ho l'intelletto chiusissimo, e quasi
anche, benchè forse non del tutto, la gloria26.

Im Zibaldone erörtert Leopardi wiederholt das Thema der
Liebe als abstrahierende Kraft, die alle andern Beschäftigungen

in den Hintergrund zu drängen vermag, und die den
Liebenden dazu zwingt, sich Tag und Nacht in Gedanken mit
dem geliebten Objekt zu beschäftigen. So schreibt er z.B.:

Quando l'uomo concepisce amore tutto il mondo si dilegua dagli occhi
suoi, non si vede più se non l'oggetto amato, si sta in mezzo alla
moltitudine, aile conversazioni, ec. come si stasse in solitudine [...] tutto
si dimentica e riesce noioso ec. fuorchè quel solo pensiero e quella
vista. Non ho mai provato pensiero che astragga l'animo cost
potentemente da tutte le cose circostanti, corne l'amore, e dico in
assenza dell'oggetto amato, [...]27.

Diese 1819 verfassten Zeilen beschreiben, wie die Blindheit
des Amor sich auf den Liebenden auswirkt. In der grössten
Menge, mitten im Gespräch, fühlt er sich mit seinen Gedanken

an die Geliebte allein. Gerade ihre Abwesenheit bringt
ihn dazu, sie in der Erinnerung ständig präsent zu halten. Er
wird dabei blind für die ganze Welt um ihn herum, die sich in
seinen Augen auflöst. In der Einsamkeit, in welcher der
Liebende sich befindet, entsteht denn auch der intime Dialog,
den Leopardi mit sich selbst führt.

25 Ibid., p. 15.
26 Ibid., p. 17.
27 Giacomo Leopardi, Zibaldone, op. cit., p. 59.



114 Marco Baschera

Dieser Zustand des Abgeschnittenseins vom Rest der Welt
hat auch physische Konsequenzen. Er leidet, isst beinahe
nichts mehr und empfindet die Liebe als "cosa amarissima"28,
von der er vermutet, dass sie ihn nicht mehr so schnell loslassen

werde. Immerhin glaubt er, dass er sich bald von dieser
einen Liebe zu Geltrude wieder befreien könne. Die Formulierung

ist bemerkenswert. Er sagt von dieser Liebe:

Benchè questo présente [amore, M.B.] [...] son certo che il tempo fra
pochissimo lo guarirà: e questo non so bene se mi piaccia o mi
dispiaccia, salvo che la saviezza mi fa dire a me stesso di si2?.

Wird traditionellerweise die Zeit als diejenige negative Kraft
beschrieben, die dem jungen Amor die Flügel beschneidet
und kraft der Gewohnheit dem Verliebtsein ein Ende bereitet,
so stellt hier Leopardi, gemäss dem Motto "Zeit bringt Rat",
die Liebe als eine Krankheit dar, von der er hofft, so bald wie
möglich wieder geheilt zu werden^0. Immerhin lässt er die
Frage noch offen, ob das Abnehmen der Intensität der Liebe
eine für ihn positive oder negative Entwicklung darstelle. Für
den Moment ist er jedoch in seinen gewohnten alltäglichen
Interessen wie gelähmt.

Volendo pur dare qualche alleggiamento al mio cuore, e non sapendo
nè volendo farlo altrimenti che collo scrivere, nè potendo oggi scrivere
altro, tentato il verso, e trovatolo restio, ho scritto queste righe, anche ad

oggetto di speculare minutamente le viscere dell'amore, e di poter
sempre riandare appuntino la prima vera entrata nel mio cuore di
questa sovrana passioneä1.

Das Einzige, was Leopardi in seiner Befangenheit Linderung
verspricht, ist das Schreiben und die Reflexion über seinen
Gemütszustand, die bei ihm an das Schreiben gebunden ist.

28 Giacomo Leopardi, "Memorie...", op. cit., p. 18.

29 Ibid., p. 18.
30 Das Wort Krankheit ("malattia) erscheint wenig später in den "Memorie"

(p. 23). Mit dieser Metaphorik reiht sich Leopardi in eine lange Tradition
der Liebeslyrik ein, die sich schon sehr früh bei den provenzalischen
Trobadour und später im "dolce stil novo", sowie bei Petrarca ausgebildet

hatte.
31 Ibid., p. 18 s.



Wie blind ist Amor? 115

Als Liebender leidet er unter der Abwesenheit der Geliebten.
Die sprachliche Beschäftigung mit ihr erlaubt ihm jedoch, sie
in der Sprache und den Gedanken präsent zu halten. Weiter
gibt ihm das Schreiben die Gelegenheit, sich mit sich selbst
und mit seinem Liebeskummer zu beschäftigen. Dabei lenkt
die Aufmerksamkeit, welche die sprachliche Darstellung auf
sich zieht, einerseits von seinem Leiden an der Liebe ab und
vermag es dadurch zu lindern. Andererseits setzt sie den
Schreibenden indirekt, vermittelt durch die Problematik der
Darstellung, trotzdem mit seinen Gefühlen in Verbindung.
Diese indirekte Beschäftigung mit sich selbst vermittelt dem
Liebenden eine heilsame Mischung von Nähe und Distanz zu
seiner Leidenschaft.

Die Spur, die er auf das Papier legt, spaltet ihn in zwei
Pole, von denen der eine den anderen voraussetzt, einerseits
in das schreibende und darstellende Subjekt, sowie andererseits

in den darzustellenden Gegenstand. Dadurch befindet
sich der Schreibende in einem ständigen Dialog mit sich
selbst, in welchem er versucht, sich selbst, und damit auch
seine Leidenschaften, besser kennen zu lernen. Er experimentiert

mit sich selbst, in einer verwirrenden Nähe zu seinen
eigenen Gefühlen, die er durch die Schrift zu ordnen und
darzustellen versucht.

Diese Mischung aus ordnungsschaffender Distanz der
Schrift und verwirrender Nähe zu den Gefühlen erinnert an
diejenige Mischung aus Blindheit und Einsicht, die das
Verliebtsein charakterisiert. Was jedoch den Schreibakt vom
passiven Erdulden der Leidenschaft unterscheidet, ist die eigene
Zeitlichkeit, die sich in der Schrift eröffnet. Die Schrift ermöglicht

das Zurückkommen auf eine Begebenheit oder einen
Gedanken, den man früher einmal gefasst hat. Dadurch setzt
sie der körperlichen Absenz der geliebten Person ihre
Darstellung in der Sprache entgegen.

Die Verobjektivierung der Gefühle durch die Schrift ver-
räumlicht sich im Hintereinander der Wörter. Die Gedanken
des schreibenden Subjekts ordnen sich innerhalb des
Schriftraums, was einen klärenden Effekt auf das verwirrende
Miteinander der Gefühle selbst haben kann. Dabei kann die
räumliche Anordnung der Buchstaben und der Wörter als eine
beinahe allegorische Darstellung der zeitlichen Abfolge ver-



116 Marco Baschera

standen werden, in welcher sich der Schreib- und der Leseakt
vollziehen. Das Resultat des Schreibakts - das beschriebene
Blatt - gibt eine räumliche Ordnung vor, die jedoch nur durch
den Vollzug der Schrift möglich wird und die ebenso nur
durch den Leseakt wieder vergegenwärtigt werden kann.

Als rein räumliche, graphische Ordnung macht das einmal
beschriebene Blatt wenig Sinn. Es muss durch die Lektüre erst
virtuell in seinen ursprünglichen Zustand als unbeschriebenes
Blatt zurückgebracht werden, von wo aus der Text Wort für
Wort gelesen, d.h. aktualisiert werden kann. Dadurch liegt das
im Text Mitgeteilte nur scheinbar als jederzeit Verfügbares
vor. Jede Aktualisierung produziert einen neuen Sinn, der von
einem durch eine frühere Lektüre bereits produzierten oder
vom Schreibenden scheinbar in den Text hineingelegten Sinn
auf eine unberechenbare Weise abweicht.

In der Schrift selbst verschränken sich somit der Wunsch
nach geordneter Darstellung eines Sachverhalts und die
Unmöglichkeit, diesen Sachverhalt ein für allemal sprachlich zu
fixieren. Dies wiederum verunmöglicht, dass das schreibende
Subjekt, das durch das Schreiben Ordnung und Einsicht in
seine Gefühle gewinnen will, je auf das von ihm Geschriebene

als feste Erkenntnis zurückgreifen kann. Auch diese
Einsichten bleiben im Fluss und verändern sich bei jeder Lektüre.
Was bleibt, ist der Text als wesentlich unbestimmte Spur einer
Spannung zwischen der Blindheit der Gefühle und dem
Wunsch nach Einsicht in die momentane Lage, in welcher der
Liebende sich befindet.

Die unaufhebbare und unbestimmte Differenz zwischen
Darstellung und Dargestelltem scheint Leopardi in einem
ersten Schritt in seinen "Memorie del primo amore"
unterdrücken zu wollen, wie er sich in der oben zitierten Passage
ausdrückt. So gibt er dem Wunsch Ausdruck, dass der von
ihm verfasste Text dazu dienen solle, "di poter sempre
riandare appuntino la prima vera entrata nel mio cuore di
questa sovrana passione"32. Die Erfahrungen mit der ersten
Liebe soll durch die Schrift ein für allemal fixiert sein und als

32 Ibid., p. 19.



Wie blind ist Amor? 117

eine Art von verfügbarem Dokument für den Eintritt der
höchsten Leidenschaft in sein Leben jederzeit vorliegen.

Wie Leopardi ebenfalls in der oben zitierten Passage sagt,
beabsichtigte er zuerst, seine Liebeserfahrungen in Versform
zu giessen, was ihm aber scheinbar nicht gelang, worauf er
beschloss, sie in Prosa auszudrücken.

Das Gedicht "Il primo amore", das wenig später entstand,
hat die selbe Begebenheit zum Thema. Es weist einen
unverkennbar petrarkesken Duktus auf. Zudem erinnern die Terzinen,

in welchen die Strophen abgefasst sind, stark an die
italienische Liebeslyrik des 18. Jahrhunderts. Dieses Gedicht
weist somit genau jene Merkmale auf, die Leopardi dazu
bewogen hatten, seine philologische, stark traditionsorientierte
literarische Tätigkeit aufzugeben und sich neuen Erfahrungen,
eben der Liebe, zu öffnen. Scheinbar war es ihm unmöglich
gewesen, die starken Gefühle, die ihn bedrängten, im selben
Moment in eine klassische Versform zu bringen. Die kontinuierlich

voranschreitende, flexiblere Prosa schien hierfür geeigneter

zu sein33. Ihre offenere Form erlaubte es viel eher, die
Gemütsschwankungen sowie die Verwirrtheit der Gefühle
sprachlich adäquat zu erfassen.

Ebenso gesteht Leopardi gegen Ende der "Memorie", er
habe sich während der Phase der Verliebtheit jeglicher Lektüre

von bereits bestehender Liebesliteratur enthalten. Speziell
erwähnt er dabei Petrarca, von dem er aber vermutet, "che ci
avrei trovato sentimenti somigliantissimi ai miei"3L Gerade die
Aehnlichkeit seines Gefühlsausdrucks mit andern Texten

33 Vier Jahre später schrieb Leopardi im Zibaldone. "[...] quando ci
proviamo a mettere noi stessi in verso de' pensieri poetici, veramente
propri e moderni, desideriamo la libertà, la scioltezza, l'abbandonö, la
scorrevolezza, la facilita, [...] il piano délia prosa, come meglio
armonizzante con quelle idee che non hanno quasi niente di
versificabile ec." (Zibaldone, op. cit., pp. 2171-72) Diese Ueberlegungen
reihen sich bei Leopardi ein in das Verhältnis von Moderne und Antike
und in seine Versuche, eine geeignete Sprache zu schaffen, die den
modernen Erfahrungen gerecht werden kann. Mit modernen und eigenen

Erfahrungen sind z.B. diejenigen gemeint, die er mit Geltrude
gemacht hat, und in welchen das Subjekt seine kontrollierte Position
verliert.

34 Giacomo Leopardi, "Memorie...", op. cit., p. 43 s.



118 Marco Baschera

wollte Leopardi vermeiden. Er beabsichtigte, eine möglichst
hohe Form von Transparenz seiner Gefühle zu erreichen.
Insofern gehören diese "Memorie" in den Bereich der
Bekenntnisliteratur, die in den Confessiones von Augustinus
sowie den Confessions von J.-J. Rousseau berühmte Vorbilder
hat. Auch die Tagebuchform der "Memorie" weist in die selbe
Richtung.

In der zweiten Nacht nach der Abreise der Geltrude setzt
Leopardi die Versuche, seine Liebeserfahrungen in Verse zu
fassen, fort. Zur Liebespein tritt nun auch noch die durch das

angestrengte Schreiben hervorgerufene Ermüdung hinzu. Er
beutet, wie er schreibt, sein Herz aus ("sfruttatomi il cuore"35),
denn er will, bevor das Feuerwerk der Leidenschaften
erloschen ist ("prima d'uscire del caldo della malinconia"36), das
Gedicht fertiggeschrieben haben. Aber je mehr er schreibt,
umso mehr verschwindet das Bild der Geliebten aus seiner
Erinnerung und mit ihm die bittersüssen Liebesgefühle ("quei
moti cari e dolorosi"3?).

Ieri sera e questa notte c'ho dormito men che pochissimo, mi sono
accorto che quella immagine per l'addietro vivissima, specialmente del
volto, mi s'andava a poco a poco dileguando, con mio sommo
cordoglio, [...] 38.

Nach der momentanen Auflösung der Welt39 welche von der
Konzentration des Liebenden auf das geliebte Objekt verursacht

wurde, löst sich nun auch noch das erinnerte Bild der
Geliebten selbst auf. Diese Flucht des geliebten Bildes an die
Ränder der Erinnerung ist aber nicht nur ein Resultat des
Vergessens, das mit zunehmender zeitlicher Distanz zur Abreise
der Geltrude einsetzt, sondern hat mit der Unbestimmtheit
und Unbestimmbarkeit der Liebe an sich zu tun.

Rückblickend vermutet Leopardi in jener Nacht, als das
geliebte Gesicht auf immer zu Entschwinden droht, dass es zwei
Dinge seien, die in bezug auf die Liebe für ihn fortan von

35 Ibid., p. 20.
36 Id.
37 Id.
38 Ibid., p. 19 s.
39 Siehe p. 101.



Wie blind ist Amor? 119

Bedeutung sein werden. Er kommt dann auf die beiden
Merkmale von Geltrude zurück, die er schon bei der ersten
Begegnung mit ihr hervorgehoben hatte, einerseits die kräftigen,

bestimmten Züge ihres Gesichts und andererseits "le
manière graziöse e benigne ma niente affettate"40. Die Anmut
der Geltrude bezeichnet er als "manière pesaresi", von denen
er schreibt:

[...] le manière pesaresi, che hanno anche quanto alla grazia e alla
vivacità modesta un altro non so che ch'io non posso esprimere; e per
questo e per la disinvoltura e la fuga dell'affettazione (almeno in quella
di cui scrivo), vantaggiano a cento doppi le marcheggiane; l...]41.

Die Anmut trägt eine sukzessiv voranschreitende Dynamik in
sich, welche es dem Betrachter verunmöglicht, die anmutige
Erscheinung je als Ganzes zu erfassen42. Das "Je ne sais quoi"
hebt die Differenz zwischen der Wissbarkeit dessen, was diese

Erscheinung auszeichnet, und der Wirkung, die sie ausübt,
hervor. Diese Differenz tritt bei Leopardi in Verbindung mit
der "disinvoltura", der Unbefangenheit und natürlichen Naivität,

welche Geltrude scheinbar auszeichnete, und welche er
von der künstlichen Affektiertheit unterscheidet. Dadurch
zeichnet sich diese Thematik als eine eminent romantische
aus. Es geht um den Verlust der ursprünglichen Unschuld,
welche durch die Künstlichkeit, die Verdoppelung, aber vor
allem auch durch das vernunftsmässige Denken herbeigeführt
wird.

Wie Kleist im Marionettentheater begreift auch Leopardi
die Vernunft in ihrer Ambivalenz. Einerseits ist sie Grund für
den Fall der Unschuld, gleichzeitig aber auch einziges Mittel
zur Wiedergewinnung derselben. Von derjenigen Vernunft,
die dazu dem Menschen behilflich sein könnte, wieder in den
Zustand der Unschuld zu gelangen, sagt er um 1820 im Zibal-
done.

40 Giacomo Leopardi, "Memorie...", op. cit., p. 22.
41 Ibid., p. 22
42 Siehe S. 97 s.



120 Marco Baschera

E ci deve richiamare alla natura o alla félicita naturale per una strada di-
versa dalla primitiva, la quale è irrevocabilmente perduta4?.

In diesem Zusammenhang prägt er auch den Begriff der "ul-
trafilosofia", von der es heisst:

Perciô la nostra rigenerazione dipende da una, per cosï dire,
ultrafilosofia, che conoscendo l'intiero e l'intimo delle cose, ci rawicini
alla natura44.

In dieser dialektischen Spannung zwischen Natur und
Vernunft steht auch die Art und Weise, wie Leopardi die Liebe
thematisiert. Es wäre daher durchaus denkbar, dass es gerade
Erfahrungen von der Art sind, wie Leopardi sie mit Geltrude
gemacht hat, die den Zugang zu dieser "ultrafilosofia" eröffnen.

Der Begriff der "ultrafilosofia" weist darauf hin, dass es
sich um ein Denken handelt, das den abgezirkelten Bereich
der kategorialen Vernunft in der Absicht überschreitet, das
Innere der Dinge kennen zu lernen. Es wäre ein Denken, das
nicht von der Idee getragen würde, die Dinge durch
möglichst viel begriffliche Klarheit ans Licht der menschlichen
Vernunft zu zerren, sondern vielmehr ein solches, das die
unsichtbare, dem wissenschaftlich-begrifflichen Denken
abgekehrte, unbestimmte Seite der Dinge, in seine Schlüsse
einbezieht4?.

Leopardi umschreibt seine intensive, gedankliche Beschäftigung

mit dem abwesenden, geliebten Objekt durch den
Ausdruck "vaghezza dell'idea"46. Das Vage, Unbestimmte dieser

Beschäftigung hängt einerseits eng mit dem Begriff der
Anmut (grazia) und dem umsichtigen Umgang, den sie
fordert, zusammen. Andererseits steht diese Beschäftigung im
Zusammenhang mit der Erfahrung des Entschwindens der

43 Giacomo Leopardi, Zibaldone, op. cit., p. 416.
44 Ibid., p. 115.
45 Im Zibaldone, aber auch in den übrigen Werken Leopardis, findet man

manche Ueberlegung zu dieser "ultrafilosofia", die immer auch eine
vehemente Kritik der Verwissenschaftlichung des Denkens, so auch der
Kantschen Philosophie und seiner transzendentalen Grenzziehung
beinhaltet.

46 Giacomo Leopardi, "Memorie...", op. cit., p. 23.



Wie blind ist Amor? 121

Geltrude aus der Erinnerung. Leopardi merkt, dass er durch
willentliche Anstrengung das geliebte Bild nicht mehr zurückrufen

kann. Insofern ist die Vagheit dieser Beschäftigung nicht
etwa nur Ausdruck eines Mangels an Genauigkeit, sondern
vielmehr Oeffnung hin auf eine andere Form von Erkenntnis,
bei welcher der Blindheit des Amor besondere Bedeutung
zukommt.

Es gibt mehrere Einträge im Zibaldone, in denen sich
Leopardi zur Problematik der Liebe äussert. Diese Ueberlegungen
wurzeln ihrerseits in seiner romantischen "teoria del piacere",
gemäss welcher im Menschen der Wunsch nach Glückseligkeit

immer in die Zukunft gerichtet ist und daher immer
unbestimmt, aber letztlich auch unbefriedigt bleiben muss.
Gemäss Leopardi liegt der menschlichen Seele eine unbegrenzte,
ins Unendliche gehende Tendenz zugrunde, die damit zu tun
hat, dass sie sich nicht mit den begrenzten Dingen der
Erscheinungswelt begnügen kann4?. Jedoch der Mensch ist nicht
der Erkenntnis des Unendlichen, sondern nur des Endlichen,
aber des unbestimmten Endlichen fähig.

Non solo la facoltà conoscitiva, o quella di amare, ma neanche
l'immaginativa è capace dell'infinito, o di concepire infinitamente, ma
solo dell'indefinito, e di concepire indefinitamente. La quai cosa ci
diletta perché l'anima non vedendo i confini, riceve l'impressione di una
specie d'infinità, e confonde l'indefinito coll'infinito; l...]48.

Einerseits sind keine Grenzen des menschlichen Begreifens
auszumachen. Es scheint immer weiter in noch unbekannte
Bezirke vorzudringen. Andererseits stösst es trotzdem immer
wieder an die Grenzen seiner eigenen Erkenntnisfähigkeit.
Insofern tragen seine Bestimmungen auch einen unbestimmten

und unbestimmbaren Teil an sich, der die Dinge in ihrer
begrifflichen Erfassung immer zugleich auch entgrenzt.

Die unbestimmte Seite eines Gegenstandes entzieht sich
dem Blick des Suchenden. Dieser Entzug muss ihm aber auf
irgendeine Art sinnlich erfahrbar sein. Die Grenzenlosigkeit,

47 Siehe zu dieser "teoria del piacere" in Giacomo Leopardi, Zibaldone,
op. cit., pp. 165-172.

48 Ibid., p. 472.



122 Marco Baschera

die er dabei erfährt, fällt mit der Erfahrung seiner eigenen
Endlichkeit und Begrenztheit zusammen. Macht er jedoch
diese Erfahrung des Entzugs nicht, so verfällt er jener Gefahr,
von der Leopardi im obigen Zitat handelt. Er verwechselt
nämlich das Unbestimmte mit dem Unendlichen, was aber,
gemäss Leopardi, dem Menschen Vergnügen bereitet. Das
Unbestimmte kann sich aber nur am Bestimmten und Endlichen

zeigen. Glaubt der Mensch, das Unendliche erfahren zu
können, so verlässt er jedoch seine endlichen Möglichkeiten.

Selbst der Einbildungskraft ("la facoltà immaginativa") sind
gemäss Leopardi Grenzen gesetzt. Das Selbe gilt für die
Liebesfähigkeit ("la facoltà di amare") des Menschen. Wer so
redet, spricht von einer Position der Illusionslosigkeit aus. Er
weiss, dass die völlige Einswerdung, welche die Liebe
verspricht, nicht möglich ist. Und trotzdem kommt der Liebe bei
Leopardi in bezug auf die kritische Trennung von
Unbestimmtem und Unendlichem eine wichtige Aufgabe zu. So

sagt er von ihr:

Ora osservate che per l'una parte il desiderio e la speranza del vero
amante è più confusa, vaga, indefinita che quella di chi è animato da
qualunque altra passione: ed è carattere (già da molti notato)
dell'amore, il presentare all'uomo un'idea infinita (cioè più sensibilmente
indefinita di quella che presentano le altre passioni), e ch'egli puö
concepir meno di qualunque altra idea ec49.

In dieser Passage aus dem Zibaldone unterstreicht Leopardi
einerseits die Unbestimmtheit der Liebe, d.h. die Unmöglichkeit,

ihr Wesen, aber auch dasjenige des geliebten Gegenübers,

ganz zu ergründen. Sie verwirrt und blendet den
Liebenden mehr als jede andere Leidenschaft und verunmöglicht
ihm, zu Klarheit bezüglich seiner Gefühle zu kommen.
Andererseits hebt Leopardi gerade die sinnliche Erfahrbarkeit
dieser Unbestimmtheit hervor. Obwohl sie den Liebenden
verwirrt, macht sie ihm die Grenze zwischen Unbestimmtheit
und Unendlichkeit sinnlich erfahrbar. Das ist sozusagen ihr
kritisches Potential.

49 Ibid., p. 1017 s.



Wie blind ist Amor? 123

Versucht der Verstand, die Dinge in den Griff zu bekommen,

sie zu definieren und zu begrenzen, so macht die Liebe
die Unmöglichkeit dieses Zugriffs sinnlich erfahrbar und bietet
zudem die Möglichkeit, die dem verstandesmässigen Denken
abgekehrte, unbestimmte Seite der Dinge zu erfahren.
Dadurch begegnet der Liebende der bestimmten, wie auch der
unbestimmten Seite seines geliebten Gegenübers zugleich.

In einem längeren Eintrag im Zibaldoné>Q kommt Leopardi
auf dieses Merkmal der Liebe zu sprechen. Er teilt die
bestimmte Seite der Liebe ihrer Körperlichkeit und die
unbestimmte ihrer geistigen Dimension zu. Letztere kommen als

vage, unbestimmte Vorstellungen zum konkreten, rein
körperlichen Verlangen der Liebe hinzu. Sie vertiefen und ent-
grenzen dieses Verlangen. Von diesen Vorstellungen schreibt
Leopardi:

[...] i quali concetti e le quali immaginazioni congiungendosi al natural
desiderio che porta l'individuo dell'un sesso verso quello dell'altro,
danno un infinito risalto a questo desiderio, accrescono
strabocchevolmente [Hervorhebung von mir, M.B.] il piacere che si prova
nel soddisfarlo; le idee misteriose e naturalmente indeterminate, che
hanno relazione all'animo dell'oggetto amato [...] e che promettano o
dimistrino altre lor parti o altre qualità occulte ed amabili ec., queste
idee dico, congiungendosi alle idee chiare e determinate che hanno
relazione al materiale dell'oggetto amato, e comunicando loro del
misterioso e del vago, le rendono infintamente più belle, e il corpo della

persona amata o amabile, infinitamente più amabile [...PL

Durch die Sublimierung der materiellen, rein körperlichen
Seite des Liebesverlangens, welche Leopardi als einen
fortlaufenden Prozess der Zivilisation versteht, bekommt das
Liebesobjekt einen geheimnisvollen Charakter. Die sexuelle
Begierde verliert ihre scheinbare Vordergründigkeit und gewinnt
insofern an Tiefe, als sie sich auf eine unbestimmte, innere,
dem Liebenden abgekehrte Seite des Liebesobjekts bezieht. Es
kommt dem Liebenden nicht mehr nur als verfügbares Objekt
zu. Seine äussere Erscheinung wird vielmehr zu einer Art von
Krypta, aus welcher heraus ein Überfluss an Reizen ent-

50 Ibid., pp. 3909-3920.
51 Ibid., p. 3909 s.



124 Marco Baschera

springt52. Die Liebe, vereinigt sie die direkt körperliche mit
einer geistigen Dimension, wird zu einem Erfahrungsfeld par
excellence der sinnlichen Entgrenzung des materiell Gegebenen.

Das Liebesobjekt wird dadurch zu einem
bestimmtunbestimmten Gegenüber.

Sicchè l'oggetto amabile dell'un sesso fu all'individuo dell'altro, non più
un oggetto semplicem. materiale, come in principio, ma un oggetto
composto di spirito e di corpo, di parte occulta e di parte manifesta,
[...]53.

Leopardi weist dabei auf die Wichtigkeit der Bekleidung des
Menschen hin, durch welche der Körper eine verborgene,
zugleich sichtbare und unsichtbare Dimension erhält, welche
die Einbildungskraft des Liebenden dazu anregt, sich den
verhüllten Körper der geliebten Person vorzustellen. Der
nackte Körper gewinnt dadurch einen verborgenen,
geheimnisvollen Aspekt, der für Leopardi letztlich verantwortlich ist
für die Vergeistigung der Liebe. Ein scheinbar banaler, materieller

Grund - die Bekleidung - scheint einen höchst geistigen
Effekt zu zeitigen.

[...]; cosî la considerazione del corpo divenuto anch'esso cosa, p. la
maggior parte, occulta e sottoposta all'immaginazione altruî più ch'ai
sensi, rende misteriosi ec. e spiritualizza nel modo il più naturale i
sentimenti e le idee ec; e da una causa tutta materialissima nasce un
effetto che ha dello spiritualissimo, [...P4.

Das Verbergen des Körpers durch die Kleider hebt ihn gerade
als verborgenen hervor. Seine Unsichtbarkeit und
Unbestimmtheit erscheint dabei auf eine höchst sinnliche Weise.
Dadurch eröffnen die Kleider eine eigenartige Dialektik des

52 Auf diesen Ueberfluss spielt auch Leopardi im oben zitierten Abschnitt
aus dem Zibaldone an, wenn er sagt, dass die geistige Dimension der
Liebe die rein körperliche "strabocchevolmente" steigert. "Straboccare"
bedeutet eigentlich das Ueberlaufen des Mundes. Wem der Mund überläuft,

der beginnt zu reden. Zudem bildet das Adverb "strabocchevolmente"

in seiner ungewöhnlichen Länge die Erfahrung des Ueberlaufens
selber nach.

53 Ibid., p. 3912.
54 Ibid., p. 3914 s.



Wie blind ist Amor? 125

Verbergens und Zeigens. Ziel dessen, was Leopardi die materielle

Seite der Liebe nennt, ist die direkte körperliche
Vereinigung mit dem andern. Durch die Kleider entzieht sich der
Körper des andern den Blicken des Begehrenden, schürt aber
sein Begehren noch mehr. Auf Grund dieser Erfahrung merkt
der Liebende, dass er diesem Spiel von Sichtbarem und
Unsichtbarem, Bestimmtem und Unbestimmtem eine neue Form
von Lust abgewinnen kann, welche die rein materielle,
körperliche bei weitem übersteigen kann.

Diese Erfahrung liegt der Begegnung des jungen Leopardi
mit Geltrude zu Grunde. In ihr zeigt sich eine extreme
Weiterführung der oben skizzierten Dialektik. Denn je mehr das

geliebte Objekt in der verhüllenden Distanz gelassen wird,
umso tiefer und intensiver bildet sich der Wunsch, sich mit
ihm zu vereinen.

Wie in den "Memorie del primo amore" kann dieser
Wunsch eine rein sprachliche Dimension erlangen, die in den
Ueberlegungen Leopardis im Zibaldone zur Liebe und zur
Rolle der Kleider in der Liebe aber bereits angelegt ist. Wenn
das Liebesobjekt durch die Kleider zu einem "oggetto com-
posto di spirito e di corpo"55 wird, so rückt es in die Nähe des
sprachlichen Zeichens, das auch eine Zusammensetzung aus
etwas Sinnlich-Materiellem, dem Bedeutungsträger, und etwas
Geistigem, dem Bedeuteten, ist. Gemäss einer gängigen
Redeweise kleidet das sprachliche Zeichen den Gedanken
notwendigerweise ein, will er sich veräussern. Im sinnlich
wahrnehmbaren Zeichen erscheint das eingekleidete Bezeichnete
als ein abwesendes, auf welches das Zeichen verweist und
welches nie an sich zugänglich ist.

Insofern kann auch die Sprache als ein Bereich der sinnlichen

Erfahrung des Bestimmt-Unbestimmten verstanden werden.

Erst der notwendige Umweg über das sprachliche
Zeichen lässt die Gedanken als mitteilbare erscheinen. Dadurch
ist der Gedanke aber gezwungen, so präzis und bestimmt er
auch sein will, sich in der Sphäre der sinnlichen Wahrnehmung

zu veräussern. Er muss sich dabei der sprachlichen
Interpretation unterwerfen.

55 Ibid., p. 3912.



126 Marco Baschera

Das Problematische des gängigen Vergleichs zwischen
Kleid und Sprache besteht jedoch darin, dass der durch das

sprachliche Zeichen eingekleidete Gedanke, das Geistige,
innerhalb dieses Vergleichs dem Körper - in einem gewissen
Sinne seinem Gegenteil - entspricht. Hinzu kommt, dass
gerade der Körper in den Ueberlegungen Leopardis das sinnlich
begehrte Objekt darstellt. Dadurch erfährt, innerhalb des
Vergleichs, der sprachlich dargestellte Gedanke eine gewisse
Erotisierung.

Wäre der sprachliche Ausdruck das Kleid der Gedanken
und der Gefühle, so könnten, um im Bild zu bleiben, letztere
des sprachlichen Ausdrucks auf ihr Eigentliches hin entledigt
werden, was aber insofern unmöglich ist, als dass dieses
Eigentliche immer nur in der sprachlichen Verkleidung sinnlich
erscheint. Genau diese Unmöglichkeit ist es andererseits, die
das Liebeskonzept Leopardis, wie es in den "Memorie"
erscheint, bestimmt. Die Intensität seiner Gefühle für Geltrude
entzünden sich in der körperlichen Distanz von ihr. Insofern
wirkt der Vergleich zurück auf seinen konkreten Pol, auf die
Beziehung von Kleider und Körper, d.h. auf die Liebe selbst,
die das Verhältnis von Zeichen und Bezeichnetem als Modell
zu übernehmen scheint.

Die "Memorie del primo amore" künden von einem hohen
Bewusstsein von dieser Verbindung von Sprache und Liebe
bei der Erkundung der Grenzen des menschlichen Daseins.
Der darzustellende Gegenstand dieses Textes sind die
unbestimmten Liebesgefühle des jungen Leopardi. Was sich seinem
begrifflichen Fassungsvermögen entzieht, will er in Sprache
fassen. Es geht ihm um die Darstellung der Blindheit bezüglich

seiner Gefühle. Wie wir gesehen haben, ist, seiner
Meinung nach, diese Blindheit aber bereits in der Liebe selbst
angelegt. Kraft ihrer Sublimierung wird das geliebte Objekt zu
einem geheimnisvollen Gegenüber. Es entzieht sich den
Blicken des Liebenden. Je mehr er versucht, das Geheimnis des
begehrten Objekts zu enthüllen, d.h. zu verstehen, was ihn
am andern fasziniert, umso weiter rückt dieser weg, und umso

stärker kann dadurch das Begehren werden.



Wie blind ist Amor? 127

Der Text von Leopardi stellt zugleich aber auch den
Abbruch dieser Dialektik dar, denn, je mehr er sein Herz und
seine Erinnerung poetisch ausbeutet?^ umso mehr entschwindet

der konkrete Fundus seiner Gefühle. Das Bild der
Geliebten verblasst und alle Versuche, willentlich das
entschwindende Bild zurückzuhalten, misslingen. Die Umsetzung
der Gefühle in Sprache hat die Gefühle entleert, weil der
Kontakt mit dem, was sie auslöste, verloren ging. Nach der
Abreise von Geltrude wurde ihre konkrete Erscheinung ersetzt
durch das Bild der Erinnerung, an welchem sich die Gefühle
des Leopardi eine gewisse Zeit lang noch entzünden.

Wird Liebe zu Sprache, so wird umgekehrt auch die Sprache

zur Liebe. Die Liebe zur Sprache und die Aufmerksamkeit
auf die sprachliche Darstellung der Liebesgefühle führen
jedoch weg von den konkreten, partikulären Gefühlen selbst.
Sie haben mit den allgemeinen Problemen der sprachlichen
Darstellung zu tun. Diese Entleerung der Liebesgefühle hat
unter anderem den Effekt, dass sie den Liebenden wieder
zurück in die gewohnten, alltäglichen Bahnen führen. So
schreibt Leopardi knappe vier Tage nach der Begegnung mit
Geltrude:

La sera d'avanti mi parve che il mio caro dolore Stesse veramente per
licenziarsi, e cosi ieri mattina. Tornavami l'appetito, passavami per la
mente un pensiero che avrei fatto bene a ripigliare lo studio, pareami
d'esser fatto meno restio al ridere e meno svogliato a certi dilettucci
della giornata, ricominciava a ragionare tra me stesso cosi di questa
come d'altre cose tranquillamente come soglio, [,..]57.

Die Leidenschaft nimmt ab, die Kontrolle über die Gefühle
kehrt wieder zurück. Und so stellt Leopardi eine Woche später

resümierend fest:

Chiudo oggi queste ciarle che ho fatte con me stesso per isfogo del cuor
mio e perché mi servissero a conoscere me medesimo e le passioni;
[...158.

56 Siehe S. 106.

57 Giacomo Leopardi, "Memorie...", op. cit., p. 25 s,

58 Ibid., p. 35.



128 Marco Baschera

Leopardi ist wieder in den Besitz seiner Vernunft gelangt. Er
zieht nüchtern Bilanz aus den vergangenen Tagen und
schliesst in bewusster Manier das Experiment, welches die
"Memorie" darstellen, ab. Sie haben ihre doppelte Aufgabe
erfüllt. Einerseits diente der Dialog mit sich selbst der
Selbsterkenntnis sowie der Erkenntnis der Blindheit der Liebe und
andererseits liegt dieser Selbstdialog nun als Schrift vor und
dient der Realisierung weiterer literarischer Projekte59 Zurück
bleibt aber nicht nur der Text, sondern auch ein schales
Gefühl der Nichtigkeit der Dinge.

Ora di questo lungo solco che la passione partendo mi lascerà nel
cuore, e che principalmente consistera in un certo indistinto desiderio, e

scontento delle cose presenti [...] non intendo di scrivere più altro,
f..]60.

Die abnehmende Leidenschaft hinterlässt eine lange Furche
("un lungo solco") in seinem Herzen, die durch nichts ausgefüllt

werden kann, auch durch ihre schriftliche Fixierung, die
"Memorie del primo amore", nicht. Die Furche ("solco") ist
aber zugleich auch der Ort, die Verletzung der Erde, aus
welcher die Saat aufgeht. Auch wenn die Leidenschaft für Geltru-
de erloschen ist und Leopardi kein Bedürfnis mehr verspürt,
über diese Erfahrung weiter nachzudenken und darüber zu
schreiben, bleibt ein vager, undeutlicher Wunsch nach Erfüllung

zurück, den die Dinge der Erscheinungswelt insgesamt
nicht zu befriedigen vermögen. Der Wunsch nach Erfüllung
verschwindet somit nicht ganz. Er löst sich von der geliebten
Person ab und wird allgemein. Er vermag die ganze
Erscheinungswelt zu erotisieren und sie in eine Art von Furche zu
verwandeln, aus welcher die Texte von Leopardi als Saat
hervorgehen.

Was Leopardi von den Erkundungen ins Reich des blinden
Amor bleibt, ist somit einerseits die Einsicht in die wesentliche
Unbestimmtheit der ihn umgebenden Dinge und andererseits

59 Leopardi hatte die Absicht, seine literarischen Interessen mit den
Leidenschaften zu verbinden, etwa um einen Liebesdialog zu verfassen,
"proponendo cosi in aria di scrivere qualche cosa dov'io possa
ragionare con quella Signora, o introdurla a favellare" {ibid., p. 36).

60 Ibid., p. 38.



Wie blind ist Amor? 129

der Wunsch und der Wille, mit dem Schreiben dieser
Unbestimmtheit auf eine bestimmte Weise zu entsprechen.



130

Abstract

La cécité de l'amour représente un des thèmes traditionnels de la philosophie

morale, ainsi que de la littérature et de l'art. Elle apparaît dans la plupart

des cas liée à la dichotomie de la raison et des passions. En analysant
trois textes de Kant, La Fontaine et de Leopardi, le présent article se
propose d'examiner cette métaphore et de voir dans quelle mesure elle peut
représenter une ouverture en direction d'une forme de connaissance non-
conceptuelle pour laquelle cette cécité constituerait une sorte de supposition

préalable.
Les textes de Kant témoignent du refus radical que la philosophie idéaliste
oppose à l'égard des troubles passionnels qui sont provoqués par l'amour.
Dans sa fable "L'Amour et la Folie", La Fontaine raconte l'histoire d'un
Amour voyant qui aurait perdu la vue en jouant avec la Folie. La manière
dont La Fontaine organise ce récit, attire l'attention du lecteur sur une lucidité

qui se fait jour dans la cécité et dans la folie de l'amour.
Leopardi raconte dans un récit autobiographique intitulé "Memorie del
primo amore" ses premières expériences amoureuses. Ce texte s'insère dans
une phase importante de la vie du jeune Leopardi qui s'apprête à quitter
son activité traditionnelle de philologue à la recherche d'une nouvelle
forme d'écriture plus propre à lui-même. Ces recherches le mènent dans le
règne des inclinations amoureuses où, en observateur attentif de lui-même,
il essaie de voir clair dans ses propres passions. Ce faisant, il se lance dans
des réflexions subtiles concernant un "je ne sais quoi" qui filtre à travers les

apparences séductrices de la femme aimée. Cet aspect à la fois précis et
indéfini de l'amour qu'elle lui inspire, et qu'il analyse par le menu, permet
de mettre ce texte en rapport avec des extraits du Zibaldone où Leopardi
esquisse une "théorie du plaisir" et, où l'amour joue un rôle important.
L'article se termine par des réflexions sur le rapport s'établissant dans les
textes de Leopardi entre la cécité de l'amour et une forme de connaissance
langagière qui prend son essor dans la passion amoureuse.


	Wie blind ist Amor? : Komparatistische Untersuchungen zu Texten von Kant, La Fontaine und Leopardi

