Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1999)
Heft: 30: Poetik & Rhetorik
Artikel: Poetik und Rhetorik der Affekte : Lichtenberg - Leopardi - Nietzsche
Autor: Stingelin, Martin / Thiring, Hubert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Stingelin und Hubert Thiiring

Poetik und Rhetorik der Affekte.
Lichtenberg — Leopardi — Nietzsche

I. Einleitung

Friedrich Nietzsches grosse Philosopheme des Dionysischen, der ewi-
gen Wiederkunft, des Ubermenschen, der Umwertung, aber auch die
Methode der Genealogie und das unablissige Experimentieren in den
Notizheften sind unverkennbar und historisch unvergleichlich auf das
Leben als solches bezogen. Doch was Nietzsche, indem er die histori-
schen Bedingungen des Lebens analysierte, den gegenwirtigen Zu-
stand diagnostizierte und die bedingungslose Bejahung als Zukunft
projektierte, ins Bewusstsein seiner Zeit rief, musste sich bereits als
diskurshistorisches Problem konstituiert haben. Michel Foucault hat
dargelegt, dass seit Mitte des 18. Jahrhunderts der Mensch nicht mehr
allein durch eine “politische Anatomie”, die seinen Korper diszipli-
niert, geformt wird, sondern durch eine sie iberlagernde “Bio-Politik”,
die sein Leben als innere Essenz und Potenz reguliert. Diese Erfor-
schung, Verwaltung und Erzeugung der biologischen Krifte sowohl
des kollektiven als auch, in dem Mass, wie sie sich ab Mitte des 19.
Jahrhunderts mit der anatomischen Disziplinierung enger verbindet,
des individuellen Korpers geht mit einer zunehmenden Biologisierung
der Seele einher, von der ausgehend dann die Psychoanalyse umge-
kehrt eine Resymbolisierung der Triebe unternehmen wird'.

Giorgio Agamben hat im Anschluss an Foucault in seinem Buch
Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita die These aufgestellt, dass

1 Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wabrbeit 1 (1976),
tibersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1977,
S. 166, vgl. S. 159-190, und ders., “Leben machen und sterben lassen. Zur
Genealogie des Rassismus. Ein Vortrag” [Vorlesung am Collége de France vom
17. Mirz 1976], aus dem Franzosischen von Mira Koller, in: Lettre internationale,
20 (Frihjahr 1993), S. 62-67. :



128 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

die Bio-Politik, indem sie den Menschen auf einen biologischen Null-
wert zurlickzufiihren und darauf neu zu begriinden versucht, das nackte
Leben zum eigentlichen Subjekt der Moderne macht?. Der homo sacer
verkorperte im archaischen rodmischen Recht das Paradox eines Banns
(abbandono): Zwar durfte er straflos getotet, nicht aber geopfert wer-
den, was seine Tétung sinnlos und ihn gleichsam unberihrbar machte.
Als Gegenfigur des Souverins markierte der homo sacer die Grenze
zwischen dem undenkbaren nackten und dem rechtlich eingekleideten,
instituierten, Leben, mithin die Begriindung des Rechts selbst in seinem
Zwiespalt zwischen Gewalt und Schutz?. Blieb das nackte Leben, ein-
gebunden in die Idee der Souverinitit, bis ins 18. Jahrhundert unverfiigbar,
so versuchte das moderne Subjekt, sich anstatt im Bezug auf die
gottliche Referenz gerade im unmittelbaren Verhiltnis zum Leben zu
begriinden, das die wissenschaftlichen und administrativen Zugriffe als
solches blosslegen sollten. Doch der Fortschritt, der die Verfliigbarkeit
des nackten Lebens in Aussicht stellte, entzog es dem Subjekt, das damit
seines phantasmatischen Doppels endlich habhaft zu werden glaubte,
in gleichem Mass, so dass es zu stindigen symbolischen Redefinitionen,
aber auch zu immer hirteren Ubergriffen im Realen schritt?,

Das nackte Leben ist ein kritischer Begriff im doppelten Sinn:
Historisch bezeichnet er die permanente Krise, in die der Versuch, sich
selbst durch die Tilgung der Grenze zwischen instituiertem und rea-
lem Leben zu begriinden, den modernen Menschen gebracht hat;
philosophisch erhebt er die Frage nach der Un-/Verfiigbarkeit des
Lebens zur entscheidenden Frage der Moderne®.

2 Giorgio Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita (Die souverine

Macht und das nackte Leben), Torino, Einaudi, 1995, S. 13; zum Kkritischen

Anschluss an Foucault vgl. S. 5-10, 12f., 123 und S. 131-134.

Vgl. ebd., S. 79-82 und S. 90-96.

Agamben zeigt das anhand der politischen Philosophie insbesondere Carl Schmitts

(ebd., S. 19-45) und des Konzentrationslagers als “Nomos der Moderne” (S. 185-

201), wo Recht und Tat, Leben und Tod, Wort und Sache ununterscheidbar wer-

den. Zum ‘Muselmann’, dem zwischen Leben und Tod siechenden Hiftling der

deutschen Konzentrationslager, als reale Verkorperung des homo sacer und des

nackten Lebens vgl. Giorgio Agamben, Quel che resta di Auschwitz. L'archivio e

il testimone (Homo sacer III), Torino, Bollati Boringhieri, 1998, S. 37-80.

5 In einer Agamben vergleichbar scharfen Weise hat dies bereits der Rechts-
historiker und Psychoanalytiker Pierre Legendre herausgearbeitet; von seinen,

EENRS A



Poetik und Rhetorik der Affekte 129

Nietzsches Werk ist — nicht erst im Licht der Rezeptionsgeschich-
te — ein exemplarischer Ort dieses Doppelsinns, stehen doch seine
sprachskeptische und genealogische Kritik, welche die Unmittelbar-
keit des Lebens als Trug enthillt, und seine gesetzgeberischen
Philosopheme, die ein unmittelbares Leben verfiigen, in einem vielfil-
tigen Spannungsverhiltnis. Aus diesem verspricht die Konstellation
mit Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799) und Giacomo Leopardi
(1798-1837), die Nietzsche gerade in der fiir sein Werk entscheidenden
Phase seiner Auseinandersetzung mit der Rhetorik und der Historie
von 1872 bis 1874 in je besonderer Weise beschiftigen, einige Ziige
schirfer hervorzuheben. Dabei wird das nackte Leben als gemeinsa-
mer diskurshistorischer Bezugspunkt nicht einfach nur thematisch
oder motivisch aufgesucht, sondern dort beobachtet, wo es die Spra-
che kreuzt: in den Affekten. Die Heraufkunft des nackten Lebens als
kritischer Referenz des modernen Subjekts geht einher mit der Auflo-
sung der rhetorischen Ordnung, die mit der Triade von Ethos, Argu-
ment und Pathos® auch die Affektivitit als Ausdruck des Lebens, als
Leben der Sprache regulierte. Wenn das Leben als solches zum Argu-
ment wird und zugleich sprachlose Unmittelbarkeit der Affekte gefor-
dert ist, geht das Argument entweder ginzlich im Ethos oder ginzlich
im Pathos auf. Das Argument des nackten Lebens zwingt die Subjekte
der Rede zu einer Entscheidung, die auch das Verhiltnis von Rhetorik
und Poetik betrifft. Im folgenden werden die Entscheidungen, die
Lichtenberg, Leopardi und Nietzsche zwischen Ethos und Pathos und
zwischen Rhetorik und Poetik vornehmen, im Zusammenhang mit
Nietzsches jeweils spezifischer Rezeption der beiden anderen, nachge-
zeichnet und untersucht’. Hier zeigt sich nicht zuletzt, dass die Ritsel,

neben anderen Einzelwerken, bislang neunbindigen Legons ist auf deutsch erst
greifbar Pierre Legendre, Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Abbhandlung tiber
den Vater. Lektionen VIII (1989), aus dem Franzosischen von Clemens Pornschle-
gel, mit einem Nachwort von Clemens Pornschlegel und Hubert Thiiring, Frei-
burg im Breisgau, Rombach, 1998 (= Rombach Wissenschaft— Reibe Litterae 20).

6 Vgl J. Wisse, “Affektenlehre — B. 1. Antike”, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches
Worterbuch der Rbetorik, Bd. 1, Tubingen, Max Niemeyer Verlag, 1992, Sp. 218-
224, Sp. 223.

7  Die jeweilige Vorgehensweise findet sich am Ende der Abschnitte II.1. und III.1.
erldutert.



130 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

die Nietzsches Rezeption aufgeben, vom fraglichen Argument, dem
nackten Leben, nicht zu trennen sind.

II. Nietzsche und Lichtenberg

Der historische Widerstreit zwischen Erkenntnis und Leidenschaft
kann gelesen werden als Synekdoche fiir die Geschichte des Wider-
streits zwischen der vermeintlich affektfreien, allein dem FEthos der
Vernunft verpflichteten Philosophie und der Rhetorik beziehungswei-
se Poetik als Sachverwalterin aller an- und aufrithrenden Krifte, die
das Pathos in sich vereinigt. Seinen schirfsten Ausdruck hat dieser
Widerstreit in Immanuel Kants Kritik der Urteilskraft gefunden, wo die
Beredsamkeit im Namen der Vernunft in die Schranken der ‘blossen
Wohlredenheit (Eloquenz und Stil)’ gewiesen wird, weil sie als “Kunst
zu Uberreden, d.i. durch den schonen Schein zu hintergehen (als ars
oratoria)”, die Urteilskraft der Freiheit beraubt, wihrend doch das
Recht und die Moral “fiir Ideen der Vernunft [...] schon an sich
hinreichenden Einfluss auf menschliche Gemiiter” haben sollen, “als
dass es notig wire, noch die Maschinen der Uberredung hiebei
anzulegen”, die es verstehen, “den Verstand durch sinnliche Darstel-
lung zu Gberschleichen und zu verstricken”. “Rednerkunst (ars oratoria)”
ist fiir Kant, im Gegensatz zur “Beredtheit und Wohlredenheit (zusam-
men Rhetorik)”, die “Kunst, sich der Schwichen der Menschen zu
seinen Absichten zu bedienen”. Diese Schwichen aber rihren in
Kants Anthropologie von den augenblicks- und rauschhaften Affekten
und den auf Dauer gestellten, sich zusehends verfestigenden und
verhirtenden Leidenschaften®. “Affekten und Leidenschaften unter-

8  Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft (1790, 1793, 1799), in: ders., Werkausgabe,
hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, Band X, 1974, 14. Aufl.
1996, S. 266-267; vgl. B. Martin, “Affektenlehre — B.V. Nationalliteraturen:
1. Deutschland”, in: Ueding (Hrsg.), Historisches Worterbuch der Rbetorik,
Band 1 (Anm. 6), Sp. 228-233, Sp. 229.

9  Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798, 1800), in:
ders., Werkausgabe (Anm. 8), Band X11/2, 1977, S. 395-690, S. 580-582 (“Von den
Affekten in Gegeneinanderstellung derselben mit der Leidenschaft”).



Poetik und Rhetorik der Affekte 131

worfen zu sein, ist wohl immer Krankbeit des Gemtits, weil beides die
Herrschaft der Vernunft ausschliesst”’®. Diesem Diktum widerspricht
Friedrich Nietzsches Wendung von der “Leidenschaft der Erkenntnis”
mit einer rhetorischen Figur, die in Kants Augen ein Oxymoron
dargestellt hitte. Augenscheinlich sieht Nietzsche in der Erkenntnis
selbst einen auf Dauer gestellten Affekt am Werk, ja er spricht dieser —
horribile dictu — im gentivus subiectivus selbst eine Leidenschaft zu
oder bezeichnet gar diese Erkenntnis — borribilime dictu — im genitivus
obiectivus als auf Dauer gestellten Affekt. In jedem Fall stellt Nietz-
sches Wendung von der “Leidenschaft der Erkenntnis” fiir die hierar-
chisch gefestigte Ordnung des unteren, sinnlich affizierbaren und des
oberen, rein intellektuellen Erkenntnisvermégens in der herkémmli-
chen Anthropologie'! eine betrichtliche Stérung dar, wenn sie diese
nicht gar vom Kopf auf die Fusse stellt. Kant selbst konnte die Logik
von der Psychologie nur trennen, indem er sie als autonomes “System
der Regeln des Verstandes” der sinnlichen und affektiven Fremd-
bestimmtheit durch die Rhetorik enthob (und der Poesie als Ausdruck
der Genieidsthetik eine autonome Sonderrolle zuwies). Wo Kant ver-
suchte, seinen Begriff des Menschen anthropo-logisch zu festigen,
indem er der menschlichen Natur auf diese Weise die Rhetorik ent-
fremdete, hob Nietzsche mittels der als Gelenkstelle zwischen Psycho-
logie und Logik begriffenen Rhetorik die menschliche Natur geradezu
aus den Angeln, um sie neu formbar zu machen. Hier ist der Ort, wo
sich die Frage nach der Verfiigbarkeit oder Unverfliigbarkeit des
“nackten Lebens” stellt, wie in drei Argumentationsschritten gezeigt
werden soll:

1. Die Formel “Leidenschaft der Erkenntnis” ist aus Nietzsches
Begriff der Rhetorik hervorgegangen, der 1872/73 in drei Textkorpora
noch vorwiegend sprachkritisch gewendet war, die jeweils dem Studi-
um des ersten Bandes von Gustav Gerbers Buch Die Sprache als Kunst
verpflichtet sind: der Fragmentgruppe 19 vom Sommer 1872 bis An-
fang 1873, der Basler Rhetorikvorlesung vom Wintersemester 1872/73
und der nachgelassenen Schrift “Ueber Wahrheit und Liige im ausser-
moralischen Sinne” vom Sommer 1873.

10 Ebd., S. 580.
11 Vgl ebd., S. 424-4206; das folgende Zitat auf S. 426.



132 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

2. Mit seinem sprachkritischen Akzent verliert sich der explizite
Begriff der Rhetorik in Nietzsches Werk im selben Mass, wie die Rhetorik
implizit zur Steigerung seiner wirkungsisthetischen Absicht beitrigt:
Innerhalb der in der Morgenréthe und in der Fréhlichen Wissenschaft
noch diitetisch gehegten Formel “Leidenschaft der Erkenntnis” wird die
Erkenntnis selbst von der Leidenschaft Gibermichtigt und fihrt zur
poetisch tiberhohten Affektrhetorik des Spitwerks, in dem das Pathos
ganz im Dienst einer Steigerung der menschlichen Natur steht.

3. Die Dichte von Nietzsches Formel “Leidenschaft der Erkennt-
nis” kann im Verhiltnis zu Georg Christoph Lichtenbergs “Erkenntnis
der Leidenschaft” genauer bestimmt werden, indem man das Gewicht
gegeneinander abwigt, das hier wie dort jeweils den Affekten einge-
raumt wird. Den Angelpunkt bildet dabei das von Nietzsche und
Lichtenberg geteilte sprachkritische Instrument der Metapher.

I1.1. Die rhetorische Mechanik der menschlichen Erkenntnis
und ihre pathetische Antriebskraft

Ausgangspunkt ist eine erkenntniskritische Reflexion Nietzsches aus
der bereits genannten Fragmentgruppe 19:

Die Natur hat den Menschen in lauter Illusionen gebettet. — Das ist sein
eigentliches Element. Formen sieht er, Reize empfindet er statt der Wahrheiten.
Er trdumt, er imaginirt sich Gottermenschen als Natur.

Der Mensch ist zufdllig ein erkennendes Wesen geworden, durch die unab-
sichtliche Paarung zweier Qualititen. Irgendwann wird er aufhéren und es wird
nichts geschehen sein.

Sie waren es lange nicht und wenn sie selbst aufgehort haben zu existiren,
wird sich nichts begeben haben. Sie sind ohne weitere Mission und ohne Zweck.

Der Mensch ist ein hochst pathetisches Thier und nimmt alle seine Eigen-
schaften so wichtig als ob die Angeln der Welt sich in ihnen drehten.

Das Ahnliche erinnert an das Ahnliche und vergleicht sich damit: das ist das
Erkennen, das schnelle Subsumiren des Gleichartigen. Nur das Ahnliche percipirt
das Ahnliche: ein physiologischer Prozess. Dasselbe, was Gedichtniss ist, ist
auch Perception des Neuen. Nicht Gedanke auf Gedanke — — -2

12 Friedrich Nietzsche, Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, Berlin, New York, DTB/
de Gruyter, 1980 (= KSA Band, Seitenzahl: Fragmentgruppe und -nummer), KSA
7, S. 474-475: 19[179].



Poetik und Rhetorik der Affekte 133

Die Logik dieses Fragments ist nicht zufillig katachretisch: In der Not
fehlender Begriffe fiir das “eigentlich” Gemeinte behilft es sich mit
Metaphern, von denen kein Weg zum Propium zurickfiihrt. Genau
das aber ist das erkenntniskritische Argument, das schon in der Ironie
des zweiten Satzes anklingt: “Illusionen”, die per definitionem dann
stattfinden, “wenn etwas anders erscheint, als es ist”, sollen das
‘eigentliche’ Element der menschlichen Erkenntnis sein. Dieser Er-
kenntnis ist die “Natur” vorgeordnet, hat sie “den Menschen” doch “in
lauter Illusionen gebettet”. Ein Teil dieser “Illusionen” scheint es nun
aber zu sein, dass sich der Mensch die Natur anthropomorphistisch
nach seinem Bilde formt: “Er trdiumt, er imaginirt sich Géttermenschen
als Natur.” Damit tduscht sich der Mensch gleichzeitig tiber seine
eigene Natur, die er als menschliches Wesen der anderen Natur, der
Natur, die anders erscheint, als sie ist, vorordnet. Worin aber besteht
das Wesen des Menschen, der sich qua “Natur” iiber die eigene Natur
zu tduschen scheint? Das ist die ‘Kernfrage’ dieses “nachgelassenen
Fragments”, das ein Glied bildet in einer ganzen Argumentationskette
von Fragmenten, die sich durch erweiternde Reformulierungen aus-
einander entwickeln und schliesslich in die nachgelassene Schrift
“Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne” miinden, die
derselben katachretischen Logik gehorcht. Die ritselhafte Wendung:
“Der Mensch ist zufdllig ein erkennendes Wesen geworden, durch die
unabsichtliche Paarung zweier Qualititen”, kann daher Gber den Ko-
text des unmittelbar vorangehenden Fragments erschlossen werden:

Ich frage nicht nach dem Zwecke des Erkennens: es ist zufillig, d.h. nicht mit
einer vernlinftigen Zweckabsicht entstanden. Als eine Erweiterung oder als ein
Hart- und Festwerden einer in gewissen Fillen nothigen Denk- und Handelns-
weise.

Von Natur ist der Mensch nicht zum Erkennen da.

Zwei zu verschiedenen Zwecken nothige Eigenschaften — die Wahbrbaftigkeit
— und die Metapber — haben den Hang zur Wahrheit erzeugt. Also ein morali-
sches Phinomen, aesthetisch verallgemeinert, erzeugt den intellektuellen Trieb!.

13 Gianfranco Soldati, “Illusion”, in: Peter Prechtl und Franz-Peter Burkard (Hg.),
Metzler Philosophie Lexikon. Begriffe und Definitionen, Stuttgart, Weimar, Metzler,
1999 (2., erweiterte und aktualisierte Auflage), S. 253.

14 KSA7,S. 474: 19(178].



134 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

Hier steht die hierarchische Ordnung des unteren und oberen Er-
kenntnisvermogens Kopf. Die Erkenntnis selbst ist der Vernunft weit
weniger verwandt als den niederen Seelenkriften, den Affekten und
Leidenschaften. Daher ihre Empfinglichkeit fiir die Figuralitdt, das
heisst das Rhetorische der Sprache, zeichnet es die Rhetorik doch
geradezu aus, um die pathetische Kraft der Figuren zu wissen, diese
zu konzeptualisieren und dadurch ihre Wirkung und ihre strategische
Berechenbarkeit zu steigern'. Nietzsche hebt im “nachgelassenen
Fragment” Nummer 179 stellvertretend zwei figurale Momente hervor:
“Formen sieht er, Reize empfindet er statt der Wahrheiten.” Die Wen-
dung “Formen sieht er” fasst dabei alle Figuren zusammen, die durch
ihre Augenfilligkeit bestechen, und in der antiken Rhetorik als “Enargeia”
bezeichnet worden sind, stellt aber als Reservoir aller Figuren, die
einen optischen Reiz ausiiben, nur eine Synekdoche dar fur die
Wendung “Reize empfindet er”, die das umfassendere pathetische
Prinzip der Figuralitit schlechthin, die “Energeia”, zum Ausdruck
bringt. Enargeia und Energeia: Die Paronomasie war in der Renais-
sance- und in der Barockrhetorik Anlass zur Verwechslung dieser
beiden Kategorien'®, die selbst im engeren Sinn der Enargeia die
Verwechselbarkeit eines rhetorisch dargestellten Sachverhalts mit sei-
ner Anschaulichkeit, im weiteren Sinn der Energeia die Verwechsel-

15 Vgl. Dieter Breuer, “Rhetorische Figur. Eingrenzungsversuche und Erkenntnis-
wert eines literaturwissenschaftlichen Begriffs”, in: Christian Wagenknecht (Hg.),
Zur Terminologie der Literaturwissenschaft. Akten des IX. Germanistischen Sym-
posions der Deutschen Forschungsgemeinschaft, Wiirzburg 1986, Stuttgart, Wei-
mar, Metzler, 1989 (= Germanistische Symposien, Berichtsbdnde IX), S. 223-238,
v.a. S. 228-236, Riidiger Campe, “Pathos cum Figura. Frage: Sprechakt”, in: MLN,
105, Nr. 3 (April 1990), S. 472-493, und ders., Affekt und Ausdruck. Zur Um-
wandlung der literarischen Rede im 17. und 18. Jabrbundert, Tibingen, Nie-
meyer, 1990 (= Studien zur deutschen Literatur 107), insbes. S. 20-31, 238-246
und 519-522.

16  Zur Enargeia, Energeia und ihrer Verwechslung vgl. Heinrich Franz Plett, Der
affektrbetorische Wirkungsbegriff in der rbetorisch-poetischen Theorie der engli-
schen Renaissance, Bonn, 1970, insbes. S. 174-185, und Rudiger Campe, “Vor
Augen Stellen. Uber den Rahmen rhetorischer Bildgebung”, in: Gerhard Neu-
mann (Hg.), Poststrukturalismus: Herausforderung an die Literaturwissenschayft.
DFG-Symposion 1995, Stuttgart, Weimar, Metzler, 1997 (= Germanistische Sym-
posien, Berichtsbdnde XVIID), S. 208-225, zur Verwechslung insbes. S. 213.



Poetik und Rhetorik der Affekte 135

barkeit eines rhetorisch dargestellten Sachverhalts mit seiner Lebendig-
keit und Wirksamkeit bezeichnen. Fir die Enargeia konnte hier stell-
vertretend die Hypotypose, fir die Energeia die “lebendige Metapher”
stehen, wir mochten aber der figuralen “Logik” eines Tropus folgen,
welcher der Verwechslung noch mehr auf der Spur ist, der Metonymie.
Die Erkenntnis verwechselt also ihre vermeintlichen Gegenstinde
mit den — von Nietzsche als physiologische Entsprechung gedachten —
Bedingungen ihrer Moglichkeit’. Um ein Beispiel zu geben: Der
kausallogische Zusammenhang von Ursache und Wirkung, Grund und
Erscheinung verdankt sich der metonymischen Kontiguititsmechanik
des Perzeptions- und Apperzeptionsapparates, dessen Form der Wahr-
nehmung dasjenige privilegiert, was sich mit ihm bertihrt, was ihn
reizt, was ihm in die Augen fillt, der diese durch seinen eigenen phy-
siologischen Bau bedingte Wirkung aber gleichzeitig mit ihrer Ursache
verwechselt, wenn er etwa glaubt, von den €181 (eide), der bildlichen
Gestalt, auf die 18¢éon (ideai), die Ideen, schliessen zu kénnen:

Jene Begriffe, die lediglich unserer Empfindung ihr Entstehen verdanken, wer-
den als das innere Wesen der Dinge vorausgesetzt: wir schieben den Erschei-
nungen als Grund unter, was doch nur Folge ist. Die Abstrakta erregen die Tiu-
schung als seien sie jenes Wesen, welches die Eigenschaften bewirkt, wihrend
sie nur in Folge jener Eigenschaften von uns bildliches Dasein erhalten. Sehr
lehrreich der Ubergang der €181 in 8éow bei Plato: hier ist die Metonymie,
Vertauschung von Ursache und Wirkung vollstindig'®.

Hier ereignet sich mehr als nur Metaphysikkritik in Form von Meto-
nymiekritik, was an sich schon ungewohnlich genug ist. Tatsichlich
zerlegt Nietzsche in seinen Schriften von 1872/73 mit dem analytischen
Werkzeug der antiken Terminologie die physiologisch bedingte Mecha-

17 Zu Nietzsches Psychophysiologie vgl. Martin Stingelin, “Friedrich Nietzsches
Psychophysiologie der Philosophie”, in: Sven Dierig und Henning Schmidgen
(Hg.), Physiologische und psychologische Praktiken im 19. Jabrbundert: ibre
Beziehungen zu Literatur, Kunst und Technik, Berlin, Max-Planck-Institut far
Wissenschaftsgeschichte, 1999 (= Preprints 120), S. 33-43.

18 Friedrich Nietzsche, «Darstellung der antiken Rhetorik>, in: ders., Werke. Kriti-
sche Gesamtausgabe, Abteilung 11/4: Vorlesungsaufzeichnungen (WS 1871/72-
WS 1874/75), hg. v. Fritz Bornmann, bearb. v. Fritz Bornmann und Mario Carpi-
tella, Berlin, New York, de Gruyter, 1995, S. 413-502, S. 4406; vgl. etwa auch KSA
7, S. 495-496: 19(242].



136 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

nik des menschlichen Perzeptions- und Apperzeptionsapparates in
seine rhetorischen Einzelteile. Unter diesen Vorzeichen liest sich Nietz-
sches Rhetorikvorlesung vom Wintersemester 1872/73 wie eine Blau-
pause, ein Bauplan des Riderwerks menschlicher Seelenregungen,
deren mechanische Schaltstellen Namen tragen wie “Metapher, Synec-
doche Metonymie Antonomasie Onomatopoiie Katachrese Metalepsis
Epitheton Allegorie Ironie Periphrasis Hyperbaton Anastrophe Parenthesis
Hyperbel”, Pleonasmus — Epanalepsis, Perissologia, Periphrasis —,
Ellipse — Aposiopese, Zeugma —, Enallage und Annominatio®, um nur
die wichtigsten zu nennen, und man hitte sich neben den beiden
einzigen Studenten im Auditorium, dem Juristen Kelterborn und dem
Germanisten Stiickelberger, auch einen Ingenieur der Seele wie Sigmund
Freud, den psychoanalytischen Konstrukteur des psychischen Apparats,
unter den Zuhorern gewiinscht®. Mit dieser Zerlegung des menschli-
chen Perzeptions- und Apperzeptionsapparates kann aber gleichzeitig
die Idee entstehen, die isolierten Einzelteile neu zusammenzusetzen
und einen anderen Menschen aus ihnen hervorgehen zu lassen. Die
Rhetorik wird hier zur Wunschmaschine.

19 Ebd,, S. 443.

20 Vgl ebd., S. 449-457 (“§ 8. Die rhetorischen Figuren”).

21 Zur Bedeutung der (aristotelischen) Rhetorik als Briicke zwischen Friedrich
Nietzsche und Sigmund Freud vgl. Gonsalv K. Mainberger, “Rhetorische Techne
(Nietzsche) in der psychoanalytischen Technik (Freud). Prolegomena zur Ratio-
nalitit der Psychoanalyse”, in: Johann Figl (Hg.), Von Nietzsche zu Freud.
Ubereinstimmungen und Differenzen von Denkmotiven, Wien, WUV-Universitits-
verlag, 1996, S. 68-95. Jacques Lacan wird schliesslich die rhetorisch analysier-
bare Figuralitit der unbewussten Affektregungen ohne das bei Nietzsche stets
mitgedachte physiologische Substrat reformulieren; vgl. “Das Dringen des
Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud” (1957), aus dem
Franzosischen tibersetzt von Norbert Haas, in: ders., Schriften II, hg. v. Norbert
Haas, Olten, Freiburg im Breisgau, Walter-Verlag, 1975, S. 15-55, S. 47, wo Lacan
die Abwehrmechanismen als “die Kehrseite dessen” bezeichnet, “wovon die
Mechanismen des Unbewussten die Vorderseite darstellen: Periphrase, Hyperbaton,
Ellipse, Suspension, Antizipation, Retractatio, Verneinung, Exkurs, Ironie sind
die Stilfiguren (Quintilians figurae sententiarum); Katachrese, Litotes, Antonomasie,
Hypotyposis die Tropen, die als Begriffe sich am besten dazu eignen, diese
Mechanismen zu bezeichnen. Genuigt es, in ihnen nur simple Redeweisen zu
sehen, wo sie doch die Figuren darstellen, die in der Rhetorik des Diskurses
wirksam werden, der effektiv vom Analysierten gesprochen wird?”



Poetik und Rhetorik der Affekte 137

Der Hebel, an dem der menschliche Perzeptions- und Apperzep-
tionsapparat aus seinen Angeln gehoben, in seine rhetorischen Einzel-
teile zerlegt und neu zusammengesetzt werden kann, die Antriebskraft
dieser rhetorischen Maschine, die der Mensch selbst “Erkenntnis”
nennt und durch die hochste Seelenkraft, die Vernunft, regiert und
geadelt sieht, ist fiir Nietzsche das Pathos. Im Pathos erkennt Nietzsche
den Dreh- und Angelpunkt des menschlichen Selbstverstindnisses,
die innerste Regung und Erregbarkeit des Menschseins, die der Mensch
als Unbewusstes nicht nur vor sich selbst verbirgt; das Pathos ist
gleichzeitig die Quelle dafiir, dass der Mensch die Natur seiner Er-
kenntnis, mithin seine eigene Natur selbst verkennt: “Der Mensch ist
ein hochst pathetisches Thier und nimmt alle seine Eigenschaften so
wichtig als ob die Angeln der Welt sich in ihnen drehten.”

I1.2. Vom “Pathos des Wahrheitstriebes” zur
“Leidenschaft der Erkenntnis”

Zwei Momente bewahrt Friedrich Nietzsche in den Werken der mittle-
ren Periode, die in der sprachkritischen Zerlegung des menschlichen
Wahrnehmungs- und Erkenntnisapparates in seine rhetorischen Ein-
zelteile unvermittelt zutage getreten waren: einen kontingenten Be-
griff von der Natur des Menschen und seiner Erkenntnis und das
Moment der Leidenschaftlichkeit als Antriebskraft des Menschen. Bei-
des fasst er in der Formel “Leidenschaft der Erkenntnis” zusammen. Sie
ist, wie Marco Brusotti eindriicklich gezeigt hat, der Versuch einer
Losung fiir Nietzsches “Asthetik der Existenz’? in der Zeit von der
Morgenréthe bis zu Also sprach Zarathustra. Sie erinnert aber gleich-
zeitig daran, dass dem “Wahrheitstrieb” ein Pathos eignet, das von der
metaphorischen “Natur” der menschlichen Erkenntnis herrihrt und
den Menschen diese metaphorische “Natur” gleichzeitig verkennen
lisst. Diesen “Verblendungszusammenhang” zwischen Pathos und

22  So im Anschluss an Michel Foucault Marco Brusotti, Die Leidenschaft der Er-
kenntnis. Philosophie und dsthetische Lebensgestaltung bei Nietzsche von
“Morgenrithe” bis “Also sprach Zarathustra”, Berlin, New York, de Gruyter,
1997 (= Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung 37), S. 17.



138 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

Metapher, der in den beiden letzten Abschnitten des Fragments Num-
mer 179 anklingt, verschirft Nietzsche in den Fragmenten Nummer
228 bis 230, indem er das “Pathos des Wahrheitstriebes”® aus dem
“Kriegszustand”* der “verschiedenen Metapherwelten” hervorgehen
lasst, die sich zwangsldufig aus der Kontingenz der metaphorischen
Erkenntnisse ergeben. Nur dadurch, dass die Metaphern bis zur
Selbstvergessenheit habitualisiert und der allgemeinen Ubereinkunft
unterworfen werden, dass es sich dabei um “Wahrheiten” handle,
kann dieser Kriegszustand befriedet werden. Das “Pathos des Wahrheits-
triebes” bemichtigt sich dabei der Kraft dieses Kriegszustandes, indem
es die Metaphern “petrificirt: der Eindruck durch Begriffe eingefangen
und abgegrinzt, dann getddtet, gehdutet und als Begriff mumisirt und
aufbewahrt”®. Als Ubersetzung und Interpretation von “Pathos des
Wahrheitstriebes” bemichtigt sich die Formel “Leidenschaft der Er-
kenntnis” ihrerseits dieser Kraft und setzt sie schliesslich wieder frei,
wenn sie im Spdtwerk aufs neue in jene beiden Momente auseinander-
bricht, die sie in den Werken der mittleren Periode didtetisch gehegt
zusammengefasst hat: Seinen kontingenten Begriff von der Natur des
Menschen und seiner Erkenntnis interpretiert Nietzsche im Spitwerk
als Interpretationsbediirftigkeit der menschlichen Natur; das Pathos,
das heisst eine poetisch tiberhohte Affektrhetorik, wird dabei seit Also
sprach Zarathustra zusehends mehr zum Hammer, mit dem Nietzsche
philosophiert, um dem Menschen eine neue, seine Natur steigernde
Fassung®® zu schmieden, was schon in Pathosformeln wie “Uber-
mensch”, “Willen zur Macht”, “ewige Wiederkunft des Gleichen” und
“Pathos der Distanz” zum Ausdruck kommt, die den Menschen zu
einer grosseren Leidenschaftlichkeit anhalten sollen.

23 KSA7,S. 490-491, S. 491: 19(228].

24 KSA7,S. 492: 19[230].

25 KSA7,S. 490-491, S. 491: 19[228].

26 Zu diesem Begriff vgl. Walter Seitter, Menschenfassungen. Studien zur Er-
kenntnispolitikwissenschaft, Miinchen, Boer Verlag, 1985.



Poetik und Rhetorik der Affekte 139

I1.3. “Leidenschaft der Erkenntnis” versus
“Erkenntnis der Leidenschaft”

Galt die Metapher in der antiken Rhetorik als eines der vornehmsten
Pathos-Werkzeuge, um die Zuhorer zu riihren, ist sie bei Nietzsche,
wie wir gesehen haben, gleichzeitig ein Instrument der Sprachkritik:
Im Grad ihrer energetischen Wiederbelebung weckt sie das Bewusstsein,
dass es sich bei jedem Begriff letztlich nur um die Metapher der Meta-
pher einer Metapher, das heisst die Ubertragung eines Nervenreizes in
ein Vorstellungsbild (erste Metapher), die Ubertragung dieses Vorstel-
lungsbildes in ein Lautbild (zweite Metapher) und die Ubertragung
dieses Lautbildes in einen Begriff handelt, der alle Dinge, die einen
dhnlichen Nervenreiz auslosen, unter sich subsumiert (dritte Meta-
pher)?. Nietzsche erldutert diese Metaphorik in “Ueber Wahrheit und
Lige im aussermoralischen Sinne” an einem Beispiel, das dem ersten
Band von Gustav Gerbers Buch Die Sprache als Kunst® entnommen
ist:

Wie durften wir, wenn die Wahrheit bei der Genesis der Sprache, der Gesichts-

punkt der Gewissheit bei den Bezeichnungen allein entscheidend gewesen

wire, wie dirften wir doch sagen: der Stein ist hart: als ob uns ‘hart’ noch sonst
bekannt wire und nicht nur als eine ganz subjektive Reizung!®

27  Vgl. Friedrich Nietzsche, “Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne”
(= WL, 1872/73) 1, KSA 1, S. 878-880.

28 Vgl. Gustav Gerber, Die Sprache als Kunst, 1. Bd., Bromberg, Mittler'sche Buch-
handlung, 1871. Zu Nietzsches Gerber Rezeption vgl. Anthonie Meijers und
Martin Stingelin, “Konkordanz zu den wortlichen Abschriften und Ubernahmen
von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als Kunst (Bromberg
1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in ‘Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne’”, in: Nietzsche-Studien, 17 (1988), S. 350-368, und
Glenn Most und Thomas Fries, “(«): Die Quellen von Nietzsches Rhetorik-Vor-
lesung”, in: Josef Kopperschmidt und Helmut Schanze (Hg.), Nietzsche oder “Die
Sprache ist Rbetorik”, Minchen, Fink, 1994 (= FIGUREN 1), S. 17-38 und 251-258.

29 WL 1, KSA 1, S. 878; vgl. Gerber, Die Sprache als Kunst (Anm. 20), S. 384: “Wir
sagen also z.B.: dieser Trank ist bitter, statt: der Trank erregt in uns eine
Empfindung der Art; wir sagen: der Stein st bart, als ob die Hirte etwas Anderes
wiire, als ein Urtheil von uns; wir sagen so: das Harz ist woblriechend, die Blitter
sind griin — lauter Uebertragungen von unserer Auffassung auf die Wesenheit
der Dinge, nach einem, wie wir annehmen, selbstverstindlichen Schlusse zu
rechtfertigen.”



140 Martin Stingelin und Hubert Thiring

Dieses Beispiel findet sich aber mit derselben sprachkritischen Funk-
tion schon in einem Aphorismus aus dem ersten Band von Georg
Christoph Lichtenberg'’s Vermischten Schriften, in dem die Philosophie
dazu angehalten wird, sich aus den Illusionen der Alltagssprache zu
16sen:

Wenn ich sage: dieser Stein ist hart — also erst den Begriff Stein, der mehreren
Dingen zukommit, diesem Individuo beilege; alsdann von Hirte rede, und nun
gar das Hartsein mit dem Stein verbinde — so ist dieses ein solches Wunder von
Operation, dass es eine Frage ist, ob bei Verfertigung manches Buches so viel
angewandt wird?”.

Auch hier verliert der konkrete Stein seine Anstossigkeit in dem
Moment, in dem er unter den Begriff “Stein” subsumiert wird. Das ist
der Preis fiir seine Merkbarkeit: “Die Natur schafft keine genera und
species, sie schafft individua und unsere Kurzsichtigkeit muss sich
Ahnlichkeiten aufsuchen um vieles auf einmal behalten zu kénnen”?.
Durch die energetische Wiederbelebung verblasster und abgestorbe-
ner Metaphern in Aphorismen wie: “Ich kann es wohl begreifen aber
nicht anfassen und umgekehrt”? wollte Lichtenberg mit sprachlichen
Mitteln jener Ereignishaftigkeit wieder einen Moglichkeitsraum eroff-
nen, die der Struktur unserer Sprache und unseres Gedichtnisses zum
Opfer fillt. Zahlreiche Lesespuren Nietzsches in seinem achtbindigen
Handexemplar von Georg Christoph Lichtenberg’s Vermischten Schrif-
ten bezeugen, dass seine Sprachkritik weitgehend derjenigen des

30 Georg Christoph Lichtenberg’s Vermischte Schriften, (8 Bde.), Gottingen, Verlag
der Dieterichschen Buchhandlung, 1867, Bd. 1, S. 87.

31 Georg Christoph Lichtenberg, Schrifien und Briefe, hg. v. Wolfgang Promies
(= SB Band und Seitenzahl), Bd. 1: Sudelbiicher 1, Miinchen, Hanser, 1968, S. 13,
A 17; dhnlich SB 1, S. 710, J 392: “Um unserm Gedichtnis etwas einzuverleiben
suchen wir daher immer einen Sinn hineinzubringen oder eine andere Art von
Ordnung. Daher Genera und Species bei Pflanzen und Tieren, Ahnlichkeiten bis
auf den Reim hinaus”; dieser Aphorismus wird von Nietzsche im ersten Band
von Georg Christoph Lichtenberg’s Vermischten Schriften (Anm. 30), S. 68-69,
neben einer langen Unterstreichung, zweifach doppelt angestrichen. Vgl. auch
Heinz Gockel, Individualisiertes Sprechen. Lichtenbergs Bemerkungen im Zu-
sammenhang von Erkenntnisthbeorie und Sprachkritik, Berlin, New York, de
Gruyter, 1973 (= Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte
der germanischen Vélker N. F. 52), S. 19-36.

32 SB1,S. 210, C 277.



Poetik und Rhetorik der Affekte 141

Gottinger Experimentalphysikers und Spataufklirers verpflichtet war®.
Im Gegensatz zu Nietzsche, dem Genealogen der Moral, pflegte
Lichtenberg, der Moralist, im Umgang mit der Metapher aber ein
restringiertes Pathos: Nicht “Leidenschaft der Erkenntnis”, sondern
“Erkenntnis der Leidenschaft” war sein Ziel. Lichtenberg wollte durch
seine Metaphern kein Pathos entfesseln, sondern zum Ethos erniich-
tern. Fir ihn war die Metapher “weit kliger als ihr Verfasser”,
michtiger konnte sie nur dort sein, wo sie auf Charakterschwiche traf.
Uber die ‘jungen Werther schrieb Lichtenberg in einer satirischen
Kritik der “Sturm und Drang”-Poetik, die den Menschen aus dem
Korsett biirgerlicher Konventionen befreien will und doch nur die
Ambivalenz seiner sinnlich-intellektuellen Doppelnatur steigert: “Sie
gehn ihrem Wirt ohne zu bezahlen durch und weinen tber Gellerts
Grab, sie zeichnen Silhouetten, und wittern Golgatha’s Tau, ein
protestantischer metaphernmichtiger Gassner konnte sie brauchen
Teufel einzunehmen oder auszutreiben und Hancock zu Stiben eine
Spitzbuben-Republik abzustecken”.

Friedrich Nietzsche und Georg Christoph Lichtenberg teilen den
sprachkritischen Vorbehalt, dass der Mensch von einer unmittelbaren
Wirklichkeit durch die metaphorische Kluft getrennt ist, die sich in
jeder Wahrnehmung, Empfindung und Erkenntnis auftut. Doch im
Gegensatz zu Nietzsche versucht Lichtenberg nicht, diese Kluft durch
eine rhetorische Uberbietung, eine pathetische Steigerung des meta-
phorischen Gehalts menschlicher Wahrnehmung, Empfindung und
Erkenntnis zu iiberschreiten, um dem “Ubermenschen” den Weg zu
weisen. Sprachkritik ist bei Lichtenberg nicht die Werkstatt, in der
letztlich die rhetorischen Instrumente zur Steigerung der menschlichen
Natur und ihrer Vermogen geschmiedet werden, sondern das Forum
einer aufgeklirten Offentlichkeit, die sich durch das Bewusstsein

33 Vgl. Martin Stingelin, “Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs”. Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungsfeld zwi-
schen Sprachkritik (Rbetorik) und bistorischer Kritik (Genealogie), Miinchen,
Fink, 1996 (= Figuren 3).

34 SB1,S.512, F 369.

35 SB1,S. 528, F 498. Johann Joseph Gassner (1727-1779), katholischer Priester in
Regensburg, Exorzist und Wunderheiler; John Hancock (1737-1793), Vorkdmpfer
der amerikanischen Unabhingigkeit.



142 Martin Stingelin und Hubert Thiring

auszeichnet, dass Argumenten durch ihre allgemeine Uberpriifbarkeit
“nach den Regeln einer verninftigen Schitzung der Grade der Wahr-
scheinlichkeit” selbst dann Verbindlichkeit im “Rat der Menschen”®
eignet, wenn ihnen durch ihre metaphorischen Voraussetzungen der
unmittelbare Zugang zur Wirklichkeit abgeschnitten ist*’. Die Meta-
pher ist fir Lichtenberg nicht Ausdruck des “Willens zur Macht”; als
Ausdruck menschlicher Selbstbeschrinkung bleibt die metaphorische
Kluft fir ihn uniiberwindbar.

III. Nietzsche und Leopardi

III.1. Befund: Ambivalenz des Umgangs

Die Begegnung von Nietzsche und Leopardi hat ihren Topos im ersten
Kapitel von Nietzsches 1874 erschienenem Zweilen Stiick seiner
Unzeilgemdissen Betrachtungen mit dem Untertitel Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben®®. Leopardi kommt zweimal vor:

36 SB1,S. 39, A 136.

37 So jedenfalls die konsensualistische Lesart Lichtenbergs von Smail Rapic, Er-
kenntnis und Sprachgebrauch. Lichtenberg und der Englische Empirismus, Got-
tingen, Wallstein, 1999 (= Lichtenberg-Studien VIII), insbes. S. 27-78.

38 Vorweg sollen von den zahlreichen quellenkritischen, kommentierenden und
interpretierenden Beitrigen nur die sachlich und philologisch relevanten ange-
geben werden: Otto Friedrich Bollnow, “Nietzsche und Leopardi”, in: Zeitschrift
fiir philosophische Forschung, 26 (1972), S. 66-69; Friedrich Nietzsche, Intorno a
Leopardi, a cura di Cesare Galimberti, Genova, il melangolo, 1992; Alessandro
Carrera, “Nietzsche e Leopardi. Per una critica della modernita”, in: Emilio
Speciale (Hg.), Giacomo Leopardi. Estetica e poesia. Atti del Convegno “Giacomo
Leopardi: Aesthetics and Poetry”, Loyola University, Chicago, 18-19 Ottobre
1991, Ravenna, Longo Editore, 1992, S. 13-36, und Marco Brusotti, “Figure della
caducita. Nietzsche e Leopardi”, in: Sebastian Neumeister und Raffaele Sirri
(Hg.), Leopardi. Poeta e pensatore/Dichter und Denker, atti del terzo convegno
internazionale della Deutsche Leopardi-Gesellschaft in collaborazione con I'Istituto
Universitario Orientale, Napoli, 20-24 marzo 1996, Napoli, Alfredo Guida Editore,
1997, 8. 319-355.



Poetik und Rhetorik der Affekte 143

Einmal, zum auch stilistisch auffilligen Auftakt des Kapitels, wird die
bildliche Konstellation des um 1829/30 entstandenen Nachigesang
eines Hirten in Asien, ohne jeden Hinweis auf die Quelle zu einer
ansprechenden kleinen Fabel ausgeschmiickt®. Immerhin spitzt Nietz-
sche die Situation zu: Sein “Mensch”, der die Herde betrachtet, spricht
das gliickliche Tier als Individuum tatsidchlich an (“warum redest du
mir nicht von deinem Gliicke”), wihrend Leopardis “Hirte” sich mit
einer Hypothese an das Kollektiv der “Heerde” wendet (“Verstindest
du zu sprechen, wiird’ ich fragen”). Obwohl Leopardi auf diese Weise
die Sprach- und Erkenntnislosigkeit der Tiere markiert, wird am Ende
des Gedichts der Unterschied zwischen Mensch und Tier in bezug auf

39 Vgl. Friedrich Nietzsche, Unzeitgemdsse Betrachtungen. Zweites Sttick: Vom
Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben (= HL, 1874) 1, KSA 1, S. 248:
“Betrachte die Heerde, die an dir vortiberweidet: sie weiss nicht was Gestern,
was Heute ist, springt umher, frisst, ruht, verdaut, springt wieder, und so vom
Morgen bis zur Nacht und von Tage zu Tage, kurz angebunden mit ihrer Lust
und Unlust, nimlich an den Pflock des Augenblickes und deshalb weder
schwermtithig noch tberdriissig. Dies zu sehen geht dem Menschen hart ein,
weil er seines Menschenthums sich vor dem Thiere briistet und doch nach
seinem Gliicke eiferstichtig hinblickt — denn das will er allein, gleich dem Thiere
weder Uberdriissig noch unter Schmerzen leben, und will es doch vergebens,
weil er es nicht will wie das Thier. Der Mensch fragt wohl einmal das Thier:
warum redest du mir nicht von deinem Gliicke und siehst mich nur an? Das Thier
will auch antworten und sagen, das kommt daher dass ich immer gleich
vergesse, was ich sagen wollte — da vergass es aber auch schon diese Antwort
und schwieg: so dass der Mensch sich darob verwunderte.” Vgl. dazu Giacomo
Leopardi, Nachigesang eines Hirten in Asien (Canto notturno di un pastore
errante nell’Asia, 1829-1830/1831), in: Leopardi’s Gedichte, aus dem Italieni-
schen von Robert Hamerling, Hildburghausen, 1866, hier zweite unverinderte
Auflage, Leipzig, Verlag des Bibliographischen Instituts [1886], S. 91-95, S. 94 (die
Ausgabe von 1866 befindet sich in Nietzsches nachgelassener Bibliothek): “O
meine Heerde, die du ruhst, ich preise / Dich glticklich, dass erspart dir bleibt, zu
kennen / Dein Elend. Ach, wie muss ich dich beneiden! / Nicht nur, weil frei du
scheinest / Beinah von allen Leiden, / Miihsal, Verlust, die schlimmste /
Beingstigung im Augenblick vergessend —/ Mehr noch, weil nie der Ueberdruss
dich quilet! / Wenn du im Gras, im Schatten dir erwihlet / Den Schlummerort,
da fiihlst du dich zufrieden. / [...] / Verstindest du zu sprechen, wiird’ ich fra-
gen: / Sag mir, warum in Ruhe, / In mussigem Behagen / Das Thier sich freut,
mich aber / Befillt der Ueberdruss, sobald ich ruhe?”



144 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

das Gluck relativiert?’; Nietzsche dagegen lisst den Anthropomorphis-
mus voll spielen, was den Unterschied zwischen Mensch und Tier
verabsolutiert und implizit die Sprach- und Erkenntnisfihigkeit zum
Merkmal und Grund des menschlichen Ungliicks erklirt.

Wihrend das vergessliche Tier am Kapitelanfang fiir das “unbisto-
rischle]” Prinzip ohne Angabe der Herkunft auftritt¥, die in den Vor-
arbeiten noch mit dem Namen und einem Zitat von sechs Versen aus-
gewiesen wird, steht am Kapitelende Leopardi namentlich und wort-
lich mit vier Zeilen aus dem Gedicht Auf sich selbst fir das tber-
historische Prinzip. Der Mensch des “ziberbistorischen Standpunkt(s]”,
so Nietzsche, tiberblickt die einer jeweils “unhistorische[n] Atmosphi-
re” entsprungenen “grosse[n] geschichtliche[n] Ereignissle]”. Die Er-
kenntnis, dass auch diesen jeweils wieder ein historischer Niedergang
folgt, ldsst ihn auf die Nichtigkeit aller Anstrengung schliessen. Und
die Einsicht in die “Ungerechtigkeit” und den letztlich nutzlosen
“unendlichen Ueberflusse des Geschehenden” erregt in ihm nur noch
Uberdruss, gar Ekel,

so dass der Verwegenste zuletzt vielleicht bereit ist, mit Giacomo Leopardi zu
seinem Herzen zu sagen:

“Nichts lebt, das wiirdig
“Wir deiner Regungen, und keinen Seufzer verdient
die Erde.
“Schmerz und Langeweile ist unser Sein und Koth
die Welt — nichts Andres.

“Beruhige dich.”

Doch lassen wir den tiberhistorischen Menschen ihren Ekel und ihre Weisheit:
heute wollen wir vielmehr einmal unserer Unweisheit von Herzen froh werden
und uns als den Thitigen und Fortschreitenden, als den Verehrern des Prozesses,

40 Vgl. Leopardi, Nachtgesang (Anm. 39), S. 95: “Vielleicht, vielleicht ist immer, / In
Jeglicher Gestaltung, jedem Zustand, / Ob in der Wiege nun, ob an der Krippe, /
Ein Ungliickstag der Tag, der uns geboren.”

41 Vgl. KSA7,S. 676-677: 29 [98]. Zu den Notaten und sogenannten Vorstufen zu HL
in bezug auf Leopardi und Schopenhauer, von dem Nietzsche die Gedanken
iber die Beziehung von Mensch und Tier zur Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit
tibernimmt, vgl. Brusotti, “Figure della caducita” (Anm. 38), S. 327-335 und
insbes. Anm. 29, 30, 32, 38, 41 und 42. Dass es sich deshalb um einen Leopardi
fremden Kontext handelt, in dem Nietzsche Leopardi erscheinen ldsst (vgl.
S. 326), kénnen die folgenden Uberlegungen relativieren.



Poetik und Rhetorik der Affekte 145

einen guten Tag machen. Mag unsere Schitzung des Historischen nur ein
occidentalisches Vorurtheil sein; wenn wir nur wenigstens innerhalb dieser
Vorurtheile fortschreiten und nicht stillestehen! Wenn wir nur dies gerade immer
besser lernen, Historie zum Zwecke des Lebens zu treiben!*?

Auf der Schwelle zur Publikation scheint Nietzsche seine Wertung
Leopardis gespalten zu haben: Die unhistorische Bewegung des Ver-
gessens beansprucht er fiir sich selber, auf dass aus der Geschichte
wieder das reine und wahre Leben quelle. Die theoretische For-
mulierung des tberhistorischen Standpunkts, die nachweislich auch
auf Nietzsches Schopenhauer-Lektiiren zurtickgeht, wird Barthold Ge-
org Niebuhr (1776-1831) uberlassen, von dem Nietzsche im iibrigen
wusste, dass er als preussischer Gesandter in Rom ein Freund Leopardis
geworden war und dessen Ruhm nach Deutschland vorausgetragen
hatte®®. Die letzte Konsequenz des uberhistorischen Menschen, die
gerade noch lebende Verzweiflung, muss jedoch Leopardi tragen.
Dabei hitten sich in dessen Nachigesang doch alle drei Momente, das
historische, das unhistorische und das tiberhistorische ohne weiteres
festmachen lassen: Neben der unhistorischen Herde mit ihrem Verges-
sen und dem historischen Hirten mit seinem quilenden Sinnieren
apostrophiert der Nachigesang gleich zu Beginn den Mond als Giberhisto-
rische Instanz:

[...] Bist du’s nicht miide,

Zu wandern immerfort die alten Pfade?

Und immer noch gereicht’s dir zum Vergniigen,
Die Thiler hier zu schauen?*

Nietzsches Politik des Zitats, wie sie die nachgelassenen Notate er-
schliessen, ist zweischneidig: In einem ersten, verbergenden Zug
entwendet Nietzsche Leopardi den Antrieb seiner nachfolgenden
Philippika gegen die Hypertrophie des Historischen. In einem zwei-
ten, vorzeigenden Zug schiebt er Leopardi vor, um ihm erst die

42 HL1, KSA1,S. 256-257, und Leopardi, Auf sich selbst (A se stesso, 1833/1835), in:
Leopardi’s Gedichte (Anm. 39), S. 108.

43  Vgl. Robert Hamerling, “Vorwort”, in: Leopardi’s Gedichte (Anm. 39), S. 5-14, S. 7
und S. 9; vgl. auch KSA 7, S. 695: 29 [152].

44 Leopardi, Nachtgesang (Anm. 39), S. 91.



146 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

pessimistische Konsequenz des fiir die Argumentation notwendigen
Uiberhistorischen Gegenpols zuzuschreiben und sie im Namen des
Lebens, das er zuvor bei Leopardi entwendet hat, zu verwerfen (was
die gleichzeitige Ironisierung des Historismus nicht mildert). Es han-
delt sich mithin — einmal im verborgenen, das andere Mal zurschaustel-
lend — um einen doppelten oder geteilten Umgang, eine verwerfende
Aneignung und eine aneignende Verwerfung, der einer Art double
bind entspringen muss. Wie ist dieser geknuipft?

Im Anschluss an die einleitende These vom nacktern Leben und an
die Analyse von Nietzsches rhetorischem Durchgriff im Verhiltnis zu
Lichtenberg soll hier zuerst das Verhiltnis von Subjekt und Sprache als
Problem des Affekts genauer erfasst werden: Im Verhiltnis von Ethos,
Argument und Pathos einerseits und, damit verbunden, von Rhetorik
und Poetik andererseits zeichnen sich zwei ‘Losungen’ ab (I11.2). Im
dadurch bereits vorgezeichneten Gegenzug zur Nietzscheschen Losung
zeigen anschliessend zwei ausfiihrlichere — dem minderen Bekannt-
heitsgrad Leopardis im deutschen Sprachraum angemessene — Schritte
die affektologische ‘Losung’ Leopardis auf: Wihrend seine ‘Theorie der
Lust’ das dem Leben als solchem innewohnende Ungliick mit einer
Minimierung des Lebens zu parieren versucht (II1.3), scheint seiner
Poetik des Affekts eine Intensivierung des Lebens zu gelingen (I11.4).
Diese doppelte Losung wird zwar Nietzsches Verwerfung mit einem
sachlichen Dissens begriinden konnen, das Ritsel der Ambivalenz aber
bedarf eines weiteren Schrittes: Wo es ums nackte Leben geht, kann das
Leben der Personen vom Argument nicht nicht affiziert werden (111.5).

IIL.2. Losungen: pathetische oder ethische Auflosung des Subjekts

Nietzsches Beziehung zu Leopardi, die vermutlich schon mit der
ersten Schopenhauer-Lektiire 1865% begonnen hat, reicht bis in die
letzten Notizhefte von 1888%, mit zunehmender Verschlechterung. Das

45 Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung (1859) 11 46 (“Von
der Nichtigkeit und dem Leiden des Lebens”), in: ders., Werke, Ziircher Ausgabe,
10 Bde., nach der historisch-kritischen Ausgabe von Arthur Hiibscher, Zirich,
Diogenes, 1977, Bd. IV, S. 698.

46 Vgl. KSA 13, 599: 23 [1].



Poetik und Rhetorik der Affekte 147

wichtigste Kriterium, mit dem die Forschung die Entwicklung unter-
sucht, ist, ausgehend vom Topos der Zweiten Unzeitgemdssen, die
Entwicklung von Nietzsches Denken selbst. Diesem untergeordnet
oder damit vermischt kommen Kriterien wie Identifikation, Affinitit,
Kritik und Aversion zum Zug, wobei wiederum psychologische, philo-
sophische, historische und philologische Argumente einander stiit-
zend oder ersetzend oder miteinander vermengt auftreten’. Ob die
Griinde fir dieses Quidproquo personaler und sachlicher Belange
nicht in der ‘Sache’ selbst liegen konnte, ist dabei ebensowenig er-
wogen worden wie die Frage, ob diese Griinde nicht bereits in jener
Phase der dichtesten Auseinandersetzung Nietzsches mit Leopardi in
den Briefen und Notaten von 1872 bis 1874 und gerade im Umkreis
der Zweiten Unzeitgemdssen auszumachen wiren.

Tatsiachlich ldsst sich in der Verschlingung von Aneignung und
Verwerfung, die Nietzsches Umgang mit Leopardi in Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben nach der obigen Lektiire darbietet,
eine fir sich genommen hinreichend einfache (vielleicht gerade des-
halb leicht zu ibersehende), im Kontext aber ebenso zweideutige und
also potentiell komplexe Sache angeben: das nackte Leben. “Wenn wir
nur dies gerade immer besser lernen, Historie zum Zwecke des Leberns
zu treiben!” Dieses Programm im emphatischen Namen des Lebens®,

47 Vgl. etwa Franca Janowski, “Nietzsche e Leopardi. La seduzione del nichilismo”,
in: Nietzsche und Italien — ein Weg vom Logos zum Mythos? Akten des deutsch-
italienischen Nietzsche-Kolloquiums, Tiibingen, 27.-28. November 1987, Tiibin-
gen, Stauffenburg, 1990, S. 59-72, die allerdings eine gewinnbringende Argu-
mentation fihrt, im Gegensatz zu Antimo Negri, Interminati spazi ed eterno
ritorno. Nietzsche e Leopardi, Firenze, Le Lettere, 1994, der seinem umfassenden
Anspruch weder konzeptuell noch analytisch nachkommit.

48 Fur die Aktualitit der Frage des Lebens an sich zur Zeit Nietzsches und sein
grosses Interesse daran sollen hier beispielhaft das 1865 erschienene Buch von
Eugen Duhring, Der Werth des Lebens. Eine philosophische Betrachtung, Breslau,
Trewendt, und Nietzsches ausfiihrlich exzerpierende Auseinandersetzung vom
Sommer 1875 stehen (vgl. KSA4 8, S. 131-181: 9 [1]). Dass, wie im folgenden be-
hauptet wird, die historisch aktuelle Frage des Lebens in Kategorien des Affekts
gefasst wird, belegen Nietzsches Exzerpte: “Das Urtheil tiber den Werth des Le-
bens ist, kurz gesagt, eine Gemiitsbewegung — entweder Lebensdrang oder Le-
benstiberdruss.” Diesen Grundsatz behandelt auch das erste Kapitel; vgl. KSA 8,
S. 133f. und S. 137-143: 9 [1]. — Zur psychologischen Auflosung der Affektrhetorik
im 18. Jahrhundert vgl. Campe, Affekt und Ausdruck (Anm. 15), S. 379-401.



148 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

mit dem sich Nietzsche vom ‘liberhistorischen Leopardi’ abwendet, ist
nicht nur sein Programm, sondern das Programm des 19. Jahrhunderts
schlechthin®. Wurde ehedem das Leben an sich durch eine gottliche
Souverinitit zum Zweck ihrer eigenen Instituierung immer schon als
Leben fiir sich instituiert (und musste deswegen auch gar nicht erst als
Leben an sich erscheinen), ist nun das Leben selbst jenes indetermi-
nierte Problem, Uber welches das moderne Subjekt zwecks seiner
Instituierung unablissig entscheiden muss. Das “noch nicht festgestell-
te Thier™ des spiteren Nietzsche ist die anthropospezifische Pointe
dieses historischen Prozesses.

In dem Mass, wie die rhetorische Regulation zwischen res, verbum
und den rhetorischen Subjekten (Redner, Horer) schwindet, sollen das
philosophische Subjekt als Gattungswesen und das psychologische
Subjekt als Individuum, das (transzendentale) Subjekt der Aussage
und das (empirische) Subjekt der Ausserung®, diesseits der Sprache,
im Leben selbst zusammenfinden und tiber es verfligen. Der nun
menschenmaoglich gewordene Christussatz: “Ich bin das Leben” ist die
Formel der Uberforderung des modernen Subjekts mit entsprechen-
den Uber- oder untermenschlichen Folgen®:. Sofern die sprachlichen

49  Vgl. Foucault, “Leben machen und sterben lassen” (Anm. 1), S. 62-67: “Zu sagen,
dass die Macht im 19. Jahrhundert die Lebensmacht ist, zumindest zu sagen, dass
die Macht sich im 19. Jahrhundert des Lebens angenommen hat, bedeutet zu
sagen, dass es ihr gelungen ist, die gesamte Fliche abzudecken, die sich vom
Organischen bis zum Biologischen, vom Korper bis zur Bevolkerung erstreckt,
und zwar durch das Doppelspiel von Disziplinartechnologien einerseits und
Regulierungstechnologien andererseits.”

50 Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosopbie der
Zukunft (= JGB, 1886), Aph. 62 (1886), KSA 5, S. 9-243, S. 81.

51 Zur “empirisch-transzendentale[n] Dublette” des Menschen des Idealismus vgl.
Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Human-
wissenschaften (1966), aus dem Franzosischen von Ulrich Képpen, Frankfurt a.
Main, Suhrkamp, 1974, S. 384-389, S. 384.

52 Vgl. Hans Blumenberg, “Anthropologische Anniherung an die Aktualitit der
Rhetorik”, in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsdtze und eine Rede,
Stuttgart, Reclam, 1981, S. 104-136, S. 129-130; zur zeitgenossischen literarischen
Kritik Jean Pauls an der philosophisch-psychologischen Verdoppelung und da-
mit Uberforderung des Subjekts vgl. Stéphane Mosés, “Aporien der Subjektivitit
in Jean Pauls ‘Titan’”, in: Jurgen Fohrmann (Hg.), Lebensldufe um 1800, Tibin-
gen, Niemeyer, 1998, S. 141-156.



Poetik und Rhetorik der Affekte 149

‘Losungen’ der Uberforderung, welche die Forderung nach Identitiit
von Subjekt und Leben ist, noch rhetorisch beschreibbar sind, lassen
sie sich an der Affektivitidt, am Ausdruck des Lebens ablesen. Wenn im
besagten Satz Ethos und Pathos bis auf die unbestimmte, das heisst in
jedem Augenblick und immer wieder zu bestimmende Kopula zusam-
menfallen, muss diese entweder in einer Dialektik der beiden Glieder
aufgehoben werden, oder sie weitet sich zum unendlichen Umweg
der Sprache. Im ersten Fall wird die Affektivitit zum sprachlosen
Phinomen, das die Psychologie dem Subjekt mit dem absoluten Ethos
der Objektivitit und dem Pathos unmittelbarer Wirksamkeit zuhdlt. Im
zweiten Fall findet sich die Affektivitit in der poetischen Sprache
verstreut; da ihre Selbstreferentialitit keine theoretische Distanzierung
erlaubt, ist sie ganz auf das buchstibliche Ethos verpflichtet, wihrend
das Pathos aufgeschoben bleibt. Letzteres wire eine Poetik, welche
die Erinnerung der Rheorik insofern mit sich trigt, als sie mittels des
stilistischen Ornatus noch instabile Niherungswerte fiir die Flucht-
bewegung ins Unbestimmbare zu liefern vermochte.

Freilich handelt es sich bei diesen ‘Losungen’ hier um Tendenzen,
zudem sind sie in bestimmter Weise kombinierbar. Demnach bestiinde
Nietzsches bereits sprachkritisch analysierte Affektpolitik darin: Er
benutzt das Ethos der unendlichen Sprache, um mit der stilistischen
Terminologie das falsche Pathos des psychologisch selbstvergewisserten
Subjekts zu erweisen; gleichzeitig diagnostiziert er aber im Ethos der
unendlichen Sprache, die keine Werte mehr setzt, eine historische
Schwundstufe des Lebens. Daraus ergibt sich fiir ihn die Notwendig-
keit, das poetisch aufgeschobene Pathos einzulosen, indem er die
Poetik, die inhidrente Sprachskepsis lberwindend, durch Re-
Rhetorisierung zur neuen werteschaffenden Psychologie umprigt.
Dies ist das “Pathos der Distanz”>, das im Dienst des hoheren Lebens
das nackte Leben freilegen und neu verfassen soll.

53 JGB 257, KSAS5, S. 205: “Jede Erh6hung des Typus ‘Mensch’ war bisher das Werk
einer aristokratischen Gesellschaft — und so wird es immer wieder sein: als einer
Gesellschaft, welche an eine lange Leiter der Rangordnung und Werthverschie-
denheit von Mensch und Mensch glaubt und Sklaverei in irgend einem Sinne
nothig hat. Ohne das Pathos der Distanz, wie es aus dem eingefleischten Unter-
schied der Stinde, aus dem bestindigen Ausblick und Herabblick der herrschen-
den Kaste auf Unterthinige und Werkzeuge und aus ihrer ebenso bestindigen



150 Martin Stingelin und Hubert Thiring

I1I.3. Theorie der Lust: Minimierung des Lebens

Leopardis frithe Poetik verkiindet jene ‘Nachahmung der Natur’, die
das 18. Jahrhundert in Auseinandersetzung mit den Wissenschaften
aus dem seit der Renaissance immer wieder neu entdeckten Traktat
Vom Erbabenen gewonnen hat, das seinerseits schon eine naturalisie-
rende Zusammenfithrung der aristotelischen mimesis und der hora-
zischen aemulatio vornahm>®. Die sich selbst ewig gleiche Natur, so
Leopardi, entzieht sich jedem schamlosen historischen Zugriff; obwohl
an sich einfach, zeigt sie sich nur in den tausendfiltig tiuschenden
Schleiern, welche die Alten, die ihr wie heute noch die Kinder niher
waren und sie erkannten, ihr uberwarfen, um sie dem sinnlichen
Genuss zu offenbaren. Leopardi hat dieses poetische Ideal, das durch
imaginativ-pathetische Vergrosserung wirkt, auch mit rhetorischem
Pathos in einer zur Verdffentlichung vorgesehenen, dann aber zuriick-
gezogenen Streitschrift gegen die Romantiker, den 1818 entstandenen
Discorso di un italiano intorno alla poesia romantica, verteidigt>. Sie
ist Nietzsches Zweiter Unzeitgemdsser Betrachtung nicht nur in ihrer
Polemik vergleichbar, sondern auch in ihrer Kritik am historischen
Sinn, dem nach Leopardi — dessen ‘klassizistische’ Argumente mitunter
auf Missverstindnissen beruhen*® — die Romantiker mit ihrer im Na-
men von Wahrheit und Vernunft zivilisierten Poesie frohnen. Gegen
die populire, kuriose und exotische Verdinglichung und wissenschaft-
liche Psychologisierung setzt Leopardi die unerschopflichen Wirkun-

Ubung im Gehorchen und Befehlen, Nieder- und Fernhalten erwichst, kénnte
auch jenes andre geheimnissvollere Pathos gar nicht erwachsen, jenes Verlangen
nach immer neuer Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst, die Herausbil-
dung immer hoherer, seltnerer, fernerer, weitgespannterer, umfinglicherer Zustin-
de, kurz eben die Erhbhung des Typus ‘Mensch’, die fortgesetzte ‘Selbst-Uber-
windung des Menschen’, um eine moralische Formel in einem tibermoralischen
Sinne zu nehmen.”

54 Vgl. Stelio di Bello e Mirella Naddei Carbonara, 7/ TIEPI YYOYZ e la poetica
leopardiana, Napoli, Loffredo Editore, 1985, pp. 45-51 e pp. 94-98.

55 Vgl. Giacomo Leopardi, Rede eines Italieners tiber die romantische Poesie/Dis-
corso di un italiano intorno alla poesia romantica (1818/1906), Uibersetzt und
eingeleitet von Franca Janowski, Tiibingen, Narr, 1991.

56 Vgl. Franca Janowski, “Einfithrung”, in: Leopardi, Rede eines Italieners/Discorso
di un italiano (Anm. 55), S. 5-39, insbes. S. 12-13.



Poetik und Rhetorik der Affekte 151

gen des Vagen, des Unbestimmten, welche die stilistischen Versionen
der sich verbergenden einfachen Natur erzeugen.

Fast gleichzeitig mit der pathetischen Verteidigung einer Poetik
der tduschenden und vergniigenden Natur und mit der eigenen
poetischen Praxis setzt aber auch Leopardis Erkundung dieser Natur
als Positivitdt ein. Sie fihrt ihn zur Erkenntnis, dass diese als solche fiir
den Menschen unerkennbar ist und nur als Konstruktion der Erkennt-
nis zuginglich, weil der Mensch selbst immer schon in einer durch die
“assuefazione” (Gewohnung) ausgebildeten “zweiten Natur™’ lebt.
Zunehmend mehr wird im Denken und in der Dichtung die erste
Natur zum Verhidngnis des Menschen, schliesslich tritt sie ihm als
‘natura matrigna’ (Stiefmutter Natur)*® ebenso feindlich entgegen wie
die Vernunft, gegen die Leopardi anfangs die nackte Natur, die “natura
vergine e primitiva” (jungfrdauliche und urspriingliche Natur) als Braut
und Mutter® pathetisch hochhielt. Was dem einzelnen Menschen dann
noch bleibt und ihn zum unbedeutenden Einzelnen macht, ist das
nackte Leben. Dieses bringt nur die unendliche und infinitesimale
Durchquerung der zweiten Natur des Menschen zum Vorschein; sie
verfligt nicht Giber ein privilegiertes Objekt und verfolgt kein theoreti-
sches Ziel, sondern ergeht mit der Bewegung der “scrittura”®: Zwi-
schen 1817 und 1832 hat diese Schreibbewegung als Zibaldone di
pensieri (etwa ‘Gedanken-Sammelsurium’) 4526 Seiten hervorgebracht,
die als Nachlass erst ab 1898 veroffentlicht worden sind.

Als Leopardi 1827 nach 4295 Seiten mit dem Index zum Zibaldone
die Absicht zur Weiterverwertung in philosophischen Publikationen

57 Vgl. etwa Giacomo Leopardi, Zibaldone di pensieri (1817-1832/1898ff.) [1828]
3 Ottobre 1821 e [3301-3305] 29-30 Agosto 1823, tre volumi, edizione critica e
annotata a cura di Giuseppe Pacella, Milano, Garzanti, 1991, vol. I, p. 1051, e vol.
II, p. 1730-1732.

58 Giacomo Leopardi, La ginestra o il fiore del deserto (1836/1845), in: G.L., Tutte le
opere, due volumi, con introduzione e a cura di Walter Binni, con la collaborazione
di Enrico Ghidetti, Firenze, Sansoni, 1988°%, Canti, vol. 1, pp. 42-45, p. 43 (Leo-
pardi, Der Ginster oder die Blume der Wiiste [1836/1845), in: Leopardi’s Gedichte
[Anm. 39], S. 129-138, S. 132); vgl. Leopardi, Zibaldone [4428] 2 Gennaio 1829,
vol. II (Anm. 57), p. 2509-2510.

59 Leopardi, Rede eines Italieners/Discorso di un italiano (Anm. 55), S. 150/151; vgl.
auch Janowski, “Einfiihrung”, S. 16-17.

60 Leopardi, Zibaldone [975-977] 22 Aprile 1821, vol. I (Anm. 57), pp. 590-591.



152 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

bekundete®, hatte er die poetische Gegenkraft zur Verflissigung der
Gedanken, die ihn immer weiter getrieben hatte, wohl lingst erkannt,
ohne es auszusprechen. Dichtung und Philosophie, das Schéne und
das Wahre, hatten sich in der Empfindung des unablissig ab- und
ansetzenden und kreisenden Schreibens auch und gerade gegen den
immer wieder vorausgeschickten Wesensunterschied ineinander ver-
woben®. Die neben der beharrlich fortgesetzten Philologie® von Tag
zu Tag und uber Jahre fortentwickelten philosophischen und poeto-
logischen Themen werden von der poetisierenden, mit dem experi-
mentellen Gedankengang verschlungenen Bewegung des Schreibens
an einer theoretischen Systematisierung gehindert, ohne dass die
argumentative Konsistenz geopfert wiirde (was Antonio Prete 1980 in
seinem Leopardi-Essay Il pensiero poetante gezeigt hat®9.

Immerhin hat Leopardi 1827 als Leser seines Zibaldone nicht nur
den umfangreichen thematischen Index, sondern auch auf einigen
Karteikarten einschligige Notate indiziert, darunter diejenigen einer
“Teoria del piacere” (Theorie der Lust, des Genusses, des Vergni-
gens)®. Mehr noch als der ebenfalls indizierte “Trattato delle passioni”,
der die “Vernunft zur Leidenschaft bekehren”® sollte, sind es die
Notate zu einer Theorie der Lust, welche die Positivitit des Lebens in
der Negativitit eines “grenzenlosen Begehren”” bis in die kleinsten
Partikel der Lust verfolgt, um die Widerspriiche stets von neuem zu
verhandeln. Die ‘Logik des Begehrens’, in der sich Lust, Leben, Liebe
zum Leben, Selbstliebe und Gliicksstreben endlos steigern, zerbricht
an der Positivitit des Gliicks:

61 Ebd. [4295] 14 Ottobre 1827, vol. Il (Anm. 57), p. 2411.

62 Ebd. [3382-3380] 8 Settembre 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1770-1772.

63 Vgl. Sebastiano Timpanaro, La filologia di Giacomo Leopardi (1955), Roma-Bari,
Laterza, 19973

64 Vgl. Antonio Prete, I/ pensiero poetante. Saggio su Leopardi, Milano, Feltrinelli,
1980.

65 Leopardi, Zibaldone [polizzine a partel], vol. IlI (Anm. 57), p. 1224.

66 Ebd. [293-294] 22 Ottobre 1820, vol. I, pp. 246-247; vgl. auch [1841-1842]
4 Ottobre 1821, vol. I (Anm. 57), pp. 1057-1058, e [1975], 23 Ottobre 1821, vol. I,
p. 1117, e [3269-3271], 26 Agosto 1823, vol. 11, p. 1713.

67 Ebd. [166] vol. I (Anm. 57), p. 166; v. anche, [165-172] 12-23 Luglio 1820, vol. I,
pp. 164-169.



Poetik und Rhetorik der Affekte 153

Es gibt vielleicht nichts, was das Leben so sehr verzehrt und abkrzt oder in der
Zukunft ungliicklich macht wie die Geniisse. Und andererseits ist doch das
Leben fiir nichts anderes gemacht als fiir die Lust, weil es fur nichts, wenn nicht
fiir das Gliick gemacht ist, das in der Lust besteht, und ohne diese ist das Leben
unvollkommen, weil es seines Zwecks entbehrt, und es ist ein fortdauerndes
Miihsal, weil es natirlicherweise und notwendigerweise ein fortdauerndes und
ununterbrochenes Begehren und Bediirfnis nach Gluck, das heisst Lust ist. Wer
weiss mir diesen Widerspruch in der Natur zu erkliren?®®

Diese “Monstrositit” der Natur, der weder der metaphysische noch der
logische Verstand beizukommen weiss®, versucht Leopardi mit prakti-
scher Vernunft, zu deren Entwicklung auch seine Auseinandersetzung
mit dem Stoizismus beitrigt, zu bindigen. Bereits 1821 mindet die
“Summe der Theorie der Lust” nach einer lingeren Ableitung in die
Folgerung, dass die “Beschiftigung” und die damit verbundene “Zer-
streuung” das “beste Mittel eines mdglichen Glicks” ist.

Leopardi wird diese praktische Konsequenz ofters und noch in
seinen Notaten flr das geplante ‘“Manuale di filosofia pratica™ zie-
hen. In der theoretischen Voraussetzung des “System[s] des Gliicks”
melden sich allerdings Widerspriiche: nidmlich “die Handlung, die
Beschiftigung, die Lebensfiille” der Modernen zu empfehlen und
zugleich “die Lebensart der diimmsten Menschen [...], der Lebewesen,
die am drmsten an Leben sind” und der “Wilden” “als die gliicklichste
oder am wenigstens unglickliche zu betrachten”, also zugleich den
Zustand des “hochsten Lebens” und der Todesidhnlichkeit zu preisen.
Fur Leopardi entstammen beide Haltungen jedoch demselben “Prin-
zip””*: Wenn das Lustbegehren und das Glicksstreben unendlich und
im Lebenstrieb selbst enthalten sind, es im Leben aber keine Erfiillung
der Unendlichkeit gibt und das Leben nicht anders als ungliicklich sein
kann, so muss dieses Leben selbst minimiert werden: “Das Leben
weniger zu empfinden und seine Wertschitzung herabzusetzen, ist das

68 Ebd. [4087] 11 Maggio 1824, vol. Il (Anm. 57), pp. 2214-2215.

69 Ebd. [4099-4100] 2 Giugno 1824, vol. I (Anm. 57), pp. 2223-2224.

70  Ebd. [646-650] 12 Febbraio 1821, vol. I, pp. 427-429.

71 Vgl. ebd. [4239-4240] 30 Dicembre 1826, vol. II (Anm. 57), pp. 2356-2357, e
[4249-4250] vol. 11, p. 2368; das Manuale figuriert auch unter den separat
indizierten Projekten, ebd. [polizzine a partel, vol. III, p. 1226.

72 Ebd. [4185-4188] 13 Luglio 1826, vol. IT (Anm. 57), pp. 2305-2307.



154 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

héchste Gut, oder sagen wir die grosste Minderung des Ubels und des
Ungliicks, die der Mensch erlangen kann””’. Weil der Zivilisations-
prozess, der die Menschen lebendiger und empfindsamer gemacht
hat, nicht umkehrbar ist, muss ihre Empfindung des Lebens und des
Ungliicks mit den kiinstlichen Mitteln der Zivilisation, der zerstreuenden
Beschiftigung, herabgesetzt werden. Das Lob der Zerstreuung ist
mithin nur scheinbar ein Lob des Lebens; die Zerstreuung ist die
Herabsetzung des Lebens auf ein Minimum, das gerade noch als
Leben bezeichnet werden kann’.

Aus dieser Argumentation geht hervor, dass mein System nicht gegen die
Betriebsamkeit, den energischen Geist, der heute einen Grossteil Europas
beherrscht, und gegen die dem Fortschritt der Zivilisation gewidmeten Anstren-
gungen, die Volker und Menschen immer titiger und beschiftigter werden zu
lassen, gerichtet ist, sondern im Gegenteil diese Anstrengungen ganz und gar
befiirwortet [...]"°.

Die pragmatische, wenn nicht brachiale ‘Losung’, die sozusagen in der
Verdummung durch Zerstreuung besteht, und die damit verbundene
Affirmation des modernen Ungliicks, der unvermeidlichen und zuneh-
menden Negativitit des Lebens, entbehrt nicht der Ironie, gar des
Sarkasmus. Tatsdchlich scheint die Theorie der Lust im Hinblick auf die
Umsetzung in eine praktische Philosophie selbst noch einmal pragma-
tisch bestimmt, opfert sie doch die offenkundige Unterscheidung
zwischen einem korperlich beschiftigten und einem seelisch bewegten
Leben zugunsten eines Lebens an sich, das mit dem ersteren identisch

73  Ebd. [4043] 8 Marzo 1824, vol. Il (Anm. 57), p. 2178; vgl. auch die in die folgende
Zusammenfassung einbezogenen Notate [3550-3552] 29 Settembre 1823, vol. II,
p. 1855, [3813-3815] 31 Ottobre 1823, vol. II, pp. 1997-1999, e [3846-3848] 7
Novembre 1823, vol. II, pp. 2023-2024.

74 Zu Leopardis Auseinandersetzung mit dem Stoizismus (mit besonderer Herausar-
beitung der Unterschiede), zur Konsequenz der Bejahung des Ungliicks durch
die Beschrinkung des Lebens und zur (leider nur motivisch begriindeten)
Verwandtschaft dieser Konzeption mit derjenigen anderer Schriftsteller, beson-
ders Herman Melvilles Bartleby vgl. die knappen, aber aufschlussreichen Aus-
fithrungen von Sabine Mainberger, “Felicita come indifferenza. Leopardi, Melville,
Beckett”, in: Neumeister und Sirri (Hg.), Leopardi. Poeta e pensatore/Dichter und
Denker, S. 451-461. Zur philosophisch-poetischen Relevanz der Figur Bartlebys
fir Leopardis Konzeption sieche Anm. 94.

75 Leopardi, Zibaldone [4187] 13 Luglio 1826, vol. II (Anm. 57), p. 2307.



Poetik und Rhetorik der Affekte 155

zu sein scheint, wihrend das letztere den Seelentod sterben soll. Spiirt
man der Unterscheidung zwischen den beiden Leben nach, die in der
Theorie der Lust zwar entwickelt, jedoch von der systematischen und
praktischen Konsequenz unterbunden wird, so gerdt man von selbst in
den Bereich der Poetik, wo die Negativitit des nackten Lebens wenn
nicht negiert, so doch von einem Moment neutralisiert wird, das als
nackter Affekt eine minimale Positivitdt des Lebens freisetzt.

II1.4. Poetik des Affekts: Effekt des Unbestimmten

Die Theorie der Lust griindet das Leben auf das Prinzip der Sensibilitit:
Nur das empfundene und insofern vergeistigte Leben ist Leben, die
Materie an sich ist tot’. Trotzdem ist die Materie der Lebewesen, der
Korper, fiir das Leben uniiberwindbar, Geist und Seele sind auf seine
Sensibilitit angewiesen, ja sie sind nichts anderes als deren Effekte.
Reale Lusterfiillung, Genuss, und damit Glick, ist nur im Materiellen
zu haben, auch wenn im Augenblick der Empfindung das Begehren
sogleich wieder ins Unendliche schnellt””. Das Christentum, so diagno-
stiziert Leopardi, hat die materielle Angewiesenheit des Menschen
ausgenutzt, um sie zugunsten des Spirituellen mit der “Strafe des
Sinnes” zu belegen (wovon Dantes Inferno zeugt)’®. Es hat damit die
zivilisatorische Tendenz zur Vergeistigung, Verfeinerung und Verinner-
lichung nicht nur einfach radikalisiert, sondern pervertiert, indem es
die Moglichkeiten, “die Lebenskraft gentigend zu gebrauchen, sie aus-
zuleben und aus dem Individuum auszustossen”, abgeschnitten hat.
Die “fiir das Glick todliche” “Stauung des Lebens im Herzen und im
Kopf und in alle inneren Anlagen”” durch die christliche Spirituali-
sierung ist, von der Theorie der Lust her gesehen, besonders fiir die

76 Vgl Leopardi, Zibaldone [3854-3855], 10 Novembre 1823, vol. II (Anm. 57),
p. 2029.

77 Vgl ebd. [1025] 9 Maggio 1821, vol. I (Anm. 57), p. 622.

78 Ebd. [3497-3509] 23 Settembre 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1826-1832, p. 1831.

79 Ebd. [2736-2739] 1° Giugno 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1455-1456; mit der
Diagnose der christlichen “Stauung des Lebens” kritisiert Leopardi in der Folge
Chateaubriand, der an die Erneuerung des Christentums durch das Christentum
glaubt.



156 Martin Stingelin und Hubert Thiring

korperlich Schwachen, aber Empfindungsstarken fatal: Wihrend die
korperlich Starken die zivilisatorisch erhohten inneren Empfindungen
des naturgegebenen Ungliicks wenigstens noch durch dussere Emp-
findungen zu zerstreuen und einen begrenzten, momentanen und
materiellen (nur in seiner Serialitit endlosen), dafur aber leblosen
Genuss zu erleben vermogen, miissen jene, auf alleinige Geistesarbeit
verwiesen, die Unendlichkeit des Begehrens, mithin des Ungliicks
nicht einfach nur imaginir, sondern somatisch auskosten®.

Doch gerade im Unendlichen und Unbestimmten hat Leopardis
Denken und Schreiben immer schon jenes Moment des Umschlags in
der Aporie der Begehrenslogik gefunden, das die Fluchtlinie aus ihr
ist. Das ist nur moglich, weil Leopardis Denken und Schreiben sich
immer schon in einer unendlichen Bewegung vollzogen hat, welche
die Identitit und Differenz von Denken und Schreiben und, je nach
Bereich, von Poesie und Philosophie, Imaginirem und Realem, Theo-
rie und Praxis, Geist und Materie, Leben und Tod nach der Logik des
Begehrens in eine Zone der Indetermination®' gefiihrt hat. Tatsidchlich
sind auch die Theorie der Lust, bevor sie sich selbst zunehmend mehr
Grund und Abgrund des bio-logischer Ungliicks wird, und das Unend-
liche und Unbestimmte in Leopardis frither Poetik miteinander ver-
quickt. Nachdem er im Discorso gegen die auf fassliche Wahrheit und
schnelles Vergniigen gestimmte poesia romantica die illusionidre Natur
und das lusterweckende Vage und Unendliche ins Feld gefiihrt hatte,
erkundet Leopardi in jenen frithen Notaten des Zibaldone, die er
bereits als “Teoria del piacere” handelt, die vom polemischen Pathos
verdeckte philosophisch-psychologische Kehrseite seiner Poetik, die
sich dem Leben zuwendet®?. Hier erweist sich das Unendliche, das als
Quelle des poetischen Genusses mit der sinnlichen Lust auch die
Vorstellungs- und Einbildungskraft weckt und ber die materiellen
Beschrinkungen des Lebens hinwegtrigt, zugleich als Quelle des
Ungliicks fiir das Leben. Denn mit der Erweiterung der Vorstellung

80 Ebd. [3921-3927] 27 Novembre 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 2076-2081.

81 Vgl Gilles Deleuze, “La littérature et la vie”, in: ders., Critique et clinique, Paris,
Les Editions de Minuit, 1993, S. 11-17.

82 Leopardi, Zibaldone [165-184] 12-24 Luglio 1820, vol. I (Anm. 57), pp. 164-179,
[172] p. 169.



Poetik und Rhetorik der Affekte 157

wichst auch die Empfindsamkeit und das Begehren nach unendlicher
Lust, nach der Lust als Unendliches, die das sinnliche Leben versagt.
Da das Gliick nur sinnlich-materiell und begrenzt zu haben ist, das
Begehren aber ein unendliches Glick will, ist das Leben ungliicklich®.

Die poetische Seite lisst das Unendliche als riumlich-extensiv
konzipiert erkennen, wie es Leopardi schon 1819 in seiner Idylle L’in-
finito auch realisiert zu haben meint*. Erzeugt werden Vorstellung
und Empfindung jedoch vom Unbestimmten®, das von den eigentli-
chen poetischen Mitteln, den Figuren und Tropen der Rhetorik herge-
stellt wird. Diese sorgen dafiir, dass ein Wort gleichzeitig mehrere
Bilder, Vorstellungen und eine lebhafte Bewegung hervorrufen, die
das Eigentliche und Definierte auflést®®. Wenn nun die Poesie ihre
Lustwirkung aus dem Unbestimmten bezieht, das der Theorie der Lust
zufolge von der Natur selbst ins Ungliick gewendet wird, musste sie
dann nicht selbst von der ‘Logik des Ungliicks’ affiziert sein? Oder
konnte die Poetik mit den rhetorischen Mitteln zur Herstellung des
lusterregenden Unbestimmten nicht umgekehrt das Leben ins Gliick
wenden? — Leopardi kann den Punkt, an dem die Poetik und die
Theorie der Lust sich berithren oder tiberschneiden, um die Negativitit
des Lebens zu negieren und ein Moment reiner Positivitit freizusetzen,
nicht theoretisch formulieren. Nicht nur deshalb nicht, weil es sich bei
diesem Punkt um das handelt, was beiderseits das ‘Unbestimmte’
heisst, sondern weil es das ‘Produkt’ einer Praxis ist, das zudem nicht
wieder ursichlich auf die Technik dieser Praxis zurlickgefiihrt werden
kann: Es ist ein reiner Effekt, ein singulirer Effekt ohne monokausale
Ursache. Leopardi kann die “Zone der Nachbarschaft”® von Poesie
und Leben, wo diese nicht einfach als Ausdruck und Inhalt, Form und

83 Vgl. ebd. [1025] 9 Maggio 1821, vol. I (Anm. 57), p. 622.

84 Vgl. ebd. [1429-1430] 12 Agosto 1821, vol. I (Anm. 57), p. 860.

85 Vgl. ebd. [472] 4 Gennaio 1821, vol. I (Anm. 57), p. 345.

86 Vgl. ebd. [1777-1778] 23 Settembre 1821, vol. I (Anm. 57), p. 1028, [2041-2043] 3
Novembre 1821, vol. I, p. 1144f., e [2468-2470] 10 Giugno 1822, vol. II, pp. 1336f.

87 Vgl. Deleuze, “La littérature et la vie” (Anm. 81), S. 11: “Ein Werden ist nicht das
Erlangen einer Form (Identifikation, Imitation, Mimesis), sondern das Finden
einer Zone der Nachbarschaft [...], so dass man sich nicht mehr von einer Frau,
einem Tier oder einem Moleklil unterscheiden kann; es ist weder ungenau noch
allgemein, sondern unvorhergesehen, nicht priexistent.”



158 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

Substanz aufeinander bezogen sind, sondern wo die Worter “Korper
der abstraktesten Idee” und die “Illusionen [...] etwas gewissermassen
Reales™ werden, nur immer wieder in der fortgesetzten Praxis er-
schreiben, die der Zibaldone und die Dichtung sind.

Die Praxis, welcher der Effekt entspringt, kann dennoch als ein
Prozess der Minimierung umschrieben werden, die allerdings nichts
mit der poetologischen, analytischen, anatomischen oder chemischen
Zerlegung von Poesie und Leben zu tun hat* und auch nicht auf die
Sitze einer stoizistischen Lebenskunst, die Inhalte und Bilder einer
disteren Dichtung oder die Klagen einer siechen Existenz® reduziert
werden kann. Vielmehr vollzieht sie eine Art Umkehrung der Extensi-
on, die in der Poetik die Vorstellungs- und Einbildungskraft und in der
Theorie der Lust das Begehren entgrenzt. Das bedeutet nicht, dass die
entsprechenden Bilder, welche die Entgrenzung auslosen, nicht er-
laubt wiren und es kein Begehren geben diirfte; nur sollen jene nicht
mehr auf poetische Regeln zuriickgefiihrt werden und dieses nicht
mehr in der Transzendenz aufgehen konnen. Die Bilder und das
Begehren treten in eine Ebene der Immanenz®®, um in singuliren
Intensititen ununterscheidbar zu werden, ohne je identisch zu sein.
Buchstabe und Geist, Leben und Tod beriihren sich in einer Weise, die

88 Leopardi, Zibaldone [1657] 9 Settembre 1821, vol. Il (Anm. 57), p. 971; vgl. auch
[1694] 13 Settembre 1821, vol. I, p. 989, e [1701-1706] 15 Settembre 1821, vol. I,
pp- 992-995.

89 Ebd. [51] vol. I (Anm. 57), p. 70.

90 Ebd. [3237-3245] 22 Agosto 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1698-1701.

91 Leopardi, der sich gegen die Reduktion seiner pessimistischen Philosophie auf
seine Krankheiten vehement wehrte (vgl. Giacomo Leopardi, Lettera a Luigi de
Sinner a Parigi, Firenze, 24 Maggio 1832, Tutte le opere, vol. 1 [Anm. 58],
Epistolario, pp. 1003-1461, p. 1382), hat jedoch gerade fiir seine ‘Lebensweise’
eine Wendung gefunden, die den ‘nackten Affekt' mit ihrer poetisch gepaarten
Negation evoziert: “La mia salute € sempre tale da farmi impossibile ogni godi-
mento; ogni menomo piacere mi ammazzerebbe: se non voglio morire, bisogna
ch’io non viva.” (“Meine Gesundheit ist stets derart, dass mir jeglicher Genuss
unmdglich ist; das geringste Vergniigen wiirde mich umbringen: wenn ich nicht
sterben will, darf ich nicht leben.”) Giacomo Leopardi, Lettera a Pietro Giordani
a Firenze, Pisa, 5 Maggio 1828, p. 1312.

92 Vgl. Gilles Deleuze, “Uber die Philosophie”, in: ders., Unterhandlungen 1972-
71990 (1990), aus dem Franzosischen von Gustav Rossler, Frankfurt a. Main,
Suhrkamp, 1993, S. 197-226, insbes. S. 212-213.



Poetik und Rhetorik der Affekte 159

Leopardi 1820, obwohl noch aus dem Schoss der Natur heraus, schon
in ihrer Unbestimmbarkeit erfasst hat:

Genialen Kunstwerken ist eigen, selbst wenn sie die Nichtigkeit der Dinge
lebhaft vor Augen fiihren, selbst wenn sie augenscheinlich beweisen und fithlen
lassen, wie unausweichlich das Unglick im Leben ist, selbst wenn sie der
furchterlichsten Verzweiflung Ausdruck geben, einer grossen Seele immer Trost
zuzusprechen, sei sie auch zutiefst niedergeschlagen, vom Leben, seiner Nichtig-
keit, seiner Langeweile, erniichtert und entmutigt, oder befinde sie sich im
bittersten zddlichen Ungliick (aus tiefer starker Leidenschaft oder aus beliebig
anderem Grund), denn sie lassen die Begeisterung wiederaufleben, und selbst
wenn sie nichts weiter als den Tod behandeln und zeigen, geben sie ihr
wenigstens fir kurze Zeit das an Lebenskraft wieder, was sie verloren hatte. [...]
Gerade das Wissen um den heillosen Lug und Trug alles Schénen und Grossen
ist selbst gewissermassen etwas Schones und Grosses, findet sich diese Erkennt-
nis in einem genialen Kunstwerk®?,

Auch wenn dieser Gedanke noch im Zeichen der — immer gemiss
Leopardis eigener, gegen die aufklirerische wie romantische Ratio
gewonnenen Poetik — ‘klassisch-sentimentalen’ Naturnachahmung
verfasst ist, birgt er bereits und gerade in seiner Sprachwerdung jenen
Umschlag von der Minimierung des extensiven Lebens zu dessen
singuldrer Intensivierung. Leopardis spitere Dichtung, die Erkenntnis
und Leidenschaft zum Ereignis macht, scheut sich nicht, den nackten
Affekt in Figuren zu personifizieren, deren Sinn — ebenso wie derjenige
von Hermann Melvilles “Kreatur” Bartleby® — als reine Potenz diesseits

93

94

Leopardi, Zibaldone [259-260] 4 Ottobre 1820, vol. I (Anm. 57), p. 228; Uberset-
zung mit geringfiigigen Verinderungen nach: Giacomo Leopardi, Ich bin ein
Seber, aus dem Italienischen herausgegeben von Sigrid Siemund: Gedichte
(italienisch-deutsch, deutsch von Hanno Helbling), Kleine moralische Werke
(deutsch von Alice Vollenweider), Zibaldone: Gedanken zur Literatur (deutsch
von Sigrid Siemund), Leipzig, Reclam, 1991, S. 345-480, S. 376-377.

Giorgio Agamben hat in seinem kleine Traktat Bartleby oder die Kontingenz
(1993, aus dem Italienischen von Maria Zinfert, Berlin, Merve, 1998), die Gren-
zen des Moglichkeitsraums anhand der Begriindungsfragen von Sein, Denken
und Sprache in der Geschichte der Theologie und Philosophie von Aristoteles
bis Nietzsche befragt und dabei das nackte Leben entdeckt. Die Moglichkeit oder
Potenz wird bis an jenen Punkt der Kontingenz zurtickgefiihrt, wo die Potenz
noch nicht, vom Willen affiziert, zum Akt geschritten ist und damit zur Potenz zu
sein (Sein-Konnen) geworden ist, sondern als Potenz nicht zu sein (Nicht-Sein-
Ko6nnen) das kreative Prinzip der Potenz selbst in Frage stellt. Im Anschluss an



160 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

von Leben und Tod ebenso evident erscheint wie enigmatisch bleibt.
Was der “Vecchierel bianco, infermo, / Mezzo vestito e scalzo” und die
Viehherde des Canto notturno und La ginestra, welche “al cielo / Di
dolcissimo odor mandi un profumo, / Che il deserto consola™®, als
sprachlose Reduktionen, aber poetische Intensivierungen des Lebens
sagen, das kdonnen auch die spiteren Gedanken des Zibaldonebloss in
der gegenseitigen Auflosung von “scrittura” und “piacere™” fortschreiben.
War die frithe ‘Natur-Poetik’ bereits auf das gestossen, was Roland
Barthes mit einem Pier Paolo Pasolini entlehnten Oxymoron “vitalité
deésespérée’” nannte, so treibt 1824 eine gleichsam zufillige Wieder-
begegnung der Theorie der Lust und der Poetik das hervor, was Barthes
mit der Formel désir de neutre zu fassen sucht™:

Gilles Deleuze (“Bartleby, ou la formule”, 1989, in: ders., Critique et clinique
[Anm. 81], S. 89-114) hat Agamben mit Bartleby, dem Schreiber aus Hermann
Melvilles gleichnamiger Erzihlung (Bartleby. Erzdblung, 1853, aus dem Ameri-
kanischen von W. E. Suiskind, Frankfurt a. Main, Fischer, 1988) eine poetische
Figur dieser Bewegung entdeckt. In der Agrammatikalitit und Alogik von
Bartlebys Formel I would prefer not to (ich mochte lieber nicht) sieht er das mit
Aristoteles in kraft getretene referentielle und relationale Denken auf die reine
Potenz und reine Kontingenz zurlickbuchstabiert. Die Formel stellt das “Prinzip
der Unwiderrufbarkeit der Vergangenheit in Frage”: Als “Erinnerung an das, was
nicht war” (Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, S. 64), verweist sie das Prin-
zip der Schopfung, dessen Potenz zu sein sich in der Dialektik von Leben und
Schreiben supplementiert, hinter sich selbst zuriick. Die Formel trigt den Schrei-
ber in eine Zone der “Ent-Schopfung”, der Ununterscheidbarkeit von “Vermogen
und Unvermogen”, von Leben und Schreiben, von Leben und Tod. Flir Agamben
ist es der Ort und die Figur der “Kontingenz” und der “Kreatur” (S. 72-75).

95 Giacomo Leopardi, Canto notturno di un pastore ervante nell’Asia, in: Tutte le
opere, vol. I (Anm. 58), pp. 29-30, p. 29; Leopardi, Nachigesang (Anm. 39), S. 91:
“Ein schwacher Greis, die Blossen / Nur halb bedeckt von drmlichem Gewande”.

96 Leopardi, La ginestra (Anm. 58), p. 42; Leopardi, Der Ginster (Anm. 58), S. 130:
“zum Himmel schickend / So siissen duftes Milde, dass sich die Wiiste dran
erlabt”.

97 Leopardi verweist hier explizit auf jenes bereits zitierte, unter der Theorie der
Lust rubrizierte Notat Zibaldone [4043] 8 Marzo 1824, vol. II (Anm. 57), p. 2178.

98 Roland Barthes, “Le désir de neutre (Introduction au Cours de 1978 et premiére
‘figure’ [au Collége de France, 18.2.1978])", in: La régle du jeu, 5 (2¢ année, aoit
1991), S. 36-60. Barthes, dessen Semiologie zunehmend mehr rhetorisch-poeto-
logisch ausgerichtet war, entzieht schon der Bestimmung des Begriffs, des Ge-
genstands und des Vorgehens dessen, was er ‘neutre’ nennt, jede definitorische



Poetik und Rhetorik der Affekte 161

Jede Poesie und jede Prosaschrift [scrittural, und jeder Teil von ihnen, dussert,
entweder im Stil oder in den Geftihlen, den Genuss [piacere] und die Sinnenfreu-
de [voluttd], sie dussert entweder im Stil oder in den geformten Gefiihlen oder in
beidem auch ein Sichaufgeben, eine Unbesorgtheit, eine Nachlissigkeit und eine
Art Vergessen von allem. Und allgemein gibt es kein anderes Mittel, Genuss zu
dussern! Genau das ist es, Genuss ist nichts anderes als ein Sichaufgeben, eine
Lebensvergessenheit, eine Art Schlaf und Tod. Genuss ist eher eine Geftihlsent-
hebung, eine Fihllosigkeit als ein Gefiihl, schon gar kein lebhaftes Gefiihl. Er ist
fast eine Imitation der Empfindungslosigkeit und des Todes, eine moglichst nahe
Anniherung an den Zustand, der dem Leben entgegengesetzt ist, und an die
Enthebung von ihm, denn das Leben ist seiner Natur nach Schmerz. Mithin ist es
angenehm, seiner soviel wie moglich enthoben zu sein, ohne dass Schmerz und
anderes Leiden aus dieser Enthebung entstehen oder damit verbunden sind. Also
ist Genuss nicht wirklich Genuss, er hat keine positive Qualitit, denn er ist nur
eine Enthebung, ja eine einfache Minderung von Verdruss [dispiacere], der sein
Gegensatz ist. [...] Das Leben ist also an sich ein Ubel und ein Verdruss, so dass
seiner soweit als moglich enthoben zu sein ein natiirlicher Genuss ist. Tatsdchlich
ist das Leben von Natur aus ein gewaltsamer Zustand, weil es von Natur aus seines
hoéchsten natiirlichen Bediirfnisses, Wunsches, Zieles und Zweckes, seiner Voll-
kommenbheit entbehrt, die das Gliick ist. Und da diese Gewalt nie ein Ende nimmt,
gibt es nicht einen Augenblick, der frei wire von positivem Ungliick, positiver
Qual und von Verdruss®.

99

Leistung zugunsten einer benennenden Bewegung “en tant qu'il [le “neutre, mon
neutre”] a pour référent en moi un affect obstiné” et “peut renvoyer 4 des états
intenses, d des états forts, d des états inouis”(S. 46 und S. 44). Die ungefihr dreissig
“figures du neutre’ (S. 50) sollen zwar dadurch, dass sie eben Figuren sind, auf
die Rhetorik verweisen und wie diese “Nuancen” (S. 53) beschreiben, entstam-
men aber keiner Taxonomie und gehorchen keiner fixen Syntax. Was sie bewegt,
ist ein “désir de neutre. Un pathos™ “Le désir de neutre est d'abord désir de
suspension [...]. Désir de suspension des ordres, des lois, des comminations, des
arrogances, des terrorismes, des mises en demeure, des demandes, des vouloir-
saisir” (S. 55). Das “désir de neutre” ist das Aufbegehren gegen das begriffliche
“vouloir-saisir”, die paradigmatische Differenz, die sich vom “vouloir-vivre” ab-
setzt und dabei dem Sinn eines Diskurses ein gewaltsames Opfer bringt. Aber auch
diesem “vouloir-vivre” soll das “désir de neutre” noch das binaristisch-differentiel-
le Moment des Willens austreiben; und zwar zugunsten einer “vitalité”, die Barthes,
indem er die Ununterscheidbarkeit von Negativitit und Positivitit andeutet, mit
einer Wendung Pasolinis “‘vitalité désespérée’” nennt (S. 56). Mithin bezieht sich
auch Barthes’ désir de neutre, das die Bewegung der Literatur ist, auf das nackte
Leben, das Agamben mit Bartleby zum Vorschein gebracht hat (siche Anm. 94).
Leopardi, Zibaldone [4074-4075] 19-20 Aprile 1824, vol. II (Anm. 57), pp. 2204-
2205; Ubersetzung mit geringfligigen Verinderungen nach: Leopardi, Ich bin ein
Seber, S. 457-458.



162 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

Wenn der Gedanke nach dem Heureka — “Genau das ist es” — einmal
mehr die Negativitit des nackten Lebens auslotet, so hat die “poesia”
oder “scrittura” im unausgesetzten “commercio coi sensi” (Verkehr mit
den Sinnen)'™ ehedem die Zone der Indetermination von Lust und
Schmerz, Glick und Ungliick, Leben und Tod durchquert, in welcher
der nackte Affekt jene Negativitit nicht mehr zu negieren braucht.

I11.5. Ritsel: argumentum ad personam und
persona ad argumentum

Beide, Leopardi und Nietzsche, betrachteten die idealistische Selbst-
begriindung des Subjekts als gescheitert und erkannten hinter deren
rationalistischen wie metaphysischen Argumentationen das Leben
selbst als das zu verfligende Subjekt. Und beide sahen den Menschen
durch die Sprache und durch die Geschichte doppelt vom Leben
abgeschnitten, das dennoch allein mittels der Sprache und nur in der
Geschichte zuginglich ist. Die Rhetorik stand als Ordnungs- und
Regulationssystem zwischen Wortern, Sachen, Person und Affekten
nicht mehr zu Gebote; aus dem freigelegten Herzstiick des Ornatus
schlich sich die Poetik der Tropen und Figuren ins Wesen der Sprache
und des Denkens selbst ein. Zur Kritik der zeitgendssischen Philoso-
phie und Poesie nach ihrem Nutzen und Nachteil fiir das Leben
fihrten beide, im Verbund mit den unzeitgemissen altphilologischen
und zeitgemissen naturwissenschaftlichen Instrumenten und Argu-
menten, auch jene vergessene Rhetorik ins Feld. Doch hier gingen die
Wege auseinander: Ausgehend von einer klassischen Poetik der Natur-
nachahmung, in der das unendliche Begehren und die Illusion der
Bilder einander unterhalten, entdeckt Leopardis Philosophie in der
Unendlichkeit des Begehrens den Abgrund, den die Natur dem Leben
selbst offnet. Auf die philosophische Konsequenz der Minimierung
des Lebens zur Minderung des Ungliicks antwortet jedoch eine Poetik
der Intensitit, die sich ins Fthos des nackten Affekts zurlickzieht.
Nietzsche dagegen benutzt die Poetik der Tropen und Figuren zur

100 Leopardi, Rede eines Italieners/Discorso di un italiano (Anm. 55), S. 54/55.



Poetik und Rhetorik der Affekte 163

analytischen Kritik des nur dank seiner Sprachvergessenheit selbst-
gewissen Subjekts, um sodann mit einer Rhetorik der Ambivalenz,
die zum Pathos des instrumentellen Affekts greift, die Maximierung
des Lebens zu betreiben.

Was hat Nietzsche von Leopardis Poetik und Philosophie tiber
das, was die ambivalente Verwendung seiner Verse in der Zweiten
Unzeitgemdssen zu sehen gibt, hinaus wahrnehmen oder erschliessen
kénnen? In einem Notat vom Frithjahr-Sommer 1874 zitiert Nietzsche —
es ist auch bereits, abgesehen vom Zitat des letzten Verses von
L’infinito', die letzte fextuelle Auseinandersetzung — einige Verse aus
dem Gedicht Der berrschende Gedanke, die Leopardis im Zibaldone
fomulierten Anspruch, dass geniale Kunstwerke auch tédlichen Inhalts
Leben spendeten, zum Inhalt haben:

Schopenhauer unter den Deutschen. Was hat gerade hier sein Erscheinen zu
bedeuten? Was bedeutet in einem Volke, in dem die Philosophie zu Grunde geht,
die Jugend Schopenhauers? Was hat die Philosophie unter Deutschen fiir einen
Sinn?
Er hitte sehr gut unter Italiinern geboren werden kénnen: siehe Leopardi.
Leopardi “nur er (der Gedanke der Schonheit) vermag zu mindern
des Schicksals Schuld, des harten,
das fruchtlos hier auf Erden
so viel zu dulden giebt uns Menschenkindern,
und nur durch ihn zuweilen
kann edlen Seelen auch, nicht bloss gemeinen
das Leben stisser als der Tod erscheinen”!%?,

In dieser Vorbereitung zu Schopenbauer als Erzieber, der Dritten
Unzeitgemdissen Betrachtung, scheint Leopardi bloss der Italianisierung
des loblich undeutschen Schopenhauer zu dienen, den die Deutschen
nicht verstiinden. Dabei misste doch, wie Walter Benjamin bemerkt
hat, umgekehrt Leopardi dem deutschen “Kennwort des ‘Pessimusmus’”,
mithin auch und gerade dem schopenhauerschen Pessimismus ent-

101 Vgl. KSA9, S. 290: 6 [364], und Friedrich Nietzsche, Morgenrithe. Gedanken tiber
die moralischen Vorurtheile (1881, 1886), Aph. 575, KSA4 3, S. 9-331, S. 331.

102 KSA 7, S. 810: 35 [8]; vgl. Leopardi, Der berrschende Gedanke (Il pensiero
dominante, 1831/1835), in: Leopardi’s Gedichte (Anm. 39), S. 99-103, S. 101.



164 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

fremdet werden, der ihn nach Deutschland befordert hat'®. Doch das
geschieht bereits post festum (in der verdffentlichten Schrift kommt
Leopardi nicht mehr vor), das heisst nach der aneignenden Verwer-
fung oder verwerfenden Aneignung Leopardis in der Zweiten Unzeit-
gemdssen, die Nietzsche nach “Ueber Wahrheit und Lige im ausser-
moralischen Sinne” ebenfalls, wenn auch noch unvermerkt, von
Schopenhauer und Wagner entfernt hat. Fortan bleibt Leopardi wohl
auch unsichtbar an Schopenhauer gebunden'™, dem Nietzsche mut-
masslich die erste Bekanntschaft schuldete.

Doch auch unabhingig von dieser Ubertragung scheint es eine
sozusagen intime Bindung an Leopardi zu geben, der Nietzsche die

103 Vgl. Walter Benjamin, Rezension von “Giacomo Leopardi, Gedanken” (1928), in:
ders., Gesammelte Schrifien, hg. v. Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser,
Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1980, Bd. 111, S. 117-119, S. 117-118: “Nichts selbst-
verstindlicher als dass das Leben der Jugend, das in ihnen [Holderlin und Leopardi]
Gestalt gewann, der saturierten Geschichts- und Kunstbetrachtung des 19. Jahr-
hunderts ganz unzuginglich geblieben ist und sie veranlasst hat, hier ganz beson-
ders beharrlich mit ihren Schlagworten aufzutrumpfen. Bei Holderlin spricht sie
von Idealismus ohne gewahr zu werden, dass nur ein deutsches Biirgertum, das
seinem utopischen Bilde von Hellas — nicht Zhnlich, aber — zugeneigt gewesen
wire, wie die franzosische Bourgeoisie einem Idealbild des Romertums, die
Jahrhundertwende hitte bestehen konnen, ohne sich zu verlieren. An Leopardi tut
die gleichen Dienste — sein Schaffen ins Abstrakte zu verwandeln — das Kennwort
des ‘Pessimismus’.” Zur Unterordnung Leopardis unter die durch Schopenhauer
vorgegebenen Argumente in der Zweiten Unzeitgemdssen vgl. Brusotti, “Figure
della caducita” (Anm. 38), S. 332-333. — Massgeblich beteiligt an der (schopen-
hauersch-)pessimistischen Wahrnehmung Leopardis ist Gustav Brandes mit seiner
umfangreichen Einleitung “Giacomo Leopardi’s Leben und Werke” (in: Giacomo
Leopardi’s Dichtungen, deutsch von Gustav Brandes, Hannover, C. Riimpler, 1869,
S. 1-133, zu Schopenhauer S. 92-99), die Nietzsche bekannt war; vgl. Brief an Carl
von Gersdorff in Hohenheim, Basel, 8. Mai 1875, in: Friedrich Nietzsche,
Briefwechsel, Kritische Gesamtausgabe, bislang 19 Binde, a.a.0., 1977ff., Bd. II/
5, S. 48 [= KGB Bandnummer, Seitenzahl].

104 Vgl. KSA9, S. 447: 11 [16] (Frithjahr-Herbst 1881): “Angebliche Zweckmissigkeit
der Natur — bei der Selbstsucht, dem Geschlechtstrieb, wo man sagt, sie benutze
das Individuum, bei der Lichtausstromung der Sonne usw. — alles Erdichtungen!
Es ist vielleicht die letzte Form einer Gottes-Vorstellung — aber dieser Gott ist
nicht sehr klug und sehr unbarmherzig. Leopardi hat die bose Stiefmutter Natur,
Schopenhauer den ‘Willen'. — Vielleicht kann man mit solchen anscheinenden
Zweckthitigkeiten die Zweckthitigkeit des Menschen aufhellen.”



Poetik und Rhetorik der Affekte 165

ambivalente Schuldigkeit des double binds zu erweisen hat. Der kaum
variierte Inhalt des Lobes, worauf sich, abgesehen von den Auseinan-
dersetzungen im Umkreis der Zweiten Unzeiigemdissen, die namentli-
chen Nennungen Leopardis bis 1882 beschrinken, ist symptomatisch:
Schon in der im Wintersemester 1872/73, gleichzeitig mit derjenigen
tiber Rhetorik gehaltenen Vorlesung iiber die “Geschichte der griechi-
schen Beredsamkeit” feiert er im Ubersetzer von Isokrates’ Prosa den
“grosste[n] Prosaiker des Jahrh. Leopardi[...], der sagen konnte, treff-
liche Prosa sei viel schwieriger als treffliche Verse; die Poesie gleiche
einer [trefflich] prichtig geschmiickten, die Prosa einer unverhillten
Frauengestalt”'®. Nach 1874 heben vorwiegend die nachgelassenen
Notate, aber auch die verdffentlichten Werke (in mehr oder weniger
strategischer Absicht gegen zeitgendssische deutsche Tendenzen) den
“Philologen-Poeten”'%, “das moderne Ideal eines Philologen™, “de[n]
grosste[n] Stilistlen] des Jahrhunderts”'® oder den modernen “Meister
der Prosa”'® hervor. Die Pointe dieses Lobes ist, dass es eine Eigenschaft
Leopardis hervorhebt, die Nietzsche gar nicht aus eigener Anschauung,
sondern bloss aus zweiter Hand kannte: Die satirischen Operette morali
und die aphoristischen Pensieri, die Leopardi damals neben den
philologischen Arbeiten einzig als Prosaisten ausweisen konnten — der
Zibaldone ist, wie gesagt, erst ab 1898 veroffentlicht worden — waren

105 Friedrich Nietzsche, “Geschichte der griechischen Beredsamkeit” [WS 1872-73],
Werke, Bd. 11/4 (Anm. 18), S. 363-411, S. 382 (die eckigen Klammern markieren
eine Streichung Nietzsches). Eine Probe von Leopardis philologischen Arbeiten
konnte Nietzsche aus der vom Schweizer Philologen Georg Rudolf Ludwig von
Sinner (1801-1860) im Rhbeinischen Museum veranlassten Veroffentlichung be-
kannt sein (vgl. Timpanaro, La filologia di Giacomo Leopardi [Anm. 63], p. 174),
sicher aber fand er sie im “Vorwort” Hamerlings [Anm. 43] zur Ubersetzung der
Gedichte erwihnt, woraus Nietzsche auch das Leopardi-Zitat zu zitieren scheint:
“Er hielt eine treffliche Prosa fiir weit schwieriger als treffliche Verse; die Poesie
pflegte er zu sagen gleiche einer prichtig geschmickten, die Prosa aber einer
unverhllten Frauengestalt” (S. 8).

106 Friedrich Nietzsche, Unzeitgemdsse Betrachtungen. Drittes Stiick: Richard Wag-
ner in Bayreuth (1876) 10, KSA 1, S. 429-510, S. 503; vgl. KSA 8, S. 44: 5 [17].

107 KSA S, S. 22; 3 [23).

108 KSA 8, S. 35: 3 [711.

109 Friedrich Nietzsche, Die frobliche Wissenschaft (“La gaya scienza”) (1882/87),
Aph. 92, KSA 3, S. 343-651, S. 447-448.



166 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

ihm, der kein Italienisch konnte, nur durch die miindlichen Ubersetzun-
gen Heinrich Romundts passagenweise zuginglich!'’; Paul Heyses
zweibidndige Ubersetzung der Canti, der Operette morali und der
Pensieri von 1878, die er ein Jahr spiter geschenkt bekam, las er mit
aller Wahrscheinlichkeit nicht mehr'!'. Wieso hilt er nicht, wie es ihm
1875 in einem Notat doch einmal unterliuft, den “Dichter” Leopardi, der
(neben Pindar) “unter anderm auch Gedanken” hat'?, hoch, wo er
diesen doch wenigstens so gut kannte, dass er sich zutraute, mit seinen
Versen Offentlich zu hantieren?

Nietzsches Lob des Prosaisten, das bloss auf gelidufigem Urteil
fusst!?, erfiillt anscheinend eine in bezug auf seine Kenntnis und Mei-
nung der Sache indirekte Funktion, die man als Deckfunktion bezeich-
nen kann. Darauf deutet auch die Wende um 1881 hin, als er Leopardi
nach einigen Vorzeichen in den Notaten'* auch offentlich dem (physio-
logisch) dekadenten Typus der “grossen Dichter” (wie Byron, Mus-
set, Poe, Kleist, Gogol) und pessimistischen Philosophen zuordnet'?>,

110 Vgl. Brief an Hans von Bilow in London, Naumburg, 2. Januar 1875, KGB 11/3,
S. 3: “Ich kenne dessen [Leopardis] prosaische Schriften freilich nur zum
kleinsten Theile; einer meiner Freunde, der mit mir in Basel zusammenwohnt,
hat ofters einzelne Stlicke daraus uibersetzt und las sie mir vor, jedes mal zu
meiner grossen Uberraschung und Bewunderung; wir besitzen die neueste
Livorneser Ausgabe.”

111 Giacomo Leopardi, deutsch von Paul Heyse, 2 Bde., Berlin, W. Hertz, 1878. Vgl.
Brief an Marie Baumgartner in Lorrach, Basel, 29. Dezember 1878, KGB II/5, S.
375: “Leopardi steht da in ernster Pracht, aufgespart fiir gute Sommertage im
Gebirge.” Ein spiterer Genuss dieses Vorrats ist nicht bezeugt.

112 KSAS8, S. 128: 8 [2.

113 Vgl. Hamerling, “Vorwort” (Anm. 43), S. 8: “Und da er sich wohl bewusst war, dass
er mit der Feder in der Hand Alles vermochte, so schien er mit den sprodesten
Schwierigkeiten der italienischen Prosa gleichsam nur sein Spiel zu treiben.”

114 KSA 8, S. 575: 38 [2] (November-Dezember 1879): “Die (iberfeinen Ungliickli-
chen, wie Leopardi, welche fiir ihren Schmerz stolz am ganzen Dasein Rache
nehmen, bemerken nicht, wie der gottliche Kuppler des Daseins dabei tiber sie
lacht: eben jetzt trinken sie wieder aus seinem Mischkrug; denn ihre Rache, ihr
Stolz, ihr Hang zu denken, was sie leiden, ihre Kunst, es zu sagen — ist das nicht
alles wieder — Honigseim?”

115 Vgl. JGB 269, KSA 5, S. 224: “Diese grossen Dichter zum Beispiel, diese Byron,
Musset, Poe, Leopardi, Kleist, Gogol, — so wie sie nun einmal sind, vielleicht sein
missen: Menschen der Augenblicke, begeistert, sinnlich, kindskoOpfisch, im



Poetik und Rhetorik der Affekte 167

um schliesslich noch einen Schritt weiterzugehen. Nietzsches Wand-
lung vom Aufklidrer zum historischen Genealogen und philosophi-
schen Gesetzgeber reicht jedoch als Erklarung dafiir nicht hin. Das
heisst, sie kehrt nur jene verhohlene Haltung hervor, die zuvor das Lob
des Prosaisten zurtickhielt. Doch beide zeitverschobenen Haltungen
wurzeln in derselben und einzigen Auseinandersetzung mit Leopardi
zwischen 1872 und 1874, die sich durch den Widerspruch von Aneig-
nung und Verwerfung im double bind verschlingt. Was also hat
Nietzsche in Leopardis Gedichten gesehen?

Wenn Nietzsche das unhistorische Tier dem Nachtgesang unver-
merkt entwendete, dann erkannte er sehr wohl, dass Leopardi aus
dem nackten Leben, das er darin exponierte, andere Konsequenzen
zog. Und zwar jene, die Nietzsche sodann als tiberhistorische Position
namentlich und mit den entsprechenden Versen von Auf mich selbst
dem lebensmiiden Philosophen zuordnete, um ihn dem entgegenge-
setzten Projekt einer Maximierung des Lebens zu opfern. Doch dnder-
te dies nichts an der doppelten Leistung Leopardis, das historische
Problem des nackten Lebens als Philosoph erkannt und als Dichter in
einer Poetik des nackten Affekts gesagt zu haben'®. Der Dichter, der
auch Gedanken hatte, hatte zwei Dinge, die Nietzsche nicht hatte:

Misstrauen und Vertrauen leichtfertig und plotzlich; mit Seelen, an denen
gewohnlich irgend ein Bruch verhehlt werden soll; oft mit ihren Werken Rache
nehmend fiir eine innere Besudelung, oft mit ihren Auffligen Vergessenheit
suchend vor einem allzutreuen Gedichtniss, oft in den Schlamm verirrt und
beinahe verliebt, bis sie den Irrlichtern um die Stiimpfe herum gleich werden und
sich zu Sternen verstellen — das Volk nennt sie dann wohl Idealisten —, oft mit
einem langen Ekel kimpfend, mit einem wiederkehrenden Gespenst von Un-
glauben, der kalt macht und sie zwingt, nach gloria zu schmachten und den
‘Glauben an sich’ aus den Hinden berauschter Schmeichler zu fressen: — welche
Marter sind diese grossen Kiinstler und tiberhaupt die hoheren Menschen fiir
Den, der sie einmal errathen hat!” Vgl. KS4 13, S. 90: 11 [229], KSA 13, S. 395: 14
[222], und KSA 13, S. 429: 15 [34].

116 Es steht zu vermuten, misste jedoch an einem anderen Ort genau untersucht
werden, dass die Leopardische Inspiration der Zweiten Unzeitgemdssen bereits
eine Wiederholung ist: Die kosmische Fabel, die “Ueber Wahrheit und Liige”
erdffnet und neben der Eroffnung des ersten Kapitels der Zweiten Unzeitgemdssen
als stilistisches Glanzstiick des jungen Nietzsche gehandelt wird, scheint sich in
mancher Hinsicht aus Leopardis Der Ginster zu bedienen.



168 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

Nietzsche, der zwar auch Altphilologe war, wollte Philosoph''” werden
und hatte keine Poesie; auch mangelte es seiner rhetorisch-physiologi-
schen Erkenntniskritik weitgehend an poetologischem Gesplr. Tat-
sdchlich beklagte sich Nietzsche in dieser Zeit iiber seine mangelnde
Schreibkunst (und das nicht zufillig im Zusammenhang mit Leopardi)**®,
und beim Verfassen der Zweiten Unzeilgemdssen traten erhebliche
Konzeptionsprobleme auf'”®. Doch Nietzsche musste schon damals

117 Schon knapp zwei Jahre nach seinem Antritt als Professor fiir klassische Philologie
in Basel bewarb sich Nietzsche in einem Brief an den Prisidenten des Erziehungs-
kollegiums Wilhelm Vischer-Bilfinger um die Nachfolge Gustav Teichmiillers auf
den Lehrstuhl fiir Philosophie (vgl. Brief an Wilhelm Vischer-Bilfinger in Basel,
Basel, vermutlich Januar 1871, KGB II/1, S. 174-178). Eine direkte Antwort oder
anderweitige Dokumente sind nicht berliefert. Offenbar hat Vischer-Bilfinger
Nietzsche geraten, von einer offiziellen Bewerbung abzusehen, da eine solche
angesichts seiner altphilologischen Herkunft wie seiner biographischen und
akademischen Jugend als Anmassung betrachtet worden wiire.

118 An Hans von Bilow, der Nietzsche 1872 seine schliesslich nie zustandege-
kommene Ubersetzung von Leopardis Operette morali widmen wollte und ihm
1874 vorschligt, diese doch zu tibersetzen, schreibt Nietzsche am 2. Januar 1875
aus Naumburg ablehnend, unter anderem mit der Begriindung: “Ich selber
nimlich verstehe gar zu wenig Italiinisch und bin tiberhaupt obschon Philologe
doch leider gar kein Sprachenmensch (die deutsche Sprache wird mir sauer
genug).” (KGBI11/5, S. 3) Dass Nietzsche damit sein produktives und insbesonde-
re stilistische Ungentigen meint, geht aus dem Brief Cosima Wagners aus
Bayreuth an Nietzsche in Basel vom 26. Oktober 1874 hervor: “Ich glaube durch
Ihre Beredsamkeit [in Schopenhauer als Erzieber] und leuchtende Einsicht, einen
Schliissel zu Luther’s Heimsuchungen erhalten zu haben, und wenn Sie behaup-
ten an der deutschen Sprache keine Freude zu haben, so bestraft sie die Edle
grossherzig, indem sie Ihnen eine Persuasion und Eindringlichkeit verleiht,
welche Thnen keine andere Sprache auf diesem Gebiete gewihren wiirde.” (KGB
11/4, S. 592) Wihrend Nietzsches Besuch in Bayreuth vom 4. bis 15. August 1874
notierte Cosima Wagner am 14. August in ihrem Tagebuch: “Unter anderem
behauptet er [Nietzsche], keine Freude an der deutschen Sprache zu finden,
lieber lateinisch zu sprechen u.s.w.” Cosima Wagner, Die Tagebiicher. 1869-
1883, 4 Bde., ediert und kommentiert von Martin Gregor-Dellin und Dietrich
Mack, Miinchen, Ziirich, 19822, Bd. 2, S. 844.

119 Vgl. Jorg Salaquarda, “Studien zur Zweiten Unzeitgemissen Betrachtung”, in:
Nietzsche-Studien, 13 (1984), S. 1-45. Die erst im letzten Augenblick vor der
Drucklegung ‘gelosten’ Konzeptionsprobleme sind, wie die Analyse Brusottis
(“Figure della caducitd” [Anm. 38]) nahelegt, gewiss ein Faktor fiir Nietzsches
zwiespiltigen Umgang mit Leopardi in der Zweiten Unzeiigemdissen; er ist jedoch
nicht die ‘Losung’, sondern ein weiterer Faden im double bind.



Poetik und Rhetorik der Affekte 169

die biographischen Gemeinsamkeiten entdeckt haben: Dem nur
finfundzwanzigjihrigen Italiener wurde in Preussen ein Lehrstuhl fiir
griechische Philosophie angeboten, und er war ebenfalls von Krank-
heiten geplagt, insbesondere von der Erblindung bedroht'®. In seinen
spiteren Briefen veranstaltete Nietzsche mit Leopardi einen regelrech-
ten Wettbewerb des Leidens, in dem ihre Philosophien, aber auch ihre
Poetik beziehungsweise Rhetorik am “Zwecke des Lebens”'*! sich wie
Gift und Gegengift scheiden sollten: “Wer bat denn so viel ausgestan-
den als ich? Leopardi gewiss nicht!”'?* 1882 offenbarte sich, was ehe-
dem verknipft war: Die philosophische Frage des Lebens war zu-
gleich eine existentielle Lebensfrage.

Der ambivalente Umgang von Anerkennung und Verwerfung in
Sache und Wort war von Anfang an auch ein persénlicher double bind
von Bewunderung und Neid. “Sie wissen doch”, stellt Nietzsche Ende
1878 gegeniiber Marie Baumgartner klar, “dass ich kein ‘Pessimist’ bin,
wie er und das ‘Dustere’, wo ich es finde, nur constatire, nicht be-
jammere. Freilich kommen dabei keine so herrlichen Gedichte zum
Vorschein”'®. Hilt hier die Hoflichkeit, die der Dank fiir die Leopardi-
Ubersetzung Heyses gebietet, den Affekt noch hinter der Sache zu-
riick, so ldsst der Genealoge und Philosoph, der den Menschen aus

120 Die Biographie Leopardis war Nietzsche sowohl durch Hamerlings “Vorwort”, als
auch und in aller Ausfiihrlichkeit in Brandes’ Einleitung “Giacomo Leopardi’s
Leben und Werke” zuginglich. Letzterer bemerkt selber, die “traurigen Einzelhei-
ten” des “Lebens des Dichters” mehr hervorgehoben zu haben, “als es vielleicht
dem Leser lieb ist”. Er begriindet das damit, dass “die Poesie, wie die Philosophie
Leopardi’s rein subjectiver Natur” ist, um deren Pessimismus auf das ungliickli-
che Leben zurlickzufiihren, wohl wissend, dass sich Leopardi selbst gegen
diesen Schluss vehement gewehrt hat. Hier rechtfertigt er sich wiederum und
ganz historistisch damit, Leopardi auf diesem Weg mit den anderen Weltschmerz-
Dichtern von Byron bis Heine in den historischen Weltprozess einreihen und
ihnen ihren Beitrag zur Erhebung des Geistes zuweisen zu kénnen (S. 88f).

121 HL1, KSA 1, S. 256-257.

122 Brief an Erwin Rohde in Tiibingen, Basel, Mitte Juli 1882, KGB11I/1, S. 226; vgl.
auch Brief an Heinrich Koselitz in Florenz, Basel, 22. Januar 1879, KGB I1I/5,
S. 383: “Ich weiss es, dass Leopardi in Betreff der Schmerzhaftigkeit es nicht
schlimmer gehabt hat als ich es habe. Trotzdem!”

123 Brief an Marie Baumgartner in Lorrach, Basel, 29. Dezember 1878, KGB 1I/5,
S 375,



170 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

seiner “Selbstverkleinerung”* auf den “schrecklichen Grundtext homo
natura”® zuriick und iber sich selbst hinaus zum “Ubermenschen”
fihren mochte, alle ethische wie sachliche Riicksicht fahren: Nietzsche
verkehrt sein personliches argumentum ad personam, indem er Leo-
pardi zur persona ad argumentum erklirt, die ex negativo dem Pathos
des Lebens dienen soll. Gleichzeitig will der Rhetoriker als Person mit
dem nackten Affekt des beneideten Poeten fertig werden, indem er
diesen entbldsst:

Es ergotzt mich an die Revanchen zu denken, welche die derbe Naturlichkeit der

Natur bei solcher Art Menschen nimmt z.B. wenn ich hore, dass L{eopardi)
126

friiher On{anie) trieb, spiter impotent war <,

Immerhin ist Nietzsche damit nicht an die Offentlichkeit getreten. Ob
dieser Umstand und die Schamhaftigkeit, die er beim Benennen des
Sachverhalts selbst in seinen Notizheften an den Tag legt — “Zuletzt
haben die Jesuiten herausgebracht, dass Leo(pardi...)”'”; “Man wiirde
sich verrechnen, wenn man sich zum Beispiel einen Leopardi als
keusch vorstellte”® — nicht doch einer Scham fiir seine Aggression
gegen Leopardi entspringen, sei dahingestellt.

124 JGB 267, KSA 5, S 220; vgl. Marco Brusotti, “Die ‘Selbstverkleinerung’ des
Menschen in der Moderne. Studie zu Nietzsches ‘Zur Genealogie der Moral’”, in:
Nietzsche-Studien, 21 (1992), S. 81-136.

125 JGB 230, KSA 5, S. 169.

126 KSA 11, S. 451: 34 [95) (April-Juni 1885).

127 KSA 11, S. 257: 26 [405].

128 KSA13,S.599: 23 [1]: “Auch ein Gebot der Menschenliebe. — Es giebt Fille, wo ein
Kind ein Verbrechen sein wiirde: bei chronisch Kranken und Neurasthenikern
dritten Grades. Was hat man da zu thun? — Solche zur Keuschheit ermuthigen,
etwa mit Hulfe von Parsifal-Musik, mag immerhin versucht werden: Parsifal
selbst, dieser typische Idiot, hatte nur zu viel Griinde, sich nicht fortzupflanzen.
Der Ubelstand ist, dass eine gewisse Unfihigkeit, sich zu ‘beherrschen’ ( — auf
Reize, auf noch so kleine Geschlechtsreize nicht zu reagiren) gerade zu den
regelmissigsten Folgen der Gesammt-Erschopfung gehort. Man wiirde sich
verrechnen, wenn man sich zum Beispiel einen Leopardi als keusch vorstellte.
Der Priester, der Moralist spielen da ein verlornes Spiel; besser thut man noch, in
die Apotheke zu schicken. Zuletzt hat hier die Gesellschaft eine Pflicht zu
erfillen: es giebt wenige dergestalt dringliche und grundsitzliche Forderungen
an sie. Die Gesellschaft, als Grossmandatar des Lebens, hat jedes verfehlte Leben
vor dem Leben selber zu verantworten, — sie hat es auch zu biissen: folglich soll



Poetik und Rhetorik der Affekte 171

IV. Schluss

Georg Christoph Lichtenberg, Giacomo Leopardi und Friedrich Nietz-
sche bieten sich fiir eine komparatistische Zusammenschau nicht nur
wegen des philologischen Befundes an, dass die Sprachkritik und die
historische Kritik in Nietzsches Frithwerk ebenso weitreichende wie
weitgehend verschwiegene Anstosse den beiden ersten verdankt. Alle
drei geben — wie Lichtenberg im Aphorismus: “Alle Tiere, die etwas
mit den Pfoten fassen konnen, konnen es auch mit dem Kopf, Affen,
Papageien, Biber”'®, Leopardi im menschenkrinkenden Fazit seiner
Lebensphilosophie: “Was ist der Mensch? Ein Tier, das anpassungsfihi-
ger ist als die anderen”°, und Nietzsche in seiner ambivalenten Be-
stimmung des Menschen als “hochst pathetisches Thier” — durch ihre
stete Wachsamkeit fiir Vergleiche mit dem Tier ein ausgeprigtes
anthropologisches Interesse fiir die menschliche Natur zu erkennen,
das einen Teil von Nietzsches Empfinglichkeit fiir die Reflexionen von
Lichtenberg und Leopardi erklirt. So ldsst sich, wie dies hier in ersten
Zigen geschehen ist, eine Geschichte der Menschenbilder im Spiegel
ihrer historischen, sprach- und erkenntniskritischen Brechungen schrei-
ben, wenn man Lichtenberg im Hinblick auf Leopardi und Nietzsche,
Leopardi mit Ricksicht auf Lichtenberg und im Hinblick auf Nietzsche,
Nietzsche mit Ricksicht auf Lichtenberg und Leopardi in den Blick
nimmt. Hilt man dabei heuristisch an der Triade Ethos, Argument und
Pathos fest, die aus der antiken Rhetorik tberliefert ist, lassen sich in
ihrem jeweiligen Verhiltnis zur Frage, ob die menschliche Natur form-
bar, ja formungsbediirftig gedacht werden soll oder nicht, die histo-
risch wechselnden Konstellationen zwischen Lichtenberg, Leopardi
und Nietzsche genauer bestimmen. Diese Frage, die sich seit der Mitte
des 18. Jahrhunderts in zusehends biologisierterer Form stellt, bildet
das Argument der Verfligbarkeit oder Unverfiigbarkeit des nackten

sie es verhindern.” Zur Abhingigkeit der ‘eugenischen’ Argumentation von
Charles Féré vgl. Hans Erich Lampl, “Ex oblivione: das Féré-Palimpsest. Noten
zur Beziehung Friedrich Nietzsche-Charles Féré (1857-1907)", in: Nietzsche-
Studien, 15 (1986), S. 225-264.

129 SB1,S. 282, D 335.

130 Leopardi, Zibaldone [14506] 5 Agosto 1821, vol. I (Anm. 57), p. 872.



172 Martin Stingelin und Hubert Thtiring

Lebens. Georg Christoph Lichtenberg pflegte die erkenntniskritische
Skepsis, ob sich die menschliche Natur tiberhaupt erschliessen lisst,
als Ethos der Berihrungsscheu im Umgang mit dem nackten Leben; sie
gebietet insbesondere, den Menschen vor pathetischenn Zumutungen
in Schutz zu nehmen, die ihn der Vernunft abspenstig machen wollen
und verhindern, dass er sich in eine durch allgemeine Ubereinkunft
festgelegte Ordnung eingliedert. Giacomo Leopardi entfremdet dem
Menschen die anfangs noch pathbetisch idealisierte Natur zunehmend
mehr und entdeckt im Leben selbst die Quelle des Ungliicks, welche
die aufgeklirte Vernunft im Dienst der Verbesserung erst recht zum
Stromen gebracht hat; auf das nackte Leben gebracht, fiir das jedes
Pathos todlich wire, muss der Mensch das Ethos der Minimierung als
Kunst des nackten Affekts pflegen. Friedrich Nietzsche bediente sich
des Pathos, um das nackte Leben im Menschen aufzuriihren, zu ent-
fesseln und einer Steigerung zuginglich zu machen, die den Men-
schen Uber sich selbst hinausfiihren sollte, ohne ihm — und in dieser
individualisierenden Ironie, die seine Menschenpolitik als reines
Gedankenexperiment erscheinen ldsst, bewahrt sich vielleicht ein
ethischer Standpunkt Nietzsches — vorangehen zu wollen. Dabei
ergeben sich vor allem auch wechselnde Konstellationen im Verhiltnis
von Rbetorik und Poetik. Bei Lichtenberg soll die Poesie in ihrer
Ereignishaftigkeit die singulire Lebendigkeit eines sinnlichen Ein-
drucks bewahren, den die Sprache als grammatikalisches Regel- und
rhetorisches Riderwerk in seiner unvermittelbaren Einzigartigkeit aus-
zuldschen droht. Bei Leopardi 16st sich die auf Uberzeugung gestimm-
te Rhetorik, die dennoch als heuristisches Instrument erhalten bleibt,
in einer Poetik der Intensititen auf, die nicht mehr figural bestimmt,
sondern als Ereignisse des nackten Affekts erfahren werden. Bei
Nietzsche treten Poetik und Rhetorik unvermittelt auseinander, wo
diese ganz im Zeichen der pathetischen Aufrithrung, jene im Zeichen
des autoreferentiellen Spiels steht, bleiben aber aufeinander bezogen,
wo Nietzsches Poesie sich ebenso sprachkritisch wie kunstvoll des
rhetorischen Formenschatzes bedient'?.

131 Zum letzten Aspekt vgl. exemplarisch die poetologische Studie von Wolfram
Groddeck, “Nietzsches Gedicht: ‘Die Sonne sinkt’. Eine philologische Lektiire
des sechsten ‘Dionysos-Dithyrambus™, in: Nietzsche-Studien, 16 (1987), S. 21-46.



Poetik und Rhetorik der Affekte 173

Abstract

The linguistic and historical criticism of Friedrich Nietzsche received considerable
input by Georg Christoph Lichtenberg and Giacomo Leopardi. This will not only be
looked at from its philological aspects but shown as the starting point of a comparative
analysis, the tertium comparationis of which is the term “naked life”, coined by
Giorgio Agamben. All three authors not only come up with different answers to the
question whether or not human nature is malleable, or should indeed be thought of in
need of forming; their respective argumentations are also reflected in the different
degrees of significance attached to the relationship between ethos and pathos and
between poetics and rhetoric in their works.






	Poetik und Rhetorik der Affekte : Lichtenberg - Leopardi - Nietzsche

