
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Poetik und Rhetorik der Affekte : Lichtenberg - Leopardi - Nietzsche

Autor: Stingelin, Martin / Thüring, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Stingelin und Hubert Thüring

Poetik und Rhetorik der Affekte.
Lichtenberg - Leopardi - Nietzsche

I. Einleitung

Friedrich Nietzsches grosse Philosopheme des Dionysischen, der ewigen

Wiederkunft, des Übermenschen, der Umwertung, aber auch die
Methode der Genealogie und das unablässige Experimentieren in den
Notizheften sind unverkennbar und historisch unvergleichlich auf das
Leben als solches bezogen. Doch was Nietzsche, indem er die historischen

Bedingungen des Lebens analysierte, den gegenwärtigen
Zustand diagnostizierte und die bedingungslose Bejahung als Zukunft
projektierte, ins Bewusstsein seiner Zeit rief, musste sich bereits als

diskurshistorisches Problem konstituiert haben. Michel Foucault hat
dargelegt, dass seit Mitte des 18. Jahrhunderts der Mensch nicht mehr
allein durch eine "politische Anatomie", die seinen Körper diszipliniert,

geformt wird, sondern durch eine sie überlagernde "Bio-Politik",
die sein Leben als innere Essenz und Potenz reguliert. Diese
Erforschung, Verwaltung und Erzeugung der biologischen Kräfte sowohl
des kollektiven als auch, in dem Mass, wie sie sich ab Mitte des 19-

Jahrhunderts mit der anatomischen Disziplinierung enger verbindet,
des individuellen Körpers geht mit einer zunehmenden Biologisierung
der Seele einher, von der ausgehend dann die Psychoanalyse umgekehrt

eine Resymbolisierung der Triebe unternehmen wird1.

Giorgio Agamben hat im Anschluss an Foucault in seinem Buch
Homo sacer. Ilpotere sovrano e la nuda vita die These aufgestellt, dass

1 Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 (1976),
übersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1977,
S. 166, vgl. S. 159-190, und ders., "Leben machen und sterben lassen. Zur
Genealogie des Rassismus. Ein Vortrag" [Vorlesung am Collège de France vom
17. März 1976], aus dem Französischen von Mira Koller, in: Lettre internationale,
20 (Frühjahr 1993), S. 62-67.



128 Martin Stingelin und Hubert Thüring

die Bio-Politik, indem sie den Menschen auf einen biologischen Nullwert

zurückzuführen und darauf neu zu begründen versucht, das nackte
Leben zum eigentlichen Subjekt der Moderne macht2. Der homo sacer
verkörperte im archaischen römischen Recht das Paradox eines Banns
(.abbandono): Zwar durfte er straflos getötet, nicht aber geopfert werden,

was seine Tötung sinnlos und ihn gleichsam unberührbar machte.
Als Gegenfigur des Souveräns markierte der homo sacer die Grenze
zwischen dem undenkbaren nackten und dem rechtlich eingekleideten,
instituierten, Leben, mithin die Begründung des Rechts selbst in seinem
Zwiespalt zwischen Gewalt und Schutz3. Blieb das nackte Leben,
eingebunden in die Idee der Souveränität, bis ins 18. Jahrhundert unverfügbar,
so versuchte das moderne Subjekt, sich anstatt im Bezug auf die
göttliche Referenz gerade im unmittelbaren Verhältnis zum Leben zu
begründen, das die wissenschaftlichen und administrativen Zugriffe als
solches blosslegen sollten. Doch der Fortschritt, der die Verfügbarkeit
des nackten Lebens in Aussicht stellte, entzog es dem Subjekt, das damit
seines phantasmatischen Doppels endlich habhaft zu werden glaubte,
in gleichem Mass, so dass es zu ständigen symbolischen Redefinitionen,
aber auch zu immer härteren Übergriffen im Realen schritt4.

Das nackte Leben ist ein kritischer Begriff im doppelten Sinn:
Historisch bezeichnet er die permanente Krise, in die der Versuch, sich
selbst durch die Tilgung der Grenze zwischen instituiertem und realem

Leben zu begründen, den modernen Menschen gebracht hat;

philosophisch erhebt er die Frage nach der Um/Verfügbarkeit des
Lebens zur entscheidenden Frage der Moderne5.

2 Giorgio Agamben, Homo sacer. Ilpotere sovrano e la nuda vita (Die souveräne
Macht und das nackte Leben), Torino, Einaudi, 1995, S. 13; zum kritischen
Anschluss an Foucault vgl. S. 5-10, 12f., 123 und S. 131-134.

3 Vgl. ebd., S. 79-82 und S. 90-96.
4 Agamben zeigt das anhand der politischen Philosophie insbesondere Carl Schmitts

(ebd., S. 19-45) und des Konzentrationslagers als "Nomos der Moderne" (S. 185-

201), wo Recht und Tat, Leben und Tod, Wort und Sache ununterscheidbar werden.

Zum 'Muselmann', dem zwischen Leben und Tod siechenden Häftling der
deutschen Konzentrationslager, als reale Verkörperung des homo sacer und des

nackten Lebens vgl. Giorgio Agamben, Quel che resta di Auschwitz. L'archivio e

il testimone (Homo sacer III), Torino, Bollati Boringhieri, 1998, S. 37-80.
5 In einer Agamben vergleichbar scharfen Weise hat dies bereits der Rechts¬

historiker und Psychoanalytiker Pierre Legendre herausgearbeitet; von seinen,



Poetik und Rhetorik der Affekte 129

Nietzsches Werk ist - nicht erst im Licht der Rezeptionsgeschichte

- ein exemplarischer Ort dieses Doppelsinns, stehen doch seine
sprachskeptische und genealogische Kritik, welche die Unmittelbarkeit

des Lebens als Trug enthüllt, und seine gesetzgeberischen
Philosopheme, die ein unmittelbares Leben verfügen, in einem vielfältigen

Spannungsverhältnis. Aus diesem verspricht die Konstellation
mit Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799) und Giacomo Leopardi
(1798-1837), die Nietzsche gerade in der für sein Werk entscheidenden
Phase seiner Auseinandersetzung mit der Rhetorik und der Historie
von 1872 bis 1874 in je besonderer Weise beschäftigen, einige Züge
schärfer hervorzuheben. Dabei wird das nackte Leben als gemeinsamer

diskurshistorischer Bezugspunkt nicht einfach nur thematisch
oder motivisch aufgesucht, sondern dort beobachtet, wo es die Sprache

kreuzt: in den Affekten. Die Heraufkunft des nackten Lebens als

kritischer Referenz des modernen Subjekts geht einher mit der Auflösung

der rhetorischen Ordnung, die mit der Triade von Ethos, Argument

und Pathos6 auch die Affektivität als Ausdruck des Lebens, als
Leben der Sprache regulierte. Wenn das Leben als solches zum Argument

wird und zugleich sprachlose Unmittelbarkeit der Affekte gefordert

ist, geht das Argument entweder gänzlich im Ethos oder gänzlich
im Pathos auf. Das Argument des nackten Lebens zwingt die Subjekte
der Rede zu einer Entscheidung, die auch das Verhältnis von Rhetorik
und Poetik betrifft. Im folgenden werden die Entscheidungen, die
Lichtenberg, Leopardi und Nietzsche zwischen Ethos und Pathos und
zwischen Rhetorik und Poetik vornehmen, im Zusammenhang mit
Nietzsches jeweils spezifischer Rezeption der beiden anderen,
nachgezeichnet und untersucht7. Hier zeigt sich nicht zuletzt, dass die Rätsel,

neben anderen Einzelwerken, bislang neunbändigen Leçons ist auf deutsch erst

greifbar Pierre Legendre, Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Abhandlung über
den Vater. Lektionen 177/(1989), aus dem Französischen von Clemens Pornschle-

gel, mit einem Nachwort von Clemens Pornschlegel und Hubert Thüring,
Freiburg im Breisgau, Rombach, 1998 Rombach Wissenschaft- Reihe Litterae 20).

6 Vgl. J. Wisse, "Affektenlehre - B. I. Antike", in: Gert Ueding (Hg.), Historisches
Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 1, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1992, Sp. 218-

224, Sp. 223.

7 Die jeweilige Vorgehensweise findet sich am Ende der Abschnitte II.l. und III.l.
erläutert.



130 Martin Stingelin und Hubert Thiiring

die Nietzsches Rezeption aufgeben, vom fraglichen Argument, dem
nackten Leben, nicht zu trennen sind.

II. Nietzsche und Lichtenberg

Der historische Widerstreit zwischen Erkenntnis und Leidenschaft
kann gelesen werden als Synekdoche für die Geschichte des Widerstreits

zwischen der vermeintlich affektfreien, allein dem Ethos der
Vernunft verpflichteten Philosophie und der Rhetorik beziehungsweise

Poetik als Sachverwalterin aller an- und aufrührenden Kräfte, die
das Pathos in sich vereinigt. Seinen schärfsten Ausdruck hat dieser
Widerstreit in Immanuel Kants Kritik der Urteilskraft gefunden, wo die
Beredsamkeit im Namen der Vernunft in die Schranken der 'blossen
Wohlredenheit (Eloquenz und Stil)' gewiesen wird, weil sie als "Kunst
zu überreden, d.i. durch den schönen Schein zu hintergehen (als ars
oratoria)", die Urteilskraft der Freiheit beraubt, während doch das
Recht und die Moral "für Ideen der Vernunft [...] schon an sich
hinreichenden Einfluss auf menschliche Gemüter" haben sollen, "als
dass es nötig wäre, noch die Maschinen der Überredung hiebei
anzulegen", die es verstehen, "den Verstand durch sinnliche Darstellung

zu überschleichen und zu verstricken". "Rednerkunst (ars oratoria)"
ist für Kant, im Gegensatz zur "Beredtheit und Wohlredenheit (zusammen

Rhetorik)", die "Kunst, sich der Schwächen der Menschen zu
seinen Absichten zu bedienen"8. Diese Schwächen aber rühren in
Kants Anthropologie von den augenblicks- und rauschhaften Affekten
und den auf Dauer gestellten, sich zusehends verfestigenden und
verhärtenden Leidenschaften9: "Affekten und Leidenschaften unter-

8 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft (1790,1793, 1799), in: ders., Werkausgabe,
hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, Band X, 1974, 14. Aufl.
1996, S. 266-267; vgl. B. Martin, "Affektenlehre - B.V. Nationalliteraturen:
1. Deutschland", in: Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik,
Band 1 (Anm. 6), Sp. 228-233, Sp. 229.

9 Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798, 1800), in:
ders., Werkausgabe (Anm. 8), Band XII/2, 1977, S. 395-690, S. 580-582 ("Von den
Affekten in Gegeneinanderstellung derselben mit der Leidenschaft").



Poetik und Rhetorik der Affekte 131

worfen zu sein, ist wohl immer Krankheit des Gemüts; weil beides die
Herrschaft der Vernunft ausschliesst"10. Diesem Diktum widerspricht
Friedrich Nietzsches Wendung von der "Leidenschaft der Erkenntnis"
mit einer rhetorischen Figur, die in Kants Augen ein Oxymoron
dargestellt hätte. Augenscheinlich sieht Nietzsche in der Erkenntnis
selbst einen auf Dauer gestellten Affekt am Werk, ja er spricht dieser -
horribile dictu - im gentivus subiectivus selbst eine Leidenschaft zu
oder bezeichnet gar diese Erkenntnis - horribilime dictu - im genitivus
obiectivus als auf Dauer gestellten Affekt. In jedem Fall stellt Nietzsches

Wendung von der "Leidenschaft der Erkenntnis" für die hierarchisch

gefestigte Ordnung des unteren, sinnlich affizierbaren und des

oberen, rein intellektuellen Erkenntnisvermögens in der herkömmlichen

Anthropologie11 eine beträchtliche Störung dar, wenn sie diese
nicht gar vom Kopf auf die Füsse stellt. Kant selbst konnte die Logik
von der Psychologie nur trennen, indem er sie als autonomes "System
der Regeln des Verstandes" der sinnlichen und affektiven
Fremdbestimmtheit durch die Rhetorik enthob (und der Poesie als Ausdruck
der Genieästhetik eine autonome Sonderrolle zuwies). Wo Kant
versuchte, seinen Begriff des Menschen anthropo-logisch zu festigen,
indem er der menschlichen Natur auf diese Weise die Rhetorik
entfremdete, hob Nietzsche mittels der als Gelenkstelle zwischen Psychologie

und Logik begriffenen Rhetorik die menschliche Natur geradezu
aus den Angeln, um sie neu formbar zu machen. Hier ist der Ort, wo
sich die Frage nach der Verfügbarkeit oder Unverfügbarkeit des
"nackten Lebens" stellt, wie in drei Argumentationsschritten gezeigt
werden soll:

1. Die Formel "Leidenschaft der Erkenntnis" ist aus Nietzsches
Begriff der Rhetorik hervorgegangen, der 1872/73 in drei Textkorpora
noch vorwiegend sprachkritisch gewendet war, die jeweils dem Studium

des ersten Bandes von Gustav Gerbers Buch Die Sprache als Kunst
verpflichtet sind: der Fragmentgruppe 19 vom Sommer 1872 bis
Anfang 1873, der Basler Rhetorikvorlesung vom Wintersemester 1872/73
und der nachgelassenen Schrift "Ueber Wahrheit und Lüge im ausser-
moralischen Sinne" vom Sommer 1873-

10 Ebd., S. 580.
11 Vgl. ebd., S. 424-426; das folgende Zitat auf S. 426.



132 Martin Stingelin und Hubert Thüring

2. Mit seinem sprachkritischen Akzent verliert sich der explizite
Begriffder Rhetorik in Nietzsches Werk im selben Mass, wie die Rhetorik
implizit zur Steigerung seiner wirkungsästhetischen Absicht beiträgt:
Innerhalb der in der Morgenröthe und in der Fröhlichen Wissenschaft
noch diätetisch gehegten Formel "Leidenschaft der Erkenntnis" wird die
Erkenntnis selbst von der Leidenschaft übermächtigt und führt zur
poetisch überhöhten Affektrhetorik des Spätwerks, in dem das Pathos

ganz im Dienst einer Steigerung der menschlichen Natur steht.
3. Die Dichte von Nietzsches Formel "Leidenschaft der Erkenntnis"

kann im Verhältnis zu Georg Christoph Lichtenbergs "Erkenntnis
der Leidenschaft" genauer bestimmt werden, indem man das Gewicht
gegeneinander abwägt, das hier wie dort jeweils den Affekten eingeräumt

wird. Den Angelpunkt bildet dabei das von Nietzsche und
Lichtenberg geteilte sprachkritische Instrument der Metapher.

II. 1. Die rhetorische Mechanik der menschlichen Erkenntnis
und ihre pathetische Antriebskraft

Ausgangspunkt ist eine erkenntniskritische Reflexion Nietzsches aus
der bereits genannten Fragmentgruppe 19:

Die Natur hat den Menschen in lauter Illusionen gebettet. - Das ist sein
eigentliches Element. Formen sieht er, Reize empfindet er statt der Wahrheiten.
Er träumt, er imaginirt sich Göttermenschen als Natur.

Der Mensch ist zufällig ein erkennendes Wesen geworden, durch die
unabsichtliche Paarung zweier Qualitäten. Irgendwann wird er aufhören und es wird
nichts geschehen sein.

Sie waren es lange nicht und wenn sie selbst aufgehört haben zu existiren,
wird sich nichts begeben haben. Sie sind ohne weitere Mission und ohne Zweck.

Der Mensch ist ein höchst pathetisches Thier und nimmt alle seine
Eigenschaften so wichtig als ob die Angeln der Welt sich in ihnen drehten.

Das Ähnliche erinnert an das Ähnliche und vergleicht sich damit: das ist das

Erkennen, das schnelle Subsumiren des Gleichartigen. Nur das Ähnliche percipirt
das Ähnliche: ein physiologischer Prozess. Dasselbe, was Gedächtniss ist, ist
auch Perception des Neuen. Nicht Gedanke auf Gedanke 12

12 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, Berlin, New York, DTB/
de Gruyter, 1980 KSA Band, Seitenzahl: Fragmentgruppe und -nummer), KSA

7, S. 474-475: 19H79I.



Poetik und Rhetorik der Affekte 133

Die Logik dieses Fragments ist nicht zufällig katachretisch: In der Not
fehlender Begriffe für das "eigentlich" Gemeinte behilft es sich mit
Metaphern, von denen kein Weg zum Propium zurückführt. Genau
das aber ist das erkenntniskritische Argument, das schon in der Ironie
des zweiten Satzes anklingt: "Illusionen", die per definitionem dann
stattfinden, "wenn etwas anders erscheint, als es ist"13, sollen das

'eigentliche' Element der menschlichen Erkenntnis sein. Dieser
Erkenntnis ist die "Natur" vorgeordnet, hat sie "den Menschen" doch "in
lauter Illusionen gebettet". Ein Teil dieser "Illusionen" scheint es nun
aber zu sein, dass sich der Mensch die Natur anthropomorphistisch
nach seinem Bilde formt: "Er träumt, er imaginirt sich Göttermenschen
als Natur." Damit täuscht sich der Mensch gleichzeitig über seine
eigene Natur, die er als menschliches Wesen der anderen Natur, der
Natur, die anders erscheint, als sie ist, vorordnet. Worin aber besteht
das Wesen des Menschen, der sich qua "Natur" über die eigene Natur
zu täuschen scheint? Das ist die 'Kernfrage' dieses "nachgelassenen
Fragments", das ein Glied bildet in einer ganzen Argumentationskette
von Fragmenten, die sich durch erweiternde Reformulierungen
auseinander entwickeln und schliesslich in die nachgelassene Schrift
"Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne" münden, die
derselben katachretischen Logik gehorcht. Die rätselhafte Wendung:
"Der Mensch ist zufällig ein erkennendes Wesen geworden, durch die
unabsichtliche Paarung zweier Qualitäten", kann daher über den
Kotext des unmittelbar vorangehenden Fragments erschlossen werden:

Ich frage nicht nach dem Zwecke des Erkennens: es ist zufällig, d.h. nicht mit
einer vernünftigen Zweckabsicht entstanden. Als eine Erweiterung oder als ein
Hart- und Festwerden einer in gewissen Fällen nöthigen Denk- und Handelnsweise.

Von Natur ist der Mensch nicht zum Erkennen da.

Zwei zu verschiedenen Zwecken nöthige Eigenschaften - die Wahrhaftigkeit

- und die Metapher - haben den Hang zur Wahrheit erzeugt. Also ein moralisches

Phänomen, aesthetisch verallgemeinert, erzeugt den intellektuellen Trieb14.

13 Gianfranco Soldati, "Illusion", in: Peter Prechtl und Franz-Peter Burkard (Hg.),
MetzlerPhilosophie Lexikon. Begriffe undDefinitionen, Stuttgart, Weimar, Metzler,
1999 (2., erweiterte und aktualisierte Auflage), S. 253.

14 KSA 7, S. 474: 191178],



134 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Hier steht die hierarchische Ordnung des unteren und oberen
Erkenntnisvermögens Kopf. Die Erkenntnis selbst ist der Vernunft weit
weniger verwandt als den niederen Seelenkräften, den Affekten und
Leidenschaften. Daher ihre Empfänglichkeit für die Figuralität, das
heisst das Rhetorische der Sprache, zeichnet es die Rhetorik doch
geradezu aus, um die pathetische Kraft der Figuren zu wissen, diese
zu konzeptualisieren und dadurch ihre Wirkung und ihre strategische
Berechenbarkeit zu steigern15. Nietzsche hebt im "nachgelassenen
Fragment" Nummer 179 stellvertretend zwei figurale Momente hervor:
"Formen sieht er, Reize empfindet er statt der Wahrheiten." Die Wendung

"Formen sieht er" fasst dabei alle Figuren zusammen, die durch
ihre Augenfälligkeit bestechen, und in der antiken Rhetorik als "Enargeia"
bezeichnet worden sind, stellt aber als Reservoir aller Figuren, die
einen optischen Reiz ausüben, nur eine Synekdoche dar für die
Wendung "Reize empfindet er", die das umfassendere pathetische
Prinzip der Figuralität schlechthin, die "Energeia", zum Ausdruck
bringt. Enargeia und Energeia: Die Paronomasie war in der Renaissance-

und in der Barockrhetorik Anlass zur Verwechslung dieser
beiden Kategorien16, die selbst im engeren Sinn der Enargeia die
Verwechselbarkeit eines rhetorisch dargestellten Sachverhalts mit seiner

Anschaulichkeit, im weiteren Sinn der Energeia die Verwechsel-

15 Vgl. Dieter Breuer, "Rhetorische Figur. Eingrenzungsversuche und Erkenntnis¬

wert eines literaturwissenschaftlichen Begriffs", in: Christian Wagenknecht (Hg.),
Zur Terminologie derLiteraturwissenschaft. Akten des IX. Germanistischen
Symposions der Deutschen Forschungsgemeinschaft, Würzburg 1986, Stuttgart, Weimar,

Metzler, 1989 Germanistische Symposien, Berichtsbände IX), S. 223-238,
v.a. S. 228-236, Rüdiger Campe, "Pathos cum Figura. Frage: Sprechakt", in: MLN,
105, Nr. 3 (April 1990), S. 472-493, und ders., Affekt und Ausdruck. Zur
Umwandlung der literarischen Rede im 17. und 18. Jahrhundert, Tübingen,
Niemeyer, 1990 Studien zur deutschen Literatur 107), insbes. S. 20-31, 238-246
und 519-522.

16 Zur Enargeia, Energeia und ihrer Verwechslung vgl. Heinrich Franz Plett, Der
affektrhetorische Wirkungsbegriff in der rhetorisch-poetischen Theorie der
englischen Renaissance, Bonn, 1970, insbes. S. 174-185, und Rüdiger Campe, "Vor

Augen Stellen. Über den Rahmen rhetorischer Bildgebung", in: Gerhard
Neumann (Hg.), Poststrukturalismus: Herausforderung an die Literaturwissenschaft.
DFG-Symposion 1995, Stuttgart, Weimar, Metzler, 1997 Germanistische
Symposien, Berichtsbände XVIII), S. 208-225, zur Verwechslung insbes. S. 213.



Poetik und Rhetorik der Affekte 135

barkeit eines rhetorisch dargestellten Sachverhalts mit seiner Lebendigkeit

und Wirksamkeit bezeichnen. Für die Enargeia könnte hier
stellvertretend die Hypotypose, für die Energeia die "lebendige Metapher"
stehen, wir möchten aber der figuralen "Logik" eines Tropus folgen,
welcher der Verwechslung noch mehr auf der Spur ist, der Metonymie.

Die Erkenntnis verwechselt also ihre vermeintlichen Gegenstände
mit den - von Nietzsche als physiologische Entsprechung gedachten -
Bedingungen ihrer Möglichkeit17. Um ein Beispiel zu geben: Der
kausallogische Zusammenhang von Ursache und Wirkung, Grund und
Erscheinung verdankt sich der metonymischen Kontiguitätsmechanik
des Perzeptions- und Apperzeptionsapparates, dessen Form der
Wahrnehmung dasjenige privilegiert, was sich mit ihm berührt, was ihn
reizt, was ihm in die Augen fällt, der diese durch seinen eigenen
physiologischen Bau bedingte Wirkung aber gleichzeitig mit ihrer Ursache
verwechselt, wenn er etwa glaubt, von den £i8r| (eide), der bildlichen
Gestalt, auf die iôéat (ideal), die Ideen, schliessen zu können:

Jene Begriffe, die lediglich unserer Empfindung ihr Entstehen verdanken, werden

als das innere Wesen der Dinge vorausgesetzt: wir schieben den Erscheinungen

als Grund unter, was doch nur Folge ist. Die Abstrakta erregen die
Täuschung als seien sie jenes Wesen, welches die Eigenschaften bewirkt, während
sie nur in Folge jener Eigenschaften von uns bildliches Dasein erhalten. Sehr

lehrreich der Übergang der ei8r| in 'i8éca bei Plato: hier ist die Metonymie,
Vertauschung von Ursache und Wirkung vollständig18.

Hier ereignet sich mehr als nur Metaphysikkritik in Form von
Metonymiekritik, was an sich schon ungewöhnlich genug ist. Tatsächlich
zerlegt Nietzsche in seinen Schriften von 1872/73 mit dem analytischen
Werkzeug der antiken Terminologie die physiologisch bedingte Mecha-

17 Zu Nietzsches Psychophysiologie vgl. Martin Stingelin, "Friedrich Nietzsches

Psychophysiologie der Philosophie", in: Sven Dierig und Henning Schmidgen
(Hg.), Physiologische und psychologische Praktiken im 19. Jahrhundert: ihre
Beziehungen zu Literatur, Kunst und Technik, Berlin, Max-Planck-Institut für
Wissenschaftsgeschichte, 1999 Preprints 120), S. 33-43.

18 Friedrich Nietzsche, <Darstellung der antiken Rhetorik), in: ders., Werke. Kriti¬
sche Gesamtausgabe, Abteilung II/4: Vorlesungsaufzeichnungen (WS 1871/72-
WS 1874/75), hg. v. Fritz Bornmann, bearb. v. Fritz Bornmann und Mario Carpi-
tella, Berlin, New York, de Gruyter, 1995, S. 413-502, S. 446; vgl. etwa auch KSA

7, S. 495-496: 191242],



136 Martin Stingelin und Hubert Thüring

nik des menschlichen Perzeptions- und Apperzeptionsapparates in
seine rhetorischen Einzelteile. Unter diesen Vorzeichen liest sich Nietzsches

Rhetorikvorlesung vom Wintersemester 1872/73 wie eine
Blaupause, ein Bauplan des Räderwerks menschlicher Seelenregungen,
deren mechanische Schaltstellen Namen tragen wie "Metapher, Synecdoche

Metonymie Antonomasie Onomatopoiie Katachrese Metalepsis
Epitheton Allegorie Ironie Periphrasis Hyperbaton Anastrophe Parenthesis

Hyperbel"19, Pleonasmus - Epanalepsis, Perissologia, Periphrasis -,
Ellipse - Aposiopese, Zeugma -, Enallage und Annominatio20, um nur
die wichtigsten zu nennen, und man hätte sich neben den beiden
einzigen Studenten im Auditorium, dem Juristen Kelterborn und dem
Germanisten Stückelberger, auch einen Ingenieur der Seele wie Sigmund
Freud, den psychoanalytischen Konstrukteur des psychischen Apparats,
unter den Zuhörern gewünscht21. Mit dieser Zerlegung des menschlichen

Perzeptions- und Apperzeptionsapparates kann aber gleichzeitig
die Idee entstehen, die isolierten Einzelteile neu zusammenzusetzen
und einen anderen Menschen aus ihnen hervorgehen zu lassen. Die
Rhetorik wird hier zur Wunschmaschine.

19 Ebd., S. 443.

20 Vgl. ebd., S. 449-457 ("§ 8. Die rhetorischen Figuren").
21 Zur Bedeutung der (aristotelischen) Rhetorik als Brücke zwischen Friedrich

Nietzsche und Sigmund Freud vgl. Gonsalv K. Mainberger, "Rhetorische Techne
(Nietzsche) in der psychoanalytischen Technik (Freud). Prolegomena zur
Rationalität der Psychoanalyse", in: Johann Figl (Hg.), Von Nietzsche zu Freud.
Übereinstimmungen undDifferenzen von Denkmotiven, Wien, WUV-Universitäts-
verlag, 1996, S. 68-95. Jacques Lacan wird schliesslich die rhetorisch analysierbare

Figuralität der unbewussten Affektregungen ohne das bei Nietzsche stets

mitgedachte physiologische Substrat reformulieren; vgl. "Das Drängen des

Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud" (1957), aus dem
Französischen übersetzt von Norbert Haas, in: ders., Schriften II, hg. v. Norbert
Haas, Ölten, Freiburg im Breisgau, Walter-Verlag, 1975, S. 15-55, S. 47, wo Lacan
die Abwehrmechanismen als "die Kehrseite dessen" bezeichnet, "wovon die
Mechanismen des Unbewussten die Vorderseite darstellen: Periphrase, Hyperbaton,
Ellipse, Suspension, Antizipation, Retractatio, Verneinung, Exkurs, Ironie sind
die Stilfiguren (Quintiliansfigurae sententiarurri)-, Katachrese, Litotes, Antonomasie,
Hypotyposis die Tropen, die als Begriffe sich am besten dazu eignen, diese
Mechanismen zu bezeichnen. Genügt es, in ihnen nur simple Redeweisen zu
sehen, wo sie doch die Figuren darstellen, die in der Rhetorik des Diskurses
wirksam werden, der effektiv vom Analysierten gesprochen wird?"



Poetik und Rhetorik der Affekte 137

Der Hebel, an dem der menschliche Perzeptions- und
Apperzeptionsapparat aus seinen Angeln gehoben, in seine rhetorischen Einzelteile

zerlegt und neu zusammengesetzt werden kann, die Antriebskraft
dieser rhetorischen Maschine, die der Mensch selbst "Erkenntnis"
nennt und durch die höchste Seelenkraft, die Vernunft, regiert und
geadelt sieht, ist für Nietzsche das Pathos. Im Pathos erkennt Nietzsche
den Dreh- und Angelpunkt des menschlichen Selbstverständnisses,
die innerste Regung und Erregbarkeit des Menschseins, die der Mensch
als Unbewusstes nicht nur vor sich selbst verbirgt; das Pathos ist

gleichzeitig die Quelle dafür, dass der Mensch die Natur seiner
Erkenntnis, mithin seine eigene Natur selbst verkennt: "Der Mensch ist

ein höchst pathetisches Thier und nimmt alle seine Eigenschaften so

wichtig als ob die Angeln der Welt sich in ihnen drehten."

II.2. Vom "Pathos des Wahrheitstriebes" zur
"Leidenschaft der Erkenntnis"

Zwei Momente bewahrt Friedrich Nietzsche in den Werken der mittleren

Periode, die in der sprachkritischen Zerlegung des menschlichen
Wahrnehmungs- und Erkenntnisapparates in seine rhetorischen
Einzelteile unvermittelt zutage getreten waren: einen kontingenten
Begriff von der Natur des Menschen und seiner Erkenntnis und das

Moment der Leidenschaftlichkeit als Antriebskraft des Menschen. Beides

fasst er in der Formel "Leidenschaft der Erkenntnis" zusammen. Sie

ist, wie Marco Brusotti eindrücklich gezeigt hat, der Versuch einer
Losung für Nietzsches "Ästhetik der Existenz"22 in der Zeit von der
Morgenröthe bis zu Also sprach Zarathustra. Sie erinnert aber gleichzeitig

daran, dass dem "Wahrheitstrieb" ein Pathos eignet, das von der
metaphorischen "Natur" der menschlichen Erkenntnis herrührt und
den Menschen diese metaphorische "Natur" gleichzeitig verkennen
lässt. Diesen "Verblendungszusammenhang" zwischen Pathos und

22 So im Anschluss an Michel Foucault Marco Brusotti, Die Leidenschaft der Er¬

kenntnis. Philosophie und ästhetische Lebensgestaltung bei Nietzsche von
"Morgenröthe" bis "Also sprach Zarathustra", Berlin, New York, de Gruyter,
1997 Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung 37), S. 17.



138 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Metapher, der in den beiden letzten Abschnitten des Fragments Nummer

179 anklingt, verschärft Nietzsche in den Fragmenten Nummer
228 bis 230, indem er das "Pathos des Wahrheitstriebes"23 aus dem
"Kriegszustand"24 der "verschiedenen Metapherwelten" hervorgehen
lässt, die sich zwangsläufig aus der Kontingenz der metaphorischen
Erkenntnisse ergeben. Nur dadurch, dass die Metaphern bis zur
Selbstvergessenheit habitualisiert und der allgemeinen Übereinkunft
unterworfen werden, dass es sich dabei um "Wahrheiten" handle,
kann dieser Kriegszustand befriedet werden. Das "Pathos des Wahrheitstriebes"

bemächtigt sich dabei der Kraft dieses Kriegszustandes, indem
es die Metaphern "petrificirt: der Eindruck durch Begriffe eingefangen
und abgegränzt, dann getödtet, gehäutet und als Begriff mumisirt und
aufbewahrt"25. Als Übersetzung und Interpretation von "Pathos des
Wahrheitstriebes" bemächtigt sich die Formel "Leidenschaft der
Erkenntnis" ihrerseits dieser Kraft und setzt sie schliesslich wieder frei,
wenn sie im Spätwerk aufs neue in jene beiden Momente auseinanderbricht,

die sie in den Werken der mittleren Periode diätetisch gehegt
zusammengefasst hat: Seinen kontingenten Begriff von der Natur des
Menschen und seiner Erkenntnis interpretiert Nietzsche im Spätwerk
als Interpretationsbedürftigkeit der menschlichen Natur; das Pathos,
das heisst eine poetisch überhöhte Affektrhetorik, wird dabei seit Also
sprach Zarathustra zusehends mehr zum Hammer, mit dem Nietzsche
philosophiert, um dem Menschen eine neue, seine Natur steigernde
Fassung26 zu schmieden, was schon in Pathosformeln wie
"Übermensch", "Willen zur Macht", "ewige Wiederkunft des Gleichen" und
"Pathos der Distanz" zum Ausdruck kommt, die den Menschen zu
einer grösseren Leidenschaftlichkeit anhalten sollen.

23 KSA1, S. 490-491, S. 491: 191228],

24 KSA 7, S. 492: 191230].

25 KSA 7, S. 490-491, S. 491: 191228],

26 Zu diesem Begriff vgl. Walter Seitter, Menschenfassungen. Studien zur Er¬

kenntnispolitikwissenschaft, München, Boer Verlag, 1985.



Poetik und Rhetorik der Affekte 139

II.3- "Leidenschaft der Erkenntnis" versus
"Erkenntnis der Leidenschaft"

Galt die Metapher in der antiken Rhetorik als eines der vornehmsten
Pathos-Werkzeuge, um die Zuhörer zu rühren, ist sie bei Nietzsche,
wie wir gesehen haben, gleichzeitig ein Instrument der Sprachkritik:
Im Grad ihrer energetischen Wiederbelebung weckt sie das Bewusstsein,
dass es sich bei jedem Begriff letztlich nur um die Metapher der Metapher

einer Metapher, das heisst die Übertragung eines Nervenreizes in
ein Vorstellungsbild (erste Metapher), die Übertragung dieses
Vorstellungsbildes in ein Lautbild (zweite Metapher) und die Übertragung
dieses Lautbildes in einen Begriff handelt, der alle Dinge, die einen
ähnlichen Nervenreiz auslösen, unter sich subsumiert (dritte
Metapher)27. Nietzsche erläutert diese Metaphorik in "Ueber Wahrheit und
Lüge im aussermoralischen Sinne" an einem Beispiel, das dem ersten
Band von Gustav Gerbers Buch Die Sprache als Kunst28 entnommen
ist:

Wie dürften wir, wenn die Wahrheit bei der Genesis der Sprache, der Gesichtspunkt

der Gewissheit bei den Bezeichnungen allein entscheidend gewesen
wäre, wie dürften wir doch sagen: der Stein ist hart: als ob uns 'hart' noch sonst
bekannt wäre und nicht nur als eine ganz subjektive Reizung!29

27 Vgl. Friedrich Nietzsche, "Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne"
WL, 1872/73) 1, KSA 1, S. 878-880.

28 Vgl. Gustav Gerber, Die Sprache als Kunst, 1. Bd., Bromberg, Mittler'sche Buch¬

handlung, 1871. Zu Nietzsches Gerber Rezeption vgl. Anthonie Meijers und
Martin Stingelin, "Konkordanz zu den wörtlichen Abschriften und Übernahmen
von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als Kunst (Bromberg
1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in 'Ueber Wahrheit und Lüge im
aussermoralischen Sinne'", in: Nietzsche-Studien, 17 (1988), S. 350-368, und
Glenn Most und Thomas Fries, "(«): Die Quellen von Nietzsches Rhetorik-Vorlesung",

in: Josef Kopperschmidt und Helmut Schanze (Hg.), Nietzsche oder "Die
Sprache ist Rhetorik", München, Fink, 1994 FIGUREN 1), S. 17-38 und 251-258.

29 WL 1, KSA 1, S. 878; vgl. Gerber, Die Sprache als Kunst (Anm. 20), S. 384: "Wir
sagen also z.B.: dieser Trank ist bitter, statt: der Trank erregt in uns eine
Empfindung der Art; wir sagen: der Stein ist hart, als ob die Härte etwas Anderes
wäre, als ein Urtheil von uns; wir sagen so: das Harz ist wohlriechend, die Blätter
sind grün - lauter Uebertragungen von unserer Auffassung auf die Wesenheit
der Dinge, nach einem, wie wir annehmen, selbstverständlichen Schlüsse zu
rechtfertigen."



140 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Dieses Beispiel findet sich aber mit derselben sprachkritischen Funktion

schon in einem Aphorismus aus dem ersten Band von Georg
Christoph Lichtenberg's Vermischten Schriften, in dem die Philosophie
dazu angehalten wird, sich aus den Illusionen der Alltagssprache zu
lösen:

Wenn ich sage: dieser Stein ist hart - also erst den Begriff Stein, der mehreren

Dingen zukommt, diesem Individuo beilege; alsdann von Härte rede, und nun
gar das Hartsein mit dem Stein verbinde - so ist dieses ein solches Wunder von
Operation, dass es eine Frage ist, ob bei Verfertigung manches Buches so viel
angewandt wird30.

Auch hier verliert der konkrete Stein seine Anstössigkeit in dem
Moment, in dem er unter den Begriff "Stein" subsumiert wird. Das ist
der Preis für seine Merkbarkeit: "Die Natur schafft keine genera und
species, sie schafft individua und unsere Kurzsichtigkeit muss sich
Ähnlichkeiten aufsuchen um vieles auf einmal behalten zu können"31.
Durch die energetische Wiederbelebung verblasster und abgestorbener

Metaphern in Aphorismen wie: "Ich kann es wohl begreifen aber
nicht anfassen und umgekehrt"32, wollte Lichtenberg mit sprachlichen
Mitteln jener Ereignishaftigkeit wieder einen Möglichkeitsraum eröffnen,

die der Struktur unserer Sprache und unseres Gedächtnisses zum
Opfer fällt. Zahlreiche Lesespuren Nietzsches in seinem achtbändigen
Handexemplar von Georg Christoph Lichtenberg's Vermischten Schriften

bezeugen, dass seine Sprachkritik weitgehend derjenigen des

30 Georg Christoph Lichtenberg's Vermischte Schriften, (8 Bde.), Göttingen, Verlag
der Dieterichschen Buchhandlung, 1867, Bd. 1, S. 87.

31 Georg Christoph Lichtenberg, Schriften und Briefe, hg. v. Wölfgang Promies
SB Band und Seitenzahl), Bd. 1: Sudelbücher 1, München, Hanser, 1968, S. 13,

A 17; ähnlich SB 1, S. 710, J 392: "Um unserm Gedächtnis etwas einzuverleiben
suchen wir daher immer einen Sinn hineinzubringen oder eine andere Art von
Ordnung. Daher Genera und Species bei Pflanzen und Tieren, Ähnlichkeiten bis
auf den Reim hinaus"; dieser Aphorismus wird von Nietzsche im ersten Band
von Georg Christoph Lichtenberg's Vermischten Schriften (Anm. 30), S. 68-69,
neben einer langen Unterstreichung, zweifach doppelt angestrichen. Vgl. auch
Heinz Gockel, Individualisiertes Sprechen. Lichtenbergs Bemerkungen im
Zusammenhang von Erkenntnistheorie und Sprachkritik, Berlin, New York, de

Gruyter, 1973 Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte
dergermanischen Völker N. F. 52), S. 19-36.

32 SB 1, S. 210, C 277.



Poetik und Rhetorik der Affekte 141

Göttinger Experimentalphysikers und Spätaufklärers verpflichtet war33.

Im Gegensatz zu Nietzsche, dem Genealogen der Moral, pflegte
Lichtenberg, der Moralist, im Umgang mit der Metapher aber ein
restringiertes Pathos: Nicht "Leidenschaft der Erkenntnis", sondern
"Erkenntnis der Leidenschaft" war sein Ziel. Lichtenberg wollte durch
seine Metaphern kein Pathos entfesseln, sondern zum Ethos ernüchtern.

Für ihn war die Metapher "weit klüger als ihr Verfasser"34;

mächtiger konnte sie nur dort sein, wo sie auf Charakterschwäche traf.
Über die 'jungen Werther' schrieb Lichtenberg in einer satirischen
Kritik der "Sturm und Drang"-Poetik, die den Menschen aus dem
Korsett bürgerlicher Konventionen befreien will und doch nur die
Ambivalenz seiner sinnlich-intellektuellen Doppelnatur steigert: "Sie

gehn ihrem Wirt ohne zu bezahlen durch und weinen über Gellerts
Grab, sie zeichnen Silhouetten, und wittern Golgatha's Tau, ein
protestantischer metaphernmächtiger Gassner könnte sie brauchen
Teufel einzunehmen oder auszutreiben und Hancock zu Stäben eine
Spitzbuben-Republik abzustecken"35.

Friedrich Nietzsche und Georg Christoph Lichtenberg teilen den
sprachkritischen Vorbehalt, dass der Mensch von einer unmittelbaren
Wirklichkeit durch die metaphorische Kluft getrennt ist, die sich in
jeder Wahrnehmung, Empfindung und Erkenntnis auftut. Doch im
Gegensatz zu Nietzsche versucht Lichtenberg nicht, diese Kluft durch
eine rhetorische Überbietung, eine pathetische Steigerung des
metaphorischen Gehalts menschlicher Wahrnehmung, Empfindung und
Erkenntnis zu überschreiten, um dem "Übermenschen" den Weg zu
weisen. Sprachkritik ist bei Lichtenberg nicht die Werkstatt, in der
letztlich die rhetorischen Instrumente zur Steigerung der menschlichen
Natur und ihrer Vermögen geschmiedet werden, sondern das Forum
einer aufgeklärten Öffentlichkeit, die sich durch das Bewusstsein

33 Vgl. Martin Stingelin, "Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge¬
brauchs". Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungsfeld
zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie), München,
Fink, 1996 Figuren 3).

34 SB 1, S. 512, F 369.

35 SB 1, S. 528, F 498. Johann Joseph Gassner (1727-1779), katholischer Priester in
Regensburg, Exorzist und Wunderheiler; John Hancock (1737-1793), Vorkämpfer
der amerikanischen Unabhängigkeit.



142 Martin Stingelin und Hubert Thüring

auszeichnet, dass Argumenten durch ihre allgemeine Überprüfbarkeit
"nach den Regeln einer vernünftigen Schätzung der Grade der
Wahrscheinlichkeit" selbst dann Verbindlichkeit im "Rat der Menschen"36

eignet, wenn ihnen durch ihre metaphorischen Voraussetzungen der
unmittelbare Zugang zur Wirklichkeit abgeschnitten ist37. Die Metapher

ist für Lichtenberg nicht Ausdruck des "Willens zur Macht"; als
Ausdruck menschlicher Selbstbeschränkung bleibt die metaphorische
Kluft für ihn unüberwindbar.

III. Nietzsche und Leopardi

III. 1. Befund: Ambivalenz des Umgangs

Die Begegnung von Nietzsche und Leopardi hat ihren Topos im ersten
Kapitel von Nietzsches 1874 erschienenem Zweiten Stück seiner
Unzeitgemässen Betrachtungen mit dem Untertitel Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie für das Lebeni8. Leopardi kommt zweimal vor:

36 SB 1, S. 39, A 136.

37 So jedenfalls die konsensualistische Lesart Lichtenbergs von Smail Rapic, Er¬

kenntnis und Sprachgebrauch. Lichtenberg und der Englische Empirismus,
Göttingen, Wallstein, 1999 Lichtenberg-Studien VIII), insbes. S. 27-78.

38 Vorweg sollen von den zahlreichen quellenkritischen, kommentierenden und
interpretierenden Beiträgen nur die sachlich und philologisch relevanten
angegeben werden: Otto Friedrich Bollnow, "Nietzsche und Leopardi", in: Zeitschrift
fürphilosophische Forschung, 26 (1972), S. 66-69; Friedrich Nietzsche, Intorno a
Leopardi, a cura di Cesare Galimberti, Genova, il melangolo, 1992; Alessandro
Carrera, "Nietzsche e Leopardi. Per una critica délia modernità", in: Emilio
Speciale (Hg.), Giacomo Leopardi. Estetica epoesia. Atti del Convegno "Giacomo
Leopardi: Aesthetics and Poetry", Loyola University, Chicago, 18-19 Ottobre
1991, Ravenna, Longo Editore, 1992, S. 13-36, und Marco Brusotti, "Figure della
caducità. Nietzsche e Leopardi", in: Sebastian Neumeister und Raffaele Sirri
(Hg.), Leopardi. Poeta epensatore/Dichter und Denker, atti del terzo convegno
internazionale della Deutsche Leopardi-Gesellschaft in collaborazione con l'Istituto
Universitario Orientale, Napoli, 20-24 marzo 1996, Napoli, Alfredo Guida Editore,
1997, S. 319-335.



Poetik und Rhetorik der Affekte 143

Einmal, zum auch stilistisch auffälligen Auftakt des Kapitels, wird die
bildliche Konstellation des um 1829/30 entstandenen Nachtgesang
eines Hirten in Asien, ohne jeden Hinweis auf die Quelle zu einer
ansprechenden kleinen Fabel ausgeschmückt39. Immerhin spitzt Nietzsche

die Situation zu: Sein "Mensch", der die Herde betrachtet, spricht
das glückliche Tier als Individuum tatsächlich an ("warum redest du
mir nicht von deinem Glücke"), während Leopardis "Hirte" sich mit
einer Hypothese an das Kollektiv der "Heerde" wendet ("Verständest
du zu sprechen, würd' ich fragen"). Obwohl Leopardi auf diese Weise
die Sprach- und Erkenntnislosigkeit der Tiere markiert, wird am Ende
des Gedichts der Unterschied zwischen Mensch und Tier in bezug auf

39 Vgl. Friedrich Nietzsche, Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück: Vom
Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben HL, 1874) 1, KSA 1, S. 248:
"Betrachte die Heerde, die an dir vorüberweidet: sie weiss nicht was Gestern,
was Heute ist, springt umher, frisst, ruht, verdaut, springt wieder, und so vom
Morgen bis zur Nacht und von Tage zu Tage, kurz angebunden mit ihrer Lust
und Unlust, nämlich an den Pflock des Augenblickes und deshalb weder
schwermüthig noch überdrüssig. Dies zu sehen geht dem Menschen hart ein,
weil er seines Menschenthums sich vor dem Thiere brüstet und doch nach
seinem Glücke eifersüchtig hinblickt - denn das will er allein, gleich dem Thiere
weder überdrüssig noch unter Schmerzen leben, und will es doch vergebens,
weil er es nicht will wie das Thier. Der Mensch fragt wohl einmal das Thier:
warum redest du mir nicht von deinem Glücke und siehst mich nur an? Das Thier
will auch antworten und sagen, das kommt daher dass ich immer gleich
vergesse, was ich sagen wollte - da vergass es aber auch schon diese Antwort
und schwieg: so dass der Mensch sich darob verwunderte." Vgl. dazu Giacomo
Leopardi, Nachtgesang eines Hinen in Asien (Canto notturno di un pastore
errante nettAsia, 1829-1830/1831), in: Leopardi's Gedichte, aus dem Italienischen

von Robert Hamerling, Hildburghausen, 1866, hier zweite unveränderte
Auflage, Leipzig, Verlag des Bibliographischen Instituts [1886], S. 91-95, S. 94 (die
Ausgabe von 1866 befindet sich in Nietzsches nachgelassener Bibliothek): "O
meine Heerde, die du ruhst, ich preise / Dich glücklich, dass erspart dir bleibt, zu
kennen / Dein Elend. Ach, wie muss ich dich beneiden! / Nicht nur, weil frei du
scheinest / Beinah von allen Leiden, / Mühsal, Verlust, die schlimmste /
Beängstigung im Augenblick vergessend - / Mehr noch, weil nie der Ueberdruss
dich quälet! / Wenn du im Gras, im Schatten dir erwählet / Den Schlummerort,
da fühlst du dich zufrieden. /[...]/ Verständest du zu sprechen, würd' ich
fragen: / Sag mir, warum in Ruhe, / In müssigem Behagen / Das Thier sich freut,
mich aber / Befällt der Ueberdruss, sobald ich ruhe?"



144 Martin Stingelin und Hubert Thüring

das Glück relativiert40; Nietzsche dagegen lässt den Anthropomorphis-
mus voll spielen, was den Unterschied zwischen Mensch und Tier
verabsolutiert und implizit die Sprach- und Erkenntnisfähigkeit zum
Merkmal und Grund des menschlichen Unglücks erklärt.

Während das vergessliche Tier am Kapitelanfang für das "unhisto-
riscbfe]" Prinzip ohne Angabe der Herkunft auftritt41, die in den
Vorarbeiten noch mit dem Namen und einem Zitat von sechs Versen
ausgewiesen wird, steht am Kapitelende Leopardi namentlich und wörtlich

mit vier Zeilen aus dem Gedicht Auf sich selbst für das
überhistorische Prinzip. Der Mensch des "überhistorischen Standpunktls]",
so Nietzsche, überblickt die einer jeweils "unhistorische[n] Atmosphäre"

entsprungenen "grossejn] geschichtlichefn] Ereignissie]". Die
Erkenntnis, dass auch diesen jeweils wieder ein historischer Niedergang
folgt, lässt ihn auf die Nichtigkeit aller Anstrengung schliessen. Und
die Einsicht in die "Ungerechtigkeit" und den letztlich nutzlosen
"unendlichen Ueberflusse des Geschehenden" erregt in ihm nur noch
Überdruss, gar Ekel,

so dass der Verwegenste zuletzt vielleicht bereit ist, mit Giacomo Leopardi zu
seinem Herzen zu sagen:

"Nichts lebt, das würdig
"War deiner Regungen, und keinen Seufzer verdient
die Erde.
"Schmerz und Langeweile ist unser Sein und Koth
die Welt - nichts Andres.

"Beruhige dich."

Doch lassen wir den überhistorischen Menschen ihren Ekel und ihre Weisheit:
heute wollen wir vielmehr einmal unserer Unweisheit von Herzen froh werden
und uns als den Thätigen und Fortschreitenden, als den Verehrern des Prozesses,

40 Vgl. Leopardi, Nachtgesang (Anm. 39), S. 95: "Vielleicht, vielleicht ist immer, / In
jeglicher Gestaltung, jedem Zustand, / Ob in der Wiege nun, ob an der Krippe, /
Ein Unglückstag der Tag, der uns geboren."

41 Vgl. KSA 7, S. 676-677: 29 198]. Zu den Notaten und sogenannten Vorstufen zu HL
in bezug auf Leopardi und Schopenhauer, von dem Nietzsche die Gedanken
über die Beziehung von Mensch und Tier zur Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit
übernimmt, vgl. Brusotti, "Figure délia caducità" (Anm. 38), S. 327-335 und
insbes. Anm. 29, 30, 32, 38, 41 und 42. Dass es sich deshalb um einen Leopardi
fremden Kontext handelt, in dem Nietzsche Leopardi erscheinen lässt (vgl.
S. 326), können die folgenden Überlegungen relativieren.



Poetik und Rhetorik der Affekte 145

einen guten Tag machen. Mag unsere Schätzung des Historischen nur ein
occidentalisches Vorurtheil sein; wenn wir nur wenigstens innerhalb dieser
Vorurtheile fortschreiten und nicht stillestehen! Wenn wir nur dies gerade immer
besser lernen, Historie zum Zwecke des Lebens zu treiben!42

Auf der Schwelle zur Publikation scheint Nietzsche seine Wertung
Leopardis gespalten zu haben: Die unhistorische Bewegung des

Vergessens beansprucht er für sich selber, auf dass aus der Geschichte
wieder das reine und wahre Leben quelle. Die theoretische
Formulierung des überhistorischen Standpunkts, die nachweislich auch
auf Nietzsches Schopenhauer-Lektüren zurückgeht, wird Barthold Georg

Niebuhr (1776-1831) überlassen, von dem Nietzsche im übrigen
wusste, dass er als preussischer Gesandter in Rom ein Freund Leopardis
geworden war und dessen Ruhm nach Deutschland vorausgetragen
hatte43. Die letzte Konsequenz des überhistorischen Menschen, die
gerade noch lebende Verzweiflung, muss jedoch Leopardi tragen.
Dabei hätten sich in dessen Nachtgesang doch alle drei Momente, das

historische, das unhistorische und das überhistorische ohne weiteres
festmachen lassen: Neben der unhistorischen Herde mit ihrem Vergessen

und dem historischen Hirten mit seinem quälenden Sinnieren
apostrophiert der Nachtgesang gleich zu Beginn den Mond als überhistorische

Instanz:

[...] Bist du's nicht müde,
Zu wandern immerfort die alten Pfade?

Und immer noch gereicht's dir zum Vergnügen,
Die Thäler hier zu schauen?44

Nietzsches Politik des Zitats, wie sie die nachgelassenen Notate er-
schliessen, ist zweischneidig: In einem ersten, verbergenden Zug
entwendet Nietzsche Leopardi den Antrieb seiner nachfolgenden
Philippika gegen die Hypertrophie des Historischen. In einem zweiten,

vorzeigenden Zug schiebt er Leopardi vor, um ihm erst die

42 HL 1, KSA 1, S. 256-257, und Leopardi, Aufsieb selbst (A sestesso, 1833/1835), in:

Leopardi's Gedichte (Anm. 39), S. 108.

43 Vgl. Robert Hamerling, "Vorwort", in: Leopardi's Gedichte (Anm. 39), S. 5-14, S. 7

und S. 9; vgl. auch KSA 7, S. 695: 29 [152],

44 Leopardi, Nachtgesang (Anm. 39), S. 91.



146 Martin Stingelin und Hubert Thüring

pessimistische Konsequenz des für die Argumentation notwendigen
überhistorischen Gegenpols zuzuschreiben und sie im Namen des

Lebens, das er zuvor bei Leopardi entwendet hat, zu verwerfen (was
die gleichzeitige Ironisierung des Historismus nicht mildert). Es handelt

sich mithin - einmal im verborgenen, das andere Mal zurschaustel-
lend - um einen doppelten oder geteilten Umgang, eine verwerfende
Aneignung und eine aneignende Verwerfung, der einer Art double
bind entspringen muss. Wie ist dieser geknüpft?

Im Anschluss an die einleitende These vom nackten Leben und an
die Analyse von Nietzsches rhetorischem Durchgriff im Verhältnis zu
Lichtenberg soll hier zuerst das Verhältnis von Subjekt und Sprache als
Problem des Affekts genauer erfasst werden: Im Verhältnis von Ethos,

Argument und Pathos einerseits und, damit verbunden, von Rhetorik
und Poetik andererseits zeichnen sich zwei 'Lösungen' ab (III.2). Im
dadurch bereits vorgezeichneten Gegenzug zur Nietzscheschen Lösung
zeigen anschliessend zwei ausführlichere - dem minderen Bekannt-
heitsgrad Leopardis im deutschen Sprachraum angemessene - Schritte
die affektologische 'Lösung' Leopardis auf: Während seine 'Theorie der
Lust' das dem Leben als solchem innewohnende Unglück mit einer
Minimierung des Lebens zu parieren versucht (III.3), scheint seiner
Poetik des Affekts eine Intensivierung des Lebens zu gelingen (III.4).
Diese doppelte Lösung wird zwar Nietzsches Verwerfung mit einem
sachlichen Dissens begründen können, das Rätsel der Ambivalenz aber
bedarf eines weiteren Schrittes: Wo es ums nackte Leben geht, kann das

Leben der Personen vom Argument nicht nicht affiziert werden (III.5).

III.2. Lösungen: pathetische oder ethische Auflösung des Subjekts

Nietzsches Beziehung zu Leopardi, die vermutlich schon mit der
ersten Schopenhauer-Lektüre 186545 begonnen hat, reicht bis in die
letzten Notizhefte von 188846, mit zunehmender Verschlechterung. Das

45 Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung (1859) II 46 ("Von
der Nichtigkeit und dem Leiden des Lebens"), in: ders., Werke, Zürcher Ausgabe,
10 Bde., nach der historisch-kritischen Ausgabe von Arthur Hübscher, Zürich,
Diogenes, 1977, Bd. IV, S. 698.

46 Vgl. KSA 13, 599: 23 Hl.



Poetik und Rhetorik der Affekte 147

wichtigste Kriterium, mit dem die Forschung die Entwicklung untersucht,

ist, ausgehend vom Topos der Zweiten Unzeitgemässen, die
Entwicklung von Nietzsches Denken selbst. Diesem untergeordnet
oder damit vermischt kommen Kriterien wie Identifikation, Affinität,
Kritik und Aversion zum Zug, wobei wiederum psychologische,
philosophische, historische und philologische Argumente einander
stützend oder ersetzend oder miteinander vermengt auftreten47. Ob die
Gründe für dieses Quidproquo personaler und sachlicher Belange
nicht in der 'Sache' selbst liegen könnte, ist dabei ebensowenig
erwogen worden wie die Frage, ob diese Gründe nicht bereits in jener
Phase der dichtesten Auseinandersetzung Nietzsches mit Leopardi in
den Briefen und Notaten von 1872 bis 1874 und gerade im Umkreis
der Zweiten Unzeitgemässen auszumachen wären.

Tatsächlich lässt sich in der Verschlingung von Aneignung und
Verwerfung, die Nietzsches Umgang mit Leopardi in Vom Nutzen und
Nachtheil derHistoriefür das Leben nach der obigen Lektüre darbietet,
eine für sich genommen hinreichend einfache (vielleicht gerade
deshalb leicht zu übersehende), im Kontext aber ebenso zweideutige und
also potentiell komplexe Sache angeben: das nackte Leben. "Wenn wir
nur dies gerade immer besser lernen, Historie zum Zwecke des Lebens

zu treiben!" Dieses Programm im emphatischen Namen des Lebens48,

47 Vgl. etwa Franca Janowski, "Nietzsche e Leopardi. La seduzione del nichilismo",
in: Nietzsche und Italien - ein Weg vom Logos zum Mythos? Akten des
deutschitalienischen Nietzsche-Kolloquiums, Tübingen, 27.-28. November 1987, Tübingen,

Stauffenburg, 1990, S. 59-72, die allerdings eine gewinnbringende
Argumentation führt, im Gegensatz zu Antimo Negri, Interminati spazi ed eterno
ritorno. Nietzsche e Leopardi, Firenze, Le Lettere, 1994, der seinem umfassenden

Anspruch weder konzeptuell noch analytisch nachkommt.
48 Für die Aktualität der Frage des Lebens an sich zur Zeit Nietzsches und sein

grosses Interesse daran sollen hier beispielhaft das 1865 erschienene Buch von
Eugen Dühring, Der Wenh des Lebens. Einephilosophische Betrachtung, Breslau,
Trewendt, und Nietzsches ausführlich exzerpierende Auseinandersetzung vom
Sommer 1875 stehen (vgl. KSA 8, S. 131-181: 9 [1]). Dass, wie im folgenden
behauptet wird, die historisch aktuelle Frage des Lebens in Kategorien des Affekts
gefasst wird, belegen Nietzsches Exzerpte: "Das Urtheil über den Werth des
Lebens ist, kurz gesagt, eine Gemütsbewegung - entweder Lebensdrang oder Le-
bensüberdruss." Diesen Grundsatz behandelt auch das erste Kapitel; vgl. KSA 8,

S. 133f. und S. 137-143: 9 [U- - Zur psychologischen Auflösung der Affektrhetorik
im 18. Jahrhundert vgl. Campe, Affekt und Ausdruck (Anm. 15), S. 379-401.



148 Martin Stingelin und Hubert Thüring

mit dem sich Nietzsche vom 'überhistorischen Leopardi' abwendet, ist
nicht nur sein Programm, sondern das Programm des 19- Jahrhunderts
schlechthin49. Wurde ehedem das Leben an sich durch eine göttliche
Souveränität zum Zweck ihrer eigenen Instituierung immer schon als

Leben fürsich instituiert (und musste deswegen auch gar nicht erst als
Leben an sich erscheinen), ist nun das Leben selbst jenes indeterminierte

Problem, über welches das moderne Subjekt zwecks seiner
Instituierung unablässig entscheiden muss. Das "noch nichtfestgestellte

Thier"i0 des späteren Nietzsche ist die anthropospezifische Pointe
dieses historischen Prozesses.

In dem Mass, wie die rhetorische Regulation zwischen res, verbum
und den rhetorischen Subjekten (Redner, Hörer) schwindet, sollen das

philosophische Subjekt als Gattungswesen und das psychologische
Subjekt als Individuum, das (transzendentale) Subjekt der Aussage
und das (empirische) Subjekt der Äusserung51, diesseits der Sprache,
im Leben selbst zusammenfinden und über es verfügen. Der nun
menschenmöglich gewordene Christussatz: "Ich bin das Leben" ist die
Formel der Überforderung des modernen Subjekts mit entsprechenden

über- oder untermenschlichen Folgen52. Sofern die sprachlichen

49 Vgl. Foucault, "Leben machen und sterben lassen" (Anm. 1), S. 62-67: "Zu sagen,
dass die Macht im 19. Jahrhundert die Lebensmacht ist, zumindest zu sagen, dass

die Macht sich im 19. Jahrhundert des Lebens angenommen hat, bedeutet zu

sagen, dass es ihr gelungen ist, die gesamte Fläche abzudecken, die sich vom
Organischen bis zum Biologischen, vom Körper bis zur Bevölkerung erstreckt,
und zwar durch das Doppelspiel von Disziplinartechnologien einerseits und
Regulierungstechnologien andererseits."

50 Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft JGB, 1886), Aph. 62 (1886), KSA 5, S. 9-243, S. 81.

51 Zur "empirisch-transzendentaleln] Dublette" des Menschen des Idealismus vgl.
Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der
Humanwissenschaften (1966), aus dem Französischen von Ulrich Koppen, Frankfurt a.

Main, Suhrkamp, 1974, S. 384-389, S. 384.

52 Vgl. Hans Blumenberg, "Anthropologische Annäherung an die Aktualität der
Rhetorik", in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsätze und eine Rede,

Stuttgart, Reclam, 1981, S. 104-136, S. 129-130; zur zeitgenössischen literarischen
Kritik Jean Pauls an der philosophisch-psychologischen Verdoppelung und damit

Überforderung des Subjekts vgl. Stéphane Mosès, "Aporien der Subjektivität
in Jean Pauls 'Titan'", in: Jürgen Fohrmann (Hg.), Lebensläufe um 1800, Tübingen,

Niemeyer, 1998, S. 141-156.



Poetik und Rhetorik der Affekte 149

'Lösungen' der Überforderung, welche die Forderung nach Identität
von Subjekt und Leben ist, noch rhetorisch beschreibbar sind, lassen
sie sich an der Affektivität, am Ausdruck des Lebens ablesen. Wenn im
besagten Satz Ethos und Pathos bis auf die unbestimmte, das heisst in
jedem Augenblick und immer wieder zu bestimmende Kopula
zusammenfallen, muss diese entweder in einer Dialektik der beiden Glieder
aufgehoben werden, oder sie weitet sich zum unendlichen Umweg
der Sprache. Im ersten Fall wird die Affektivität zum sprachlosen
Phänomen, das die Psychologie dem Subjekt mit dem absoluten Ethos
der Objektivität und dem Pathos unmittelbarer Wirksamkeit zuhält. Im
zweiten Fall findet sich die Affektivität in der poetischen Sprache
verstreut; da ihre Selbstreferentialität keine theoretische Distanzierung
erlaubt, ist sie ganz auf das buchstäbliche Ethos verpflichtet, während
das Pathos aufgeschoben bleibt. Letzteres wäre eine Poetik, welche
die Erinnerung der Rheorik insofern mit sich trägt, als sie mittels des
stilistischen Ornatus noch instabile Näherungswerte für die
Fluchtbewegung ins Unbestimmbare zu liefern vermochte.

Freilich handelt es sich bei diesen 'Lösungen' hier um Tendenzen,
zudem sind sie in bestimmter Weise kombinierbar. Demnach bestünde
Nietzsches bereits sprachkritisch analysierte Affektpolitik darin: Er
benutzt das Ethos der unendlichen Sprache, um mit der stilistischen
Terminologie das falsche Pathos des psychologisch selbstvergewisserten
Subjekts zu erweisen; gleichzeitig diagnostiziert er aber im Ethos der
unendlichen Sprache, die keine Werte mehr setzt, eine historische
Schwundstufe des Lebens. Daraus ergibt sich für ihn die Notwendigkeit,

das poetisch aufgeschobene Pathos einzulösen, indem er die
Poetik, die inhärente Sprachskepsis überwindend, durch Re-
Rhetorisierung zur neuen werteschaffenden Psychologie umprägt.
Dies ist das "Pathos derDistanz"''5, das im Dienst des höheren Lebens
das nackte Leben freilegen und neu verfassen soll.

53 JGB 257, KSA 5, S. 205: "Jede Erhöhung des Typus 'Mensch' war bisher das Werk
einer aristokratischen Gesellschaft - und so wird es immer wieder sein: als einer
Gesellschaft, welche an eine lange Leiter der Fangordnung und Werthverschiedenheit

von Mensch und Mensch glaubt und Sklaverei in irgend einem Sinne

nöthig hat. Ohne das Pathos der Distanz, wie es aus dem eingefleischten
Unterschied der Stände, aus dem beständigen Ausblick und Herabblick der herrschenden

Kaste auf Unterthänige und Werkzeuge und aus ihrer ebenso beständigen



150 Martin Stingelin und Hubert Thüring

III.3. Theorie der Lust: Minimierung des Lebens

Leopardis frühe Poetik verkündet jene 'Nachahmung der Natur', die
das 18. Jahrhundert in Auseinandersetzung mit den Wissenschaften
aus dem seit der Renaissance immer wieder neu entdeckten Traktat
Vom Erhabenen gewonnen hat, das seinerseits schon eine naturalisierende

Zusammenführung der aristotelischen mimesis und der hora-
zischen aemulatio vornahm54. Die sich selbst ewig gleiche Natur, so

Leopardi, entzieht sich jedem schamlosen historischen Zugriff; obwohl
an sich einfach, zeigt sie sich nur in den tausendfältig täuschenden
Schleiern, welche die Alten, die ihr wie heute noch die Kinder näher
waren und sie erkannten, ihr überwarfen, um sie dem sinnlichen
Genuss zu offenbaren. Leopardi hat dieses poetische Ideal, das durch
imaginativ-pathetische Vergrösserung wirkt, auch mit rhetorischem
Pathos in einer zur Veröffentlichung vorgesehenen, dann aber
zurückgezogenen Streitschrift gegen die Romantiker, den 1818 entstandenen
Discorso di un italiano intorno allapoesia romantica, verteidigt55. Sie

ist Nietzsches Zweiter Unzeitgemässer Betrachtung nicht nur in ihrer
Polemik vergleichbar, sondern auch in ihrer Kritik am historischen
Sinn, dem nach Leopardi - dessen 'klassizistische' Argumente mitunter
auf Missverständnissen beruhen56 - die Romantiker mit ihrer im
Namen von Wahrheit und Vernunft zivilisierten Poesie fröhnen. Gegen
die populäre, kuriose und exotische Verdinglichung und wissenschaftliche

Psychologisierung setzt Leopardi die unerschöpflichen Wirkun-

Übung im Gehorchen und Befehlen, Nieder- und Fernhalten erwächst, könnte
auch jenes andre geheimnissvollere Pathos gar nicht erwachsen, jenes Verlangen
nach immer neuer Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst, die Herausbildung

immer höherer, seltnerer, fernerer, weitgespannterer, umfänglicherer Zustände,

kurz eben die Erhöhung des Typus 'Mensch', die fortgesetzte 'Selbst-Überwindung

des Menschen', um eine moralische Formel in einem übermoralischen
Sinne zu nehmen."

54 Vgl. Stelio di Bello e Mirella Naddei Carbonara, Il HEPI YTOY2 e la poetica
leopardiana, Napoli, Loffredo Editore, 1985, pp. 45-51 e pp. 94-98.

55 Vgl. Giacomo Leopardi, Rede eines Italieners über die romantische Poesie/Dis-

corso di un italiano intorno alla poesia romantica (1818/1906), übersetzt und
eingeleitet von Franca Janowski, Tübingen, Narr, 1991.

56 Vgl. Franca Janowski, "Einführung", in: Leopardi, Rede eines Italieners/Discorso
di un italiano (Anm. 55), S. 5-39, insbes. S. 12-13.



Poetik und Rhetorik der Affekte 151

gen des Vagen, des Unbestimmten, welche die stilistischen Versionen
der sich verbergenden einfachen Natur erzeugen.

Fast gleichzeitig mit der pathetischen Verteidigung einer Poetik
der täuschenden und vergnügenden Natur und mit der eigenen
poetischen Praxis setzt aber auch Leopardis Erkundung dieser Natur
als Positivität ein. Sie führt ihn zur Erkenntnis, dass diese als solche für
den Menschen unerkennbar ist und nur als Konstruktion der Erkenntnis

zugänglich, weil der Mensch selbst immer schon in einer durch die
"assuefazione" (Gewöhnung) ausgebildeten "zweiten Natur"57 lebt.
Zunehmend mehr wird im Denken und in der Dichtung die erste
Natur zum Verhängnis des Menschen, schliesslich tritt sie ihm als

'natura matrigna' (Stiefmutter Natur)58 ebenso feindlich entgegen wie
die Vernunft, gegen die Leopardi anfangs die nackte Natur, die "natura
vergine e primitiva" (jungfräuliche und ursprüngliche Natur) als Braut
und Mutter59 pathetisch hochhielt. Was dem einzelnen Menschen dann
noch bleibt und ihn zum unbedeutenden Einzelnen macht, ist das

nackte Leben. Dieses bringt nur die unendliche und infinitesimale
Durchquerung der zweiten Natur des Menschen zum Vorschein; sie

verfügt nicht über ein privilegiertes Objekt und verfolgt kein theoretisches

Ziel, sondern ergeht mit der Bewegung der "scrittura"60:
Zwischen 1817 und 1832 hat diese Schreibbewegung als Zibaldone di
pensieri (etwa 'Gedanken-Sammelsurium') 4526 Seiten hervorgebracht,
die als Nachlass erst ab 1898 veröffentlicht worden sind.

Als Leopardi 1827 nach 4295 Seiten mit dem Index zum Zibaldone
die Absicht zur Weiterverwertung in philosophischen Publikationen

57 Vgl. etwa Giacomo Leopardi, Zibaldone di pensieri (1817-1832/1898ff.) [1828]
3 Ottobre 1821 e [3301-33051 29-30 Agosto 1823, tre volumi, edizione critica e

annotata a cura di Giuseppe Pacella, Milano, Garzanti, 1991, vol. I, p. 1051, e vol.
II, p. 1730-1732.

58 Giacomo Leopardi, La ginestra o ilflore del deserto (1836/1845), in: G.L., Tutte le

opere, due volumi, con introduzione e a cura di Walter Binni, con la collaborazione
di Enrico Ghidetti, Firenze, Sansoni, 19885, Canti, vol. I, pp. 42-45, p. 43
(Leopardi, Der Ginster oder die Blume der Wüste [1836/1845], in: Leopardi's Gedichte
[Anm. 391, S. 129-138, S. 132); vgl. Leopardi, Zibaldone [4428] 2 Gennaio 1829,
vol. II (Anm. 57), p. 2509-2510.

59 Leopardi, Rede eines Italieners/Discorso di un italiano (Anm. 55), S. 150/151; vgl.
auch Janowski, "Einführung", S. 16-17.

60 Leopardi, Zibaldone [975-977] 22 Aprile 1821, vol. I (Anm. 57), pp. 590-591.



152 Martin Stingelin und Hubert Thüring

bekundete61, hatte er die poetische Gegenkraft zur Verflüssigung der
Gedanken, die ihn immer weiter getrieben hatte, wohl längst erkannt,
ohne es auszusprechen. Dichtung und Philosophie, das Schöne und
das Wahre, hatten sich in der Empfindung des unablässig ab- und
ansetzenden und kreisenden Schreibens auch und gerade gegen den
immer wieder vorausgeschickten Wesensunterschied ineinander
verwoben62. Die neben der beharrlich fortgesetzten Philologie63 von Tag
zu Tag und über Jahre fortentwickelten philosophischen und poeto-
logischen Themen werden von der poetisierenden, mit dem
experimentellen Gedankengang verschlungenen Bewegung des Schreibens
an einer theoretischen Systematisierung gehindert, ohne dass die
argumentative Konsistenz geopfert würde (was Antonio Prete 1980 in
seinem Leopardi-Essay Iipensieropoetante gezeigt hat64).

Immerhin hat Leopardi 1827 als Leser seines Zibaldone nicht nur
den umfangreichen thematischen Index, sondern auch auf einigen
Karteikarten einschlägige Notate indiziert, darunter diejenigen einer
"Teoria del piacere" (Theorie der Lust, des Genusses, des Vergnügens)65.

Mehr noch als der ebenfalls indizierte "Trattato delle passioni",
der die "Vernunft zur Leidenschaft bekehren"66 sollte, sind es die
Notate zu einer Theorie der Lust, welche die Positivität des Lebens in
der Negativität eines "grenzenlosen Begehren"67 bis in die kleinsten
Partikel der Lust verfolgt, um die Widersprüche stets von neuem zu
verhandeln. Die 'Logik des Begehrens', in der sich Lust, Leben, Liebe
zum Leben, Selbstliebe und Glücksstreben endlos steigern, zerbricht
an der Positivität des Glücks:

61 Ebd. [42951 14 Ottobre 1827, vol. II (Anm. 57), p. 2411.
62 Ebd. [3382-3386] 8 Settembre 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1770-1772.
63 Vgl. Sebastiano Timpanaro, Lafilologia di Giacomo Leopardi (1955), Roma-Bari,

Laterza, 19973.

64 Vgl. Antonio Prete, II pensiero poetante. Saggio su Leopardi, Milano, Feltrinelli,
1980.

65 Leopardi, Zibaldone [polizzine a parte], vol. III (Anm. 57), p. 1224.
66 Ebd. [293-294] 22 Ottobre 1820, vol. I, pp. 246-247; vgl. auch [1841-1842]

4 Ottobre 1821, vol. I (Anm. 57), pp. 1057-1058, e [1975], 23 Ottobre 1821, vol. I,

p. 1117, e [3269-3271], 26 Agosto 1823, vol. II, p. 1713.
67 Ebd. [166] vol. I (Anm. 57), p. 166; v. anche, [165-172] 12-23 Luglio 1820, vol. I,

pp. 164-169.



Poetik und Rhetorik der Affekte 153

Es gibt vielleicht nichts, was das Leben so sehr verzehrt und abkürzt oder in der
Zukunft unglücklich macht wie die Genüsse. Und andererseits ist doch das

Leben für nichts anderes gemacht als für die Lust, weil es für nichts, wenn nicht
für das Glück gemacht ist, das in der Lust besteht, und ohne diese ist das Leben

unvollkommen, weil es seines Zwecks entbehrt, und es ist ein fortdauerndes
Mühsal, weil es natürlicherweise und notwendigerweise ein fortdauerndes und
ununterbrochenes Begehren und Bedürfnis nach Glück, das heisst Lust ist. Wer
weiss mir diesen Widerspruch in der Natur zu erklären?68

Diese "Monstrosität" der Natur, der weder der metaphysische noch der
logische Verstand beizukommen weiss69, versucht Leopardi mit praktischer

Vernunft, zu deren Entwicklung auch seine Auseinandersetzung
mit dem Stoizismus beiträgt, zu bändigen. Bereits 1821 mündet die
"Summe der Theorie der Lust" nach einer längeren Ableitung in die
Folgerung, dass die "Beschäftigung" und die damit verbundene
"Zerstreuung" das "beste Mittel eines möglichen Glücks"70 ist.

Leopardi wird diese praktische Konsequenz öfters und noch in
seinen Notaten für das geplante "Manuale di filosofia pratica"71
ziehen. In der theoretischen Voraussetzung des "System[s] des Glücks"
melden sich allerdings Widersprüche: nämlich "die Handlung, die
Beschäftigung, die Lebensfülle" der Modernen zu empfehlen und
zugleich "die Lebensart der dümmsten Menschen [...], der Lebewesen,
die am ärmsten an Leben sind" und der "Wilden" "als die glücklichste
oder am wenigstens unglückliche zu betrachten", also zugleich den
Zustand des "höchsten Lebens" und der Todesähnlichkeit zu preisen.
Für Leopardi entstammen beide Haltungen jedoch demselben
"Prinzip"72: Wenn das Lustbegehren und das Glücksstreben unendlich und
im Lebenstrieb selbst enthalten sind, es im Leben aber keine Erfüllung
der Unendlichkeit gibt und das Leben nicht anders als unglücklich sein
kann, so muss dieses Leben selbst minimiert werden: "Das Leben
weniger zu empfinden und seine Wertschätzung herabzusetzen, ist das

68 Ebd. [40871 11 Maggio 1824, vol. II (Anm. 57), pp. 2214-2215.
69 Ebd. [4099-4100] 2 Giugno 1824, vol. II (Anm. 57), pp. 2223-2224.
70 Ebd. [646-650] 12 Febbraio 1821, vol. I, pp. 427-429.
71 Vgl. ebd. [4239-4240] 30 Dicembre 1826, vol. II (Anm. 57), pp. 2356-2357, e

[4249-4250] vol. II, p. 2368; das Manuale figuriert auch unter den separat
indizierten Projekten, ebd. [polizzine a parte], vol. III, p. 1226.

72 Ebd. [4185-4188] 13 Luglio 1826, vol. II (Anm. 57), pp. 2305-2307.



154 Martin Stingelin und Hubert Thüring

höchste Gut, oder sagen wir die grösste Minderung des Übels und des

Unglücks, die der Mensch erlangen kann"73. Weil der Zivilisations-
prozess, der die Menschen lebendiger und empfindsamer gemacht
hat, nicht umkehrbar ist, muss ihre Empfindung des Lebens und des

Unglücks mit den künstlichen Mitteln der Zivilisation, der zerstreuenden
Beschäftigung, herabgesetzt werden. Das Lob der Zerstreuung ist
mithin nur scheinbar ein Lob des Lebens; die Zerstreuung ist die
Herabsetzung des Lebens auf ein Minimum, das gerade noch als
Leben bezeichnet werden kann74.

Aus dieser Argumentation geht hervor, dass mein System nicht gegen die
Betriebsamkeit, den energischen Geist, der heute einen Grossteil Europas
beherrscht, und gegen die dem Fortschritt der Zivilisation gewidmeten Anstrengungen,

die Völker und Menschen immer tätiger und beschäftigter werden zu
lassen, gerichtet ist, sondern im Gegenteil diese Anstrengungen ganz und gar
befürwortet [.. ,]75.

Die pragmatische, wenn nicht brachiale 'Lösung', die sozusagen in der
Verdummung durch Zerstreuung besteht, und die damit verbundene
Affirmation des modernen Unglücks, der unvermeidlichen und
zunehmenden Negativität des Lebens, entbehrt nicht der Ironie, gar des
Sarkasmus. Tatsächlich scheint die Theorie der Lust im Hinblick auf die
Umsetzung in eine praktische Philosophie selbst noch einmal pragmatisch

bestimmt, opfert sie doch die offenkundige Unterscheidung
zwischen einem körperlich beschäftigten und einem seelisch bewegten
Leben zugunsten eines Lebens an sich, das mit dem ersteren identisch

73 Ebd. [4043] 8 Marzo 1824, vol. II (Anm. 57), p. 2178; vgl. auch die in die folgende
Zusammenfassung einbezogenen Notate [3550-3552] 29 Settembre 1823, vol. II,
p. 1855, [3813-3815] 31 Ottobre 1823, vol. II, pp. 1997-1999, e [3846-3848] 7
Novembre 1823, vol. II, pp. 2023-2024.

74 Zu Leopardis Auseinandersetzung mit dem Stoizismus (mit besonderer Herausar¬

beitung der Unterschiede), zur Konsequenz der Bejahung des Unglücks durch
die Beschränkung des Lebens und zur (leider nur motivisch begründeten)
Verwandtschaft dieser Konzeption mit derjenigen anderer Schriftsteller, besonders

Herman Melvilles Bartleby vgl. die knappen, aber aufschlussreichen
Ausführungen von Sabine Mainberger, "Félicita come indifferenza. Leopardi, Melville,
Beckett", in: Neumeister und Sirri (Hg.), Leopardi. Poeta epensatore/Dichter und
Denker; S. 451-461. Zur philosophisch-poetischen Relevanz der Figur Bartlebys
für Leopardis Konzeption siehe Anm. 94.

75 Leopardi, Zibaldone [4187] 13 Luglio 1826, vol. II (Anm. 57), p. 2307.



Poetik und Rhetorik der Affekte 155

zu sein scheint, während das letztere den Seelentod sterben soll. Spürt
man der Unterscheidung zwischen den beiden Leben nach, die in der
Theorie der Lust zwar entwickelt, jedoch von der systematischen und
praktischen Konsequenz unterbunden wird, so gerät man von selbst in
den Bereich der Poetik, wo die Negativität des nackten Lebens wenn
nicht negiert, so doch von einem Moment neutralisiert wird, das als

nackterAffekt eine minimale Positivität des Lebens freisetzt.

III.4. Poetik des Affekts: Effekt des Unbestimmten

Die Theorie der Lust gründet das Leben auf das Prinzip der Sensibilität:
Nur das empfundene und insofern vergeistigte Leben ist Leben, die
Materie an sich ist tot76. Trotzdem ist die Materie der Lebewesen, der
Körper, für das Leben unüberwindbar, Geist und Seele sind auf seine
Sensibilität angewiesen, ja sie sind nichts anderes als deren Effekte.
Reale Lusterfüllung, Genuss, und damit Glück, ist nur im Materiellen
zu haben, auch wenn im Augenblick der Empfindung das Begehren
sogleich wieder ins Unendliche schnellt77. Das Christentum, so diagnostiziert

Leopardi, hat die materielle Angewiesenheit des Menschen

ausgenutzt, um sie zugunsten des Spirituellen mit der "Strafe des
Sinnef zu belegen (wovon Dantes Inferno zeugt)78. Es hat damit die
zivilisatorische Tendenz zur Vergeistigung, Verfeinerung und Verinner-
lichung nicht nur einfach radikalisiert, sondern pervertiert, indem es
die Möglichkeiten, "die Lebenskraft genügend zu gebrauchen, sie
auszuleben und aus dem Individuum auszustossen", abgeschnitten hat.
Die "für das Glück tödliche" "Stauung des Lebens im Herzen und im
Kopf und in alle inneren Anlagen"79 durch die christliche Spirituali-
sierung ist, von der Theorie der Lust her gesehen, besonders für die

76 Vgl. Leopardi, Zibaldone [3854-3855], 10 Novembre 1823, vol. II (Anm. 57),

p. 2029.
77 Vgl. ebd. [10251 9 Maggio 1821, vol. I (Anm. 57), p. 622.
78 Ebd. [3497-35091 23 Settembre 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1826-1832, p. 1831.
79 Ebd. [2736-27391 1° Giugno 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1455-1456; mit der

Diagnose der christlichen "Stauung des Lebens" kritisiert Leopardi in der Folge
Chateaubriand, der an die Erneuerung des Christentums durch das Christentum
glaubt.



156 Martin Stingelin und Hubert Thüring

körperlich Schwachen, aber Empfindungsstarken fatal: Während die
körperlich Starken die zivilisatorisch erhöhten inneren Empfindungen
des naturgegebenen Unglücks wenigstens noch durch äussere
Empfindungen zu zerstreuen und einen begrenzten, momentanen und
materiellen (nur in seiner Serialität endlosen), dafür aber leblosen
Genuss zu erleben vermögen, müssen jene, auf alleinige Geistesarbeit
verwiesen, die Unendlichkeit des Begehrens, mithin des Unglücks
nicht einfach nur imaginär, sondern somatisch auskosten80.

Doch gerade im Unendlichen und Unbestimmten hat Leopardis
Denken und Schreiben immer schon jenes Moment des Umschlags in
der Aporie der Begehrenslogik gefunden, das die Fluchtlinie aus ihr
ist. Das ist nur möglich, weil Leopardis Denken und Schreiben sich
immer schon in einer unendlichen Bewegung vollzogen hat, welche
die Identität und Differenz von Denken und Schreiben und, je nach
Bereich, von Poesie und Philosophie, Imaginärem und Realem, Theorie

und Praxis, Geist und Materie, Leben und Tod nach der Logik des
Begehrens in eine Zone der Indétermination81 geführt hat. Tatsächlich
sind auch die Theorie der Lust, bevor sie sich selbst zunehmend mehr
Grund und Abgrund des bio-logischen Unglücks wird, und das Unendliche

und Unbestimmte in Leopardis früher Poetik miteinander
verquickt. Nachdem er im Discorso gegen die auf fassliche Wahrheit und
schnelles Vergnügen gestimmte poesia romantica die illusionäre Natur
und das lusterweckende Vage und Unendliche ins Feld geführt hatte,
erkundet Leopardi in jenen frühen Notaten des Zibaldone, die er
bereits als "Teoria del piacere" handelt, die vom polemischen Pathos
verdeckte philosophisch-psychologische Kehrseite seiner Poetik, die
sich dem Leben zuwendet82. Hier erweist sich das Unendliche, das als

Quelle des poetischen Genusses mit der sinnlichen Lust auch die
Vorstellungs- und Einbildungskraft weckt und über die materiellen
Beschränkungen des Lebens hinwegträgt, zugleich als Quelle des

Unglücks für das Leben. Denn mit der Erweiterung der Vorstellung

80 Ebd. [3921-3927] 27 Novembre 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 2076-2081.
81 Vgl. Gilles Deleuze, "La littérature et la vie", in: ders., Critique et clinique, Paris,

Les Éditions de Minuit, 1993, S. 11-17.
82 Leopardi, Zibaldone [165-184] 12-24 Luglio 1820, vol. I (Anm. 57), pp. 164-179,

[172] p. 169.



Poetik und Rhetorik der Affekte 157

wächst auch die Empfindsamkeit und das Begehren nach unendlicher
Lust, nach der Lust als Unendliches, die das sinnliche Leben versagt.
Da das Glück nur sinnlich-materiell und begrenzt zu haben ist, das

Begehren aber ein unendliches Glück will, ist das Leben unglücklich83.
Die poetische Seite lässt das Unendliche als räumlich-extensiv

konzipiert erkennen, wie es Leopardi schon 1819 in seiner Idylle L'in-
flnito auch realisiert zu haben meint84. Erzeugt werden Vorstellung
und Empfindung jedoch vom Unbestimmten85, das von den eigentlichen

poetischen Mitteln, den Figuren und Tropen der Rhetorik hergestellt

wird. Diese sorgen dafür, dass ein Wort gleichzeitig mehrere
Bilder, Vorstellungen und eine lebhafte Bewegung hervorrufen, die
das Eigentliche und Definierte auflöst86. Wenn nun die Poesie ihre
Lustwirkung aus dem Unbestimmten bezieht, das der Theorie der Lust
zufolge von der Natur selbst ins Unglück gewendet wird, müsste sie
dann nicht selbst von der 'Logik des Unglücks' affiziert sein? Oder
könnte die Poetik mit den rhetorischen Mitteln zur Herstellung des

lusterregenden Unbestimmten nicht umgekehrt das Leben ins Glück
wenden? - Leopardi kann den Punkt, an dem die Poetik und die
Theorie der Lust sich berühren oder überschneiden, um die Negativität
des Lebens zu negieren und ein Moment reiner Positivität freizusetzen,
nicht theoretisch formulieren. Nicht nur deshalb nicht, weil es sich bei
diesem Punkt um das handelt, was beiderseits das 'Unbestimmte'
heisst, sondern weil es das 'Produkt' einer Praxis ist, das zudem nicht
wieder ursächlich auf die Technik dieser Praxis zurückgeführt werden
kann: Es ist ein reiner Effekt, ein singulärer Effekt ohne monokausale
Ursache. Leopardi kann die "Zone der Nachbarschaft"87 von Poesie
und Leben, wo diese nicht einfach als Ausdruck und Inhalt, Form und

83 Vgl. ebd. [10251 9 Maggio 1821, vol. I (Anm. 57), p. 622.

84 Vgl. ebd. [1429-1430] l2 Agosto 1821, vol. I (Anm. 57), p. 860.

85 Vgl. ebd. [472] 4 Gennaio 1821, vol. I (Anm. 57), p. 345.
86 Vgl. ebd. [1777-1778] 23 Settembre 1821, vol. I (Anm. 57), p. 1028, [2041-2043] 3

Novembre 1821, vol. I, p. 1144f., e [2468-2470] 10 Giugno 1822, vol. II, pp. 1336f.

87 Vgl. Deleuze, "La littérature et la vie" (Anm. 81), S. 11: "Ein Werden ist nicht das

Erlangen einer Form (Identifikation, Imitation, Mimesis), sondern das Finden
einer Zone der Nachbarschaft [...], so dass man sich nicht mehr von einer Frau,
einem Tier oder einem Molekül unterscheiden kann; es ist weder ungenau noch
allgemein, sondern unvorhergesehen, nicht präexistent."



158 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Substanz aufeinander bezogen sind, sondern wo die Wörter "Körper
der abstraktesten Idee"88 und die "Illusionen [...] etwas gewissermassen
Reales"89 werden, nur immer wieder in der fortgesetzten Praxis er-
schreiben, die der Zibaldone und die Dichtung sind.

Die Praxis, welcher der Effekt entspringt, kann dennoch als ein
Prozess der Minimierung umschrieben werden, die allerdings nichts
mit der poetologischen, analytischen, anatomischen oder chemischen
Zerlegung von Poesie und Leben zu tun hat90 und auch nicht auf die
Sätze einer stoizistischen Lebenskunst, die Inhalte und Bilder einer
düsteren Dichtung oder die Klagen einer siechen Existenz91 reduziert
werden kann. Vielmehr vollzieht sie eine Art Umkehrung der Extension,

die in der Poetik die Vorstellungs- und Einbildungskraft und in der
Theorie der Lust das Begehren entgrenzt. Das bedeutet nicht, dass die
entsprechenden Bilder, welche die Entgrenzung auslösen, nicht
erlaubt wären und es kein Begehren geben dürfte; nur sollen jene nicht
mehr auf poetische Regeln zurückgeführt werden und dieses nicht
mehr in der Transzendenz aufgehen können. Die Bilder und das

Begehren treten in eine Ebene der Immanenz92, um in singulären
Intensitäten ununterscheidbar zu werden, ohne je identisch zu sein.
Buchstabe und Geist, Leben und Tod berühren sich in einer Weise, die

88 Leopardi, Zibaldone [1657] 9 Settembre 1821, vol. II (Anm. 57), p. 971; vgl. auch
[1694] 13 Settembre 1821, vol. I, p. 989, e [1701-1706] 15 Settembre 1821, vol. I,

pp. 992-995.
89 Ebd. [511 vol. I (Anm. 57), p. 70.

90 Ebd. [3237-32451 22 Agosto 1823, vol. II (Anm. 57), pp. 1698-1701.
91 Leopardi, der sich gegen die Reduktion seiner pessimistischen Philosophie auf

seine Krankheiten vehement wehrte (vgl. Giacomo Leopardi, Lettera a Luigi de
Sinner a Parigi, Firenze, 24 Maggio 1832, Tutte le opere, vol. I [Anm. 58],

Epistolario, pp. 1003-1461, p. 1382), hat jedoch gerade für seine 'Lebensweise'
eine Wendung gefunden, die den 'nackten Affekt' mit ihrer poetisch gepaarten
Negation evoziert: "La mia salute è sempre tale da farmi impossibile ogni godi-
mento; ogni menomo piacere mi ammazzerebbe: se non voglio morire, bisogna
ch'io non viva." ("Meine Gesundheit ist stets derart, dass mir jeglicher Genuss

unmöglich ist; das geringste Vergnügen würde mich umbringen: wenn ich nicht
sterben will, darf ich nicht leben.") Giacomo Leopardi, Lettera a Pietro Giordani
a Firenze, Pisa, 5 Maggio 1828, p. 1312.

92 Vgl. Gilles Deleuze, "Über die Philosophie", in: ders., Unterhandlungen 1972-
1990 (1990), aus dem Französischen von Gustav Rossler, Frankfurt a. Main,
Suhrkamp, 1993, S. 197-226, insbes. S. 212-213.



Poetik und Rhetorik der Affekte 159

Leopardi 1820, obwohl noch aus dem Schoss der Natur heraus, schon
in ihrer Unbestimmbarkeit erfasst hat:

Genialen Kunstwerken ist eigen, selbst wenn sie die Nichtigkeit der Dinge
lebhaft vor Augen führen, selbst wenn sie augenscheinlich beweisen und fühlen
lassen, wie unausweichlich das Unglück im Leben ist, selbst wenn sie der
fürchterlichsten Verzweiflung Ausdruck geben, einer grossen Seele immer Trost
zuzusprechen, sei sie auch zutiefst niedergeschlagen, vom Leben, seiner Nichtigkeit,

seiner Langeweile, ernüchtert und entmutigt, oder befände sie sich im
bittersten tödlichen Unglück (aus tiefer starker Leidenschaft oder aus beliebig
anderem Grund), denn sie lassen die Begeisterung Wiederaufleben, und selbst

wenn sie nichts weiter als den Tod behandeln und zeigen, geben sie ihr
wenigstens für kurze Zeit das an Lebenskraft wieder, was sie verloren hatte. [...]
Gerade das Wissen um den heillosen Lug und Trug alles Schönen und Grossen
ist selbst gewissermassen etwas Schönes und Grosses, findet sich diese Erkenntnis

in einem genialen Kunstwerk93.

Auch wenn dieser Gedanke noch im Zeichen der - immer gemäss
Leopardis eigener, gegen die aufklärerische wie romantische Ratio

gewonnenen Poetik - 'klassisch-sentimentalen' Naturnachahmung
verfasst ist, birgt er bereits und gerade in seiner Sprachwerdung jenen
Umschlag von der Minimierung des extensiven Lebens zu dessen

singulärer Intensivierung. Leopardis spätere Dichtung, die Erkenntnis
und Leidenschaft zum Ereignis macht, scheut sich nicht, den nackten
Affekt in Figuren zu personifizieren, deren Sinn - ebenso wie derjenige
von Hermann Melvilles "Kreatur" Bartleby94 - als reine Potenz diesseits

93 Leopardi, Zibaldone [259-260] 4 Ottobre 1820, vol. I (Anm. 57), p. 228; Überset¬

zung mit geringfügigen Veränderungen nach: Giacomo Leopardi, Ich bin ein
Seher; aus dem Italienischen herausgegeben von Sigrid Siemund: Gedichte
(italienisch-deutsch, deutsch von Hanno Helbling), Kleine moralische Werke

(deutsch von Alice Völlenweider), Zibaldone: Gedanken zur Literatur (deutsch
von Sigrid Siemund), Leipzig, Reclam, 1991, S. 345-480, S. 376-377.

94 Giorgio Agamben hat in seinem kleine Traktat Bartleby oder die Kontingenz
(1993, aus dem Italienischen von Maria Zinfert, Berlin, Merve, 1998), die Grenzen

des Möglichkeitsraums anhand der Begründungsfragen von Sein, Denken
und Sprache in der Geschichte der Theologie und Philosophie von Aristoteles
bis Nietzsche befragt und dabei das nackte Leben entdeckt. Die Möglichkeit oder
Potenz wird bis an jenen Punkt der Kontingenz zurückgeführt, wo die Potenz
noch nicht, vom Willen affiziert, zum Akt geschritten ist und damit zur Potenz zu
sein (Sein-Können) geworden ist, sondern als Potenz nicht zu sein (Nicht-Sein-
Können) das kreative Prinzip der Potenz selbst in Frage stellt. Im Anschluss an



160 Martin Stingelin und Hubert Thüring

von Leben und Tod ebenso evident erscheint wie enigmatisch bleibt.
Was der "Vecchierel bianco, infermo, / Mezzo vestito e scalzo"95 und die
Viehherde des Canto notturno und La ginestra, welche "al cielo / Di
dolcissimo odor mandi un profumo, / Che il deserto consola"96, als

sprachlose Reduktionen, aber poetische Intensivierungen des Lebens

sagen, das können auch die späteren Gedanken des Zibaldone bloss in
der gegenseitigen Auflösung von "scrittura" und "piacere"97 fortschreiben.
War die frühe 'Natur-Poetik' bereits auf das gestossen, was Roland
Barthes mit einem Pier Paolo Pasolini entlehnten Oxymoron '"vitalité
désespérée'" nannte, so treibt 1824 eine gleichsam zufällige
Wiederbegegnung der Theorie der Lust und der Poetik das hervor, was Barthes
mit der Formel désir de neutre zu fassen sucht98:

Gilles Deleuze ("Bartleby, ou la formule", 1989, in: ders., Critique et clinique
[Anm. 81], S. 89-114) hat Agamben mit Bartleby, dem Schreiber aus Hermann
Melvilles gleichnamiger Erzählung (Bartleby. Erzählung, 1853, aus dem
Amerikanischen von W. E. Süskind, Frankfurt a. Main, Fischer, 1988) eine poetische
Figur dieser Bewegung entdeckt. In der Agrammatikalität und Alogik von
Bartlebys Formel 7 wouldprefer not to (ich möchte lieber nicht) sieht er das mit
Aristoteles in kraft getretene referentielle und relationale Denken auf die reine
Potenz und reine Kontingenz zurückbuchstabiert. Die Formel stellt das "Prinzip
der Unwiderrufbarkeit der Vergangenheit in Frage": Als "Erinnerung an das, was
nicht war" (Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, S. 64), verweist sie das Prinzip

der Schöpfung, dessen Potenz zu sein sich in der Dialektik von Leben und
Schreiben supplementiert, hinter sich selbst zurück. Die Formel trägt den Schreiber

in eine Zone der "Ent-Schöpfung", der Ununterscheidbarkeit von "Vermögen
und Unvermögen", von Leben und Schreiben, von Leben und Tod. Für Agamben
ist es der Ort und die Figur der "Kontingenz" und der "Kreatur" (S. 72-75).

95 Giacomo Leopardi, Canto notturno di un pastore errante nell'Asia, in: Tutte le

opere, vol. I (Anm. 58), pp. 29-30, p. 29; Leopardi, Nachtgesang (Anm. 39), S. 91:
"Ein schwacher Greis, die Blossen / Nur halb bedeckt von ärmlichem Gewände".

96 Leopardi, La ginestra (Anm. 58), p. 42; Leopardi, Der Ginster (Anm. 58), S. 130:

"zum Himmel schickend / So süssen duftes Milde, dass sich die Wüste dran
erlabt".

97 Leopardi verweist hier explizit auf jenes bereits zitierte, unter der Theorie der
Lust rubrizierte Notât Zibaldone [4043] 8 Marzo 1824, vol. II (Anm. 57), p. 2178.

98 Roland Barthes, "Le désir de neutre (Introduction au Cours de 1978 et première
'figure' [au Collège de France, 18.2.1978])", in: La règle du jeu, 5 (2e année, août
1991), S. 36-60. Barthes, dessen Sémiologie zunehmend mehr rhetorisch-poeto-
logisch ausgerichtet war, entzieht schon der Bestimmung des Begriffs, des

Gegenstands und des Vorgehens dessen, was er 'neutre' nennt, jede definitorische



Poetik und Rhetorik der Affekte 161

Jede Poesie und jede Prosaschrift [scrittura], und jeder Teil von ihnen, äussert,
entweder im Stil oder in den Gefühlen, den Genuss [piacere] und die Sinnenfreude

[voluttà], sie äussert entweder im Stil oder in den geformten Gefühlen oder in
beidem auch ein Sichaufgeben, eine Unbesorgtheit, eine Nachlässigkeit und eine
Art Vergessen von allem. Und allgemein gibt es kein anderes Mittel, Genuss zu
äussern! Genau das ist es, Genuss ist nichts anderes als ein Sichaufgeben, eine
Lebensvergessenheit, eine Art Schlaf und Tod. Genuss ist eher eine Gefühlsenthebung,

eine Fühllosigkeit als ein Gefühl, schon gar kein lebhaftes Gefühl. Er ist
fast eine Imitation der Empfindungslosigkeit und des Todes, eine möglichst nahe
Annäherung an den Zustand, der dem Leben entgegengesetzt ist, und an die
Enthebung von ihm, denn das Leben ist seiner Natur nach Schmerz. Mithin ist es

angenehm, seiner soviel wie möglich enthoben zu sein, ohne dass Schmerz und
anderes Leiden aus dieser Enthebung entstehen oder damit verbunden sind. Also
ist Genuss nicht wirklich Genuss, er hat keine positive Qualität, denn er ist nur
eine Enthebung, ja eine einfache Minderung von Verdruss [dispiacere], der sein

Gegensatz ist. [...] Das Leben ist also an sich ein Übel und ein Verdruss, so dass

seiner soweit als möglich enthoben zu sein ein natürlicher Genuss ist. Tatsächlich
ist das Leben von Natur aus ein gewaltsamer Zustand, weil es von Natur aus seines
höchsten natürlichen Bedürfnisses, Wunsches, Zieles und Zweckes, seiner
Vollkommenheit entbehrt, die das Glück ist. Und da diese Gewalt nie ein Ende nimmt,
gibt es nicht einen Augenblick, der frei wäre von positivem Unglück, positiver
Qual und von Verdruss".

Leistung zugunsten einer benennenden Bewegung "en tant qu'il [le "neutre, mon
neutre"] a pour réfèrent en moi un affect obstiné" et "peut renvoyer à des états

intenses, â des étatsforts, â des états inouïs "(S. 46 und S. 44). Die ungefähr dreissig
'"figures du neutre'" (S. 50) sollen zwar dadurch, dass sie eben Figuren sind, auf
die Rhetorik verweisen und wie diese "Nuancen" (S. 53) beschreiben, entstammen

aber keiner Taxonomie und gehorchen keiner fixen Syntax. Was sie bewegt,
ist ein "désir de neutre. Un pathos": "Le désir de neutre est d'abord désir de

suspension [...]. Désir de suspension des ordres, des lois, des comminations, des

arrogances, des terrorismes, des mises en demeure, des demandes, des vouloir-
saisir" (S. 55). Das "désir de neutre" ist das Aufbegehren gegen das begriffliche
"vouloir-saisir", die paradigmatische Differenz, die sich vom "vouloir-vivre"
absetzt und dabei dem Sinn eines Diskurses ein gewaltsames Opfer bringt. Aber auch
diesem "vouloir-vivre" soll das "désir de neutre" noch das binaristisch-differentiel-
le Moment des Willens austreiben; und zwar zugunsten einer "vitalité", die Barthes,
indem er die Ununterscheidbarkeit von Negativität und Positivität andeutet, mit
einer Wendung Pasolinis '"vitalité désespérée'" nennt (S. 56). Mithin bezieht sich
auch Barthes' désir de neutre, das die Bewegung der Literatur ist, auf das nackte
Leben, das Agamben mit Bartleby zum Vorschein gebracht hat (siehe Anm. 94).

99 Leopardi, Zibaldone [4074-4075] 19-20 Aprile 1824, vol. II (Anm. 57), pp. 2204-

2205; Übersetzung mit geringfügigen Veränderungen nach: Leopardi, Ich bin ein
Seher; S. 457-458.



162 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Wenn der Gedanke nach dem Heureka - "Genau das ist es" - einmal
mehr die Negativität des nackten Lebens auslotet, so hat die "poesia"
oder "scrittura" im unausgesetzten "commercio coi sensi" (Verkehr mit
den Sinnen)100 ehedem die Zone der Indétermination von Lust und
Schmerz, Glück und Unglück, Leben und Tod durchquert, in welcher
der nackte Affekt jene Negativität nicht mehr zu negieren braucht.

III. 5. Rätsel: argumentum adpersonam und
persona ad argumentum

Beide, Leopardi und Nietzsche, betrachteten die idealistische
Selbstbegründung des Subjekts als gescheitert und erkannten hinter deren
rationalistischen wie metaphysischen Argumentationen das Leben
selbst als das zu verfügende Subjekt. Und beide sahen den Menschen
durch die Sprache und durch die Geschichte doppelt vom Leben
abgeschnitten, das dennoch allein mittels der Sprache und nur in der
Geschichte zugänglich ist. Die Rhetorik stand als Ordnungs- und
Regulationssystem zwischen Wörtern, Sachen, Person und Affekten
nicht mehr zu Gebote; aus dem freigelegten Herzstück des Ornatus
schlich sich die Poetik der Tropen und Figuren ins Wesen der Sprache
und des Denkens selbst ein. Zur Kritik der zeitgenössischen Philosophie

und Poesie nach ihrem Nutzen und Nachteil für das Leben
führten beide, im Verbund mit den unzeitgemässen altphilologischen
und zeitgemässen naturwissenschaftlichen Instrumenten und
Argumenten, auch jene vergessene Rhetorik ins Feld. Doch hier gingen die
Wege auseinander: Ausgehend von einer klassischen Poetik der
Naturnachahmung, in der das unendliche Begehren und die Illusion der
Bilder einander unterhalten, entdeckt Leopardis Philosophie in der
Unendlichkeit des Begehrens den Abgrund, den die Natur dem Leben
selbst öffnet. Auf die philosophische Konsequenz der Minimierung
des Lebens zur Minderung des Unglücks antwortet jedoch eine Poetik
der Intensität, die sich ins Ethos des nackten Affekts zurückzieht.
Nietzsche dagegen benutzt die Poetik der Tropen und Figuren zur

100 Leopardi, Rede eines Italieners/Discorso di un italiano (Anm. 55), S. 54/55.



Poetik und Rhetorik der Affekte 163

analytischen Kritik des nur dank seiner Sprachvergessenheit
selbstgewissen Subjekts, um sodann mit einer Rhetorik der Ambivalenz,
die zum Pathos des instrumentellen Affekts greift, die Maximierung
des Lebens zu betreiben.

Was hat Nietzsche von Leopardis Poetik und Philosophie über
das, was die ambivalente Verwendung seiner Verse in der Zweiten
Unzeitgemässen zu sehen gibt, hinaus wahrnehmen oder erschliessen
können? In einem Notât vom Frühjahr-Sommer 1874 zitiert Nietzsche -
es ist auch bereits, abgesehen vom Zitat des letzten Verses von
L'infinito101, die letzte textuelle Auseinandersetzung - einige Verse aus
dem Gedicht Der herrschende Gedanke, die Leopardis im Zibaldone
fomulierten Anspruch, dass geniale Kunstwerke auch tödlichen Inhalts
Leben spendeten, zum Inhalt haben:

Schopenhauer unter den Deutschen. Was hat gerade hier sein Erscheinen zu
bedeuten? Was bedeutet in einem Volke, in dem die Philosophie zu Grunde geht,
die Jugend Schopenhauers? Was hat die Philosophie unter Deutschen für einen
Sinn?

Er hätte sehr gut unter Italiänern geboren werden können: siehe Leopardi.
Leopardi "nur er (der Gedanke der Schönheit) vermag zu mindern

des Schicksals Schuld, des harten,
das fruchtlos hier auf Erden
so viel zu dulden giebt uns Menschenkindern,
und nur durch ihn zuweilen
kann edlen Seelen auch, nicht bloss gemeinen
das Leben süsser als der Tod erscheinen"102.

In dieser Vorbereitung zu Schopenhauer als Erzieher, der Dritten
Unzeitgemässen Betrachtung, scheint Leopardi bloss der Italianisierung
des löblich undeutschen Schopenhauer zu dienen, den die Deutschen
nicht verstünden. Dabei müsste doch, wie Walter Benjamin bemerkt
hat, umgekehrt Leopardi dem deutschen "Kennwort des 'Pessimusmus'",
mithin auch und gerade dem schopenhauerschen Pessimismus ent-

101 Vgl. KSA 9, S. 290: 6 [364], und Friedrich Nietzsche, Morgenröthe. Gedanken über
die moralischen Vorurtheile (1881, 1886), Aph. 575, KSA 3, S. 9-331, S. 331.

102 KSA 7, S. 810: 35 18]; vgl. Leopardi, Der herrschende Gedanke {Ii pensiero
dominante, 1831/1835), in: Leopardi's Gedichte (Anm. 39), S. 99-103, S. 101.



164 Martin Stingelin und Hubert Thüring

fremdet werden, der ihn nach Deutschland befördert hat103. Doch das

geschieht bereits post festum (in der veröffentlichten Schrift kommt
Leopardi nicht mehr vor), das heisst nach der aneignenden Verwerfung

oder verwerfenden Aneignung Leopardis in der Zweiten Unzeit-
gemässen, die Nietzsche nach "Ueber Wahrheit und Lüge im ausser-
moralischen Sinne" ebenfalls, wenn auch noch unvermerkt, von
Schopenhauer und Wagner entfernt hat. Fortan bleibt Leopardi wohl
auch unsichtbar an Schopenhauer gebunden104, dem Nietzsche
mutmasslich die erste Bekanntschaft schuldete.

Doch auch unabhängig von dieser Übertragung scheint es eine

sozusagen intime Bindung an Leopardi zu geben, der Nietzsche die

103 Vgl. Walter Benjamin, Rezension von "Giacomo Leopardi, Gedanken" (1928), in:
ders., GesammelteSchriften, hg. v. RolfTiedemann und Hermann Schweppenhäuser,
Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1980, Bd. III, S. 117-119, S. 117-118: "Nichts
selbstverständlicher als dass das Leben derJugend, das in ihnen [Hölderlin und Leopardi]
Gestalt gewann, der saturierten Geschichts- und Kunstbetrachtung des 19.
Jahrhunderts ganz unzugänglich geblieben ist und sie veranlasst hat, hier ganz besonders

beharrlich mit ihren Schlagworten aufzutrumpfen. Bei Hölderlin spricht sie

von Idealismus ohne gewahr zu werden, dass nur ein deutsches Bürgertum, das

seinem utopischen Bilde von Hellas - nicht ähnlich, aber - zugeneigt gewesen
wäre, wie die französische Bourgeoisie einem Idealbild des Römertums, die
Jahrhundertwende hätte bestehen können, ohne sich zu verlieren. An Leopardi tut
die gleichen Dienste - sein Schaffen ins Abstrakte zu verwandeln - das Kennwort
des 'Pessimismus'." Zur Unterordnung Leopardis unter die durch Schopenhauer
vorgegebenen Argumente in der Zweiten Unzeitgemässen vgl. Brusotti, "Figure
délia caducità" (Anm. 38), S. 332-333. - Massgeblich beteiligt an der (schopen-
hauersch-)pessimistischen Wahrnehmung Leopardis ist Gustav Brandes mit seiner
umfangreichen Einleitung "Giacomo Leopardi's Leben und Werke" (in: Giacomo
Leopardi'sDichtungen, deutsch von Gustav Brandes, Hannover, C. Rümpler, 1869,
S. 1-133, z:u Schopenhauer S. 92-99), die Nietzsche bekannt war; vgl. Brief an Carl

von Gersdorff in Hohenheim, Basel, 8. Mai 1875, in: Friedrich Nietzsche,
Briefwechsel, Kritische Gesamtausgabe, bislang 19 Bände, a.a.O., 1977ff., Bd. II/
5, S. 48 [= KGB Bandnummer, Seitenzahl],

104 Vgl. KSA 9, S. 447: 11 [16] (Frühjahr-Herbst 1881): "Angebliche Zweckmässigkeit
der Natur - bei der Selbstsucht, dem Geschlechtstrieb, wo man sagt, sie benutze
das Individuum, bei der Lichtausströmung der Sonne usw. - alles Erdichtungen!
Es ist vielleicht die letzte Form einer Golfes-Vörstellung - aber dieser Gott ist
nicht sehr klug und sehr unbarmherzig. Leopardi hat die böse Stiefmutter Natur,
Schopenhauer den 'Willen'. - Vielleicht kann man mit solchen anscheinenden
Zweckthätigkeiten die Zweckthätigkeit des Menschen aufhellen."



Poetik und Rhetorik der Affekte 165

ambivalente Schuldigkeit des double binds zu erweisen hat. Der kaum
variierte Inhalt des Lobes, worauf sich, abgesehen von den
Auseinandersetzungen im Umkreis der Zweiten Unzeitgemässen, die namentlichen

Nennungen Leopardis bis 1882 beschränken, ist symptomatisch:
Schon in der im Wintersemester 1872/73, gleichzeitig mit derjenigen
über Rhetorik gehaltenen Vorlesung über die "Geschichte der griechischen

Beredsamkeit" feiert er im Übersetzer von Isokrates' Prosa den
"grössteln] Prosaiker des Jahrh. Leopardi [...], der sagen konnte, treffliche

Prosa sei viel schwieriger als treffliche Verse; die Poesie gleiche
einer [trefflich] prächtig geschmückten, die Prosa einer unverhüllten
Frauengestalt"105. Nach 1874 heben vorwiegend die nachgelassenen
Notate, aber auch die veröffentlichten Werke (in mehr oder weniger
strategischer Absicht gegen zeitgenössische deutsche Tendenzen) den
"Philologen-Poeten"106, "das moderne Ideal eines Philologen"107, "de[n]
grösste[n] Stilist[en] des Jahrhunderts"108 oder den modernen "Meister
der Prosa"109 hervor. Die Pointe dieses Lobes ist, dass es eine Eigenschaft
Leopardis hervorhebt, die Nietzsche gar nicht aus eigener Anschauung,
sondern bloss aus zweiter Hand kannte: Die satirischen Operette morali
und die aphoristischen Pensieri, die Leopardi damals neben den
philologischen Arbeiten einzig als Prosaisten ausweisen konnten - der
Zibaldone ist, wie gesagt, erst ab 1898 veröffentlicht worden - waren

105 Friedrich Nietzsche, "Geschichte der griechischen Beredsamkeit" [WS 1872-731,

Werke, Bd. II/4 (Anm. 18), S. 363-411, S. 382 (die eckigen Klammern markieren
eine Streichung Nietzsches). Eine Probe von Leopardis philologischen Arbeiten
konnte Nietzsche aus der vom Schweizer Philologen Georg Rudolf Ludwig von
Sinner (1801-1860) im Rheinischen Museum veranlassten Veröffentlichung
bekannt sein (vgl. Timpanaro, La filologia di Giacomo Leopardi [Anm. 631, p. 174),
sicher aber fand er sie im "Vorwort" Hamerlings [Anm. 431 zur Übersetzung der
Gedichte erwähnt, woraus Nietzsche auch das Leopardi-Zitat zu zitieren scheint:
"Er hielt eine treffliche Prosa für weit schwieriger als treffliche Verse; die Poesie

pflegte er zu sagen gleiche einer prächtig geschmückten, die Prosa aber einer
unverhüllten Frauengestalt" (S. 8).

106 Friedrich Nietzsche, Unzeitgemässe Betrachtungen. Drittes Stück: Richard Wag¬

ner in Bayreuth (1876) 10, KSA 1, S. 429-510, S. 503; vgl. KSA 8, S. 44: 5 [17].

107 KSA 8, S. 22: 3 [23].

108 KSA 8, S. 35: 3 [71].

109 Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft ("La gaya scienza") (1882/87),
Aph. 92, KSA 3, S. 343-651, S. 447-448.



166 Martin Stingelin und Hubert Thüring

ihm, der kein Italienisch konnte, nur durch die mündlichen Übersetzungen

Heinrich Romundts passagenweise zugänglich110; Paul Heyses
zweibändige Übersetzung der Canti, der Operette morali und der
Pensieri von 1878, die er ein Jahr später geschenkt bekam, las er mit
aller Wahrscheinlichkeit nicht mehr111. Wieso hält er nicht, wie es ihm
1875 in einem Notât doch einmal unterläuft, den "Dichter" Leopardi, der
(neben Pindar) "unter anderm auch Gedanken" hat112, hoch, wo er
diesen doch wenigstens so gut kannte, dass er sich zutraute, mit seinen
Versen öffentlich zu hantieren?

Nietzsches Lob des Prosaisten, das bloss auf geläufigem Urteil
fusst113, erfüllt anscheinend eine in bezug auf seine Kenntnis und
Meinung der Sache indirekte Funktion, die man als Deckfunktion bezeichnen

kann. Darauf deutet auch die Wende um 1881 hin, als er Leopardi
nach einigen Vorzeichen in den Notaten114 auch öffentlich dem (physiologisch)

dekadenten Typus der "grossen Dichter" (wie Byron, Musset,

Poe, Kleist, Gogol) und pessimistischen Philosophen zuordnet115,

110 Vgl. Brief an Hans von Bülow in London, Naumburg, 2. Januar 1875, KGB II/3,
S. 3: "Ich kenne dessen [Leopardis] prosaische Schriften freilich nur zum
kleinsten Theile; einer meiner Freunde, der mit mir in Basel zusammenwohnt,
hat öfters einzelne Stücke daraus übersetzt und las sie mir vor, jedes mal zu
meiner grossen Überraschung und Bewunderung; wir besitzen die neueste
Livorneser Ausgabe."

111 Giacomo Leopardi, deutsch von Paul Heyse, 2 Bde., Berlin, W. Hertz, 1878. Vgl.
Brief an Marie Baumgartner in Lörrach, Basel, 29. Dezember 1878, KGB II/5, S.

375: "Leopardi steht da in ernster Pracht, aufgespart für gute Sommertage im
Gebirge." Ein späterer Genuss dieses Vorrats ist nicht bezeugt.

112 KSA 8, S. 128: 8 [2],

113 Vgl. Hamerling, "Vorwort" (Anm. 43), S. 8: "Und da er sich wohl bewusst war, dass

er mit der Feder in der Hand Alles vermochte, so schien er mit den sprödesten
Schwierigkeiten der italienischen Prosa gleichsam nur sein Spiel zu treiben."

114 KSA 8, S. 575: 38 [2] (November-Dezember 1879): "Die überfeinen Unglückli¬
chen, wie Leopardi, welche für ihren Schmerz stolz am ganzen Dasein Rache

nehmen, bemerken nicht, wie der göttliche Kuppler des Daseins dabei über sie
lacht: eben jetzt trinken sie wieder aus seinem Mischkrug; denn ihre Rache, ihr
Stolz, ihr Hang zu denken, was sie leiden, ihre Kunst, es zu sagen - ist das nicht
alles wieder - Honigseim?"

115 Vgl. JGB 269, KSA 5, S. 224: "Diese grossen Dichter zum Beispiel, diese Byron,
Musset, Poe, Leopardi, Kleist, Gogol, - so wie sie nun einmal sind, vielleicht sein
müssen: Menschen der Augenblicke, begeistert, sinnlich, kindsköpfisch, im



Poetik und Rhetorik der Affekte 167

um schliesslich noch einen Schritt weiterzugehen. Nietzsches Wandlung

vom Aufklärer zum historischen Genealogen und philosophischen

Gesetzgeber reicht jedoch als Erklärung dafür nicht hin. Das
heisst, sie kehrt nur jene verhohlene Haltung hervor, die zuvor das Lob
des Prosaisten zurückhielt. Doch beide zeitverschobenen Haltungen
wurzeln in derselben und einzigen Auseinandersetzung mit Leopardi
zwischen 1872 und 1874, die sich durch den Widerspruch von Aneignung

und Verwerfung im double bind verschlingt. Was also hat
Nietzsche in Leopardis Gedichten gesehen?

Wenn Nietzsche das unhistorische Tier dem Nachtgesang unvermerkt

entwendete, dann erkannte er sehr wohl, dass Leopardi aus
dem nackten Leben, das er darin exponierte, andere Konsequenzen
zog. Und zwar jene, die Nietzsche sodann als überhistorische Position
namentlich und mit den entsprechenden Versen von Auf mich selbst
dem lebensmüden Philosophen zuordnete, um ihn dem entgegengesetzten

Projekt einer Maximierung des Lebens zu opfern. Doch änderte

dies nichts an der doppelten Leistung Leopardis, das historische
Problem des nackten Lebens als Philosoph erkannt und als Dichter in
einer Poetik des nackten Affekts gesagt zu haben116. Der Dichter, der
auch Gedanken hatte, hatte zwei Dinge, die Nietzsche nicht hatte:

Misstrauen und Vertrauen leichtfertig und plötzlich; mit Seelen, an denen
gewöhnlich irgend ein Bruch verhehlt werden soll; oft mit ihren Werken Rache
nehmend für eine innere Besudelung, oft mit ihren Aufflügen Vergessenheit
suchend vor einem allzutreuen Gedächtniss, oft in den Schlamm verirrt und
beinahe verliebt, bis sie den Irrlichtern um die Sümpfe herum gleich werden und
sich zu Sternen verstellen - das Volk nennt sie dann wohl Idealisten -, oft mit
einem langen Ekel kämpfend, mit einem wiederkehrenden Gespenst von
Unglauben, der kalt macht und sie zwingt, nach gloria zu schmachten und den
'Glauben an sich' aus den Händen berauschter Schmeichler zu fressen: - welche
Marter sind diese grossen Künstler und überhaupt die höheren Menschen für
Den, der sie einmal errathen hat!" Vgl. KSA 13, S. 90: 11 [2291, KSA 13, S. 395: 14

[222], und KSA 13, S. 429: 15 [34].

116 Es steht zu vermuten, müsste jedoch an einem anderen Ort genau untersucht
werden, dass die Leopardische Inspiration der Zweiten Unzeitgemässen bereits
eine Wiederholung ist: Die kosmische Fabel, die "Ueber Wahrheit und Lüge"
eröffnet und neben der Eröffnung des ersten Kapitels der Zweiten Unzeitgemässen
als stilistisches Glanzstück des jungen Nietzsche gehandelt wird, scheint sich in
mancher Hinsicht aus Leopardis Der Ginster zu bedienen.



168 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Nietzsche, der zwar auch Altphilologe war, wollte Philosoph117 werden
und hatte keine Poesie; auch mangelte es seiner rhetorisch-physiologischen

Erkenntniskritik weitgehend an poetologischem Gespür.
Tatsächlich beklagte sich Nietzsche in dieser Zeit über seine mangelnde
Schreibkunst (und das nicht zufällig im Zusammenhang mit Leopardi)118,
und beim Verfassen der Zweiten Unzeitgemässen traten erhebliche
Konzeptionsprobleme auf119. Doch Nietzsche musste schon damals

117 Schon knapp zweiJahre nach seinem Antritt als Professor für klassische Philologie
in Basel bewarb sich Nietzsche in einem Brief an den Präsidenten des Erziehungskollegiums

Wilhelm Vischer-Bilfinger um die Nachfolge Gustav Teichmüllers auf
den Lehrstuhl für Philosophie (vgl. Brief an Wilhelm Vischer-Bilfinger in Basel,
Basel, vermutlich Januar 1871, KGB II/l, S. 174-178). Eine direkte Antwort oder
anderweitige Dokumente sind nicht überliefert. Offenbar hat Vischer-Bilfinger
Nietzsche geraten, von einer offiziellen Bewerbung abzusehen, da eine solche
angesichts seiner altphilologischen Herkunft wie seiner biographischen und
akademischen Jugend als Anmassung betrachtet worden wäre.

118 An Hans von Bülow, der Nietzsche 1872 seine schliesslich nie zustandege¬
kommene Übersetzung von Leopardis Operette morali widmen wollte und ihm
1874 vorschlägt, diese doch zu übersetzen, schreibt Nietzsche am 2. Januar 1875

aus Naumburg ablehnend, unter anderem mit der Begründung: "Ich selber
nämlich verstehe gar zu wenig Italiänisch und bin überhaupt obschon Philologe
doch leider gar kein Sprachenmensch (die deutsche Sprache wird mir sauer
genug)." {KGBII/5, S. 3) Dass Nietzsche damit sein produktives und insbesondere

stilistische Ungenügen meint, geht aus dem Brief Cosima Wagners aus
Bayreuth an Nietzsche in Basel vom 26. Oktober 1874 hervor: "Ich glaube durch
Ihre Beredsamkeit [in Schopenhauer als Erziehet und leuchtende Einsicht, einen
Schlüssel zu Luther's Heimsuchungen erhalten zu haben, und wenn Sie behaupten

an der deutschen Sprache keine Freude zu haben, so bestraft sie die Edle
grossherzig, indem sie Ihnen eine Persuasion und Eindringlichkeit verleiht,
welche Ihnen keine andere Sprache auf diesem Gebiete gewähren würde." {KGB
II/4, S. 592) Während Nietzsches Besuch in Bayreuth vom 4. bis 15. August 1874

notierte Cosima Wagner am 14. August in ihrem Tagebuch: "Unter anderem
behauptet er [Nietzsche], keine Freude an der deutschen Sprache zu finden,
lieber lateinisch zu sprechen u.s.w." Cosima Wagner, Die Tagebücher. 1869-
1883, 4 Bde., ediert und kommentiert von Martin Gregor-Dellin und Dietrich
Mack, München, Zürich, 19822, Bd. 2, S. 844.

119 Vgl. Jörg Salaquarda, "Studien zur Zweiten Unzeitgemässen Betrachtung", in:
Nietzsche-Studien, 13 (1984), S. 1-45. Die erst im letzten Augenblick vor der
Drucklegung 'gelösten' Konzeptionsprobleme sind, wie die Analyse Brusottis
("Figure délia caducità" [Anm. 38]) nahelegt, gewiss ein Faktor für Nietzsches

zwiespältigen Umgang mit Leopardi in der Zweiten Unzeitgemässen-, er ist jedoch
nicht die 'Lösung', sondern ein weiterer Faden im double bind.



Poetik und Rhetorik der Affekte 169

die biographischen Gemeinsamkeiten entdeckt haben: Dem nur
fünfundzwanzigjährigen Italiener wurde in Preussen ein Lehrstuhl für
griechische Philosophie angeboten, und er war ebenfalls von Krankheiten

geplagt, insbesondere von der Erblindung bedroht120. In seinen
späteren Briefen veranstaltete Nietzsche mit Leopardi einen regelrechten

Wettbewerb des Leidens, in dem ihre Philosophien, aber auch ihre
Poetik beziehungsweise Rhetorik am "Zwecke des Lebens"121 sich wie
Gift und Gegengift scheiden sollten: "Wer hat denn so viel ausgestanden

als ich? Leopardi gewiss nicht!"122 1882 offenbarte sich, was
ehedem verknüpft war: Die philosophische Frage des Lebens war
zugleich eine existentielle Lebensfrage.

Der ambivalente Umgang von Anerkennung und Verwerfung in
Sache und Wort war von Anfang an auch ein persönlicher double bind
von Bewunderung und Neid. "Sie wissen doch", stellt Nietzsche Ende
1878 gegenüber Marie Baumgartner klar, "dass ich kein 'Pessimist' bin,
wie er und das 'Düstere', wo ich es finde, nur constatire, nicht
bejammere. Freilich kommen dabei keine so herrlichen Gedichte zum
Vorschein"123. Hält hier die Höflichkeit, die der Dank für die Leopardi-
Übersetzung Heyses gebietet, den Affekt noch hinter der Sache
zurück, so lässt der Genealoge und Philosoph, der den Menschen aus

120 Die Biographie Leopardis war Nietzsche sowohl durch Hamerlings "Vorwort", als
auch und in aller Ausführlichkeit in Brandes' Einleitung "Giacomo Leopardi's
Leben und Werke" zugänglich. Letzterer bemerkt selber, die "traurigen Einzelheiten"

des "Lebens des Dichters" mehr hervorgehoben zu haben, "als es vielleicht
dem Leser lieb ist". Er begründet das damit, dass "die Poesie, wie die Philosophie
Leopardi's rein subjectiver Natur" ist, um deren Pessimismus auf das unglückliche

Leben zurückzuführen, wohl wissend, dass sich Leopardi selbst gegen
diesen Schluss vehement gewehrt hat. Hier rechtfertigt er sich wiederum und

ganz historistisch damit, Leopardi auf diesem Weg mit den anderen Weltschmerz-
Dichtern von Byron bis Heine in den historischen Weltprozess einreihen und
ihnen ihren Beitrag zur Erhebung des Geistes zuweisen zu können (S. 880.

121 HL 1, KSA 1, S. 256-257.
122 Brief an Erwin Rohde in Tübingen, Basel, Mitte Juli 1882, KGB III/1, S. 226; vgl.

auch Brief an Heinrich Köselitz in Florenz, Basel, 22. Januar 1879, KGB II/5,
S. 383: "Ich weiss es, dass Leopardi in Betreff der Schmerzhaftigkeit es nicht
schlimmer gehabt hat als ich es habe. Trotzdem!"

123 Brief an Marie Baumgartner in Lörrach, Basel, 29. Dezember 1878, KGB II/5,
S. 375.



170 Martin Stingelin und Hubert Thüring

seiner "Selbstverkleinerung"124 auf den "schrecklichen Grundtext homo
natura"125 zurück und über sich selbst hinaus zum "Übermenschen"
führen möchte, alle ethische wie sachliche Rücksicht fahren: Nietzsche
verkehrt sein persönliches argumentum adpersonam, indem er Leo-
pardi zur persona ad argumentum erklärt, die ex negativo dem Pathos
des Lebens dienen soll. Gleichzeitig will der Rhetoriker als Person mit
dem nackten Affekt des beneideten Poeten fertig werden, indem er
diesen entblösst:

Es ergötzt mich an die Revanchen zu denken, welche die derbe Natürlichkeit der
Natur bei solcher Art Menschen nimmt z.B. wenn ich höre, dass L(eopardi)
früher On(anie) trieb, später impotent war126.

Immerhin ist Nietzsche damit nicht an die Öffentlichkeit getreten. Ob
dieser Umstand und die Schamhaftigkeit, die er beim Benennen des
Sachverhalts selbst in seinen Notizheften an den Tag legt - "Zuletzt
haben die Jesuiten herausgebracht, dass Leo(pardi...)"127; "Man würde
sich verrechnen, wenn man sich zum Beispiel einen Leopardi als
keusch vorstellte"128 —, nicht doch einer Scham für seine Aggression
gegen Leopardi entspringen, sei dahingestellt.

124 JGB 267, KSA 5, S 220; vgl. Marco Brusotti, "Die 'Selbstverkleinerung' des
Menschen in der Moderne. Studie zu Nietzsches 'Zur Genealogie der Moral'", in:
Nietzsche-Studien, 21 (1992), S. 81-136.

125 JGB 230, KSA 5, S. 169.
126 KSA 11, S. 451: 34 [951 (April-Juni 1885).
127 KSA 11, S. 257: 26 [4051.

128 KSA 13, S. 599: 23 [1]: "Auch ein Gebot derMenschenliebe. - Es giebt Fälle, wo ein
Kind ein Verbrechen sein würde: bei chronisch Kranken und Neurasthenikern
dritten Grades. Was hat man da zu thun? - Solche zur Keuschheit ermuthigen,
etwa mit Hülfe von Parsifal-Musik, mag immerhin versucht werden: Parsifal

selbst, dieser typische Idiot, hatte nur zu viel Gründe, sich nicht fortzupflanzen.
Der Übelstand ist, dass eine gewisse Unfähigkeit, sich zu 'beherrschen' - auf
Reize, auf noch so kleine Geschlechtsreize nicht zu reagiren) gerade zu den
regelmässigsten Folgen der Gesammt-Erschöpfung gehört. Man würde sich
verrechnen, wenn man sich zum Beispiel einen Leopardi als keusch vorstellte.
Der Priester, der Moralist spielen da ein verlornes Spiel; besser thut man noch, in
die Apotheke zu schicken. Zuletzt hat hier die Gesellschaft eine Pflicht zu
erfüllen: es giebt wenige dergestalt dringliche und grundsätzliche Forderungen
an sie. Die Gesellschaft, als Grossmandatar des Lebens, hat jedes verfehlte Leben

vor dem Leben selber zu verantworten, - sie hat es auch zu büssen: folglich soll



Poetik und Rhetorik der Affekte 171

IV. Schluss

Georg Christoph Lichtenberg, Giacomo Leopardi und Friedrich Nietzsche

bieten sich für eine komparatistische Zusammenschau nicht nur
wegen des philologischen Befundes an, dass die Sprachkritik und die
historische Kritik in Nietzsches Frühwerk ebenso weitreichende wie
weitgehend verschwiegene Anstösse den beiden ersten verdankt. Alle
drei geben - wie Lichtenberg im Aphorismus: "Alle Tiere, die etwas
mit den Pfoten fassen können, können es auch mit dem Kopf, Affen,
Papageien, Biber"129, Leopardi im menschenkränkenden Fazit seiner
Lebensphilosophie: "Was ist der Mensch? Ein Tier, das anpassungsfähiger

ist als die anderen"130, und Nietzsche in seiner ambivalenten
Bestimmung des Menschen als "höchst pathetisches Thier" - durch ihre
stete Wachsamkeit für Vergleiche mit dem Tier ein ausgeprägtes
anthropologisches Interesse für die menschliche Natur zu erkennen,
das einen Teil von Nietzsches Empfänglichkeit für die Reflexionen von
Lichtenberg und Leopardi erklärt. So lässt sich, wie dies hier in ersten
Zügen geschehen ist, eine Geschichte der Menschenbilder im Spiegel
ihrer historischen, sprach- und erkenntniskritischen Brechungen schreiben,

wenn man Lichtenberg im Hinblick auf Leopardi und Nietzsche,
Leopardi mit Rücksicht auf Lichtenberg und im Hinblick auf Nietzsche,
Nietzsche mit Rücksicht auf Lichtenberg und Leopardi in den Blick
nimmt. Hält man dabei heuristisch an der Triade Ethos, Argument und
Pathos fest, die aus der antiken Rhetorik überliefert ist, lassen sich in
ihrem jeweiligen Verhältnis zur Frage, ob die menschliche Natur formbar,

ja formungsbedürftig gedacht werden soll oder nicht, die historisch

wechselnden Konstellationen zwischen Lichtenberg, Leopardi
und Nietzsche genauer bestimmen. Diese Frage, die sich seit der Mitte
des 18. Jahrhunderts in zusehends biologisierterer Form stellt, bildet
das Argument der Verfügbarkeit oder Unverfügbarkeit des nackten

sie es verhindern." Zur Abhängigkeit der 'eugenischen' Argumentation von
Charles Féré vgl. Hans Erich Lampl, "Ex oblivione: das Féré-Palimpsest. Noten
zur Beziehung Friedrich Nietzsche-Charles Féré (1857-1907)", in: Nietzsche-

Studien, 15 (1986), S. 225-264.

129 SB 1, S. 282, D 335.
130 Leopardi, Zibaldone [1456] 5 Agosto 1821, vol. I (Anm. 57), p. 872.



172 Martin Stingelin und Hubert Thüring

Lebens. Georg Christoph Lichtenberg pflegte die erkenntniskritische
Skepsis, ob sich die menschliche Natur überhaupt erschliessen lässt,
als Ethos der Berührungsscheu im Umgang mit dem nackten Leben; sie

gebietet insbesondere, den Menschen vor pathetischen Zumutungen
in Schutz zu nehmen, die ihn der Vernunft abspenstig machen wollen
und verhindern, dass er sich in eine durch allgemeine Übereinkunft
festgelegte Ordnung eingliedert. Giacomo Leopardi entfremdet dem
Menschen die anfangs noch pathetisch idealisierte Natur zunehmend
mehr und entdeckt im Leben selbst die Quelle des Unglücks, welche
die aufgeklärte Vernunft im Dienst der Verbesserung erst recht zum
Strömen gebracht hat; auf das nackte Leben gebracht, für das jedes
Pathos tödlich wäre, muss der Mensch das Ethos der Minimierung als

Kunst des nackten Affekts pflegen. Friedrich Nietzsche bediente sich
des Pathos, um das nackte Leben im Menschen aufzurühren, zu
entfesseln und einer Steigerung zugänglich zu machen, die den
Menschen über sich selbst hinausführen sollte, ohne ihm - und in dieser
individualisierenden Ironie, die seine Menschenpolitik als reines
Gedankenexperiment erscheinen lässt, bewahrt sich vielleicht ein
ethischer Standpunkt Nietzsches - vorangehen zu wollen. Dabei
ergeben sich vor allem auch wechselnde Konstellationen im Verhältnis
von Rhetorik und Poetik. Bei Lichtenberg soll die Poesie in ihrer
Ereignishaftigkeit die singulare Lebendigkeit eines sinnlichen
Eindrucks bewahren, den die Sprache als grammatikalisches Regel- und
rhetorisches Räderwerk in seiner unvermittelbaren Einzigartigkeit
auszulöschen droht. Bei Leopardi löst sich die auf Überzeugung gestimmte

Rhetorik, die dennoch als heuristisches Instrument erhalten bleibt,
in einer Poetik der Intensitäten auf, die nicht mehr figurai bestimmt,
sondern als Ereignisse des nackten Affekts erfahren werden. Bei
Nietzsche treten Poetik und Rhetorik unvermittelt auseinander, wo
diese ganz im Zeichen der pathetischen Aufrührung, jene im Zeichen
des autoreferentiellen Spiels steht, bleiben aber aufeinander bezogen,
wo Nietzsches Poesie sich ebenso sprachkritisch wie kunstvoll des
rhetorischen Formenschatzes bedient131.

131 Zum letzten Aspekt vgl. exemplarisch die poetologische Studie von Wolfram
Groddeck, "Nietzsches Gedicht: 'Die Sonne sinkt'. Eine philologische Lektüre
des sechsten 'Dionysos-Dithyrambus'", in: Nietzsche-Studien, 16 (1987), S. 21-46.



Poetik und Rhetorik der Affekte 173

Abstract

The linguistic and historical criticism of Friedrich Nietzsche received considerable

input by Georg Christoph Lichtenberg and Giacomo Leopardi. This will not only be
looked at from its philological aspects but shown as the starting point of a comparative
analysis, the tertium comparationis of which is the term "naked life", coined by
Giorgio Agamben. All three authors not only come up with different answers to the

question whether or not human nature is malleable, or should indeed be thought of in
need of forming; their respective argumentations are also reflected in the different
degrees of significance attached to the relationship between ethos and pathos and
between poetics and rhetoric in their works.




	Poetik und Rhetorik der Affekte : Lichtenberg - Leopardi - Nietzsche

