
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Ironie und Text bei Friedrich Schlegel und Solger

Autor: Fries, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Fries

Ironie und Text
bei Friedrich Schlegel und Solger

Im Buch IX seiner Institutio oratoriae gibt Quintilian die bekannte,
immer wieder zitierte Definition für Ironie als Tropus und Figur: "in
utroque enim contrarium ei, quod dicitur, intelligendum est" ("bei
beiden [Tropus und Figur] handelt es sich darum, dass das Gegenteil von
dem, was gesagt wird, verstanden werden muss")1. Dieses
Ironieverständnis aus der Rhetorik ordnet Ernst Behler in seinen grundlegenden

Untersuchungen zur romantischen Ironie der "klassischen Ironie"
zu. Der Begriff der "klassischen Ironie" entwickelt sich dabei aus zwei
verschiedenen Konzeptionen: einer rhetorisch-begrifflichen Tradition,
für die nebst Quintilian auch Aristoteles und Cicero in Anspruch
genommen werden, und einer philosophisch-psychologischen Charakteristik,

in dem statt der Verstellung im Tropus und in der Figur die
Verstellung als menschliches Tun ("Hochstapler" versus "Tiefstapler",
"Prahlerei" versus "Bescheidenheit" usw.) und als philosophische
Haltung diskutiert wird. In dieser zweiten Tradition spielen die
Beschreibung des Ironikers etwa bei Aristophanes oder Theophrast, vor
allem aber die Personifizierung der Ironie im platonischen Sokrates eine
entscheidende Rolle. Nach Behlers Auffassung hat jedoch das relativ

enge Verständnis der Ironie in der Rhetorik den Begriffbis 1800 geprägt,
und der zweite Strang löst sich dabei offenbar von diesem Begriff: "[...]
es ist fast ausschliesslich die rhetorische Tradition Europas gewesen, in
der sich der Ironiebegriff bis spät in das 18. Jahrhundert erhalten hat"2.

1 Marcus Fabius Quintiiianus, Institutionis oratoriae libri XII, ed. Helmut Rahn,
2. ed., Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988, p. 288 (EX 2, 44).

2 Ernst Behler, Art. "Ironie" in: Gert Ueding (ed.), Historisches Wörterbuch der
Rhetorik, vol. IV, Tübingen, Niemeyer, 1998, Sp. 599-624, hier Sp. 603. Ähnlich in
seinem Buch, in dem verschiedene ältere Arbeiten zusammengefasst sind: Ironie
und literarische Moderne, Paderborn, Schöningh, 1997, pp. 38-40 ("Von der
klassischen zur romantischen Ironie").



104 Thomas Fries

In den Lyceums-Fragmenten Friedrich Schlegels von 1797 ergibt
sich dann in der Darstellung Behlers ein radikaler Bruch mit dieser
Tradition und damit ein bedeutungsvoller Übergang zur romantischen
Ironie:

[...] Friedrich Schlegel [...] ging über die eingeschränkte Verwendung der Ironie
in der Tradition der europäischen Rhetorik hinaus und wandte die Ironie
erstmals auf klassische und moderne Literatur Europas an, [...] Das Kriterium, mit
dem er diese literarische oder dichterische Ironie von derjenigen der rhetorischen

Tradition abhob, lässt sich darin erblicken, dass die rhetorische Ironie auf
einzelne Textstellen (Tropen, Figuren) gegründet ist und sich vor allem für die
indirekte Polemik eignet, wogegen die dichterische "durchgängig im Ganzen
und überall wirksam" ist3.

Behler kann sich hier auf das Lyceums-Fragment 42 stützen:

[...] Freilich gibts auch eine rhetorische Ironie, welche sparsam gebraucht
vortreffliche Wirkung tut, besonders im Polemischen; doch ist sie gegen die erhabne
Urbanität der sokratischen Muse, was die Pracht der glänzendsten Kunstrede

gegen eine alte Tragödie in hohem Styl. Die Poesie allein kann sich auch von
dieser Seite bis zur Höhe der Philosophie erheben, und ist nicht auf ironische
Stellen begründet, wie die Rhetorik. Es gibt alte und moderne Gedichte, die
durchgängig und im Ganzen und überall den göttlichen Hauch der Ironie atmen.
Es lebt in ihnen eine wirklich transzendentale Buffonerie. Im Innern, die
Stimmung, welche alles übersieht, und sich über alles Bedingte unendlich erhebt,
auch über eigene Kunst, Tugend, oder Genialität: im Äussern, in der Ausführung
die mimische Manier eines gewöhnlichen guten italiänischen Buffo4.

Friedrich Schlegel unterscheidet hier in der Tat zwischen einer kleinen
(rhetorischen) und einer grossen (poetisch-philosophischen) Ironie,
doch muss uns die Charakterisierung der letzteren als "transzendentale
Buffonerie" hellhörig stimmen. "Transzendentale Buffonerie" verweist
nämlich auf die vorher genannte zweite, sokratische Tradition, in
welcher die Verbindung von Philosoph-Autor und Werk (und die
Personifikation dieser Beziehung in der literarischen Gestalt) eine
wichtige Rolle spielt; im 18. Jahrhundert stehen dafür Namen wie

3 Ibid., Sp. 609.
4 Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe, I. Abt., vol. 2: Charakteristiken und Kriti¬

ken I (1796-1801), ed. Hans Eichner, Paderborn, Schöningh, 1967, p. 152. (Die
I. Abt. dieser Ausgabe wird im Folgenden zitiert als KFSA mit Bandnummer.)



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 105

Sterne, Diderot und Galiani und natürlich Werke wie Jacques le

Fataliste, den Schlegel in den Lyceums- Fragmenten mehrmals
erwähnt, und Le Neveu de Rameau, der einige Jahre später Goethe und
Hegel faszinierte. Aus dieser Sicht revitalisiert Schlegels "grosse Ironie"
durchaus auch das Spektrum der antiken "klassischen" Begriffsverwendung.

Das bestätigt sich, wenn wir den eingangs zitierten Passus bei
Quintilian einer genaueren Prüfung unterziehen. Nach der Feststellung,

dass Ironie als Tropus und Figur vorkommt, in diesen beiden
Verwendungen aber zunächst kaum unterschieden und nur mit der
Verstehensregel "contrarium ei, quod dicitur, intelligendum est"
bezeichnet werden kann, präzisiert Quintilian:

Als erstes gleich die Feststellung, dass der Tropus offener ist und, obwohl er
etwas anderes sagt als meint, doch das andere nicht vortäuscht (non aliud tarnen
simulât); denn auch alles in seiner Umgebung ist gewöhnlich richtig gemeint, so
etwa in folgendem Satz gegen Catilina: "Von ihm abgewiesen bist du
weitergewandert zu deinem Genossen, dem edlen Herrn Metellus." Nur in den zwei
Worten (ad sodalem tuum, virum optimum, Metellum...) steckt die Ironie, der
Tropus ist also auch kürzer. Dagegen handelt es sich bei der Figur der Ironie um
Verstellung der Gesamtabsicht (totius voluntatis fictio), die mehr durchscheint als

angezeigt wird (apparens magis quam confessa), so dass beim Tropus nur Worte
Worten entgegengesetzt sind, hier aber der Sinn dem ganzen sprachlichen
Ausdruck und Ton, und zuweilen die ganze Gestaltung (conformatio) des Falles,
da ja sogar ein ganzes Leben Ironie zu enthalten scheint, wie man es im Falle
Sokrates' sehen kann - denn deshalb hiess er "der Ironiker" (eirori), weil er den
Unwissenden spielte und den Bewunderer anderer vermeintlicher Weisen —, wie
deshalb eine Folge von Metaphern eine Allegorie bildet, so bildet der Tropus der
Ironie im Zusammenhang die entsprechende Figur. Manche Arten dieser Figur
haben indessen nichts zu tun mit den Tropen [.. .]5.

Im Folgenden nennt Quintilian einige dieser Unterarten, die man nur
zum Teil als Tropen bezeichnen kann: die Antiphrasis (etwas sagen,
indem man vorgibt, es zu verschweigen), die Confessio nihil nocitura
(folgenloses Geständnis), die Concessio, die Consensio, die Aposiopese
(Abbrechen, Verschweigen), die Ethopoiie und andere. Diese Ausführungen

münden in die Diskussion der letzten und wichtigsten figura

5 Op. cit., pp. 288 s. (EX 2, 45-47).



106 Thomas Fries

sententiae, des schema6, das eigentlich nur eine gesteigerte Ironie
darstellt, indem "das Gegenteil meinen von dem, was gesagt wird" auf
eine allgemeine Redetaktik erweitert wird, in welcher "wir durch eine
gewisse Verdachtschöpfung das verstanden haben wollen, was wir
nicht sagen (in quo per quandam suspicionem quod non dicimus accipi
volumus)"7. Dieses schema bezeichnet sowohl die Haltung der Person
(wiederum eine Art Verstellung, verdeckter Positionsbezug, Rolle) wie
die verwendete Figur; Quintilian begründet die Verwendung des
schema politisch, ethisch und poetisch8. Dabei scheint die Unterscheidung

von Ironie und schema auf wackligen Füssen zu stehen, da die
vorher genannten Unterarten, welche die grosse Ironie in Anspruch
nimmt, sich ja gerade nicht auf die kleine Ironie und damit auf das
konträre Modell ("das Gegenteil sagen von...") beschränken.

Aber Sie erwarten jetzt ja keine Quintilian-Abhandlung von mir,
und ich selbst möchte nicht in den bekannten terminologischen
Verstrickungen hängen bleiben. Zurück also: Interessant scheint, dass

Quintilian die Ironie in Parallele zur Allegorie setzt, die aus einer
Metaphernkette besteht9, mit dem Unterschied freilich, dass hier ein
Element der Kette (nebst möglichen anderen) und die Kette selbst
denselben Namen haben, eben "Ironie". Sowohl die Identität des
Namens wie die Bewegung von Quintilians Text weisen darauf hin,
dass die kleine (rhetorische) Ironie zur grossen (sokratischen) führt,
oder besser gesagt: dass beide in einer Weise ineinander verzahnt
sind, die das Wort dem Gegenwort, beide dem Satz und dem Gegensatz,

wiederum beide dem ganzen Text, diesen ganzen Text einem
ganzen Leben (die Vita als Figur), dieses ganze Leben einer Person
(Sokrates als Figur) und diese Figur-Person wiederum dem Text
zuspielt. Die damit beschriebene mise en abîme des Begriffs ist das

bekannte Initiationserlebnis jedes Lesers, der sich auf romantische
Ironie - oder Ironie tout court - einlässt. Die zitierte Quintilian-Stelle

6 "quod [...] iam fere solum schema a nostris vocatur, et unde controversiae
figuratae dicuntur." Ibid., p. 298 (IX 2, 65). Schema wird mit "Figur" übersetzt, die
Controversiaefiguratae als "verstellte Rede".

7 Ibid.
8 Ibid., p. 298 (IX 2, 66).
9 Cf. Wolfram Groddeck, Reden über Rhetorik: Zu einer Stilistik des Lesens, Basel,

Stroemfeld, 1995, p. 275 ("Ironie und Nachrede").



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 107

zeigt nicht nur, dass dieses fragwürdige Wissen der klassischen Rhetorik

keineswegs fremd ist, sondern auch, dass wir gut daran tun, bei
aller Faszination für die grosse Ironie die kleine - und damit die
Tradition der Rhetorik - nicht zu vergessen.

Was bedeutet diese Forderung nun aber in bezug auf das Thema
dieses Textes, "Ironie und Text bei Friedrich Schlegel und Solger"?
Bevor ich auf diese Frage eingehe, erlaube ich mir einen kurzen
Rückblick auf den Anfang, den Sie eben gelesen haben, denn natürlich

lässt sich auch in ihm unschwer ein schema erkennen. Ich
begann, wie es viele tun, mit einer zwar trockenen, aber immerhin
klassischen Referenz, versuchte mich mit Hilfe dieser Referenz in das
Dreieck Quintilian-Behler-Schlegel heineinzuzwängen; die Konfrontation

von Behlers Bruch-Diagnose mit den Texten von Schlegel und
Quintilian zeigte, wie ich hoffe, dass mehr Kontinuität als angenommen

zwischen klassischer und romantischer Ironie besteht und dass

Schlegels mise en abîme in anderer Konfiguration auch in Quintilians
Text am Werk ist. Und an allen drei Enden Hesse sich jetzt leicht eine
Fortführung der Auseinandersetzung denken. Über etwas Gelehrsamkeit

und Ausspielen der Texte gegen die Interpretation bin ich also bei
dem angelangt, worum es, wie bereits festgestellt, bei der Ironie
zuallererst geht, eben dieser mise en abîme. Diese müsste also eigentlich

am Anfang stehen, aber mit ihr kann man ja nicht wirklich
anfangen, weil die Ironie, wie das Igelpaar im Wettlauf mit dem Hasen,
immer schon zum voraus dort ist, wo wir eben herankeuchen: Wir
haben nicht die Ironie, sondern die Ironie hat uns, wenn wir sie

nennen und uns ihrer bemächtigen wollen. Sie hat uns natürlich auch
dann, wenn wir uns, wie es eben geschehen ist, mit der mise en abîme
friedlich und gar nicht abgründig im Text einrichten wollen.

Aus dieser Sicht scheint es, dass Ironie, auf den Text bezogen, viel
mit Anfangen - und damit wohl auch mit Aufhören zu tun hat. In der
Tat wird im folgenden - ohne dass dieses Muster überzeichnet werden

soll - der Schwerpunkt der Ironie bei Friedrich Schlegel im
Anfangen und bei Solger am Ende liegen. Anfangen, weiterschreiben
und aufhören: So schwierig diese Operationen in anderem
Zusammenhang scheinen mögen, bieten sie doch den Vorteil, dass sie sich
im Text an bestimmten Merkmalen beobachten lassen und somit die
Ironie zu einem textuellen Vorgang machen. Damit wird sie zugäng-



108 Thomas Fries

lieh für das, was man die Rhetorik des literarischen Textes (aber nicht
im Sinne Lausbergs, "poetische Rhetorik" wäre vielleicht missverständlich)

nennen könnte. Natürlich gehören weitere Operationen zu dieser
Rhetorik; etwa die Abgrenzungen und Verbindungen zwischen Schlegels

Fragmenten oder die Art und Weise wie Schlegel und Solger
Ironie bei anderen Autoren lesen, schliesslich das Hereinnehmen des
behandelten Gegenstandes, eben der Ironie, in das eigene Schreiben.
Nebst der Möglichkeit der präziseren Beobachtung liegt der Vorteil
eines solchen Vorgehens darin, dass es wenigstens versucht, die grosse

Ironie nicht von der kleinen und das Dargestellte nicht vom Darstellenden

zu trennen. Wir lesen damit Schlegels und Solgers Äusserungen
über die Ironie auch als Schreib- und Leseanweisungen, in ihren eigenen

Texten. In diesem Sinne möchte ich jetzt einige vorläufige
Beobachtungen und Überlegungen zu diesen beiden Autoren anstellen.

Friedrich Schlegel

Der ausführlichste Text Friedrich Schlegels über die Ironie10 findet sich
im zweiten Teil der Abhandlung "Über die Unverständlichkeit" von

10 Sekundärliteratur zur Ironie bei Friedrich Schlegel: cf. n. 2 (die beiden Texte
Ernst Behlers mit ausführlichem Nachweis der älteren Sekundärliteratur); ausserdem

seien genannt: Peter Szondi, "Friedrich Schlegel und die frühromantische Ironie",
in: P.S., Satz und Gegensatz; Frankfurt M., Insel, 1964, pp. 5-24; Franz Norbert
Mennemeier, "Fragment und Ironie beim jungen Friedrich Schlegel", Poetica, 2,

1968, pp. 348-370; Paul de Man, "The Rhetoric of Temporality", in: Charles

Singleton (ed.), Interpretation: Theory and Practice, Baltimore, Johns Hopkins
UP, 1969, pp. 173-209; Ingrid Strohschneider-Kohrs, Die romantische Ironie in
Theorie und Gestaltung, 2. ed., Tübingen, Niemeyer, 1977; Paul de Man, "The

Concept of Irony" (1977), in: P.d.M., Aesthetic Ideology, ed. Andrzej Warminski,
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1996, pp. 163-184; Uwe Japp,
Theorie der Ironie, Frankfurt M., Klostermann, 1983; Manfred Frank, "Allegorie,
Witz, Fragment, Ironie: Friedrich Schlegel und die Idee des zerrissenen Selbst",
in: Willem van Reijen (ed.), Allegorie und Melancholie, Frankfurt M., Suhrkamp,
1992, pp. 124-146; Kevin Newmark, "L'absolu littéraire-, Friedrich Schlegel and
the Myth of Irony", Modern Language Notes, 107, 1992, pp. 905-930; Georgia
Albert, "Understanding Irony: Three essais on Friedrich Schlegel", Modern
Language Notes, 108, 1993, pp. 825-848; Albert Meier, "Ironie ist Pflicht: Wie
romantische Dichtung zu lesen ist", Text und Kritik, 7, 1999, pp. 12-21.



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 109

180011. Mit der "Unverständlichkeit" greift Schlegel einen Vorwurf auf,
der gegen die von ihm mitherausgegebene Zeitschrift Athenäum,
geäussert wurde. Die Art und Weise, wie er mit diesem Vorwurf umgeht,
scheint mir charakteristisch und instruktiv. Er lobt einen Kritiker, der
den Vorwurf der Unverständlichkeit am Text des berühmten
Athenäums-Fragments 2l612 überprüfte, und zitiert nun seinerseits nicht nur
das Fragment, sondern auch die Reaktionen darauf. Dabei spielt er das

eigentlich Provozierende dieses Fragments, die Nebeneinanderstellung
von der "Französischen Revolution, Fichtes Wissenschaftslehre und
Goethes Meister" als der grössten Tendenzen des Zeitalters als etwas
Triviales herunter und zeigt, dass der eigentliche Widerhaken im Wort
"Tendenzen", also in einer kleinen Ironie, liegt:

Etwas andres freilich ist noch in dem Fragment, welches allerdings
missverstanden werden konnte. Es liegt in dem Wort Tendenzen, und da fängt nun
auch schon die Ironie an. Es kann dieses nemlich so verstanden werden, als

hielte ich die Wissenschaftslehre zum Beispiel auch nur für eine Tendenz, für
einen vorläufigen Versuch wie Kants Kritik der reinen Vernunft, den ich selbst
etwa besser auszuführen und endlich zu beendigen gesonnen sei, oder als

wollte ich [...] mich auf Fichtes Schultern stellen, wie dieser auf Reinholds
Schultern, Reinhold auf Kants Schultern, dieser auf Leibnizens Schultern steht,
und so ins Unendliche fort bis zur ursprünglichen Schulter. - Ich wusste das
recht gut, aber ich dachte, ich wollte es doch einmal versuchen, ob mir wohl
jemand einen solchen schlechten Gedanken andichten werde. Niemand scheint
es bemerkt zu haben. Warum soll ich Missverständnisse darbieten, wenn
niemand sie ergreifen will? Ich lasse demnach die Ironie fahren und erkläre
gerade heraus, das Wort bedeute in dem Dialekt der Fragmente, alles sei nur
noch Tendenz, das Zeitalter sei das Zeitalter der Tendenzen. Ob ich nun der
Meinung sei, alle diese Tendenzen würden durch mich selbst in Richtigkeit
und zum Beschluss gebracht werden, oder vielleicht durch meinen Bruder
oder durch Tieck, oder durch sonst einen von unsrer Faktion, oder erst durch
einen Sohn von uns, durch einen Enkel, einen Urenkel, einen Enkel im
siebenundzwanzigsten Gliede, oder erst am jüngsten Tage, oder niemals; das
bleibt der Weisheit des Lesers, für welche diese Frage recht eigentlich gehört,
anheim gestellt13.

11 KFSA, vol. 2, pp. 363-372.
12 Ibid., p. 198.

13 Ibid., pp. 366 s.



110 Thomas Fries

Offensichtlich wird "Tendenz" hier im Sinne von Jacques Derridas
différance verstanden und "Unverständlichkeit" in den Zusammenhang

des unendlichen Textes gestellt, indem sich der eigene Text als

etwas immer Vorläufiges in einer unendlichen Kette von Texten vorher
und nachher situiert und entgrenzt. Anfang und Ende des (unendlichen)

Textes werden immer weiter hinausgeschoben, und die schiere

Unmöglichkeit, Anfang und Ende zu denken, wird ironisiert. Der
einzelne Text situiert sich zwischen je einer mise en abîme vorher und
nachher; Unverständlichkeit und Ironie begleiten ihn als korrelatives
Paar, erstere als notwendiges Schicksal des Lesens und Schreibens,
letztere aber als aktives Schreibprinzip, nämlich als Vorwegnahme der
Unverständlichkeit (und Bestätigung der différancê). Schlegel selbst

sagt, er habe die Ablenkung auf die drei Grössten und ihre seltsame

Konfiguration durchaus gewollt, um das eigentlich Brisante, das Wörtchen

Tendenz, unbemerkt hineinschmuggeln zu können - also genau
eines jener schemata, von denen Quintilian spricht (allerdings ohne
Namen). Schlegel nennt es Ironie. Wenn er nachher sagt, er lasse sie

nun fallen, so wird damit der "point d'ironie"14 nicht gestrichen,
sondern verdoppelt. Dieses Manöver kann man mit Schlegels Ausdruck
als "Parekbase" bezeichnen, also als Parabase15. In einem Fragment
bezeichnet Schlegel denn auch diese Verschiebung der Textebene als

durchgängiges Merkmal - und eben auch als Schreibprinzip - der
Ironie:

Die Ironie ist eine permanente Parekbase - l6.

Wichtig und bezeichnend scheint mir, dass Schlegel die ins Unendliche

weisende Überlegung nach der Textbeziehung mit einem Prinzip
unmittelbarer eigener Textproduktion verknüpft. Die grosse mise en
abîme verdichtet sich zum Schreibprinzip im Kleinen. Die Ironie kann

14 "Signe de ponctuation proposé par Alcanter de Brahm pour indiquer au lecteur
les passages, les phrases ironiques." {Trésor de la languefrançaise, vol. 10, Paris,
CNRS, 1983, p. 548).

15 In der altgriechischen Komödie die Unterbrechung der Handlung durch die
direkte Wendung der Schauspieler ans Publikum (mit Metatext-Charakter).

16 Philosophische Fragmente 1796-1798, KFSA, vol. 18, p. 85 (668).



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 111

sich dabei verschiedener Formen bedienen; eigene Vorwegnahme der
Unverständlichkeit und Parabase wurden hier genannt, aber es kommen

noch weitere hinzu: die pointierte Verwendung der Antonomasie
etwa17, der kühne Vergleich18, die paradoxale Verbindung von
Gleichungselementen19, die Pointe20, die rhetorische Frage, natürlich
immer wieder das Wortspiel21. Wie bei Quintilian angedeutet, bedient
sich Schlegels grosse Ironie der Formen der klassischen Rhetorik und
Poetik und tritt im Text immer in Verbindung mit einer solchen
"kleinen" Form auf. Seine Verwendung der Ironie steht somit durchaus
in der rhetorischen Tradition des Begriffs, doch dessen
poetischrhetorische Potenzierung sprengt, wie schon bei Quintilian, die
begrifflichen Abgrenzungen dieser Tradition.

Ein besonders interessanter Moment ergibt sich, als Schlegel im
späteren Verlauf seines Aufsatzes auf die Ironie selbst zu sprechen
kommt. Ein "grosser Teil von der Unverständlichkeit" seiner eigenen
Lyceums- und Athenäums-Fragmente liege "unstreitig in der Ironie,
die sich mehr oder minder überall darin äussert"22. Der Versuch, eine
"Übersicht vom ganzen System der Ironie" zu geben, führt in eine
Sackgasse, da sich zu den verschiedenen Arten der Ironie, die Schlegel
beschreibt, eine weitere gesellt: die potenzierte Ironie, die Ironie der
Ironie:

17 Wie z.B. das Athenäums-Fragment 158: "Das Beste im Martial ist das, was
Catullisch scheinen könnte." KFSA, vol. 2, p. 190.

18 Wie z.B. die Athenäums-Fragmente 40 und 62: "Noten zu einem Gedicht, sind
wie anatomische Vorlesungen über einen Braten." - "Das Druckenlassen verhält

sich zum Denken, wie eine Wöchenstube zum ersten Kuss." (KFSA, vol. 2,

pp. 171 und 174).
19 Lyceums-Fragment 48: "Ironie ist die Form des Paradoxen. Paradox ist alles, was

zugleich gut und gross ist." (Ibid., p. 153). Und zur Illustration das Lyceums-
Fragment 99: "Wer nicht selbst ganz neu ist, der beurteilt das Neue, wie alt; und
das Alte wird einem immer wieder neu, bis man selbst alt wird." (Ibid., p. 159).

20 Lyceums-Fragment 116: "Die Deutschen, sagt man, sind, was Höhe des Kunstsinns
und des wissenschaftlichen Geistes betrifft, das erste Volk in der Welt. Gewiss;
nur gibt es sehr wenige Deutsche." (Ibid., p. l6l).

21 Wie zum Beispiel das Ideen-Fragment 21: "Es ist der Menschheit eigen, dass sie
sich über die Menschheit erheben muss." (Ibid., p. 258 - auch eine Form von
Parabase!).

22 Ibid., p. 368.



112 Thomas Fries

Was wir aber hier zunächst unter Ironie der Ironie verstanden wissen wollen, das
entsteht auf mehr als einem Wege. Wenn man ohne Ironie von der Ironie redet,
wie es soeben der Fall war; wenn man mit Ironie von einer Ironie redet, ohne zu
merken, dass man sich zu eben der Zeit in einer andern viel auffallenderen
Ironie befindet; wenn man nicht wieder aus der Ironie herauskommen kann, wie
es in diesem Versuch über die Unverständlichkeit zu sein scheint; wenn die
Ironie Manier wird, und so den Dichter gleichsam wieder ironiert; wenn man
Ironie zu einem überflüssigen Taschenbuche versprochen hat, ohne seinen
Vorrat vorher zu überschlagen und nun wider Willen Ironie machen muss, wie
ein Schauspielkünstler der Leibschmerzen hat; wenn die Ironie wild wird, und
sich gar nicht mehr regieren lässt. - Welche Götter werden uns von allen diesen
Ironien erretten können?23

In der "Ironie der Ironie" verliert der Diskurs über die Ironie jede
Kontrolle über das, wovon er sprechen wollte (die Ironie lässt sich
nicht mehr regieren, man kann nicht mehr aus ihr heraus, man wird
selbst "ironiert"), und gewinnt sie nur zurück, wie könnte es anders
sein, mit einer ironischen Frage. Die Blockade des Schreibens über
Ironie, auf welche die Potenzierung der Ironie zuläuft, lässt sich nur
durch weitere Ironie lösen, und zwar wiederum als unmittelbar
wirkendes Prinzip. Indem der Text seine eigene Krise bespricht,
erweitert und potenziert, generiert er sich selbst.

Im Zusammenhang mit der Ironie zitiert Friedrich Schlegel zu
Beginn des zweiten Teils der Abhandlung das Lyceums-Fragment 108

("Die sokratische Ironie...") und liefert damit auch das sprachtheoretische

Fundament der Unverständlichkeit;

Sie [die Ironie] enthält und erregt ein Gefühl von dem unauflöslichen Widerstreit
des Unbedingten und des Bedingten, der Unmöglichkeit und Notwendigkeit
einer vollständigen Mitteilung24.

Das "Gefühl des unauflöslichen Widerstreits" ist wichtig, da erst aus
ihm heraus die spätere Haltung ein Profil bekommt; die Tatsache, dass

der "unauflösliche Widerstreit des Unbedingten und des Bedingten",
aus dem in der Philosophie die Ironie immer wieder deduziert worden
ist, dem "unauflöslichen Widerstreit der Unmöglichkeit und Notwendigkeit

einer vollständigen Mitteilung" gleichgesetzt wird, zeigt, dass

23 ibid., p. 369.

24 Lyceums-Fragment 108, ibid., p. 160; Schlegels Zitat p. 368.



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 113

Schlegel Gefühl und Haltung auf den Grundwiderspruch der Kommunikation

und damit auch auf die Frage eines aktiven Sprachverhaltens
hin zuspitzt. Das bestätigt die Fortsetzung des Zitats:

Sie [die Ironie] ist die freieste aller Lizenzen, denn durch sie setzt man sich über
sich selbst weg; und doch auch die gesetzlichste, denn sie ist unbedingt
notwendig. Es ist ein sehr gutes Zeichen, wenn die harmonisch Platten gar nicht
wissen, wie sie diese stete Selbstparodie zu nehmen haben, immer wieder von
neuem glauben und missglauben, bis sie schwindlicht werden, den Scherz grade
für Ernst, und den Ernst für Scherz halten25.

Nachdem bis jetzt viel von Anfangen und Weiterfahren die Rede war,
möchte ich noch kurz auf den Textschluss hinweisen, und damit selbst
den Teil über Schlegel beschliessen. Der Schluss ist im Falle des

Fragments von besonderem Interesse. Darüber sagt Schlegel im
Athenäums-Fragment 206 das Folgende:

Ein Fragment muss gleich einem kleinen Kunstwerke von der umgebenden Welt

ganz abgesondert und in sich selbst vollendet sein wie ein Igel26.

Kluge Leser haben bemerkt, dass sich Schlegel hier auf krasse Weise
zu widersprechen scheint; tatsächlich scheint vor allem das Attribut "in
sich selbst vollendet" eine klare contradictio in adjecto zum Begriff
Fragment. Auf den Vergleich mit dem Kunstwerk bezogen möchte es

Schlegel zudem als Anhänger einer eher unromantischen Kunstauffassung

erweisen. Lassen wir den Satz vor dem zweiten Vergleich
enden

Ein Fragment muss gleich einem kleinen Kunstwerke von der umgebenden Welt

ganz abgesondert und in sich selbst vollendet sein

ist das Fragment tatsächlich kein Fragment mehr und Schlegels
Kunstauffassung sicher nicht frühromantisch. Der Witz liegt also im zweiten
Vergleich: "wie ein Igel". Der Igel scheint zwar, wie alle wissen,
vollendet und abgerundet, doch seine stachlige Fast-Kugel verbirgt
eine sehr empfindliche Unterseite. Auf den Rücken gewendet, ist er
wehrlos. Der Vergleich, der das Ganze abrunden sollte, tut das

25 Ibid. Schlegel zitiert das Fragment hier unvollständig.
26 Lyceums-Fragment 206, ibid., p. 197.



114 Thomas Fries

tatsächlich, aber nicht im Sinne der einfachen Bestätigung, sondern
der immer möglichen Subversion. Während vorher die Ironie eher als

Einschränkung, Verschweigen, Rücknahme und Verschiebung wirksam

in Erscheinung trat, wird hier die Gefahr des Alles-Sagen-Wollens
durch ein Mehr-als-alles-Sagen, gewissermassen ein supplément,
ausgehebelt. Damit wird der Igel zum Bild nicht nur für das Fragment und
damit für das Verhältnis von Texten gegenüber anderen Texten, z.B.
auch in diesem Text hier, sondern auch für die Ironie.

Solger

Der Philosoph Karl Wilhelm Ferdinand Solger - acht Jahre jünger als
Friedrich Schlegel, aber zehn Jahre vor diesem bereits 1819 gestorben

- gilt als der zweite Hauptvertreter der romantischen Ironie. Anders als
bei Schlegel existieren bei ihm nur relativ wenige direkte Äusserungen
über die Ironie; nebst einigen verstreuten Hinweisen in Briefen27 sind
zu nennen: der Abschluss seines Hauptwerkes (Erwin: Vier Gespräche
über das Schöne und die Kunst von 181628), eine kurze Ausführung
über die tragische Ironie in seiner Rezension von August Wilhelm
Schlegels Wiener Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur
von 181929 sowie zwei längere Passagen in den posthum herausgegebenen

Vorlesungen über Ästhetik30, die Solger im Jahre 1819 gehalten
hatte. Somit behandelt Solger die Ironie explizit erst in seinen letzten

27 Nachgelassene Schriften und Briefwechsel (im Folgenden als NSB zitiert), eds.

Ludwig Tieck und Friedrich von Raumer, Leipzig, Brockhaus, 1826 (repr.
Heidelberg, Lambert Schneider, 1973), vol. I, pp. 360, 403, 704.

28 Ed. Wolfhart Henckmann, München, Fink, 1971, pp. 387-394.
29 "Beurtheilung der Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur", NSB, vol.

II, pp. 493-628, die Stelle über Ironie pp. 513-516.

30 Vorlesungen über Ästhetik, ed. Karl Wilhelm Ludwig Heyse, Leipzig, 1829 (repr.
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1962); die Stellen über Ironie pp.
124-126 ("Vom allgemeinen Verhalten des Schönen als Stoff der Kunst") und 241-
249 ("Von der Kunst im engeren Sinne"). In ähnlichem Sinn spricht Solger über
Ironie, ohne ihren Namen zu nennen, im Vortrag "Über den Ernst in der Ansicht
und dem Studium der Kunst" {NSB, vol. II, pp. 432 s.).



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 115

drei Lebensjahren, und in allen drei Fällen ist die Textform wichtig:
Der Abschluss des Erwin ist immer noch erzählter Dialog, das heisst es
handelt sich nicht um eine unvermittelte Aussage des Autors, sondern
um berichtete Figurenrede; der Unterschied zwischen Dialog {Erwin,
Philosophische Gespräche) und Traktatform31 ist für Solger immer
wichtig, gerade wegen der Ironie. Die Rezension bezieht sich auf den
Text August Wilhelm Schlegels und korrigiert dessen Aussage gerade
in diesem zentralen Punkt. Schliesslich sind die häufig zitierten Passagen

aus den Vorlesungen überÄsthetik mit einem deutlichen Vorbehalt
zu versehen, nicht nur weil wir uns auf den Wortlaut nur bedingt
verlassen können. Solger lehnte nämlich zu Lebzeiten, worauf der
Herausgeber der Vorlesungen selbst hinweist, die Drucklegung von
Vorlesungen strikt ab und wollte einen deutlichen Unterschied
zwischen mündlichem Vortrag und schriftlichem Text respektiert wissen32.

Ich möchte zuerst auf die Stellung der Ironie am Schluss des Erwin
und dann auf die Schlegel-Rezension eingehen (und die Vorlesungen
nur vergleichsweise beiziehen)33.

31 Ein solcher Traktattext ist sein sogenanntes "Manifest": Über die wahre Bedeu¬

tung und Bestimmung der Philosophie, besonders in unserer Zeit (NSB, vol. II,
pp. 54-199), das er kurz vor seinem Tod nicht etwa als Zusammenfassung,
sondern als Kompendium zum besseren Verständnis seiner Dialoge schrieb. Die
(schwierigere) Form des Dialogs war für ihn immer die eigentliche Textform des

Philosophierens, der (einfachere) Traktat bloss eine vereinfachende Hilfestellung
dazu.

32 Vorlesungen überÄsthetik, loc. cit., p. XIII.
33 Aus der Sekundärliteratur zur Ironie bei Solger nenne ich (nebst den bereits in n.

2 und n. 10 angeführten Arbeiten von Ernst Behler und Ingrid Strohschneider-
Kohrs): Sören Kierkegaard, Über den Begriffder Ironie, mit ständiger Rücksicht

auf Sokrates, trad. E. und R. Hirsch, Gesammelte Werke, 31. Abt., Düsseldorf,
Diederichs, 1961, pp. 314-328; Oskar Walzel, "Methode? Ironie bei Friedrich
Schlegel und Solger", Helicon, 1, 1938, pp. 33-50, und "Tragik bei Solger", Helicon,

3, 1940, pp. 27-49; Jacques Colette, "Art, mystique et négativité: K.W.F.
Solger", Etudes philosophiques, 1, 1983, pp. 69-86, und "Enthousiasme et ironie;
La dialectique artistique selon K.W.F. Solger", Etudes philosophiques, 4, 1992,

pp. 487-498; Ulrich Dannenhauer, Heilsgewissheit und Resignation: Solgers Theorie

derabsoluten Ironie, Frankfurt M., Lang, 1988; Friedhelm Decher, DieÄsthetik
K.W.F. Solgers, Heidelberg, Winter, 1994 (die beiden letzteren Texte mit weiteren
Literaturangaben).



116 Thomas Fries

Der Auftritt der Ironie am Ende (wie im Erwin) setzt einen
längeren Verstehensprozess voraus, ohne den sie vielleicht vorausgeahnt34,

aber in ihrer Bedeutung nicht richtig verstanden werden kann.
Dieser Verstehensprozess ist für Solger wesentlich dialogisch, und so
mühsam er zuweilen sein mag (wie etwa zu Beginn des dritten
Gesprächs, als Anselm Adelbert bittet, zu einer monologischen
Darstellung ohne Unterbruch überzugehen35), unbedingt notwendig. Adelbert

verdeutlicht die Notwendigkeit dieses im Grunde schriftstellerischen

Prinzips im kurzen Vorgespräch mit dem "Freund", welchem er
die vier Gespräche vorlesen wird (dieses Vorgespräch fasst somit die
vier folgenden Hauptgespräche ein):

Denn ich kann nichts Besseres finden, um den inneren Mittelpunkt und die
äussere Erscheinung einer Idee zugleich, und als eins und dasselbe auszudrük-
ken, als das Gespräch. Wie ich das meine, wird dich die Vorlesung am besten
lehren36

Berücksichtigt man, dass als "Mittelpunkt" der Kunst am Schluss der
vier Gespräche eben die Ironie hervortreten wird, ergibt sich klar, dass

die Dialogform als Platzhalterin der Ironie (des aufgeschobenen
Zentrums) im Verstehensprozess zu gelten hat und dass dieser
aufschiebende Verstehensprozess sich nur in der Ironie auflösen kann.
Diese rasche Einsicht muss präzisiert werden.

Während Friedrich Schlegel, wie gesehen, die Ironie als "permanente

Parabase" versteht und diesen Begriff der Komödie entlehnt,
orientiert sich Solgers Entwicklung der Ironie am Ausgang der Tragödie

und der Konzeption des Tragischen51 ; in der Mitte des Werks, am
Ende des zweiten Gesprächs, gibt der Text seinen eigenen, bisher

34 "Und nun erst bin ich ganz überzeugt, dass es nicht die gemeine Sinnlichkeit

war, die dich anfangs begeisterte; und dein dringendes Bestreben, in den
wirklichen Dingen als solchen etwas Höheres zu erkennen, welche dir doch
immer nur die zerfallende äussere Gestalt zeigen wollteln], war doch wohl ein
Aufdämmern der wahren Ironie." (.Erwin, loc. cit, p. 389).

35 Ibid., p. 191.
36 Ibid., p. 4.

37 Cf. Peter Szondi, Versuch über das Tragische, Frankfurt M., Insel, 1961, zu Solger

pp. 28-30.



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 117

begangenen Weg als "Tragödie des Schönen"38 zu erkennen. Was bei
Friedrich Schlegel als eine immer mögliche Erhebung über das Gesagte

im Schreiben selbst erscheint und gegen den Anfang wie das Ende

gewendet werden kann, wirkt bei Solger als verdeckte Ankündigung39
und aufgeschobene Einsicht, vor allem aber als blitzartige Verklärung
am Ende, in welchem der Geist des Künstlers sich über sein eigenes
Kunstwerk erhebt, indem er es, mit Solgers Ausdruck, "auflöst" bzw.
"vernichtet":

Dieser Augenblick des Überganges nun, in welchem die Idee selbst notwendig
zunichte wird, muss der wahre Sitz der Kunst, und darin Witz und Betrachtung,
wovon jedes zugleich mit entgegengesetztem Bestreben schafft und vernichtet,
eins und dasselbe sein. Hier also muss der Geist des Künstlers alle Richtungen in
einen, alles überschauenden Blick zusammenfassen, und diesen über allem
schwebenden, alles vernichtenden Blick nennen wir die Ironie40.

Die Ironie ist für Solger (wie ja auf gewisse Weise für den frühromantischen

Friedrich Schlegel auch) der Mittelpunkt der Kunst, doch
dieser Mittelpunkt, auf den zwar schon früher hingewiesen wird41,
erhellt sich erst am Ende des Erwin, in der Auflösung der "Tragödie
des Schönen":

Denn ohne das könnt' er [der Verstand], wie du nun leicht begreifen wirst,
niemals zur Ironie, und so auch nicht in den wesentlichen Mittelpunkt der Kunst
gelangen. [...] So könnten wir wohl kurz sagen, unser gegenwärtiges, wirkliches
Dasein, in seiner Wesentlichkeit erkannt und durchlebt, sei die Kunst; und eben
darin lebe auch überall jener Mittelpunkt, worin sich Wesen und Wirklichkeit

38 Am Ende des zweiten Gesprächs deutet Adelbert zweimal die Möglichkeit an,
dass die bisherige "Darstellung" bzw. "Rede" als "Tragödie vom Schönen"
verstanden werden könne (pp. 186 und 188).

39 Eine andere "verdeckte Ankündigung" des Endes stellt der Traum zum "Eingang"
im zweiten Gespräch dar (pp. 108-113), auf den am Schluss ausdrücklich
zurückgewiesen wird (p. 394). Auch das "Licht" im eigenen Inneren, das der Traum
ankündigt, kann am Anfang des zweiten Gesprächs nicht beschrieben werden;
Adelbert sagt, er müsse seine Zuhörer zuerst "selbst an jenen Ort in euren
Seelen" führen; als einziges "ganz allgemeines" kann er ihnen an dieser Stelle,

eingebettet in eine kleine Kosmogonie, eine konzentrierte Lehre von Schöpfung
und Offenbarung vermitteln.

40 Ibid., p. 387.
41 Etwa am Anfang des vierten Gesprächs des Erwin, loc. cit., pp. 300 ss.



118 Thomas Fries

beide als Gegenwart durchdringen, die Ironie, als vollkommenste Frucht des
künstlerischen Verstandes42.

Die Entdeckung, dass der über fast 400 Seiten immer aufgesparte
"Mittelpunkt" sich am Ende "wohl kurz sagen" lässt, ist selbst ironisch.
In diesem Ende lösen sich verschiedene Oppositionen, die Solgers Text
vorher mit grösster Sorgfalt entwickelt hat und keinesfalls zugunsten
einer Seite entschieden haben möchte, für den Moment einer blitzartigen

Einsicht wechselseitig auf: alte und neue Kunst, Symbol und
Allegorie, Betrachtung und Witz, Phantasie und Denken, Kunst und
Wirklichkeit, Kunst und Religion, Wesen und Erscheinung, Schöpfen
und Vernichten. Im "künstlerischen Verstand" deutet sich eine Dialektik
von Kunst und Denken an: Im Nachvollzug des Kunstwerks (im
"Mitleiden" dessen tragischen Weges) behauptet sich das Denken
zuletzt als Witz gegen das Ende des Kunstwerks und erfährt dabei, was
Offenbarung (des Denkens und der Kunst) ist, womit Denken und Kunst
im Verhältnis zueinander und für sich selbst neu begründet werden. Von
einer in die Geschichte projizierten Ablösung der Kunst durch das
Denken (wie in Hegels Ästhetik) kann hier freilich nicht die Rede sein.

42 Ibid., pp. 392 und 394. Cf. auch p. 388: "Und so ist diese Ironie [Scheinironie]
zwiefältig in sich selbst, ohne es zu wissen, indem sie nur vernichtet, was sie
selbst nur zum Schein belebte. Denn wer jenen Mittelpunkt der unsrigen [Ironie]
erfasst hat, dem wird darin das Wesen und die göttliche Idee auch auf Erden zu
eigen werden." - Cf. auch die Vorlesungen über Ästhetik, loc. cit, pp. 241 s.:

"Diesen Mittelpunkt der Kunst nun, in welchem die vollkommene Einheit der
Betrachtung und des Witzes zu Stande kommt, nennen wir, insofern er in der
Aufhebung der Idee durch sich selbst besteht, die künstlerische Ironie. Sie macht
das Wesen der Kunst, die innere Bedeutung derselben aus; denn sie ist die
Verfassung des Gemüthes, worin wir erkennen, dass unsere Wirklichkeit nicht
sein würde, wenn sie nicht Offenbarung der Idee wäre, dass eben darum mit
dieser Wirklichkeit auch die Idee etwas Nichtiges wird und untergeht. [...] Mit
jeder Wahrnehmung des Göttlichen ist notwendig das Gefühl unserer eigenen
Nichtigkeit verbunden. [...] Ebenso sind Begeisterung und Ironie untrennbar,
jene als Wahrnehmung der göttlichen Idee in uns, diese als Wahrnehmung
unserer Nichtigkeit, des Untergangs der Idee in der Wirklichkeit. [...] Damit
hängt die Forderung zusammen, dass der Künstler immer über seinem Werke
stehen muss, indem er das Bewusstsein hat, sein Kunstwerk sei etwas Göttliches,
aber zugleich etwas Nichtiges." Gerade hier zeigt sich, dass die Vorlesungen
vielleicht deutlicher sind, dass aber die Stellung der Ironie am Ende im Erwin
viel adäquater zum Ausdruck kommt.



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 119

Hier zeigt sich auch der Kern dessen, was man Solgers Realismus
nennen könnte, denn das Resultat der blitzartigen Einsicht ist nicht die
Offenbarung von etwas Neuem, sondern ein Erwachen zu dem, was
immer schon da war:

Denn alles, was ich nun schaue, ist nichts anderes, als die mich umgebende Welt
selbst, und alle Zweifel und Widersprüche, worein uns diese noch neulich
verwickelte, sind mir nun durch das Bewusstsein der Kunst völlig verschwunden43.

Solgers Realismus besteht einerseits darin, die erkannten Oppositionen

und Widersprüche als wirklich und richtig zu verstehen, vor allem
nicht voreilig zu entscheiden, und sie doch auf ihr blitzartiges
Zusammenschlagen hin zu entwickeln, andererseits in einem konsequenten
Misstrauen gegenüber jeglicher abstrakten Idealisierung der Kunst
(wie sie z.B. die Annahme eines unabhängigen "Wesens" oder die
Trennung von "Urbild" und "Abbild" darstellt). Für Solger ist zwar das
Kunstwerk durchaus Ausdruck einer Idee, aber dieser Ausdruck unterwirft

sich, gerade weil es sich um Kunst handelt, den Gegebenheiten
des Wirklichen, dessen begrenzter Gestalt, dessen Endlichkeit, somit
dessen Vergänglichkeit. Theklas Klage in Schillers Wallenstein über
"das Los des Schönen auf der Erde"44 vollzieht Solger zunächst mit, um
diese Klage dann aber in die radikale Einsicht zu wenden, dass im
Untergang des Schönen auch die Idee, weil sie ganz begrenzte Gestalt
und damit "nichtig" geworden ist, vernichtet wird (und nicht etwa als

etwas davon Unabhängiges existiert) und damit die Ironie der
Offenbarung aufblitzen lässt: Wenn die Idee, durch die "Begeisterung" des

Künstlers, reale Erscheinung geworden ist, unterliegt auch sie der
potentiellen oder realen Nichtigkeit dieser Erscheinung und kann sich

nur durch die Vernichtung ihrer Erscheinung als Idee offenbaren. Und
wenn der Untergang eines Schönen oder eines Höchsten, das Dahin-

43 Erwin, loc. cit, p. 393. Als Erwachen zur Wirklichkeit, als ein "Wiederfinden"
wurde die Offenbarung auch im Traum von der "Botin des Himmels" angekündigt:

"Also wäre das, fragte ich, nur noch ein Traum, was ich eben durch dich
wahrgenommen habe? - Ein Traum, sagte sie, und dann erst bist du erwacht,
wenn du die Welt um dich her von dem wahren Lichte erleuchtet siehst, und
dich selbst in der wahren Welt wiederfindest." llbid., p. 112).

44 Adelbert spielt darauf an gegen Ende des zweiten Gesprächs (ibid., p. 185).



120 Thomas Fries

sterben einer "ganzen gottbeseelten Welt", auf der einen Seite einen
"nicht nur innigen, sondern allgewaltigen, nicht durch andere Güter
heilbaren, sondern ewigen und unzerstreubaren Schmerz" erregt, so
tritt gerade aus diesem Schmerz der "vollständige Übergang des
Göttlichen und Irdischen ineinander"45 in Erscheinung. So wie künstlerische

Tätigkeit und göttliches Schöpfertum in Analogie gesetzt
werden46, so wirken in Solgers Entwicklung der Ironie das Tragische (im
Sinne vor allem der Sophokleischen Ödipus-Tragödien und von
Shakespeare47) und die christliche Offenbarung ineinander, wobei nicht nur
Sophokles in die Nähe des Christentums gerückt48, sondern auch das
zeitliche Leben Christi, zwischen den beiden Brennpunkten der "grossen

Allegorie" (Geburt und Tod Christi), als Gottestragödie verstanden
werden kann49. Der zeitlichen Spannweite der Allegorie korrespondiert

auch hier die blitzartige Gleichzeitigkeit der Ironie. Solger spricht
zwar nicht direkt von der Ironie Gottes, aber die folgende Briefstelle,
mit dem Ende des Erwin zusammengedacht, impliziert sie zweifellos:

Indem Gott in unserer Endlichkeit existirt oder sich offenbart, opfert er sich
selbst auf und vernichtet sich in uns: denn wir sind Nichts. Und so ist unser
ganzes Verhältnis zu ihm fortwährend dasselbe, welches uns in Christus zum
Typus aufgestellt ist. [...] Was so in einem jeden von uns vorgeht, das ist in
Christus für die Menschheit geschehen, damit wir gewiss wissen, es sey nicht
blos ein Reflex unserer Gedanken, was wir davon haben, sondern die wirklichste
Wirklichkeit. Christus ist der Wendepunct der Geschichte50.

Wenn mit dem Dramatischen der Tragödie alles letztlich zum Ende

drängt und sich erst in diesem erfüllt, was die Offenbarung der Ironie
am Ende (im Tode) bestätigt, in welcher die zeitliche Spannung der
Allegorie für einen Moment in sich zusammenfällt, so kann man im
Rückblick auch sagen, dass eine kleine Ironie, unbemerkt, eigentlich

45 Ibid.
46 Ibid., pp. 198 s.

47 Sophokles und Shakespeare werden am Schluss des Erwin als entgegenge¬
setzte "Gipfel der Kunst" (nämlich der "alten und neuen Kunst") genannt {ibid.,

pp. 390 s.).

48 Ibid., p. 364.

49 Ibid., pp. 229-232.
50 An RudolfAbeken, 23.1.1818, NSB, vol. I, pp. 603 s. Cf. Brief an Regierungsdirector

Kessler vom 16.5.1818 (ibid., pp. 631 s.).



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 121

immer schon da war: allgemein und wohl bekannt im Unangemessenen

der Wirklichkeit und des Kunstwerks, spezifischer im Sinne

Solgers, indem das Dasein des Menschen, das Nichts der Gottheit,
zugleich Offenbarung der Gottheit ist; auf das Kunstwerk bezogen,
liegt die kleine Ironie darin, dass die künstlerische Begeisterung ihre
Welten als Schein belebt - und als Schein täuschen diese Gebilde
darüber hinweg, dass sie eigentlich nichts sind. Doch eben diese
kleine Ironie darf nicht isoliert gesehen werden, sonst ist sie
"Scheinironie"51, deshalb bleibt die Ausrichtung auf das Ende immer notwendig.

In den Vorlesungen wird noch deutlicher gesagt, dass der
Aufweis der Scheinhaftigkeit nur einen Teil der grossen Ironie bildet (und
dass deshalb die Begeisterung immer eine notwendige Voraussetzung
für die richtige Wahrnehmung der Nichtigkeit bleibt):

Die Richtung der Geistesthätigkeit [des Künstlers] ist demnach zwiefach. Die eine
Seite derselben besteht darin, dass die Idee sich des künstlerischen Gemüthes
bemächtigt, und sich durch die Wirklichkeit offenbaret. Das ist die Begeisterung,
worin das Gemüth des Künstlers in seiner Thätigkeit ganz von der Idee angefüllt
ist, so dass er die Idee an die Stelle der Wirklichkeit setzen muss. Die Begeisterung

versetzt ihn in eine Täuschung, vermöge deren er die Idee für die wirkliche
Welt ansieht. Eine Täuschung jedoch ist dies nur von dem Gesichtspunkte des

gemeinen Verstandes aus; für den Künstler ist es gerade die höchste Wahrheit.
[...] Die andere Seite der Geistesthätigkeit des Künstlers ist die, worin sich diese

vollendet, indem die Wirklichkeit sich darin auflöst. Der Künstler muss die
wirkliche Welt vernichten, nicht bloss in sofern sie Schein, sondern in sofern sie
selbst Ausdruck der Idee ist. Diese Stimmung des Künstlers, wodurch er die
wirkliche Welt als das Nichtige setzt, nennen wir die künstlerische Ironie52.

Von da aus kann man annehmen, dass der Dialog für Solger jene
Textform darstellt, in der dieses Verhältnis von kleiner und grosser
Ironie, von Begeisterung (in den Figuren des Dialogs) und Vernichtung

(im stummen Hiatus zwischen den Figurenreden) auf adäquate
Weise zum Ausdruck kommt. Analog zum Denken als "innerlichem
Sprechen"53 könnte man Solgers Dialog als Gedankendrama sehen.

51 Erwin, loc. cit, p. 388.
52 Vorlesungen überÄsthetik, loc. cit, pp. 123-125.
53 Erwin, loc. cit, p. 242.



122 Thomas Fries

Den "philosophischen Dialog" sieht auch August Wilhelm Schlegel

in seinen Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur als
"dramatischen Gedankengang"54. Solger weist in seiner Rezension auf
diese Passage hin, präzisiert den Dialog aber als "bloss ein [...]

Gespräch, [...] das zugleich Handlung' ist, mit einem Gegenpart im
"dramatisirten Roman" ("bloss eine Handlung", die zugleich Gespräch
ist)55. Der Dialog wird hier, wie der dramatisierte Roman, von Solger
als moderne, doppelte Weiterentwicklung des klassischen Dramas
aufgefasst. In der Stellung gegenüber August Wilhelm Schlegel ist der
Gestus des - z.T. erklärt dankbaren - Aufnehmens und der sofortigen
Korrektur und Präzisierung charakteristisch für die ganze Rezension;
er lässt, neben dem grossen Umfang des Textes, vermuten, dass

Solgers Entwicklung des Tragischen und der Ironie August Wilhelm
Schlegel einiges zu verdanken hat56, auch wenn Solgers Kritik zum Teil
verheerend ausfällt.

Der zentrale Einspruch Solger richtet sich gegen August Wilhelm
Schlegels unvermittelte Trennung von Ernst und Scherz bzw. von
Tragischem und Komischem (deren gegenseitiges Verhältnis Schlegel
am Anfang der dritten Vorlesung parallelisiert), die dazu führt, im
Tragischen, das auch bei Schlegel mit Blick auf den Tod Gestalt
annimmt, den Ausdruck einer "unaussprechlichen Wehmut" zu sehen,

"gegen die es keine andere Schutzwehr gibt, als das Bewusstsein eines
über das Irdische hinausgehenden Berufs". Auf der anderen Seite
erscheint das Komische als reine Verdrängung, als "ein Vergessen aller
jener trüben Betrachtungen über der behaglichen Empfindung
gegenwärtigen Wohlseins"; die "verkehrten Handlungen" resultieren aus
einer "bloss lächerlichen Not"57. Folgerichtig muss Schlegel an späterer
Stelle das Tragische und die Ironie radikal trennen:

54 Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur, ed. Edgar Lohner, Stuttgart,
Kohlhammer, 1966-67, vol. I, pp. 28 s. (Anfang der 2. Vorlesung).

55 "Beurtheilung der Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur", toc. cit.,

p. 502.
56 Solger weist in der Rezension selbst darauf hin {ibid., p. 521): "Ree. hat nicht der

unendlich reichen Belehrung vergessen, die ihm von Jugend auf die Schriften
des Verfassers gewährt haben, und wodurch er in so vielem auf den richtigen
Weg geleitet worden ist."

57 August Wilhelm Schlegel, op. cit., vol. I (3- Vorlesung), pp. 41 ss.



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 123

Die Ironie bezieht sich aber beim Shakespeare nicht bloss auf die einzelnen
Charaktere, sondern häufig auf das Ganze der Handlung. [...] Wenn hingegen
der Dichter zuweilen durch eine geschickte Wendung die weniger glänzende
Kehrseite der Münze nach vorne dreht, so setzt er sich mit dem auserlesenen
Kreis der Einsichtsvollen unter seinen Lesern oder Zuschauern in ein verstohlnes
Einverständnis; er zeigt ihnen, dass er ihre Einwendungen vorhergesehen und
im voraus zugegeben habe; dass er nicht selbst in dem dargestellten Gegenstande

befangen sei, sondern frei über ihm schwebe, und dass er den schönen,
unwiderstehlich anziehenden Schein, den er selbst hervorgezaubert, wenn er
anders wollte, unerbittlich vernichten könnte. Wo das eigentlich Tragische
eintritt, hört freilich alle Ironie auf58.

Für Solger ist demgegenüber die Unmöglichkeit, Tragisches und
Komisches zu trennen, wegen der Umkehrung der Perspektive und
der Verkehrtheit der Verhältnisse konstitutiv. Deshalb wendet er
konsequent den Witz gegen die "unermessliche Trauer" (mit Schlegels
Begriffen also das Komische gegen das Tragische) - gerade da, wo
dieser die Vermischung als geschmacklos verweigert; damit wird
zugleich dem Komischen die idyllische Selbstzufriedenheit genommen.

Für Solger kann durchaus das Höchste und Heiligste Gegenstand
der Komödie sein, und das schon bei Aristophanes, und durch die
Ironie wird das Komische seinerseits in den Ernst gewendet; die Ironie
steht für ihn am (zu denkenden) Kreuzungspunkt von Tragik und
Komik. Dass August Wilhelm Schlegel und Solger damit zwei bis
heute wirksame - und gelegentlich kulturkämpferische - Gegenpositionen

beziehen, muss nicht betont werden. Klar ist dabei, dass August
Wilhelm Schlegel (den Solger an frühere, weniger konservative
Positionen erinnert59) eine für Solger gefährliche Position der Kunst gegenüber

vertritt, da er im Tragischen die Kunst letztlich auf etwas anderes
(den "über das Irdische hinausgehenden Beruf") zurückführen muss,
während Solger daran festhält, dass Kunst nur durch Kunst erklärt
werden kann, und in Schlegels (andeutungsweise auch Schillers)

58 Ibid., vol. II (27. Vorlesung), pp. 136 s.

59 "Beurtheilung der Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur", loc. cit.,
p. 514. Es wurde gelegentlich angenommen, Solger beziehe sich hier auf Friedrich

Schlegel, weil er die Schlegels gewissermassen als Einheit gesehen habe. Ich
kann mich dieser Annahme nicht anschliessen.



124 Thomas Fries

Position die Gefahr einer "neuen Barbarei"60 heraufdämmern sieht.
Solgers Verteidigung der tragischen Ironie ist damit nicht nur die
Akzentuierung der "Stimmung" des Künstlers und des Offenbarungscharakters

der Kunst, sondern zugleich die Vorwegnahme von neuen
Konzeptionen des literarischen Textes bis in unsere Zeit hinein:

Aber ist denn nun diese Ironie ein schnödes Hinwegsetzen über alles, was den
Menschen wesentlich und ernstlich interessirt, über den ganzen Zwiespalt in
seiner Natur? Keineswegs; dieses wäre eine gemeine Spötterei, die nicht über
Ernst und Scherz stände, sondern auf demselben Boden und mit ihren eigenen
Kräften sie bestritte. Die wahre Ironie geht von dem Gesichtspuncte aus, dass

der Mensch, so lange er in dieser gegenwärtigen Welt lebt, seine Bestimmung,
auch im höchsten Sinne des Wortes, nur in dieser Welt erfüllen kann. Jenes
Streben nach dem Unendlichen führt ihn auch gar nicht wirklich, wie der
Verfasser [August Wilhelm Schlegel] meint, über dieses Leben hinaus, sondern
nur in das Unbestimmte und Leere, indem es ja, wie er selbst gesteht, blos durch
das Gefühl der irdischen Schranken erregt wird, auf die wir doch ein- für allemal
angewiesen sind. Alles, womit wir rein über endliche Zwecke hinauszugehen
glauben, ist eitle und leere Einbildung. Auch das Höchste ist für unser Handeln
nur in begrenzter endlicher Gestaltung da. Und eben deshalb ist es an uns so
nichtig wie das Geringste, und geht nothwendig mit uns und unserem nichtigen
Sinne unter, denn in Wahrheit ist es nur da in Gott, und in diesem Untergange
verklärt es sich als ein Göttliches, an welchem wir weder als endliche Wesen,
noch als solche, die mit ihren Gedanken über das Endliche scheinbar
hinausschweifen können, Theil haben würden, wenn es nicht eine unmittelbare
Gegenwart dieses Göttlichen gäbe, die sich eben in dem Verschwinden unserer
Wirklichkeit offenbart; die Stimmung aber, welcher dieses unmittelbar in den
menschlichen Begebenheiten selbst einleuchtet, ist die tragische Ironie61.

Wie bei Friedrich Schlegel ist auch Solgers "grosse" Ironie - Ironie am
Ende, Ironie des Todes - im Text auf eine "kleine" Ironie angewiesen,
die sich bei ihm als Dialogform (und durch die darin verlangte
Figurenrede) zu erkennen gibt. Parabase (Friedrich Schlegel) und
Dialog (Solger) sind gleichermassen poetische Formen, doch mit
verschiedener Orientierung: Während die Parabase mit der Aktivie-

60 Ibid., p. 521. Unmittelbar vorher wird "die berühmte sittliche Freiheit" als das

"mächtigste und gefährlichste Vorurtheil" genannt.
61 Ibid., pp. 514 s. Cf. Ernst Behler, "Der Ursprung des Begriffs der tragischen

Ironie", Arcadia, 5, 1970, pp. 113-142.



Ironie und Text bei F. Schlegel und Solger 125

rung weiterer poetischer und rhetorischer Formen die Rede permanent

als Möglichkeit des Einbruchs der Rede (und dem Weiter Reden
auf einer Ebene "über" der Rede, die natürlich auch wieder einbrechen
kann) begleitet, schiebt Solgers Dialog (in dem das Weiter Reden

prinzipiell nicht gefährdet ist) diesen Einbruch aufs Ende hin auf. Ob
der Leser, den Friedrich Schlegels Texte sofort in die Ironie verwik-
keln, die Geduld haben wird, der philosophischen Tragödie bis zum
Ende zu folgen, scheint unsicher, aber der Todesblitz, den dieses Ende
freisetzt, erleuchtet auch den Vorgang der Parabase.

In der bedeutendsten zeitgenössischen Würdigung Solgers, in
Flegels Rezension der Ausgabe von Solgers nachgelassenen Schriften
von 182862, werden freilich sowohl Ironie wie Dialogform als die beiden

grossen Schwachpunkte von Solgers Philosophie diagnostiziert,
die Hegel im übrigen mit grosser Wertschätzung würdigt. Bezüglich
der Dialogform hat dieses Urteil die Einschätzung von Solgers Werk
bis heute geprägt - sofern Solger nicht einfach vergessen wurde —,

während die Ironie im 19. und 20. Jahrhundert - man denke nur etwa
an die Theorie des Romans des jungen Georg Lukäcs'63 - immer wieder
als negatives Ordnungselement in der Darstellung einer nicht mehr zu
ordnenden Welt, als "negative Mystik einer gottlosen Welt"64 aushelfen
musste. Das geschah zwar in Anlehung an Friedrich Schlegel und
Solger, aber wohl eher im Sinne Hegels - und unter weitgehender
Vernachlässigung der Textform dieser beiden Autoren.

62 Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik, Jhg. 1828, Nr. 51-54 und 105-110 (in:
Sämtliche Werke, ed. H. Glockner, vol. XX, Stuttgart, Fromann, 1930, pp. 132-
202). Cf. auch Ästhetik, ed. Friedrich Bassenge, Frankfurt M., EVA, 1955, pp. 76 s.

63 Georg Lukâcs, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer Versuch

über die Formen der grossen Epik (1916), Neuwied, Luchterhand, 1962. Im
Vorwort von 1962 modifiziert Lukâcs seinen damaligen ästhetischen "Hegelianismus"

mit dem Hinweis auf andere Einflüsse, darunter "die ästhetischen Theorien
des jungen Friedrich Schlegel und Solgers (Ironie als modernes Gestaltungsmittel)"

(p. 10). Der Abschluss des ersten, normativen Teils zeigt Solgers Einfluss
deutlich (pp. 90-93).

64 Ibid., p. 90.



126 Thomas Fries

Résumé

Longtemps, "l'ironie romantique" (allemande) a été vue en opposition avec "l'ironie
classique", à savoir la tradition rhétorique de ce terme. Cependant le passage de
Quintilien relatif à l'ironie révèle une appréhension plus complexe dans cette tradition
même, en particulier un dédoublement qui démontre que l'ironie-figure, à l'intérieur
du texte, a besoin de l'ironie-trope (ou d'autres tropes) et qu'elle finit par s'associer à

un plan général du texte (schema). Cette observation invite à étudier l'ironie romantique

allemande, chez les deux théoriciens principaux (Friedrich Schlegel et Karl
Wilhelm Solger), non seulement dans la tradition rhétorique mais également sous
l'aspect de la théorie de l'écriture et du texte littéraire; en plus, il paraît intéressant de
relier les déclarations sur l'ironie de ces deux auteurs à la fonction de l'ironie dans
leurs propres textes. L'analyse démontre que l'ironie a une importance capitale pour
l'écriture même (commencement-fin du texte, contrôle d'un texte qui, face au vertige
du "texte infini", ne semble plus contrôlable) et que les deux auteurs se servent de
modèles littéraires (et dramatiques). Pour Friedrich Schlegel c'est la parabase, opération
de la comédie antique qui peut intervenir à tout instant, tandis que pour Solger le
centre du texte (qui est l'ironie même) ne se révèle qu'à la fin et trouve son expression
privilégiée dans l'anéantissement du héros tragique. Sa conception de "l'ironie
tragique" est en contraste marqué avec la séparation rigide entre tragédie et comédie
dans les cours bien connus d'August Wilhelm Schlegel sur l'art dramatique.


	Ironie und Text bei Friedrich Schlegel und Solger

