
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Verstellte Verwahrung : Poesie und Redekunst in Goethes West-
östlichem Divan

Autor: Groddeck, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfram Groddeck

Verstellte Verwahrung.
Poesie und Redekunst in Goethes West-östlichem Divan

In den Erläuterungen, die Goethe seiner schönsten Gedichtsammlung,
dem West-östlichen Divan, beigegeben hat und die in der Erstausgabe
von 1819 noch lakonisch Besserem Verständniß hiessen, 1827 aber
unter dem Titel Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis
des West-östlichen Divans als Band 6 der Ausgabe letzter Hand
gedruckt wurden, findet sich auch ein kurzer Abschnitt mit der
Überschrift "Verwahrung", der explizit das Verhältnis von Poesie und
Rhetorik thematisiert.

Verwahrung

Wogegen sich Goethe in dieser Note nachdrücklich verwahrt, ist ein
laxer Gebrauch literarischer Begrifflichkeit bei seinen Zeitgenossen,
die zwischen Rhetorik und Poesie anscheinend keinen grossen
Unterschied zu machen pflegten. Goethe schreibt:

Von der Art möchte wohl der eingeführte Gebrauch seyn daß man den Titel:
schöne Redekünste, als allgemeine Rubrik behandelt, unter welcher man Poesie
und Prosa begreifen und eine neben der andern, ihren verschiedenen Theilen
nach, aufstellen will.

Poesie ist, rein und acht betrachtet, weder Rede noch Kunst; keine Rede, weil
sie zu ihrer Völlendung Takt, Gesang, Körperbewegung und Mimik bedarf; sie ist
keine Kunst, weil alles auf dem Naturell beruht, welches zwar geregelt, aber
nicht künstlerisch geängstiget werden darf; auch bleibt sie immer wahrhafter
Ausdruck eines aufgeregten erhöhten Geistes, ohne Ziel und Zweck.

Die Redekunst aber, im eigentlichen Sinne, ist eine Rede und eine Kunst; sie
beruht auf einer deutlichen, mäßig leidenschaftlichen Rede, und ist Kunst in
jedem Sinne. Sie verfolgt ihre Zwecke und ist Verstellung vom Anfang bis zu
Ende. Durch jene von uns gerügte Rubrik ist nun die Poesie entwürdigt, indem



90 Wolfram Croddeck

sie der Redekunst bey- wo nicht untergeordnet wird, Namen und Ehre von ihr
ableitet1.

Goethes klare und abgeklärte Korrektur einer durch regen Gebrauch
unscharf gewordenen Begrifflichkeit führt einen nun seinerseits
topisch festgeschriebenen Unterschied ins Feld, wie er etwa schon in
der lateinischen Redensart "poeta nascitur, orator fit" seinen Niederschlag

gefunden hat. Danach bestimmt sich der Dichter durch die
Natur, der Redner aber durch das Gelernte und Gemachte, eben durch
das, was hier mit dem älteren, technischen Begriff als "Kunst" bezeichnet

wird.
Goethe beginnt seine Begriffsklärung zunächst mit der Kritik einer

Kategorie aus der neueren Ästhetik, indem er nicht einfach den Begriff
von "Redekunst", sondern den der "schönen Redekünste" in Frage
stellt. Er entnimmt diesen Begriff dem Titel des Buches von Joseph
von Flammer, "Geschichte der schönen Redekünste Persiens", das ja
eines der wichtigsten Referenzbücher zu Goethes eigenem Divan ist.

Anscheinend, wenn man den Kommentatoren von Goethes Werk
trauen soll, ist der Terminus "schöne Redekünste" eine im 18. Jahrhundert

entstandene analoge Begriffsbildung zu "schöne Künste"2. Goethes

Kritik richtet sich aber weniger gegen diese terminologische
Neuerung als vielmehr auf das alte Dilemma der Nicht-Unterscheidung

von Rhetorik und Poetik. Es kommt Goethe anscheinend darauf
an, eine kategoriale Trennung zwischen Rhetorik und Dichtkunst zu
etablieren bzw. zu rekonstruieren, die sich energisch gegen jene - mit
Roland Barthes zu reden - Geschichte der "Verschmelzung von Rhetorik

und Poetik"3 seit Aristoteles zu wenden scheint.
Goethes Methode der Unterscheidung zeigt sich in einem

konsequenten Ausgrenzungsverfahren. Die "Poesie" wird zunächst von der
"Prosa" gesondert, welche dann als eigentliche Domäne der "Redekunst"

übrigbleibt. Mit der Feststellung, die "Poesie" - und nicht etwa

1 Johann Wolfgang Goethe, West-östlicher Divan, 2 Bde., hg. v. Hendrik Birus,
Frankfurt a.M., 1974, S. 204f. Im Folgenden zitiert als: Divan, Seite.

2 Divan, 1506.

3 Roland Barthes, Das semiologische Abenteuer, aus dem Französischen von Dieter
Hornig, Frankfurt a.M., 1988, S. 25.



Verstellte Verwahrung 91

die Poetik, was ja die genaue Entsprechung zur "Redekunst" wäre -
die "Poesie" also sei "weder Rede noch Kunst". Das hört sich in seiner
effektvollen Kurzschlüssigkeit wie ein Zerteilungswitz an oder auch
wie eine umgekehrte Charade, ein aufgelöstes Silbenrätsel. "Keine
Rede" sei die Poesie, weil sie schon durch Klang und Körperbewegung

über die blosse Rede hinausgehe. Goethe betont also eine
ganzheitliche Vorstellung von Poesie. Ebenso habe Poesie nichts mit
"Kunst", d.h. hier mit 'Technik', mit durch Übung erworbenem Können

gemein, - obwohl sich Goethe 'natürlich' auch die Poesie "geregelt"

denkt. Nicht "künstlerisch geängstiget" sei sie, sondern "wahrhafter

Ausdruck eines aufgeregten erhöhten Geistes" und schliesslich sei
sie "ohne Ziel und Zweck".

Demgegenüber ist die "Redekunst" - und nicht etwa die Rede

selbst, was mit der "Poesie" korrespondieren würde - zweckbestimmt
und nirgends "wahrhafter Ausdruck", sondern vielmehr "Verstellung
von Anfang bis zu Ende". Wenn also die Poesie der "Rubrik" der
"schönen Redekünste" bei- oder gar untergeordnet wird, so ist sie,
weiss Goethe, "entwürdigt". Denn sie wird als Prosa gedacht und als

'Rhetorik' durchschaubar gemacht.
Das sind aber nun - in deutlichen Worten vorgetragen - nichts

anderes als die alten Vorurteile der rhetorikfeindlichen Tradition des

Piatonismus, die der Täuschungskunst der Rhetorik immer schon das
unverstellt Wahre entgegenhielt. - Allerdings meint Goethe hier - und
damit unterscheidet er sich vom gemeinen Chor der Rhetorikfeinde -
nicht die Wahrheit der Philosophie, sondern die Wahrhaftigkeit der
Poesie. Angesichts des platonischen Anathemas der notorisch lügenden

Dichter, zieht Goethe hier eine eigene und andere Grenze.
Das merkwürdig negierende Definitionsverfahren — Poesie ist

"weder Rede noch Kunst", nicht "künstlerisch geängstiget" und sie ist
"ohne Ziel und Zweck" - verrät einen Gestus des Aussparens. "Poesie"
bestimmt sich über ein Jenseits von Rubriken und fixen Begriffen. Und
das erinnert, zumindest im Ansatz, an eine mystische Sprachauffassung.



92 Wolfram Croddeck

Einrede

Soweit verstanden bleibt doch ein gewisser Rest von Unbehagen beim
Leser zurück, das sich zunächst wohl an die merkwürdige Verwendung

des Wortes "Kunst" selbst heftet: "Poesie", sagt Goethe
nachdrücklich, "ist keine Kunst". Es ist ersichtlich, dass Goethe hier einen
vor-romantischen Begriff von "Kunst" bemüht, der das regelgeleitete
und bloss technische Können meint. Mit dieser Bedeutung findet sich
das Wort "Kunst" auch sonst in den Noten zum West-östlichen Divan.
Es findet sich hier aber auch ebensosehr die moderne Bedeutung von
"Kunst". So findet sich das Wort "Kunst" in diesem neueren Sinne auf
besonders deutliche Weise etwa im Kapitel "Einrede" verwendet, wo
Goethe zustimmend ein Zitat über mäzenatische Despoten des Orients
anführt:

Und wie die Dichter dieser Bewunderung noch heute werth sind, sind es auch
diese Fürsten, bey welchen wir ächte Anerkennung der Würde des Menschen,
und Begeisterung für die Kunst, welche ihr Andenken feyert, vorfinden4.

Elier ist "Kunst" in der Korrelation mit "der Würde des Menschen"
durchaus im Sinne jenes "wahrhaftefn] Ausdruckls] eines aufgeregten
erhöhten Geistes" zu verstehen, der doch - im Kapitel "Verwahrung" -
nur der "Poesie" vorbehalten ist.

Man wird in Goethes Divan-Dichtung und Divan-Prosa mit einer
statischen Begriffs-Semantik nicht weit kommen. Denn in den beiden
"Noten", denen die widersprüchlichen Verwendungen des Wortes
"Kunst" entnommen sind, entdecken sich die Titelbegriffe, "Einrede"
und "Verwahrung", in einem emphatischen Sinne als dialogische
Kategorien. Das Wort "Divan", das ja nicht nur eine 'Sammlung von
Texten', sondern auch eine 'Versammlung von Ratgebern' meinen
kann, impliziert eine fundamental dialogische Struktur. Dass sich diese

dialogische Struktur nicht nur auf das Verhältnis der einzelnen "Noten"
untereinander bezieht, sondern auch auf das gesamte Spektrum der
theoretischen Diskussion um Orientalistik, Poetik, Kunstphilosophie
und Hermeneutik in der Goethezeit, hat die Basler Dissertation von
Antonella Nicoletti gezeigt. Nicoletti hat in ihrer Untersuchung: "Über-

4 Divan, 191.



Verstellte Verwahrung 93

setzung als Auslegung in Goethes West-östlichem Divan im Kontext
frühromantischer Übersetzungstheorie und Hermeneutik", die in Kürze

im Druck erscheinen wird, das berühmte und für sich genommen
schon oft diskutierte Kapitel "Übersetzung" einer mehrfachen Kontextua-
lisierung ausgesetzt und damit den Nachweis erbracht, wie sehr sich in
Goethes poetologischer Prosa zeitgenössische Positionen und
Gegenpositionen artikulieren und verdichten, aber auch in präzise Beziehung

zur eigenen poetischen Praxis in den Gedichten des
Westöstlichen Divans gesetzt werden.

Verstellung

Auch unser kurzes Kapitel "Verwahrung" mit seiner dezidierten
Stellungnahme gegen die Redekunst als zweckorientierte "Verstellung"
und für den Begriff einer wahrhaften, auf dem "Naturell" beruhenden
Poesie beginnt im Kontext der Divan-lerAe sich zu verdunkeln und zu
verrätsein. Dabei möchte ich die Beziehungen zu zeitgenössischen
Diskussionen nur kurz streifen und vor allem das Doppelkorpus der
Divan-Gedichte und der Noten und Abhandlungen als ein semantisches

Spannungsfeld betrachten, das sich auch auf Goethes so
entschieden wirkende Verwerfung der Rhetorik in dem Kapitel "Verwahrung"

auswirkt.
Wenn Goethe hier über die Redekunst sagt, sie sei "Verstellung

vom Anfang bis zu Ende", so erfasst er damit nicht nur den Charakter
einer zweckorientierten Rhetorik im Sinne Quintilians, der die Fähigkeit

zur Verstellung, zur Dissimulatio, als eine Bedingung jeder guten
Rede hervorhebt, sondern Goethe evoziert mit diesem Begriff der
"Verstellung vom Anfang bis zu Ende" gleichermassen auch die
Haltung der Ironie.

Die Ironie ist nun gerade in der Frühromantik als eine entschieden

über-rhetorische Haltung verstanden worden oder, bei Friedrich
Schlegel, sogar als eine "tranzendentale" Ironie, welche als die eigentlich

"Sokratische Ironie" propagiert wurde. Schlegel - um jetzt nur
ein einziges Beispiel zu zitieren - schreibt in den Kritischen
Fragmenten:



94 Wolfram Groddeck

Die Sokratische Ironie ist die einzige durchaus unwillkürliche, und doch durchaus

besonnene Verstellung. Es ist gleich unmöglich sie zu erkünsteln, und sie zu
verraten5.

Die "unwillkürliche [...] Verstellung" nach dem Vorbilde des Sokrates
ist eine über die Rhetorik hinausgegangene Ironie, die sich, wie
Schlegel wörtlich sagt, nicht "erkünsteln" lässt, sie stellt sich als eine
Art zweite poetische Natur dar. Die Vorstellung einer solchen Natur
gewordenen Ironie findet sich aber interessanter Weise schon bei
Quintilian selbst, wenn er im Kapitel über die Gedankenfiguren die
Beobachtung macht, dass "sogar ein gesamtes Leben Ironie zu enthalten

scheint, wie es bei Sokrates der Fall zu sein schien"6. Und eben
dieses ironische Ethos stellt schliesslich Goethe in den Noten zum
West-östlichen Divan bei keinem Geringeren als bei Hafis selbst fest:

daß der Dichter nicht geradezu alles denken und leben müsse, was er ausspricht,
am wenigsten derjenige der in späterer Zeit in verwickelte Zustände geräth, wo
er sich immer der rhetorischen Verstellung nähern und dasjenige vortragen wird
was seine Zeitgenossen gerne hören. Dieß scheint uns bey Hafis durchaus der
Fall7.

Hafis als das poetische Alter Ego des Divan-Dichters Goethe bedarf
also, um zu leben und zu dichten durchaus der "rhetorischen Verstellung".

Dicht- und Redekunst

Die Thematik von Kunst und Rhetorik ist in Goethes west-östlichem
Denken allgegenwärtig. Soweit man das überhaupt zu überschauen

mag - denn Goethes Divan ist ein wahrhaft labyrinthisches Buch -
findet sich ausser in dem Kapitel "Verwahrung" kein explizit rhetorik-

5 Friedrich Schlegel, Kritische Schriften, hg. v. Wolfdietrich Rasch, München, 1971,
S. 20.

6 Marcus Fabius Quintiiianus, Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, Hg. und
übers, v. Helmut Rahn, Darmstadt, 1972, EX 2, 46.

7 Divan, 174.



Verstellte Verwahrung 95

feindlicher Gemeinplatz; eher im Gegenteil. Im Kapitel "Kaliphen"
wird von den legendären "Barmekiden" gesagt:

[Sie] bewahrten unter sich das heilige Feuer der Dicht- und Redekunst und
behaupteten durch ihre Welt-Klugheit und Charakter-Größe einen hohen Rang
auch in der politischen Sphäre8.

In der "Zeit der Barmekiden" lodert das "heilige Feuer" der Begeisterung

offensichtlich ungeschieden in "Dicht- und Redekunst". Eine
ähnliche formelhafte Verschmelzung der beiden Begriffe findet sich
am Ende des Kapitels "Übersicht":

Wagten wir nun mit diesem Wenigen, fünfhundert Jahre persischer Dicht- und
Rede-Kunst zu schildern; so sey es, um mit Quintilian unserm alten Meister zu
reden, von Freunden aufgenommen in der Art wie man runde Zahlen erlaubt,
nicht um genauerer Bestimmung willen, sondern um etwas Allgemeines,
bequemlichkeitshalber, annähernd auszusprechen9.

Dass sich Goethe hier - nach der Betrachtung von fünfhundert Jahren
"persischer Dicht- und Redekunst" mit seiner Vorliebe für die Synekdoche
der runden Zahl ausdrücklich auf "unserln] alten Meister [...] Quintilian"
bezieht, ist keine stilistische Behäbigkeit, sondern eine wohlerwogene
Zitierung der eigenen, abendländischen Tradition der Rhetorik. Die
klassische Rhetorik erlaubt es dem west-östlich orientierten Poeten
nicht nur, eigene Gedichte kunstvoll der orientalischen Poesie nachzubilden,

sondern sie ermöglicht es ihm auch, die Kunst der anderen zu
verstehen. So ist die Formel "Dicht- und Redekunst" in den Noten und
Abhandlungen zu besserem Verständnis des west-östlichen Divans auch
kein Gegensatz mehr, sondern eine Einheit, eine Zwillingsformel,
vielleicht sogar ein doppelsinniges Hendiadyoin10: 'Redekunst der Dichtung'

oder 'Dichtung der Redekunst'. Etwas von dieser chiastischen
Durchdringung von Redekunst und Kunst der Poesie spiegelt sich auch
in der Gesamtkonzeption des West-östlichen Divans, dessen beide Teile
einander wechselseitig zu erhellen vermögen.

8 Divan, l6l.
9 Divan, 178.

10 Vgl. zur Figur des Hendiadyoin in Goethes West-östlichem Divan auch Verf.,
Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel und Frankfurt a.M., 1995,
S. 162-168.



96 Wolfram Groddeck

Divan-Gedichte

Daher sei ein kurzer Blick auf die Funktion der Rhetorik, der "Kunst"
in den Divan-Gedichten gewagt. Dass die verjüngende Altersdichtung
Goethes vor allem dem "Naturell" des Dichters entspränge, widerlegt
schon das erste Gedicht aus dem Buch Suleika:

Daß Suleika von Jussuff entzückt war,
Ist keine Kunst;
Er war jung, Jugend hat Gunst,
Er war schön, sie sagen zum Entzücken,
Schön war sie, konnten einander beglücken.
Aber daß du, die so lange mir erharrt war,
Feurige Jugendblicke mir schickst,
Jetzt mich liebst, mich später beglückst,
Das sollen meine Lieder preißen
Sollst mir ewig Suleika heißen11.

Hier steht das "Naturell" der Jugend, deren Vermögen zu "entzücken"
ausdrücklich "keine Kunst" ist, gegen die raffinierte Verführungskunst
des erfahrenen Dichters, der sich im Lied seine "Suleika" preisend
erschafft. Was ist aber Verführung und Preisen anderes als Rhetorik, als
die "schöne Redekunst"?

Diesem Eindruck entspricht die poetische Praxis des West-östlichen

Divans "vom Anfang bis zu Ende" - und gerade auch in den
poetisch programmatischen Gedichten. Schon die Fluchtbewegung in
den onto- und phylogenetischen "Orient" im Gedicht "Hegire"
entdeckt das ursprüngliche Wort als gesprochenes, als Rede:

Wie das Wort so wichtig dort war,
Weil es ein gesprochen Wort war12.

Dieser Vers aus Goethes Eingangsgedicht zum Divan ist selbst und
nicht nur aufgrund seiner Alliterationen hochgradig rhetorisch figuriert,

er spricht auch explizit und emphatisch vom "gesprochen Wort",
dem Urstoff, aus dem die Redekunst gemacht wird.

11 Divan, 74.
12 Divan, 12.



Verstellte Verwahrung 97

Im drittletzten Gedicht der Sammlung aus dem Buch des Paradieses,

dem poetischen Gipfelpunkt des West-östlichen Divans, im
Gedicht "Höheres und Höchstes" steht nun die folgende Strophe:

Mag man ferner auch in Blicken
Sich rhetorisch gern ergehen,
Und zu himmlischem Entzücken
Ohne Klang und Ton erhöhen13.

Das ist nun - keineswegs nur in Hinblick einer transzendenten
Rhetorik des Paradieses - eine ebenso sublime wie komplexe Ironie.
In poetologischer Lektüre ist es vor allem das Auftauchen des Epithetons
"rhetorisch" selbst, das in einem so explizit poetischen Gedicht, das
den "Ausdruck eines aufgeregten erhöhten Geistes" wie kein anderes
auf den Gipfel treibt, die Wirkung des Poetischen verstellt.

In Hinblick gerade auf die Bestimmung der Poesie als einer NichtRede,

die "zu ihrer Völlendung Takt [und] Gesang" bedarf, wirkt die
Formulierung im Gedicht ironisch, wonach die Erhebung "zu himmlischem

Entzücken / Ohne Klang und Ton" geschieht, d.h. gerade ohne
jene Elemente, die im Kapitel "Verwahrung" als differentia specifica der
Poesie aufgeführt werden. In allegorisch-selbstbezüglicher Lektüre lässt
sich in dieser Strophe eine an der Oberfläche des Gedichts versteckte
Rhetorik des Lesens erkennen, in der sich Redekunst und Schriftlichkeit
in einem wechselseitigen Bedingungsverhältnis zeigen. Denn die
"Kunst", die der Dichter gegen den Mangel der Jugend und zur
Verführung Suleikas aufbringt, zeigt sich dann, wenn im poetischen
Redekunstwerk die Geliebte "ewig Suleika heißen" wird. Dann also,

wenn Suleika lesbargeworden ist, verwandelt in die Dauer der Schrift.
Wie sich die Suche nach dem "gesprochen Wort" des Orients

schliesslich im Paradies als eine stumme Rhetorik der Blicke erfüllt, so
durchkreuzen sich auch die Konzepte einer Poesie "ohne Ziel und
Zweck" und einer angewandten Rhetorik im Gedicht, die "Kunst in
jedem Sinne" ist. Denn "die schöne Redekunst" selbst stellt auf der
Oberfläche des Gedichtes jenes seltsame "Naturell" her, das in der
Definition der Poesie im Kapitel "Verwahrung" über die konsequente

13 Divan, 132.



98 Wolfram Groddeck

Verneinung aller rhetorischen Elemente den Eindruck einer mystischen
Sprachauffassung erweckte.

Die mystische Zunge

Ich möchte nun noch in einem anderen, vielinterpretierten Divan-
Gedicht jener Figur der Negation aller rhetorischen Bestimmtheit
nachgehen, das an die Sprache der Mystik gemahnt. Das Gedicht
"Offenbar Geheimnis" aus dem Buch Hafis enthält in jeder seiner drei
Strophen das Wort "mystisch". Es lautet:

Sie haben dich heiliger Hafis
Die mystische Zunge genannt,
Und haben, die Wortgelehrten,
Den Werth des Worts nicht erkannt.

Mystisch heißest du ihnen,
Weil sie närrisches bey dir denken,
Und ihren unlautern Wein
In deinem Namen verschenken.

Du aber bist mystisch rein
Weil sie dich nicht verstehn,
Der du, ohne fromm zu seyn, selig bist!
Das wollen sie dir nicht zugestehn14.

Das Gedicht über die poetische Sprache des Hafis als "Ausdruck eines
aufgeregten erhöhten Geistes" (um noch einmal aus der "Verwahrung"
zu zitieren) ist ein poetologisches Gedicht, das die poetische Sprache
des Hafis zum Gegenstand hat. Dazu verfährt das Gedicht aber selbst
auf ausgeprägte Weise rhetorisch. Es benutzt den Ausdruck "mystische
Zunge" - wobei "Zunge" eine topische Metonymie für die Sprache
selbst ist - zur Hervorhebung eines Doppelsinns, einer Ambiguitas.
Das Epitheton "mystisch", das zunächst nur im Sinne von 'mystizistisch'

die Unverständlichkeit von Hafis bezeichnen sollte, wird nun
in der Figur der Diaphora im affirmativen Sinne als Merkmal von

14 Divan, 32f.



Verstellte Verwahrung 99

unmittelbarer, reiner Sprache begreiflich. Die Sprache des Hafis ist

"mystisch rein" - weil sie, die Gelehrten, den Dichter "nicht verstehn".
Das Paradox einer gerade in seiner Reinheit unverständlichen Sprache
wird im Gedicht durch die Metapher vom Wein der Begeisterung
ausgedrückt. Während die "Wortgelehrten" beim Wort "mystisch" nur
"närrisches" denken können, man könnte auch sagen: an eine Rede
"ohne Ziel und Zweck", wird das "närrische" zum unreinen Ausdruck
ihrer eigenen diffusen Begeisterung, zum "unlautern Wein". Dem
entspricht auch, was Goethe bei dem Hafis-Herausgeber Johann Gottfried

Eichhorn hatte lesen können: "Nur seinen Deutern, nicht seinen
Gedichten verdankt Hafis den Beinamen 'Lessan garib' [geheimnisvolle

Sprache, mystische Zunge], mit dem wir ihn oft bezeichnet
finden"15.

Die Paradoxie des Gedichtes, sein - wie der Titel sagt - "offenbar
Geheimnis" - besteht darin, dass die Kommentatoren des Hafis, "die
Wortgelehrten / Den Werth des Worts nicht erkannt" haben, den
"Werth" jenes Wortes nämlich, das sie selbst geprägt haben: der
rhetorischen Metonymie von der "mystische[n] Zunge".

Wenn man aber einen weiteren Blick auf Goethes Quellen wirft,
etwa in die Vorrede der Hammerschen Hafis-Übersetzung16, findet
man zwei Zitate, die recht aussagekräftig sind in Hinblick auf eine
Deutung der Metonymie "mystische Zunge" als einerseits einer höchst
rhetorischen Angelegenheit und andererseits als Inbegriff von
nichtkünstlicher Poesie. Der eine von Hammer zitierte Ausspruch lautet:

Man heißt ihn gewöhnlich die mystische Zunge, und den Dollmetsch der Ge-
heimniße, und in der That! jeder Vers seiner Gedichte ist ein ganzes Kapitel der
Dichtkunst, oder eine Gestalt aus den Wundergestalten der Redekunst.

Das andere orientalische Urteil über Hafis lautet:

Seine Worte hatten übermenschliche Kraft und geheimnißvollen Sinn, weßhalben
dieselben auch [...] die mystische Zunge genennt wurden. Dem äußern nach sind
sie einfach und ungeschmückt, haben aber tiefe die Wahrheit ergründende
Bedeutung, und die höchste Vollendung.

15 Divan, 1013.
16 Divan, 1012.



100 Wolfram Croddeck

Die beiden historischen Urteile über Hafis' "mystische Zunge" entsprechen

nun ziemlich genau den beiden gegensätzlichen und nach
Goethe streng zu unterscheidenden Ausdrucksformen der Poesie und
der Rhetorik, wie er sie im Kapitel "Verwahrung" exponiert: das eine
Zitat sieht Hafis bei den "Wundergestalten der Redekunst" beheimatet,
das andere empfindet Hafis Worte als "ungeschmückt" - und das
bedeutet ohne rhetorischen Ornatus -, dafür voll der "Wahrheit er-
gründende[r] Bedeutung".

Das poetologische Gedicht über Hafis, das zugleich ein Gedicht
über Goethes eigene Poesie ist, inszeniert nun im Doppelsinn des
offenbaren Geheimnisses mit dem vexierbildhaften Charakter einer
poetischen Rede, die, indem sie sich als höchste rhetorische Kunst
offenbart, einfach und wahr erscheint. "Redekunst" und "Poesie"
erweisen sich bei genauerer Betrachtung und im Blick auf die Gedichte
des West-östlichen Divans als die zwei Seiten einer einzigen, ursprünglich

tropischen Beziehung.
Dieser primäre Tropus, die ursprüngliche Wendung der Dichtkunst

- von der Redekunst weg und zu ihr hin - zeigt sich nicht nur in
Goethes eigener Zuwendung zur orientalischen Poesie als einer Rück-
wendung zu den Anfängen des Orients, sondern auch dort selbst. In
dem Kapitel "Orientalischer Poesie Ur-Elemente" entwirft Goethe ein
genetisches Schema der poetischen Entwicklung von den einfachsten,
naturbezogenen Tropen bis hin zu den gewagtesten und künstlichsten
Tropen. Goethes genetische Konstruktion gipfelt darin, dass er die
Geschichte der orientalischen Poesie in "baare[m] Unsinn" enden lässt:

höchstens bleibt zuletzt nichts weiter als der allgemeinste Begriff, unter welchem
die Gegenstände allenfalls möchten zusammen zu fassen seyn, der Begriff, der
alles Anschauen, und somit die Poesie selbst aufhebt17.

Die genetische Konstruktion der orientalischen Poesie (und damit der
Poesie insgesamt) beginnt aber mit einer sprachtheoretischen Überlegung

zum Ur-Tropus. Die "ersten nothwendigen Ur-Tropen"18 sind die
ursprünglichen Lebensbezüge der Menschen, aus denen die Poesie

17 Divan, 198.
18 Divan, 197.



Verstellte Verwahrung 101

entspringt. Das ursprünglich Tropische der Poesie bestimmt das
paradoxe, gleich-ursprüngliche Verhältnis von "Natur" und "Kunst" in der
Sprache - und verstellt es auch wieder, indem sich die eine als Tropus
der andern erweist.

Indem sich Goethe im Abschnitt "Verwahrung" gegen die
Nichtunterscheidung von Poesie und Redekunst verwahrt, "verwahrt" er -
im Doppelsinn des Wortes - das 'offenbare Geheimnis' seiner eigenen
"Dicht- und Redekunst" im kritischen Widerspruch der Reflexion.

Résumé

Dans son bref article intitulé "Verwahrung" qui fait partie des Noten und Abhandlungen

zu besserem Verständnis des West-östlichen Divans, Goethe se penche sur le

problème de la différence entre la poésie et la rhétorique. A première vue, il y défend
une position fort traditionnelle en attribuant la rhétorique au domaine de l'artificiel,
estimant la poésie par contre comme un fait naturel. Considérées alors dans le

contexte du West-östlicher Divan, ces réflexions de Goethe prennent une valeur plus
complexe et plutôt ironique.

C'est ainsi que la "Verwahrung" elle-même devient l'objet d'une lecture
poétologique.




	Verstellte Verwahrung : Poesie und Redekunst in Goethes West-östlichem Divan

