Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Verstellte Verwahrung : Poesie und Redekunst in Goethes West-
dstlichem Divan

Autor: Groddeck, Wolfram

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wolfram Groddeck

Verstellte Verwahrung.

Poesie und Redekunst in Goethes West-6stlichem Divan

In den Erlduterungen, die Goethe seiner schonsten Gedichtsammlung,
dem West-6stlichen Divan, beigegeben hat und die in der Erstausgabe
von 1819 noch lakonisch Besserem Verstdndnifs hiessen, 1827 aber
unter dem Titel Noten und Abbandlungen zu besserem Verstdndnis
des West-Ostlichen Divans als Band 6 der Ausgabe letzter Hand ge-
druckt wurden, findet sich auch ein kurzer Abschnitt mit der Uber-
schrift “Verwahrung”, der explizit das Verhiltnis von Poesie und
Rhetorik thematisiert.

Verwahrung

Wogegen sich Goethe in dieser Note nachdriicklich verwabrt, ist ein
laxer Gebrauch literarischer Begrifflichkeit bei seinen Zeitgenossen,
die zwischen Rhetorik und Poesie anscheinend keinen grossen Unter-
schied zu machen pflegten. Goethe schreibt:

Von der Art mochte wohl der eingefiihrte Gebrauch seyn daff man den Titel:
schone Redekiinste, als allgemeine Rubrik behandelt, unter welcher man Poesie
und Prosa begreifen und eine neben der andern, ihren verschiedenen Theilen
nach, aufstellen will.

Poesie ist, rein und icht betrachtet, weder Rede noch Kunst; keine Rede, weil
sie zu ihrer Vollendung Takt, Gesang, Korperbewegung und Mimik bedarf; sie ist
keine Kunst, weil alles auf dem Naturell beruht, welches zwar geregelt, aber
nicht kuinstlerisch geingstiget werden darf; auch bleibt sie immer wahrhafter
Ausdruck eines aufgeregten erhéhten Geistes, ohne Ziel und Zweck.

Die Redekunst aber, im eigentlichen Sinne, ist eine Rede und eine Kunst; sie
beruht auf einer deutlichen, miRig leidenschaftlichen Rede, und ist Kunst in
jedem Sinne. Sie verfolgt ihre Zwecke und ist Verstellung vom Anfang bis zu
Ende. Durch jene von uns gertigte Rubrik ist nun die Poesie entwiirdigt, indem



90 Wolfram Groddeck

sie der Redekunst bey- wo nicht untergeordnet wird, Namen und Ehre von ihr
ableitet’.

Goethes klare und abgeklirte Korrektur einer durch regen Gebrauch
unscharf gewordenen Begrifflichkeit fiihrt einen nun seinerseits to-
pisch festgeschriebenen Unterschied ins Feld, wie er etwa schon in
der lateinischen Redensart “poeta nascitur, orator fit” seinen Nieder-
schlag gefunden hat. Danach bestimmt sich der Dichter durch die
Natur, der Redner aber durch das Gelernte und Gemachte, eben durch
das, was hier mit dem édlteren, fechnischen Begriff als “Kunst” bezeich-
net wird.

Goethe beginnt seine Begriffsklirung zunichst mit der Kritik einer
Kategorie aus der neueren Asthetik, indem er nicht einfach den Begriff
von “Redekunst”, sondern den der “schénen Redekiinste” in Frage
stellt. Er entnimmt diesen Begriff dem Titel des Buches von Joseph
von Hammer, “Geschichte der schonen Redekiinste Persiens”, das ja
eines der wichtigsten Referenzbilicher zu Goethes eigenem Divan ist.
Anscheinend, wenn man den Kommentatoren von Goethes Werk
trauen soll, ist der Terminus “schone Redekiinste” eine im 18. Jahrhun-
dert entstandene analoge Begriffsbildung zu “schone Kinste”. Goe-
thes Kritik richtet sich aber weniger gegen diese terminologische
Neuerung als vielmehr auf das alte Dilemma der Nicht-Unterschei-
dung von Rhetorik und Poetik. Es kommt Goethe anscheinend darauf
an, eine kategoriale Trennung zwischen Rhetorik und Dichtkunst zu
etablieren bzw. zu rekonstruieren, die sich energisch gegen jene — mit
Roland Barthes zu reden — Geschichte der “Verschmelzung von Rheto-
rik und Poetik™ seit Aristoteles zu wenden scheint.

Goethes Methode der Unterscheidung zeigt sich in einem konse-
quenten Ausgrenzungsverfahren. Die “Poesie” wird zunidchst von der
“Prosa” gesondert, welche dann als eigentliche Domine der “Rede-
kunst” tibrigbleibt. Mit der Feststellung, die “Poesie” — und nicht etwa

1 Johann Wolfgang Goethe, West-dstlicher Divan, 2 Bde., hg. v. Hendrik Birus,
Frankfurt a.M., 1974, S. 204f. Im Folgenden zitiert als: Divan, Seite.

2 Divan, 1506.

3 Roland Barthes, Das semiologische Abenteuer, aus dem Franzosischen von Dieter
Hornig, Frankfurt a.M., 1988, S. 25.



Verstellte Verwahrung 91

die Poetik, was ja die genaue Entsprechung zur “Redekunst” wire —
die “Poesie” also sei “weder Rede noch Kunst”. Das hort sich in seiner
effektvollen Kurzschliissigkeit wie ein Zerteilungswitz an oder auch
wie eine umgekehrte Charade, ein aufgelostes Silbenritsel. “Keine
Rede” sei die Poesie, weil sie schon durch Klang und Koérperbewe-
gung uber die blosse Rede hinausgehe. Goethe betont also eine
ganzheitliche Vorstellung von Poesie. Ebenso habe Poesie nichts mit
“Kunst”, d.h. hier mit ‘Technik’, mit durch Ubung erworbenem Kén-
nen gemein, — obwohl sich Goethe ‘natiirlich’ auch die Poesie “gere-
gelt” denkt. Nicht “kiinstlerisch gedngstiget” sei sie, sondern “wahrhaf-
ter Ausdruck eines aufgeregten erhdhten Geistes” und schliesslich sei
sie “ohne Ziel und Zweck”.

Demgegeniiber ist die “Redekunst” — und nicht etwa die Rede
selbst, was mit der “Poesie” korrespondieren wiirde — zweckbestimmt
und nirgends “wahrhafter Ausdruck”, sondern vielmehr “Verstellung
von Anfang bis zu Ende”. Wenn also die Poesie der “Rubrik” der
“schonen Redekiinste” bei- oder gar untergeordnet wird, so ist sie,
weiss Goethe, “entwiirdigt”. Denn sie wird als Prosa gedacht und als
‘Rhetorik’ durchschaubar gemacht.

Das sind aber nun — in deutlichen Worten vorgetragen — nichts
anderes als die alten Vorurteile der rhetorikfeindlichen Tradition des
Platonismus, die der Tduschungskunst der Rhetorik immer schon das
unverstellt Wahre entgegenhielt. — Allerdings meint Goethe hier — und
damit unterscheidet er sich vom gemeinen Chor der Rhetorikfeinde —
nicht die Wahrheit der Philosophie, sondern die Wahrhaftigkeit der
Poesie. Angesichts des platonischen Anathemas der notorisch liigen-
den Dichter, zieht Goethe hier eine eigene und andere Grenze.

Das merkwiirdig negierende Definitionsverfahren — Poesie ist
“weder Rede noch Kunst”, nicht “ktinstlerisch geingstiget” und sie ist
“ohne Ziel und Zweck” — verrit einen Gestus des Aussparens. “Poesie”
bestimmit sich tiber ein Jenseits von Rubriken und fixen Begriffen. Und
das erinnert, zumindest im Ansatz, an eine mystische Sprachauf-
fassung.



92 Wolfram Groddeck

Einrede

Soweit verstanden bleibt doch ein gewisser Rest von Unbehagen beim
Leser zuriick, das sich zunichst wohl an die merkwiirdige Verwen-
dung des Wortes “Kunst” selbst heftet: “Poesie”, sagt Goethe nach-
driicklich, “ist keine Kunst”. Es ist ersichtlich, dass Goethe hier einen
vor-romantischen Begriff von “Kunst” bemtuht, der das regelgeleitete
und bloss technische Kénnen meint. Mit dieser Bedeutung findet sich
das Wort “Kunst” auch sonst in den Nofen zum West-Gstlichen: Divan.
Es findet sich hier aber auch ebensosehr die moderne Bedeutung von
“Kunst”. So findet sich das Wort “Kunst” in diesem neueren Sinne auf
besonders deutliche Weise etwa im Kapitel “Finrede” verwendet, wo
Goethe zustimmend ein Zitat iiber mizenatische Despoten des Orients
anfihrt:

Und wie die Dichter dieser Bewunderung noch heute werth sind, sind es auch
diese Fursten, bey welchen wir dchte Anerkennung der Wiirde des Menschen,
und Begeisterung fiir die Kunst, welche ihr Andenken feyert, vorfinden®.

Hier ist “Kunst” in der Korrelation mit “der Wirde des Menschen”
durchaus im Sinne jenes “wahrhafteln] Ausdruckls] eines aufgeregten
erhohten Geistes” zu verstehen, der doch — im Kapitel “Verwahrung” —
nur der “Poesie” vorbehalten ist.

Man wird in Goethes Divan-Dichtung und Divan-Prosa mit einer
statischen Begriffs-Semantik nicht weit kommen. Denn in den beiden
“Noten”, denen die widerspriichlichen Verwendungen des Wortes
“Kunst” entnommen sind, entdecken sich die Titelbegriffe, “Einrede”
und “Verwahrung”, in einem emphatischen Sinne als dialogische
Kategorien. Das Wort “Divan”, das ja nicht nur eine ‘Sammlung von
Texten’, sondern auch eine ‘Versammlung von Ratgebern’ meinen
kann, impliziert eine fundamental dialogische Struktur. Dass sich diese
dialogische Struktur nicht nur auf das Verhiltnis der einzelnen “Noten”
untereinander bezieht, sondern auch auf das gesamte Spektrum der
theoretischen Diskussion um Orientalistik, Poetik, Kunstphilosophie
und Hermeneutik in der Goethezeit, hat die Basler Dissertation von
Antonella Nicoletti gezeigt. Nicoletti hat in ihrer Untersuchung: “Uber-

4 Divan, 191.



Verstellte Verwahrung 93

setzung als Auslegung in Goethes West-0stlichem Divan im Kontext
frithromantischer Ubersetzungstheorie und Hermeneutik”, die in Kiir-
ze im Druck erscheinen wird, das berithmte und fir sich genommen
schon oft diskutierte Kapitel “Ubersetzung” einer mehrfachen Kontextua-
lisierung ausgesetzt und damit den Nachweis erbracht, wie sehr sich in
Goethes poetologischer Prosa zeitgenossische Positionen und Gegen-
positionen artikulieren und verdichten, aber auch in prizise Bezie-
hung zur eigenen poetischen Praxis in den Gedichten des West-
Ostlichen Divans gesetzt werden.

Verstellung

Auch unser kurzes Kapitel “Verwahrung” mit seiner dezidierten Stel-
lungnahme gegen die Redekunst als zweckorientierte “Verstellung”
und fzir den Begriff einer wahrhaften, auf dem “Naturell” beruhenden
Poesie beginnt im Kontext der Divan-Texte sich zu verdunkeln und zu
verrdtseln. Dabei mochte ich die Beziehungen zu zeitgendssischen
Diskussionen nur kurz streifen und vor allem das Doppelkorpus der
Divan-Gedichte und der Noten und Abbhandlungen als ein semanti-
sches Spannungsfeld betrachten, das sich auch auf Goethes so ent-
schieden wirkende Verwerfung der Rhetorik in dem Kapitel “Verwah-
rung” auswirkt.

Wenn Goethe hier tiber die Redekunst sagt, sie sei “Verstellung
vom Anfang bis zu Ende”, so erfasst er damit nicht nur den Charakter
einer zweckorientierten Rhetorik im Sinne Quintilians, der die Fihig-
keit zur Verstellung, zur Dissimulatio, als eine Bedingung jeder guten
Rede hervorhebt, sondern Goethe evoziert mit diesem Begriff der
“Verstellung vom Anfang bis zu Ende” gleichermassen auch die Hal-
tung der Ironie.

Die Ironie ist nun gerade in der Frihromantik als eine entschie-
den Uber-rhetorische Haltung verstanden worden oder, bei Friedrich
Schlegel, sogar als eine “tranzendentale” Ironie, welche als die eigent-
lich “Sokratische Ironie” propagiert wurde. Schlegel — um jetzt nur
ein einziges Beispiel zu zitieren — schreibt in den Kritischen Frag-
menten:



94 Wolfram Groddeck

Die Sokratische Ironie ist die einzige durchaus unwillkirliche, und doch durch-

aus besonnene Verstellung. Es ist gleich unmoglich sie zu erkiinsteln, und sie zu
5

verraten’.

Die “unwillkiirliche [...] Verstellung” nach dem Vorbilde des Sokrates
ist eine tber die Rhetorik hinausgegangene Ironie, die sich, wie
Schlegel wortlich sagt, nicht “erklinsteln” ldsst, sie stellt sich als eine
Art zweite poetische Natur dar. Die Vorstellung einer solchen Natur
gewordenen Ironie findet sich aber interessanter Weise schon bei
Quintilian selbst, wenn er im Kapitel Gber die Gedankenfiguren die
Beobachtung macht, dass “sogar ein gesamtes Leben Ironie zu enthal-
ten scheint, wie es bei Sokrates der Fall zu sein schien”. Und eben
dieses ironische Ethos stellt schliesslich Goethe in den Noten zum
West-Ostlichen Divan bei keinem Geringeren als bei Hafis selbst fest:

daBd der Dichter nicht geradezu alles denken und leben miisse, was er ausspricht,
am wenigsten derjenige der in spiterer Zeit in verwickelte Zustinde gerith, wo
er sich immer der rhetorischen Verstellung nihern und dasjenige vortragen wird
was seine Zeitgenossen gerne horen. Died scheint uns bey Hafis durchaus der
Fall’.

Hafis als das poetische Alter Ego des Divan-Dichters Goethe bedarf
also, um zu leben und zu dichten durchaus der “rhetorischen Verstel-
lung”.

Dicht- und Redekunst

Die Thematik von Kunst und Rhetorik ist in Goethes west-0Ostlichem
Denken allgegenwirtig. Soweit man das Uiberhaupt zu tberschauen
mag — denn Goethes Divan ist ein wahrhaft labyrinthisches Buch —
findet sich ausser in dem Kapitel “Verwahrung” kein explizit rhetorik-

5 Friedrich Schlegel, Kritische Schriften, hg. v. Wolfdietrich Rasch, Miinchen, 1971,
S. 20.

6 Marcus Fabius Quintilianus, Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, Hg. und
ibers. v. Helmut Rahn, Darmstadt, 1972, IX 2, 46.

7 Divan, 174.



Verstellte Verwahrung 95

feindlicher Gemeinplatz; eher im Gegenteil. Im Kapitel “Kaliphen”
wird von den legendiren “Barmekiden” gesagt:

[Sie] bewahrten unter sich das heilige Feuer der Dicht- und Redekunst und
behaupteten durch ihre Welt-Klugheit und Charakter-Grofle einen hohen Rang
auch in der politischen Sphire®.

In der “Zeit der Barmekiden” lodert das “heilige Feuer” der Begeiste-
rung offensichtlich ungeschieden in “Dicht- und Redekunst”. Eine
dhnliche formelhafte Verschmelzung der beiden Begriffe findet sich
am Ende des Kapitels “Ubersicht”:

Wagten wir nun mit diesem Wenigen, fiinthundert Jahre persischer Dicht- und
Rede-Kunst zu schildern; so sey es, um mit Quintilian unserm alten Meister zu
reden, von Freunden aufgenommen in der Art wie man runde Zahlen erlaubt,
nicht um genauerer Bestimmung willen, sondern um etwas Allgemeines, bequem-
lichkeitshalber, annihernd auszusprechen’.

Dass sich Goethe hier — nach der Betrachtung von fiinfhundert Jahren
“persischer Dicht- und Redekunst” mit seiner Vorliebe fiir die Synekdoche
der runden Zahl ausdriicklich auf “unser[n] alten Meister [...] Quintilian”
bezieht, ist keine stilistische Behibigkeit, sondern eine wohlerwogene
Zitierung der eigenen, abendldndischen Tradition der Rhetorik. Die
klassische Rhetorik erlaubt es dem west-Ostlich orientierten Poeten
nicht nur, eigene Gedichte kunstvoll der orientalischen Poesie nachzu-
bilden, sondern sie ermoglicht es ihm auch, die Kunst der anderen zu
verstehen. So ist die Formel “Dicht- und Redekunst” in den Noten und
Abbhandlungen zu besserem Verstdndnis des west-6stlichen Divansauch
kein Gegensatz mehr, sondern eine Einheit, eine Zwillingsformel, viel-
leicht sogar ein doppelsinniges Hendiadyoin': ‘Redekunst der Dich-
tung’ oder ‘Dichtung der Redekunst’. Etwas von dieser chiastischen
Durchdringung von Redekunst und Kunst der Poesie spiegelt sich auch
in der Gesamtkonzeption des West-dstlichen Divans, dessen beide Teile
einander wechselseitig zu erhellen vermogen.

8 Divan, 161.

9 Divan, 178.

10 Vgl. zur Figur des Hendiadyoin in Goethes West-dstlichem Divan auch Verf.,
Reden tiber Rbetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel und Frankfurt a.M., 1995,
S. 162-168.



96 Wolfram Groddeck

Divan-Gedichte

Daher sei ein kurzer Blick auf die Funktion der Rhetorik, der “Kunst”
in den Divan-Gedichten gewagt. Dass die verjiingende Altersdichtung
Goethes vor allem dem “Naturell” des Dichters entspringe, widerlegt
schon das erste Gedicht aus dem Buch Suleika:

Dafd Suleika von Jussuff entziickt war,

Ist keine Kunst;

Er war jung, Jugend hat Gunst,

Er war schon, sie sagen zum Entziicken,
Schon war sie, konnten einander begliicken.
Aber daf3 du, die so lange mir erharrt war,
Feurige Jugendblicke mir schickst,

Jetzt mich liebst, mich spiter begliickst,

Das sollen meine Lieder preien

Sollst mir ewig Suleika heifen'’.

Hier steht das “Naturell” der Jugend, deren Vermogen zu “entziicken”
ausdriicklich “keine Kunst” ist, gegen die raffinierte Verfihrungskunst
des erfahrenen Dichters, der sich im Lied seine “Suleika” preisend
erschafft. Was ist aber Verfithrung und Preisen anderes als Rhetorik, als
die “schone Redekunst™?

Diesem Eindruck entspricht die poetische Praxis des West-dstli-
chen Divans “vom Anfang bis zu Ende” — und gerade auch in den
poetisch programmatischen Gedichten. Schon die Fluchtbewegung in
den onto- und phylogenetischen “Orient” im Gedicht “Hegire” ent-
deckt das urspriingliche Wort als gesprochenes, als Rede:

Wie das Wort so wichtig dort war,
Weil es ein gesprochen Wort war'?,

Dieser Vers aus Goethes Eingangsgedicht zum Divan ist selbst und
nicht nur aufgrund seiner Alliterationen hochgradig rhetorisch figu-
riert, er spricht auch explizit und emphatisch vom “gesprochen Wort”,
dem Urstoff, aus dem die Redekunst gemacht wird.

11 Divan, 74.
12 Divan, 12.



Verstellte Verwahrung 97

Im drittletzten Gedicht der Sammlung aus dem Buch des Paradie-
ses, dem poetischen Gipfelpunkt des West-6stlichen Divans, im Ge-
dicht “Ho6heres und Hochstes” steht nun die folgende Strophe:

Mag man ferner auch in Blicken
Sich rhetorisch gern ergehen,

Und zu himmlischem Entziicken
Ohne Klang und Ton erhdhen!?,

Das ist nun — keineswegs nur in Hinblick einer transzendenten
Rhetorik des Paradieses — eine ebenso sublime wie komplexe Ironie.
In poetologischer Lektiire ist es vor allem das Auftauchen des Epithetons
“rhetorisch” selbst, das in einem so explizit poetischen Gedicht, das
den “Ausdruck eines aufgeregten erhohten Geistes” wie kein anderes
auf den Gipfel treibt, die Wirkung des Poetischen verstellt.

In Hinblick gerade auf die Bestimmung der Poesie als einer Nicht-
Rede, die “zu ihrer Vollendung Takt [und] Gesang” bedarf, wirkt die
Formulierung im Gedicht ironisch, wonach die Erhebung “zu himmli-
schem Entzilicken / Ohne Klang und Ton” geschieht, d.h. gerade ohne
jene Elemente, die im Kapitel “Verwahrung” als differentia specifica der
Poesie aufgefiihrt werden. In allegorisch-selbstbeziliglicher Lektiire ldsst
sich in dieser Strophe eine an der Oberfliche des Gedichts versteckte
Rbetorik des Lesens erkennen, in der sich Redekunst und Schriftlichkeit
in einem wechselseitigen Bedingungsverhiltnis zeigen. Denn die
“Kunst”, die der Dichter gegen den Mangel der Jugend und zur Ver-
fuhrung Suleikas aufbringt, zeigt sich dann, wenn im poetischen
Redekunstwerk die Geliebte “ewig Suleika heiffen” wird. Dann also,
wenn Suleika lesbar geworden ist, verwandelt in die Dauer der Schrift.

Wie sich die Suche nach dem “gesprochen Wort” des Orients
schliesslich im Paradies als eine stumme Rhetorik der Blicke erfiillt, so
durchkreuzen sich auch die Konzepte einer Poesie “ohne Ziel und
Zweck” und einer angewandten Rhetorik im Gedicht, die “Kunst in
jedem Sinne” ist. Denn “die schone Redekunst” selbst stellt auf der
Oberfliche des Gedichtes jenes seltsame “Naturell” her, das in der
Definition der Poesie im Kapitel “Verwahrung” tiber die konsequente

13 Divan, 132.



98 Wolfram Groddeck

Verneinung aller rhetorischen Elemente den Eindruck einer mystischen
Sprachauffassung erweckte.

Die mystische Zunge

Ich mochte nun noch in einem anderen, vielinterpretierten Divan-
Gedicht jener Figur der Negation aller rhetorischen Bestimmtheit
nachgehen, das an die Sprache der Mystik gemahnt. Das Gedicht
“Offenbar Geheimnis” aus dem Buch Haffis enthdlt in jeder seiner drei
Strophen das Wort “mystisch”. Es lautet:

Sie haben dich heiliger Hafis

Die mystische Zunge genannt,

Und haben, die Wortgelehrten,
Den Werth des Worts nicht erkannt.

Mystisch heilest du ihnen,

Weil sie nidrrisches bey dir denken,
Und ihren unlautern Wein

In deinem Namen verschenken.

Du aber bist mystisch rein

Weil sie dich nicht verstehn,

Der du, ohne fromm zu seyn, selig bist!
Das wollen sie dir nicht zugestehn',

Das Gedicht tiber die poetische Sprache des Hafis als “Ausdruck eines
aufgeregten erhdhten Geistes” (um noch einmal aus der “Verwahrung”
zu zitieren) ist ein poetologisches Gedicht, das die poetische Sprache
des Hafis zum Gegenstand hat. Dazu verfihrt das Gedicht aber selbst
auf ausgeprigte Weise rhetorisch. Es benutzt den Ausdruck “mystische
Zunge” — wobei “Zunge” eine topische Metonymie fiir die Sprache
selbst ist — zur Hervorhebung eines Doppelsinns, einer Ambiguitas.
Das Epitheton “mystisch”, das zunichst nur im Sinne von ‘mystizi-
stisch’ die Unverstindlichkeit von Hafis bezeichnen sollte, wird nun
in der Figur der Diaphora im affirmativen Sinne als Merkmal von

14 Divan, 32f.



Verstellte Verwahrung 99

unmittelbarer, reiner Sprache begreiflich. Die Sprache des Hafis ist
“mystisch rein” — weil sie, die Gelehrten, den Dichter “nicht verstehn”.
Das Paradox einer gerade in seiner Reinheit unverstindlichen Sprache
wird im Gedicht durch die Metapher vom Wein der Begeisterung
ausgedrickt. Wihrend die “Wortgelehrten” beim Wort “mystisch” nur
“ndrrisches” denken konnen, man konnte auch sagen: an eine Rede
“ohne Ziel und Zweck”, wird das “nirrische” zum unreinen Ausdruck
ihrer eigenen diffusen Begeisterung, zum “unlautern Wein”. Dem
entspricht auch, was Goethe bei dem Hafis-Herausgeber Johann Gott-
fried Eichhorn hatte lesen konnen: “Nur seinen Deutern, nicht seinen
Gedichten verdankt Hafis den Beinamen ‘Lessan garib’ [geheimnis-
volle Sprache, mystische Zungel, mit dem wir ihn oft bezeichnet
finden”®.

Die Paradoxie des Gedichtes, sein — wie der Titel sagt — “offenbar
Geheimnis” — besteht darin, dass die Kommentatoren des Hafis, “die
Wortgelehrten / Den Werth des Worts nicht erkannt” haben, den
“Werth” jenes Wortes ndmlich, das sie selbst geprigt haben: der
rhetorischen Metonymie von der “mystischeln] Zunge”.

Wenn man aber einen weiteren Blick auf Goethes Quellen wirft,
etwa in die Vorrede der Hammerschen Hafis-Ubersetzung'e, findet
man zwei Zitate, die recht aussagekriftig sind in Hinblick auf eine
Deutung der Metonymie “mystische Zunge” als einerseits einer hochst
rhetorischen Angelegenheit und andererseits als Inbegriff von nicht-
kiinstlicher Poesie. Der eine von Hammer zitierte Ausspruch lautet:

Man hei8t ihn gewohnlich die mystische Zunge, und den Dollmetsch der Ge-
heimnifle, und in der That! jeder Vers seiner Gedichte ist ein ganzes Kapitel der
Dichtkunst, oder eine Gestalt aus den Wundergestalten der Redekunst.

Das andere orientalische Urteil iUber Hafis lautet:

Seine Worte hatten (ibermenschliche Kraft und geheimnivollen Sinn, wehalben
dieselben auch [...] die mystische Zunge genennt wurden. Dem dufiern nach sind
sie einfach und ungeschmiickt, haben aber tiefe die Wahrheit ergriindende
Bedeutung, und die héchste Vollendung.

15 Divan, 1013.
16 Divan, 1012.



100 Wolfram CGroddeck

Die beiden historischen Urteile (iber Hafis’ “mystische Zunge” entspre-
chen nun ziemlich genau den beiden gegensitzlichen und nach
Goethe streng zu unterscheidenden Ausdrucksformen der Poesie und
der Rhetorik, wie er sie im Kapitel “Verwahrung” exponiert: das eine
Zitat sieht Hafis bei den “Wundergestalten der Redekunst” beheimatet,
das andere empfindet Hafis Worte als “ungeschmickt” — und das
bedeutet ohne rhetorischen Ornatus —, dafiir voll der “Wahrheit er-
grindende[r] Bedeutung”.

Das poetologische Gedicht tiber Hafis, das zugleich ein Gedicht
Uber Goethes eigene Poesie ist, inszeniert nun im Doppelsinn des
offenbaren Geheimnisses mit dem vexierbildhaften Charakter einer
poetischen Rede, die, indem sie sich als hochste rhetorische Kunst
offenbart, einfach und wahr erscheint. “Redekunst” und “Poesie” er-
weisen sich bei genauerer Betrachtung und im Blick auf die Gedichte
des West-0stlichen Divans als die zwei Seiten einer einzigen, urspring-
lich tropischen Beziehung.

Dieser primidre Tropus, die urspriingliche Wendung der Dicht-
kunst — von der Redekunst weg und zu ihr hin — zeigt sich nicht nur in
Goethes eigener Zuwendung zur orientalischen Poesie als einer Riick-
wendung zu den Anfingen des Orients, sondern auch dort selbst. In
dem Kapitel “Orientalischer Poesie Ur-Elemente” entwirft Goethe ein
genetisches Schema der poetischen Entwicklung von den einfachsten,
naturbezogenen Tropen bis hin zu den gewagtesten und kunstlichsten
Tropen. Goethes genetische Konstruktion gipfelt darin, dass er die
Geschichte der orientalischen Poesie in “baare[m] Unsinn” enden ldsst:

hochstens bleibt zuletzt nichts weiter als der allgemeinste Begriff, unter welchem
die Gegenstinde allenfalls méchten zusammen zu fassen seyn, der Begriff, der
alles Anschauen, und somit die Poesie selbst aufhebt!”.

Die genetische Konstruktion der orientalischen Poesie (und damit der
Poesie insgesamt) beginnt aber mit einer sprachtheoretischen Uberle-
gung zum Ur-Tropus. Die “ersten nothwendigen Ur-Tropen”’® sind die
urspringlichen Lebensbeziige der Menschen, aus denen die Poesie

17 Divan, 198.
18 Divan, 197.



Verstellte Verwahrung 101

entspringt. Das urspriinglich Tropische der Poesie bestimmt das para-
doxe, gleich-urspriingliche Verhiltnis von “Natur” und “Kunst” in der
Sprache — und verstellt es auch wieder, indem sich die eine als Tropus
der andern erweist.

Indem sich Goethe im Abschnitt “Verwahrung” gegen die Nicht-
unterscheidung von Poesie und Redekunst verwahrt, “verwabrt” er —
im Doppelsinn des Wortes — das ‘offenbare Geheimnis’ seiner eigenen
“Dicht- und Redekunst” im kritischen Widerspruch der Reflexion.

Résumé

Dans son bref article intitulé “Verwahrung” qui fait partie des Noten und Abbhandlun-
gen zu besserem Verstdndnis des West-Gstlichen Divans, Goethe se penche sur le
probléme de la différence entre la poésie et la rhétorique. A premiére vue, il y défend
une position fort traditionnelle en attribuant la rhétorique au domaine de l'artificiel,
estimant la poésie par contre comme un fait naturel. Considérées alors dans le
contexte du West-dstlicher Divan, ces réflexions de Goethe prennent une valeur plus
complexe et plutdt ironique.

Cest ainsi que la “Verwahrung” elle-méme devient I'objet d'une lecture

poétologique.






	Verstellte Verwahrung : Poesie und Redekunst in Goethes West-östlichem Divan

