Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Les Mysteres de I'Art : Winckelmanns Ekphrasis und die Begrifflichkeit
der Schonheit

Autor: Fridrich, Raimund

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Raimund Fridrich

Les Mysteres de ['Art:
Winckelmanns Ekphrasis und die
Begrifflichkeit der Schénheit

Nicht um eine Begriffsgeschichte der Ekphrasis handelt es sich auf den
folgenden Seiten, sondern um die Klirung ihrer Funktion in der
asthetischen Theorie von Johann Joachim Winckelmann. Der Aus-
gangspunkt unserer Bemerkungen bildet Karl Philipp Moritz’ Kritik an
Winckelmanns bertihmter Apollo-Beschreibung'. Als Moritz 1788 in
Rom den Apollo im Belvedere besichtigt, tut er dies, wie viele
Reisende vor und nach ihm, mit der winckelmannschen Beschreibung
in der Hand? Doch ihm gefillt nicht, was er liest, oder besser gesagt,
er stosst sich daran, dass sich das Gelesene an die Stelle des zu
Sehenden setzen mochte. In Moritz’ Kritik dussert sich das Unbehagen
tber Winckelmanns dsthetisierenden Liebhaberdiskurs, der nicht be-
grifflich genug ist und nur die “wirkliche Schoénheit des hohen Gotter-
ideals” durch schone Worte ersetzt. Tatsidchlich gibt Winckelmann in
dieser Beschreibung oder anderswo in seinem Werk keinen Wesens-
begriff der “wirkliche[n] Schonheit” mit dem Moritz zufrieden sein
konnte. Dass sich dieser Mangel aber gerade in der Statuenbeschreibung
und nicht in der systematischen Asthetik in der Geschichte der Kunst

1  “Der Genius der Kunst war neben ihm eingeschlummert, da er sie [die Apollo-
beschreibung R.F.] niederschrieb; und er dachte gewiss mehr an die Schonheit
seiner Worte, als an die wirkliche Schonheit des hohen Gotterideals, das er
beschrieb.” Karl Philipp Moritz, Reisen eines Deutschen in Italien, Werke, hg. von
Heide Hollmer und Albert Meier, Bd. 2, Frankfurt a. Main, 1997, S. 754. Vgl. auch
Inwiefern Kunstwerke beschrieben werden konnen, Werke, Bd. 2, S. 1002-1003.

2 Winckelmanns Beschreibungen der Belveder-Statuen, aus dem zweiten Teil der
Geschichte der Kunst des Altertbums, sind in einem der populirsten Reisefiihrer
des 18. Jahrhunderts, ]J.J. Volkmanns Historisch-kritischen Nachrichten von
Italien (1770) wortlich zitiert.



46 Raimund Fridrich

des Alterthums® manifestiert, ist bedeutsam und verlangt nach einer
Untersuchung der Ekphrasis bei Winckelmann.

Von Anfang an bietet sich fiir Winckelmann die Kunstbeschreibung
als der Ort an, wo Fragen zur Historizitit von Kunst und zur Beschaf-
fenheit von Schonheit erortert werden kénnen. Etwa sechs Monate
nach seiner Ankunft in Rom schreibt er an seinen Gonner Bianconi,
dass er begonnen habe die Statuen des Belveder-Hofs im Vatikan zu
beschreiben®. In seinem Brief dussert er die Uberzeugung damit etwas
Grosses und Originelles zu vollbringen. Zugleich weist er aber auf die
Komplexitit hin, die der Beschreibung von Kunst inhdrent ist. Die
Statuenbeschreibung erhebt in Winckelmanns Verstindnis nidmlich
nicht nur den Anspruch Statuen sprachlich, durch eine intermediale
Ubersetzung, darzustellen. Eine Beschreibung verlangt auch nach der
chronologischen Bestimmung des Gegenstandes in einer “Histoire de
I'art” und nach der Entdeckung der “Misteres de I'art”, als dessen was
die Schonheit eines Kunstwerks ausmacht. Diese Auffassung von Bild-
beschreibung, die ein ganzes dsthetisches Programm umfasst, ist origi-
nell und findet sich bei keinem seiner Vorginger oder Nachfolger
wieder.

Der rhetorische Begriff der Ekphrasis (oder descriptio), nach
Lausberg® eine “affektische Figur”, die enargeia (bzw. evidentia)
bezweckt und das Publikum mittels der Teichoskopie in die fiktive

3  Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums, Erster und
zweiter Teil, Baden-Baden und Strasbourg, 1966. Es handelt sich dabei um einen
Faksimile-Druck der Erstausgabe Dresden, 1764 (in der Folge GdK).

4  “Jai commencé presque en meme tems animé par Mr. Mengs la description des
Statues de Belvedere, de ' Apollon, de Laocoon, du pretendu Antinots etc. C'est
un Ouvrage qui met mon esprit 2 la torture, mais si je reussis jai de quoi me
feliciter. Il y aura des pensées originales, des Misteres de l'art, des eclaircissements
sur les progrés de l'art chez les Anciens et sur I'age des Sculpteurs dont nous est
restée la memoire, par leur stile et meme par les characteres de leurs noms. 1l
m'est venué de 1a I'idée de travailler a2 une Histoire de I'Art: j'y ai pensé et j'en
cherche les materiaux.” Johann Joachim Winckelmann, Briefe. Kritisch-histori-
sche Gesamtausgabe in Verbindung mit Hans Diepolder, hg. v. Walther Rehm,
Berlin, 1952, S. 242f.

5  Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rbetorik. Eine Grundlegung der
Literaturwissenschaft, 3. Aufl., Stuttgart, 1990, §§ 289, 294, 538, 810.



Les Mysteres de I’Art 47

Lage eines Augenzeugen versetzen mochte®, kann nur bedingt als
Vorbild fiir Winckelmanns Beschreibungen bezeichnet werden. Zwar
zielen diese auch auf Anschaulichkeit’” und Mimesis. Eine Varianten-
lektiire der Frithfassungen der Statuenbeschreibungen von Apollo und
Torso wirde jedoch zeigen, dass sich Anschaulichkeit und mimetische
Stimmigkeit bei Winckelmann weitgehend ausschliessen. Die Frage,
wie ein Bild beschrieben werden kann, ohne bereits gedeutet zu
werden, wie ein Bild durch die Sprache als Objekt eines wissenschaft-
lichen Diskurses, der vom subjektiven Geschmack unberihrt ist, er-
fasst und wiedergegeben werden kann, ist fiir die Kunstgeschichte von
grundlegender Dringlichkeit. Wie problematisch sie ist, hat etwa Erwin
Panofsky gezeigt®. Bei Winckelmann ist sie besonders komplex, da sie

6 Zur Begriffsgeschichte von Enargeia zuletzt und Zusserst virtuos: Inka Milder-
Bach, Im Zeichen Pygmalions, Das Modell der Statue und die Enideckung der
“Darstellung” im 18. Jabhrbundert, Miinchen, 1998, S. 104ff.

7  Hans Christoph Buch, Ut pictura poesis. Die Beschreibungsliteratur und ibre
Kritiker von Lessing bis Lukdcs, Minchen, 1972, S. 19: “Die Lehrbiicher der
Rhetorik definieren die Beschreibung (ekpbrasis, evidentia) ibereinstimmend
als eine Form der Rede, die ihren Gegenstand dem Zuhorer unmittelbar
anschaulich macht [...], so dass er ihn eher zu sehen als zu horen meint [.. ], nicht
anders, als sei er bei den Vorgingen selbst anwesend. [...] Oberstes Ziel der
Beschreibung ist die Anschaulichkeit (evidentia, energeia), zu deren Verstirkung
sich der Redner zahlreicher Kunstgriffe bedient (Gebrauch des Prisens, Formeln
wie: ‘Stellt euch vor... ‘ponite ante oculos’ usw.) und den Horer im Sinne der
Teichoskopie (= Mauerschau) zum unmittelbaren Augenzeugen des Geschehens
zu machen.”

8  Nach Panofsky fiihrt die intermediale Ubersetzung zu einer inhaltlichen Inflati-
on, die nur vermieden werden kann, wenn im Kunstwerk zwischen einer
Phinomens- und Bedeutungsebene unterschieden wird: “Jede Deskription wird
— gewissermassen noch ehe sie tiberhaupt anfingt — die rein formalen Darstellungs-
faktoren bereits zu Symbolen von etwas Dargestelltem umgedeutet haben
mussen; und damit wichst sie bereits, sie mag es machen wie sie will, aus einer
rein formalen Sphire schon in eine Sinnregion hinauf.” Erwin Panofsky, “Zum
Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden
Kunst”, in: Tkonographie und lkonologie, hg. v. Ekkehard Kaemmerling, Koln,
1979, S. 187. Zu einer Kritik von Panofskys logozentrischer Kunsttheorie und der
darin enthaltenen “Ideologie der Bildauflosung” vgl. WJ.T. Mitchell, Picture
Theory, Chicago und London, 1994, S. 25ff. Vgl. auch Gottfried Boehm, “Uber die
Grenzen von Bild und Sprache”, in: Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung,
Ekpbrasis von der Antike bis zur Gegenwart, hg. v. Gottfried Boehm und Helmut



48 Raimund Fridrich

sowohl im dsthetischen, als auch im historischen System innerhalb der
Geschichte der Kunst des Alterthums auf eine Leerstelle aufmerksam
macht, die entsteht, weil Winckelmann auf einen absoluten Schénheits-
begriff verzichtet.

Unser erstes Beispiel, die Beschreibung eines polychromen stditalie-
nischen Kraters zeigt, dass Winckelmanns Beschreibungen stilistisch
und inhaltlich zweigleisig verfahren. Die Beschreibung besteht aus
zwei separaten Teilen, wovon der erste dem Vasenbild, der zweite
dem Gefiss selbst gewidmet ist. Das Bild stellt nach Winckelmann
eine “Parodie der Liebe des Jupiters und der Alcmena” dar’. Was an
der Beschreibung auffillt, ist der Reichtum an prizisen Beobachtun-
gen, die das Bildgeschehen verdeutlichen. Die Aufmerksamkeit mit der
Winckelmann die Polychromie von Haut und “Priapus” und Kleidungs-

Pfotenhauer, Miinchen, 1995, S. 30: “Das Bediirfnis nach wissenschaftlicher Veri-
fizierbarkeit hat die Kunstgeschichte zu Beschreibungsformen veranlasst, die
weniger dem Bild in seiner Gesamtheit, als den signifikanten Einzelaspekten
desselben gerecht werden wollten.”

9  “Alcmene sieht aus einem Fenster, wie diejenigen thaten, welche ihre Gunst feil
hatten, oder spréde thun, und sich kostbar machen wollten; das Fenster stehet
hoch, nach Art der Alten. Jupiter ist verkleidet mit einer birtigen weissen Maske,
der Scheffel (Modius) auf dem Kopfe, wie Serapis, welcher mit der Maske aus
einem Stuicke ist. Es trigt derselbe eine Leiter, zwischen deren Sprossen er den
Kopf hindurch stecket, wie im Begriffe, das Zimmer der Geliebten zu ersteigen.
Auf der andern Seite ist Mercurius mit einem dicken Bauche, wie ein Knecht
gestaltet, und wie Sofia beym Plautus verkleidet; er hilt in der linken Hand
seinen Stab gesenkt, als wenn er denselben verbergen wollte, um nicht erkannt
zu werden, und in der andern Hand trigt er eine Lampe, welche er gegen das
Fenster erhebet, entweder dem Jupiter zu leuchten, oder es zu machen, wie
Delphis beym Theocritus zur Simitha sagt, mit der Axt und mit der Lampe, auch
mit Feuer Gewalt zu gebrauchen, wenn ihn seine Geliebte nicht einlassen
wiirde. Er hat einen grossen Priapus, welcher auch hier seine Deutung hat, und
in den Comdédien der Alten band man sich ein grosses Glied von rothem Leder
vor. Beyde Figuren haben weissliche Hosen und Strimpfe aus einem Stiicke,
welche bis auf die Knochel der Fisse reichen, wie der sitzende Comicus mit
einer Maske vor dem Gesicht, in der Villa Matei: denn die Personen in den
Comodien der Alten durften nicht ohne Hosen erscheinen. Das Nackende der
Figuren ist Fleischfarbe, bis auf den Priapus, welcher dunkel roth ist, so wie die
Kleidung der Figuren, und das Kleid der Alcmena ist, mit weissen Sternchen
bezeichnet. [...].” GdK, S. 121f.



Les Mystéres de I’Art 49

muster wiedergibt, bezweckt keine rhetorisch verstandene Anschau-
lichkeit der komischen Szene, sondern einzig und allein die objektive
Darstellung eines antiken Vasenbilds. Die Beschreibung unterstiitzt
damit die zwei Abbildungen dieser Szene im Text, indem sie das
Geschehen deutet und auf schlecht sichtbare Details hinweist. Dass es
Winckelmann in seiner Beschreibung nicht um die Schénheit, sondern
um den wissenschaftlichen Informationsgehalt geht, zeigt die Tatsa-
che, dass die Darstellung der Figuren — Winckelmann identifiziert sie
als Komédianten — gegen die ideale Asthetik verstdsst. Folglich ldsst
sich auf diese Beschreibung beziehen, was Winckelmann als das Ziel
seines Sendschreibens von den berculanischen Entdeckungen nannte.
Er schreibe, um “an das Merkwiirdigste wiederum zu erinnern, und
zugleich zum Unterrichte fiir andere Reisende, die in einem kurzen
Aufenthalte daselbst nicht alles mit volliger Aufmerksamkeit betrach-
ten konnen”!°.

Der zweite Teil der Beschreibung dieses Objekts ist grundsitzlich
verschieden und beginnt mit einer Aussage, die aufhorchen lisst.
Winckelmann stellt fest, dass die “Zeichnung auf den mehresten
Gefissen [...] so beschaffen [ist], dass die Figuren in einer Zeichnung
des Raphaels einen wiirdigen Platz haben kénnten” (GdK 122). Doch
der Vergleich zwischen Raphael, dem fir Winckelmann bedeutend-
sten Maler der Renaissance, und einem Vasenbild das zwei Gotter als
ungestalte Figuren mit entblossten Biuchen und riesigen roten Genita-
lien und Alkmene als Prostituierte zeigt, ist schlicht nicht nachvollzieh-
bar. Wie kommt Winckelmann darauf und weshalb verdient dieses
Weinmischgefiss tiberhaupt die Aufmerksamkeit, die ihr Winckelmann
zukommen lisst?’! Der zweite Teil der Beschreibung der Parodie ist
diejenige Stelle in seinem Werk, wo er sich am ausfiihrlichsten tiber
die Topferkunst dussert. Erst wenn wir untersuchen, was Winckelmann
zur Technik der Vasenmalerei zu sagen hat, wird der Vergleich
verstindlich. Sein Interesse an griechischen Vasen bringt Winckelmann

10 Johann Joachim Winckelmann, Sendschreiben von den berculanischen Entdek-
kungen (1762), in: Sdmitliche Werke, Bd. 2, hg. v. Joseph Eiselein, Donaudschin-
gen, 1825, S. 115.

11 In der ganzen Geschichte der Kunst spart Winckelmann mit Abbildungen der
Werke, die er beschreibt. Doch hier bildet er eine einfache Vase zweimal ab und
beschreibt sie sehr ausfiihrlich.



50 Raimund Fridrich

schon in den Herculanischen Entdeckungen mit ihren sinnlichen
Qualititen in Verbindung. Er stellt eine formale Analogie zwischen
Gefiss und Korper her, die sich auf den Betrachtungsvorgang selbst
stiitzt. Vergegenwirtigt wird sie durch eine synisthetische Anniherung
des Visuellen an das Haptische.

Die Schonheit dieser Gefisse bildet sich durch die sanft geschweiften Linien der
Formen, als welche hier, wie an schonen jugendlichen Korpern, mehr anwach-
send als vollendet sind, damit unser Auge in vollig halbrunde Umkreise seinen
Blik nicht endige, oder in Eken eingeschrinket und auf Spizen angeheftet bleibe.
Die siisse Empfindung unserer Augen bei solchen Formen ist wie das Gefiihl

einer zarten Haut, und unsere Begriffe werden als vom Vereinten, leicht und
fasslich'.

Die “siisse Empfindung” die beim Betrachten der “anwachsenden”
Formen entsteht, wird mit der Berithrung “einer zarten Haut” vergli-
chen. Selten driickt Winckelmann die erotische Wirkung des Sehens
auf den Geschmacks- und Tastsinn so deutlich aus wie hier. Diese
Analogie von Betrachtung und erotischer Sinnlichkeit wird in der
Geschichte der Kunst damit begriindet, dass der kiinstlerische Schop-
fungsakt als Imprignation dargestellt wird:

Dieses Gemalte will fertig und geschwinde gemacht seyn: denn aller gebrannter
Thon ziehet, wie ein diirres lechzendes Erdreich den Thau, unverziiglich die
Feuchtigkeit aus den Farben und aus dem Pinsel, dass also, wenn die Umrisse
nicht schnell mit einem einzigen Striche gezogen werden, im Pinsel nichts, als
die Erde, zuriickbleibet. (GdK, S. 123)

Winckelmanns Vokabular macht deutlich, dass er die Entstehung eines
Gemildes als sinnlichen Vorgang erlebt. Lechzendes Erdreich, Feuch-
tigkeit, der Strich des Pinsels in dem nach erfolgter Zeichnung nichts
zuruckbleibt, zeigen, wie der kreative Schopfungsakt, dessen “Fertig-
keit und Zuversicht” betont ist, das unbeseelte Material verlebendigen
kann. Was Winckelmann hier darstellt ist das Wunder Pygmalions als
Befruchtung der Materie durch den Pinsel des Malers. Wihrend der
Bildinhalt hier sachlich behandelt ist, so als habe er nur wissenschaft-
liches Interesse, wird der kiinstlerische Schopfungsmoment in seiner
erotischen Tragweite erfasst.

12 Sendschreiben von den bherculanischen Entdeckungen, S. 189.



Les Mysteres de I’Art 51

In einigen kiirzeren Statuenbeschreibungen im ersten Teil der Ge-
schichte der Kunst weist Winckelmann deutlicher als anderswo auf die
Kunstwahrnehmung und ihr Verhiltnis zur schriftlichen Darstellung
hin. Dabei spielt die Frage, wie die plastische Schonheit einer Statue in
Worte zu fassen ist eine wichtige Rolle. Besonders eindriicklich ldsst
sich das an der Beschreibung eines gefliigelten Genius zeigen. Wie in
anderen Beschreibungen “idealer” Kunstwerke 16st die Klage Gber die
Unzuldnglichkeit der Sprache zur Darstellung von Kunstwerken eine
Dynamisierung der imaginierten Wahrnehmung aus.

Hier wiinschte ich eine Schonheit beschreiben zu konnen, dergleichen schwer-
lich aus Menschlichem Gebliite erzeuget worden: es ist ein gefliigelter Genius in
der Villa Borghese, in der Grosse eines wohlgemachten Jinglings. Wenn die
Einbildung mit dem einzelnen Schonen in der Natur angefiillet, und mit Betrach-
tung der von Gott ausfliessenden und zu Gott fithrenden Schonheit beschiftiget,
sich im Schlafe die Erscheinung eines Engels bildete, dessen Angesicht von
Gottlichem Lichte erleuchtet wire, mit einer Bildung, die ein Ausfluss der Quelle
der hochsten Uebereinstimmung schien, in solcher Gestalt stelle sich der Leser
dieses schone Bild vor. Man konnte sagen, die Natur habe diese Schonheit, mit
Genehmhaltung Gottes, nach der Schonheit der Engel gebildet. (GdK, S. 159)

Indem Winckelmann seine Beschreibung des gefliigelten Genius mit
der Feststellung beginnt, dass er das Kunstwerk gerne beschreiben
mochte, impliziert er, dass dies nicht moglich sei, weil die Schonheit
nicht menschlich und folglich nicht mit der menschlichen Sprache
darstellbar ist'’. An ihrer Stelle kommt eine Beschreibung zu stehen, die
sich im Konjunktiv des “ich wiinschte beschreiben zu kénnen” ihre
eigene Fihigkeit abspricht. Anstatt zu beschreiben, verweist sie auf das
Werk selbst: “[E]s ist ein gefliigelter Genius in der Villa Borghese”. Damit
wird die descriptio gleichsam zu einer inscriptio im Sinne einer
Einschreibung auf dem Kunstwerk'. Was dann folgt ist eine Aufforde-

13  Die Undarstellbarkeit der Statue erstreckt sich auch auf andere Medien: Winckel-
mann warnt nimlich in einer Anmerkung, dass die Abbildung dieser Statue in
Bernard de Montfaucons Antiquité expliquée et représentée en figures “abscheu-
lich” sei und deshalb nicht betrachtet werden solle.

14 Hans Christoph Buch stellt in seiner Studie zur Beschreibungsliteratur fest, dass
das lateinische descriptio “urspriinglich eine Inschrift oder Aufschrift auf einem
Bild, einer Vase, einer Statue” bezeichnet (a.a.0., S. 10).



52 Raimund Fridrich

rung der Phantasie freien Lauf zu lassen und sich einen engelhaften
Jungling vorzustellen, dessen Schonheit zirkuldr von Gott kommt und
zu Gott hingeht. Winckelmann evoziert kein Bild, sondern ruft zur
Vorstellung einer Traumvision auf. Anstatt eine Statue zu sehen zu
geben, wird das Sehen selbst zum Thema. Man beachte die Isotopie des
Sehens: Einbildung, Betrachtung, Erscheinung, bilden, Angesicht, Licht,
erleuchten, Bildung, Bild. Das thematisierte Sehen ist ein vollig
selbstbewusstes, allumfassendes Sehen, das zwischen Schlaf und Wach-
sein situiert ist. Das “Bild” entsteht durch die “Einbildung”. Die Beschrei-
bung vermittelt gleichsam einen Medusenblick, der den Betrachter im
Akt des imaginativen Sehens fasst und ihn in seinem Strom mitreisst
(“angefullt”, “ausfliessenden und zu Gott fiihrenden”). Bei dieser Be-
schreibung handelt es sich nicht um eine verbale Ubertragung einer
Statue, mit dem Ziel sie im Geist des Lesers abzubilden, sondern um die
Vermittlung von schliesslich gegenstandslosem Sehen?>.

Die Beschreibung einer Bacchusstatue, ist ein anderes Beispiel
einer Darstellung von Kunst, die die Wahrnehmung selbst thematisiert:

Ich kann fast nicht ohne Thrinen einen verstiimmelten Bacchus, welcher neun
Palme hoch seyn wiirde, in der Villa Albani, betrachten, an welchem der Kopf
und die Brust, nebst den Armen, fehlen. Es ist derselbe von dem Mittel des
Korpers an bis auf die Fiisse bekleidet, oder besser zu reden, es ist sein Gewand
oder Mantel bis unter die Natur herab gesunken, und dieses weitliduftige und von
Falten reiche Gewand ist zusammengefasset, und das jenige, was auf die Erde
herunter hingen wiirde, ist iiber den Zweig eines Baumes geworfen, an welchen
die Figur gelehnet stehet; um den Baum hat sich Epheu geschlungen, und die
Schlange herum geleget. Keine einzige Figur giebt einen so hohen Begriff von
dem, was Anacreon den Bauch des Bacchus nennet. (GdK, S. 161-162)

Die Beschreibung suggeriert die Gleichzeitigkeit der Betrachtung des
Kunstwerks und seiner emotionalen Wirkung auf den Betrachter. Die
Augen, mit denen Winckelmann das Kunstwerk betrachtet, sehen zwar
scharf, sind aber zugleich von Trinen getriibt. Die Ergriffenheit fihrt
hier aber nicht zu Stummbheit, sondern zu einem Blick, der sich immer
mehr dem Unterleib nihert, diesen aber eigentlich nie erfasst. Verfolgt

15 Alex Potts zeigt, dass Winckelmann hier vom Enthusiasmus der pietistischen
Kirchenlieder beeinflusst ist. Vgl. Alex Potts, Flesh and the Ideal, London und
New Haven, 1994, S. 167.



Les Mystéres de I’Art 53

man Winckelmanns Blickinszenierung, so entsteht der Eindruck, dass
sich die Statue selbst bewegt und sich vor dem Betrachter zu entkleiden
beginnt: Bacchus ist bekleidet — “oder besser zu reden” — “dieses
weitlduftige und von Falten reiche Gewand” liegt am Boden. Vom
“Gewand” geht der Blick auf den Baum tiber, an den sich Bacchus lehnt,
von diesem schliesslich auf Efeu und Schlange, die sich darum
schlingen. Was in dieser Beschreibung aber fehlt, ist Bacchus und
dessen “Natur”. Am Ende der Beschreibung liegt ndimlich der Blick auf
der Schlange und erst nach einer Zisur sagt Winckelmann, was dieses
Kunstwerk erwihnenswert macht: der “Bauch des Bacchus”.
Bacchus und dessen “Natur” bilden in zweifacher Hinsicht eine
Leerstelle im Text. Winckelmanns Beobachtung, dass Jugendlichkeit in
der Darstellung griechischer Gottheiten durch eine Vermischung von
geschlechtstypischen Formen erreicht wird, formt den weiteren Kon-
text dieser Beschreibung. Vor allem an Bacchus-Statuen bemerkt
Winckelmann eine geschlechtliche Zweideutigkeit, die sich durch eine
idealische Verweiblichung dussert. Diese fiihrt er auf reale Praktiken
zuriick. Er berichtet ndmlich, dass die ionischen Griechen junge
Knaben kastrieren liessen, um deren schwellenhafte Schonheit zu
fixieren und sie damit dem Ideal anzunihern. In der Beschreibung fillt
auf, dass sich der Blick gleichsam von der Statue entfernt, um plétzlich
auf den Korperteil zu springen, der die ganze Beschreibung veranlasst.
Dieser Sprung entspricht dem Ubergang von der sinnlich wahr-
nehmbaren Statue, der “Figur”, zum abstrakten “hohen Begriff”. Doch
weshalb treibt die Statue ihm Trinen in die Augen? Bacchus ist zwei-
fach verstiimmelt; einmal als Statue und einmal als das Abbild eines
kastrierten Modells. Der Statue fehlen Kopf, Brust und Arme, dem
Modell fehlt die Zeugungsfihigkeit. Die plotzliche Begrifflichkeit, die
sich ergibt, wenn der Bauch betrachtet wird, lisst einen Ubergang von
dsthetischer Ergriffenheit zu sinnlichem Begehren vermuten. Die Be-
schreibung der umschliessenden Bewegung des Epheus und der
Schlange um den sich aufrichtenden Baum (der nur ein Strunk ist,
was aber nicht gesagt wird) schildert das Umfassen einer Erektion!®.

16 Auf den phallischen Symbolwert der Schlange muss nicht weiter hingewiesen
werden.



54 Raimund Fridrich

Die Leerstelle ist das Geschlecht, das weder betrachtet noch beschrie-
ben werden kann. Die Trinen dricken folglich Trauer tber die
Verstimmelung des Bacchus aus, dessen Bauch nur begrifflich darge-
stellt werden kann und der auszudriicken scheint, dass die erotische
Sinnlichkeit hier nicht realisiert werden darf.

Kommen wir jetzt zu einer der komplexesten Beschreibungen tiber-
haupt. Die Beschreibung des Torso im Belveder ist, zusammen mit der
des Laokoon und des Apollo, Winckelmanns vollendetste Darstellung
seiner Asthetik der Sinnlichkeit. Die Beschreibung des Torso zeigt am
eindriicklichsten, wie Winckelmann zwischen der historischen und
der isthetischen Beschreibung unterscheidet. Wihrend erstere dazu
dient einen Gegenstand mimetisch darzustellen und ihn wissenschaft-
lich analysierbar zu machen, dient letztere der Darstellung seiner
eigentlichen Kunstauffassung. Dass die drei Beschreibungen aber im
zweiten, historischen Teil der Geschichte der Kunst stehen, wider-
spricht dem nicht. Die Geschichte der Kunst hat zwei Teile, wovon der
erste sich der Entwicklung des dsthetischen Systems der Antike wid-
met und der zweite, “Inlach den dusseren Umstinden der Zeit”, meist
nur summarisch beschriebene Kunstwerke aufzihlt. Obwohl sich die
drei grossen Beschreibungen liickenlos und ubergangslos in den
Textkorpus des zweiten Teils einfligen, heben sie sich stilistisch davon
ab und werden eindeutig als Beispiele fiir die von Winckelmann
propagierte Kunstanschauung kenntlich. Im Kontext der Geschichte
der Kunst stellen die Beschreibungen je einen bestimmten Typus einer
griechischen Statue dar, der allerdings nicht historisch, sondern formal
nach dem Grad der Idealisierung definiert wird. Winckelmann unter-
wirft seine Entwicklungsgeschichte der griechischen Kunst zwar einer
republikanisch inspirierten Ideologie der Aufstieg, Bliite und Nieder-
gang diktierenden Freiheit. Laokoon, der Torso und Apollo spielen in
diesem System aber keine politische Rolle, sondern verkorpern dsthe-
tische Darstellungstypen. Damit iberwinden sie die historische Di-
mension der Kunst, die Winckelmann in der Geschichte der Kunst
darlegt und ermdglichen folglich auch keinen Riickbezug auf ihren
Entstehungshorizont. Nur in den kurzen Einleitungssitzen vor den
Beschreibungen kommt Winckelmann auf die historische Kontextualisie-
rung der beschriebenen Statuen zu sprechen. Es stellt sich jedoch



Les Mysteres de I’Art 55

heraus, dass die drei Statuen zwischen den historisch signifikanten
Perioden als Schwellengestalten fungieren.

Der Torso ist ein Werk des historischen Niedergangs, dessen Ent-
stehungshorizont von Unbekannten geprigt ist und nur anhand der
Buchstabenform seiner Kinstlersignatur datiert werden kann. In ihm
scheint die historische Dynamik, welche den Untergang der Kunst
herbeiftihrt, suspendiert zu sein:

Der Torso des Hercules scheint eines der letzten vollkommenen Werke zu seyn,
welche die Kunst in Griechenland vor dem Verluste der Freyheit hervorgebracht
hat. (GdK, S. 371)

Die hochste Kunst ist somit in den Schwellenbereichen situiert, wo die
historischen Krifte ihre Wirksamkeit auf die Kunst eingebiisst haben'’.
Wissenschaftlich ist das Werk damit entwertet, weil sich keine syste-
matischen Kenntnisse Uber die Kunstentwicklung davon herleiten
lassen. Sein idsthetischer Wert ist dagegen unschitzbar, wie Winckelmann
in seinen verschiedenen Beschreibungen zu zeigen versucht.
Winckelmann publiziert die Beschreibung des Belvedere Torso in
drei Fassungen'®. In der BSW Beschreibung und der Beschreibung im
Versuch einer Allegorie — Pfotenhauer nennt sie ein “hermeneutisches
Delir” — " legt Winckelmann den Akzent auf die allegorische Ein-
schreibung des Mythos in den Korper und liest den Korper gleichsam
als eine Biographie der mythologischen Gestalt. Dabei sucht er aber
nicht nach dem, was Panofsky den Bedeutungssinn nennt, sondern
stellt dar, wie das Kunstwerk durch die Betrachtung seine eigene Form
aufzuldsen vermag. Nicht mimetische Korperlichkeit sondern progres-

17 Vgl. auch Potts, a.a.0., S. 53.

18 Ein erstes Mal erschien sie 1762 in der von Felix Christian Weisse herausgegebe-
nen Bibliothek der schonen Wissenschaften und der freyen Kiinste, Bd. V, 1,
1762, unter dem Titel Die Beschreibung des Torso im Belvedere zu Rom (in der
Folge BSW). Es handelt sich bei diesem Beitrag um die einzige separat gedruckte
Statuenbeschreibung Winckelmanns. Die zweite Veroffentlichung findet 1764 in
der Geschichte der Kunst statt. Und ein drittes Mal lisst sie Winckelmann 1766 im
Versuch einer Allegorie, besonders fiir die Kunst drucken.

19 Helmut Pfotenhauer, “Winckelmann und Heinse, Die Typen der Beschreibungs-
kunst im 18. Jahrhundert oder die Geburt der neueren Kunstgeschichte”, in:
Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung, S. 320.



56 Raimund Fridrich

sive Transparenz des Materiellen ist das Ziel der Beschreibung. Mime-
tisch ist die Beschreibung in dem Sinn, als sie wie der Torso als
Fragment konzipiert ist:

[Els ist daher dieser Entwurf, tiber welchen ich viel und lange gedacht habe,
ungeendiget geblieben, und gegenwirtige Beschreibung selbst méchte noch die
letzte Hand no6thig haben.

Die “gegenwirtige Beschreibung” wird auch in der vier Jahre spiteren
Fassung im Versuch einer Allegorie keine Erweiterung erfahren. Die
Beschreibung hat somit denselben zwiespiltigen Charakter wie der
Torso. Man kann die Beschreibung einerseits als ein Ersatz fiir eine
Abbildung verstehen, wie der Torso als Ersatz fliir die verlorenen
Kunstwerke zu betrachten ist, andererseits als Beispiel “was iber ein
so vollkommenes Werk der Kunst zu denken und zu sagen wire"®,
wie der Torso die Vorbildlichkeit der griechischen Kunst verkorpert.

Die Beschreibung beginnt als Paradebeispiel der ekphrastischen
Teichoskopie. Mit dem ersten Satz wird eine Rhetorik des Voraugen-
fihrens und Zeigens in Gang gesetzt. Ein monologisches Ich fiihrt den
als Du angesprochenen Leser vor den Torso. Im rhetorischen Gang
zum Kunstwerk hin, kommt der Torso selbst in Bewegung, indem er
sich dem Zuschauer nihert. Er kommt ihm auf der Zeitachse entgegen
und tberwindet somit die Distanz, die zwischen der Antike und der
Gegenwart des Sehens besteht.

Ich fihre dich itzo zu dem so viel gerihmten, und niemals genug gepriesenen
Trunk eines Herkules;, zu einem Werke, welches das schonste in seiner Art [...],
von denen, welche bis auf unsere Zeiten gekommen sind.

Die anfingliche Inszenierung eines Dialogs vor der Statue' wird bald
zu einem Monolog, in welchem das angesprochene Du des Lesers und
das Ich des beschreibenden Subjekts verschmelzen. Diese fiir Winckel-

20 Zitiert nach Winckelmann, “Gedancken tiber die Nachahmung der Griechischen
Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-Kunst”, in: Friihklassizismus, Position
und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse, hg. v. Helmut Pfotenhauer et al.,
Frankfurt/Main, 1995, S. 9-50 (in der Folge FK).



Les Mysteres de I’Art 57

mann typische Auflosung der Antinomie in einem Dritten ermoglicht
die enthusiastische Ausserung im Geist des vorgestellten Altertums®.
In seiner Beschreibung illustriert Winckelmann paradigmatisch die
Dialektik der Kunstwahrnehmung, wo das Sichtbare nicht das Bedeu-
tende darstellt und Blicke unter die materielle Hiille gleiten miissen, um
den Grund sichtbar machen zu kénnen. Gleich zu Beginn wird auf die
Problematik der Darstellung von Wahrnehmung hingewiesen. Winckel-
mann fragt, wie er ein Kunstwerk beschreiben kann, dass “der zierlich-
stenund der bedeutendsten Theile der Natur beraubet ist”. Er behauptet,
dass das Darstellungsproblem vom fragmentarischen Erhaltungszu-
stand der Statue herkomme, die mit einer gefillten entlaubten Eiche
vergleichbar sei. Inwiefern die Natur oder die Statue als Ganzes
darstellbar wire, wird aber nicht bedacht. Indem er die Statue aber als
“gemisshandelt und verstimmelt” erfasst, kiindigt er seine spitere
Inszenierung der Erginzung schon an. Das Ziel der Beschreibung ist es
namlich, sich die Statue als Ganzes, ja sich die gesamte antike Plastik
als Ganzes vorzustellen. Der Torso ist die Metapher einer brutal
zerstorten “mdchtigen” Natur, von der nurmehr Teile erhalten sind.

So wie von einer michtigen Eiche, welche umgehauen und von Zweigen und
Aesten entblosset worden, nur der Stamm allein tbrig geblieben ist, so
gemisshandelt und verstiimmelt sitzet das Bild des Helden; Kopf, Brust, Arme
und Beine fehlen. Der erste Anblick wird dir vielleicht nichts, als einen ungeformten
Stein sehen lassen.

Diese Teile lassen auf Anhieb nicht mehr erkennen, worum es sich
handelt. Vom Problem der Darstellung geht Winckelmann auf das
Problem der Wahrnehmung tiber. Dieses erfasst er in seiner zivilisato-
rischen Bedeutung, indem er das Erscheinungsbild des Torso mit
einem “ungeformten Stein” vergleicht, der den Eingriff des form-
gebenden Kiinstlers noch nicht erfahren hat?,

21 Das singuldre Du kann auch zu einem Kollektiv werden: “Fraget diejenigen...”
(FK, S. 176). Es gibt keine systematische Anrede in diesen Beschreibungen. Das
Publikum ist eines, das sich aus einzelnen Dus zu einer Gruppe verwandelt oder
zu einem Wir wird.

22 Im Versuch einer Allegorie betont er weniger den Bruch zwischen der gegenwiir-
tigen und der antiken Natur als den kulturellen Bruch, der auf die Zerstérung der
Antike folgte. Anstatt “ungeformten” heisst es “verunstalteten”.



58 Raimund Fridrich

Doch was gibt Winckelmanns Blickregie seinem Leser nun zu
sehen? Der Leser sieht vor seinem inneren Auge keinen Stein, oder im
besseren Fall einen Stein, der einen Korper darstellt, sondern er sieht
eine fragmentarische Statue, die ihrerseits noch in viele Einzelteile
zerfillt. Die Beschreibung vermittelt keinen ganzheitlichen Korper
sondern verweist auf etwas ausserhalb der koérperlichen Erfahrung
Liegendes. Denn Winckelmann schildert nicht einfach was er sieht,
sondern woflir das Gesehene einsteht. Jeder Muskel bedeutet den
Mythos und gibt Winckelmann Anlass die Heldengeschichte von
Herkules nachzuerzihlen. Dies fihrt zu einem scheinbaren Paradox,
wenn Winckelmann schreibt: “Da, wo die Dichter aufgehoret haben,
hat der Kiinstler angefangen.” Denn anstatt zu beschreiben, wie der
Kinstler “einen gleichsam unsterblichen Leibe” darstellt, wiederholt er
nur in seinen Worten, was auch die “Dichter” iiber den Heros berichtet
haben. Doch gerade dadurch wird der Korper als vollkommenes
Zeichen gewertet. Er bringt nimlich die Wahrnehmung in Gang und
gibt das Unsichtbare zu sehen, das gemeint ist®.

Winckelmann setzt eine Metaphorik ein, die unsere Aufmerksam-
keit auf den Zeichencharakter der Statue lenkt. Reales und imaginier-
tes Sehen treffen sich in der Beschreibung des Torso und als das
zentrale Ziel der Kunstbetrachtung wird eine Sicht propagiert, bei der
Zeichen und Bezeichnetes sich decken?. Das folgt auch aus der
passiven Haltung, die das beschreibende Subjekt spiter im Gestus des
Gefiihrtwerdens annimmt. Diese Haltung erinnert an das Verhiltnis,
das der Leser als Du am Anfang zum Ich hatte. Indem der Betrachter

23  “Ich sehe in den michtigen Umrissen dieses Leibes die uniiberwundene Kraft
des Besiegers der gewaltigen Riesen, die sich wider die Gotter emporeten, und
in den phlegriischen Feldern von ihm erleget wurden: und zu gleicher Zeit
stellen mir die sanften Zige dieser Umrisse, die das Gebidude des Leibes leicht
und gelenksam machen, die geschwinden Wendungen desselben in dem Kamp-
fe mit dem Achelous vor, der mit allen vielférmigen Verwandlungen seinen
Hinden nicht entgehen konnte.”

24 “In jedem Theile dieses Korpers offenbaret sich, wie in einem Gemihlde, der
ganze Held in einer besondern That, und man siehet, so wie die richtigen
Absichten in dem vernlinftigen Baue eines Pallastes, hier den Gebrauch, zu
welcher That ein jedes Theil gedienet hat.”



Les Mysteres de I’Art 58

von der Statue gefihrt wird (“ich werde [...] gefiihrt”), offenbart sie
ihre eigene Bedeutung.

Die Beschreibung der Riickenmuskulatur illustriert auf besonders
eindriickliche Weise die Dynamik des Statuenkorpers. Wihrend jeder
Korperteil die Erinnerung an eine grosse Tat von Herkules hervorrutft,
evoziert der Riicken das Wellenspiel des Meeres, in dem sich der Blick
verliert.

So wie in einer anhebenden Bewegung des Meers die zuvor stille Fliche in einer
lieblichen Unruhe mit spielenden Wellen anwichset, wo eine von der andern
verschlungen, und aus derselben wiederum hervorgewilzet wird: eben so sanft
aufgeschwellet und schwebend gezogen, fliesset hier eine Muskel in die andere,
und eine dritte, die sich zwischen ihnen erhebet, und ihre Bewegung zu
verstirken scheinet, verlieret sich in jene, und unser Blick wird gleichsam mit
verschlungen.

Die Bewegung der Muskulatur, die Winckelmann mit ineinander
fliessenden Wellen vergleicht, verbildlicht die Wechselbewegung von
Penetration und Expression, wie sie in der Auseinandersetzung mit
Kunst notwendig ist. Das Ergebnis einer solchen Betrachtung ist die
Entgrenzung des Betrachters selbst, der meint in der Haut des Heros
die mythischen Schauplitze zu besuchen®.

In der inszenierten Verlebendigung der Statue geht der Geist von
anfinglicher aktiver Durchdringung zu passiver Entziickung tiber®.
Doch nicht nur der “Geist” wird machtlos, auch das Auge verliert seine
Macht. An die Stelle dieses Sinnes setzt sich die Hand, die blind
ertastet, was das Auge und der Geist bisher zu durchleuchten ver-
mochten. Winckelmann schreibt, dass die im Riicken “schwellende[n]
Hiigel von Muskeln [...] weniger dem Gesichte, als dem Gefihle,
offenbar” sind. In der Darstellung der Vergeistigung von Materie, was
dem prizisen Moment der Apotheose entspricht, werden alle gingi-
gen Funktionen der Sinnesorgane umgedeutet. Die Bedeutung von

25 “In diesem Augenblicke durchfihrt mein Geist die entlegendsten Gegenden der
Welt, durch welche Herkules gezogen ist, und ich werde bis an die Grenzen
seiner Mihseligkeit, und bis an die Denkmale und Siulen, wo sein Fuss ruhete,
gefihret [...].”

26 “Ich werde entzicket, da ich diesen Korper von hinten ansahe [...].” (FK, S. 177)



60 Raimund Fridrich

“scheinen”, als auf das Auge, und von “begreifen” als auf den Geist
bezogen, wird hier umgekehrt. Denn es ist die “Hand eines schopferi-
schen Meisters”, die den haptisch verstandenen Begriff als Schein
einem blinden, ndmlich inneren Auge, zuginglich macht?. Die Gren-
zen zwischen den Sinnen sind somit verwischt, wenn nicht gar
aufgehoben. Im Moment der Entgrenzung gewinnt der Torso seine
urspringliche Gestalt wieder”. Angeregt durch diese Sinneserweiterung
tritt der Betrachter nun als Kiinstler und Schopfer des transfigurierten
Herkules an den Torso heran und erginzt in der Vorstellung jedes
fehlende Glied. Je weniger zu sehen ist, desto mehr erscheint dem
“Geist” und was gesehen (“vor meinen Augen erhebet...”) und was
vorgestellt ist (“in meinen Gedanken”), ldsst sich nicht mehr unter-
scheiden. Die Erkenntnis der “Seele” der Statue legitimiert sich genau-
so, wie die Erginzung der Statue in der Vorstellung. Der Hohepunkt
der Beschreibung ist die Darstellung der “Vollkommenheit seiner
Seele”. Darin liegt nach Winckelmanns Verstindnis der Beweis fiir die
Uberlegenheit des Kiinstlers vor dem Dichter. Denn wihrend die
Dichter Herkules nur als gewalttitigen Helden fassen konnen, verkor-
pert der Torso den zivilisatorischen Heros, “der sich aus Liebe zur
Gerechtigkeit den grossten Gefihrlichkeiten ausgesetzet, der den
Lindern Sicherheit und den Einwohnern Ruhe” geschaffen hat. Diese
positive Wertung kann aber nicht im bewegten Korper erkannt wer-
den: “In der Ruhe und Stille des Korpers offenbaret sich der gesetzte
grosse Geist.” In seiner Darstellung der eigentlichen Apotheose wie-
derholt Winckelmann erneut die Grundfigur seiner Lektlre als eine
Asthetik der dynamischen Gestalt. Durch “Ruhe und Stille” kiindigt
Winckelmann, wie schon bei Laokoon, eine Zustandsverianderung der
Korperlichkeit an. Im Fall von Herkules bedeutet die Apotheose nicht

27 “Scheinet es unbegreiflich, ausser dem Kopfe in einem andern Theile eine den-
kende Kraft zu legen; so lernet hier, wie die Hand eines schopferischen Meisters
die Materie geistig zu machen vermogend ist.”

28 “Mich deucht, es bilde mir der Ricken, welcher durch hohe Betrachtungen
gekrimmet scheinet, ein Haupt, welches mit einer frohen Erinnerung seiner
erstaunenden Thaten beschiifftiget ist; und indem sich so ein Haupt voll von
Majestit und Weisheit vor meinen Augen erhebet, so fangen sich an in meinen
Gedanken die tibrigen mangelhaften Glieder zu bilden.”



Les Mystéres de I’Art 61

nur den Aufstieg der Seele; der ganze Korper verindert sich. Indem
Winckelmann darstellt, wie die Grenzen zwischen Innen und Aussen
Uiberwunden werden, geht ndmlich seine Materialitit scheinbar verlo-
ren. Im Moment der Ruhe, der vor der Apotheose liegt, wird die
Korperform als ein “Gefiss” geschildert, das seinerseits “eingehtllet”
ist. Was das Gefiss, das selbst eingefasst wird enthilt, ldsst sich nicht
mehr sagen. Innen und Aussen sind nicht mehr trennbar. Die “Form”
verliert somit ihre Oberfliche und ihren Inhalt.

Diese vorzugliche und edle Form einer so vollkommenen Natur ist gleichsam in
die Unsterblichkeit eingehiillet, und die Gestalt ist bloss wie ein Gefiss der-
selben.

Nach seiner Apotheose wird Herkules noch einmal beschrieben. In
der Darstellung seines gelduterten Korpers wird die Gefissmetapher
noch weiter getrieben. Es heisst:

Von keiner sterblichen Speise und groben Theilen ist sein Leib ernihret: ihn
erhilt die Speise der Gotter, und er scheinet nur zu geniessen, nicht zu nehmen,
und vollig, ohne angefiillt zu seyn.

Die Bedeutung der Gotterspeise erinnert an eine Stelle in der Apollo-
beschreibung, wo Winckelmann Gottlichkeit mit dem Fehlen von
Verdauungsorganen in Verbindung bringt. Der Genuss ohne Verdau-
ung und ohne Anfiillung einer Form ist das Zeichen der Géttlichkeit®.
Der gottliche Korper ist, wie der fragmentarische Torso, durch Unbe-
stimmbarkeit gekennzeichnet, die aus einem Mangel entsteht aber
einen Mehrwert bedeutet. Die Organe, die dem Goétterkdrper ndmlich
fehlen, weisen auf die Vollkommenbheit hin.

29 Ist eine Anspielung auf homosexuelle Praktiken zu sehen, wenn es heisst, dass
Herkules nur geniesst, ohne “zu nehmen”? “Geniessen” hat nach Jauss im Pietis-
mus eine mystische Dimension. Winckelmann, der in einer pietistischen Familie
aufwuchs, war damit wohl vertraut. “In der geistlichen Dichtung des 17. Jahrhun-
derts konnte Geniessen fiir ‘Gott teilhaft werden’ eintreten; im Pietismus verband
sich die beiden Wortbedeutungen ‘Lust und Teilhabe’ zu einem Akt, in dem sich
der Gldubige unmittelbar der Gegenwart Gottes vergewisserte.” Hans Robert
Jauss, Asthetische Erfabrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. Main,
1991, 'S, 72.



62 Raimund Fridrich

Die Schonheit der Gottheiten im minnlichen Alter [...] bestehet hier in dem
Mangel der Nerven und Sehnen, welche sich in der Blithe der Jahre wenig
dussern. Hierinn aber liegt zugleich ein Ausdruck der gottlichen Genugsamkeit,
welche die zur Nahrung unsers Korpers bestimmte Theile nicht von néthen hat;
und dieses erliutert des Epicurus Meynung von der Gestalt der Gotter, denen er
einen Korper, aber gleichsam einen Koérper, und Blut, aber gleichsam Blut,
giebt... (GdK, S. 162)

Der Torso hat nur “gleichsam” einen Korper, wie Winckelmann durch
die Asthetik der Formaufldsung gezeigt hat.

Winckelmann schliesst seine Beschreibung mit der Vorstellung
von Herkules in den Armen “der ewigen Jugend” im immerwihrenden
Lustmoment. Lust ist nun keine physisch verankerbare Empfindung
mehr. Sie ist absolut und undarstellbar.

Der Schluss der BSW Beschreibung bringt wiederum eine Wende,
indem der Betrachter jih in eine Gegenwart zuriickgerufen wird, die
von Melancholie, Trauer und Sprachlosigkeit gekennzeichnet ist®.
Vom verlorenen Urbild im “Verstande des Kiinstlers”, zu den fragmen-
tarischen “Ueberresten” bis zum Begehren “wiirdig zu beschreiben”,
markiert Winckelmann den Bruch, der zwischen der Antike und der
Gegenwart zu beklagen ist.

Voller Betriibniss aber bleibe ich stehen, und so wie Psyche anfieng die Liebe zu
beweinen, nachdem sie dieselbe kennen gelernet; so bejammere ich den
unersetzlichen Schaden dieses Herkules, nachdem ich zur Einsicht der Schonheit
desselben gelanget bin.

Winckelmanns Vergleich mit einer trauernden Frau, deren Geliebte
verschwindet, erinnert an das Ende der Geschichte der Kunst, wo er
sein eindringliches Interesse an der Kunst mit der Sehnsucht erklirt,
das Bild des Geliebten noch einmal zu erblicken. Auch da markiert

30 Die zwei Schlussparagraphen, in denen Winckelmann der Trauer Uber den
Verlust der Antike Ausdruck gibt, fehlen im Versuch einer Allegorie. Sie sind dort
wohl auch kaum notwendig, da das ganze Werk unter dem Vorzeichen des
Verlustes der antiken Allegoriesprache verfasst und die Trauer somit implizit
ausgedrtickt ist.



Les Mystéres de I’Art 63

sich Winckelmann als weiblich’!. Die Dialektik des guten Geschmacks
ist hier auf den Punkt gebracht. Durch die Kenntnis der Schonbheit,
wird ihr Mangel erst beklagenswert. Die Ruinen der Antike werden
zum Ort der Melancholie, weil in ihnen der Beweis gefunden wurde,
dass Schonheit ein verlorenes Gut ist. Die Einsicht in die Schonheit,
der Winckelmann und der Leser dank der Beschreibung teilhaftig
werden, ist kein Anlass zu Freude sondern zu Klage. Der Torso wird
damit zur Allegorie des Verlustes schlechthin: “Wem wird hier nicht
der Verlust so viel hundert anderer Meisterstiicke derselben zu Gemiithe
gefiihret!”

Derselbe Grundton durchzieht auch die Beschreibung des Torso
in der Geschichte der Kunst. Winckelmann stellt das Kunstwerk als
“eines der letzten vollkommenen Werke [...] welche die Kunst in
Griechenland vor dem Verlust der Freyheit hervorgebracht hat” dar
(GdK, S. 371). Da Freiheit eine der Grundbedingungen fiir Kunst ist,
verkorpert der Torso das letzte Kunstwerk tiberhaupt. Als Endpunkt ist
er undarstellbar, was Winckelmann darin erkennt, “dass sich niemand
im Nachzeichnen der Richtigkeit versichern kann” (GdK, S. 369). Die
Zeichnungen, welche die “grossten Kiinstler nach diesem Torso”
anfertigten, seien nimlich “wie ein schwach zuriickgeworfenes Licht”
(GdK, S. 370) verglichen mit dem Original. Selbst die Kritiker irrten in
ihrer Beurteilung des Torso, wie Winckelmann in den Anmerkungen®
angibt. Uber den Kiinstler ist ausser seinem Namen nichts bekannt.
Eine Aura des Unfassbaren umgibt somit die Uberlieferungsgeschichte
und Rezeption dieser Statue, was sich mit ihrer Deutung deckt. In der
Geschichte der Kunst legt Winckelmann wiederum das Schwergewicht
auf die gelduterte Korperlichkeit und den Korper in der Schwellen-
lage, der dem Betrachter entweicht. Gleich zu Beginn wird die
Beschreibung unter das Vorzeichen der Abwesenheit und des Mangels
gestellt: “ohne Kopf, Arme und Beine, wie diese Statue ist.” Im
Unterschied zur BSW Fassung legt er aber besonderen Wert darauf, die
Idealisierung der Statue zu betonen. In einem einzigen Satz fasst er

31 “So wie eine Liebste an dem Ufer des Meeres ihren abfahrenden Liebhaber, ohne
Hofnung ihn wieder zu sehen, mit bethrinten Augen verfolget, und selbst in
dem entfernten Segel das Bild des Geliebten zu sehen glaubt.” GdK, S. 430.

32 GdK, S. 70, Anm. 1.



64 Raimund Fridrich

Herkules’ Transformation von der Menschen- zur Gottergestalt als
einen Prozess der Liuterung und eine Erhebung.

Dieser Kunstler hat ein hohes Ideal eines tiber die Natur erhabenen Korpers, und
eine Natur minnlich vollkommener Jahre, wenn dieselbe bis auf den Grad
Gottlicher Gentigsamkeit erhdhet wire, in diesem Hercules gebildet, welcher
hier erscheint, wie er sich von den Schlacken der Menschheit mit Feuer
gereiniget, und die Unsterblichkeit und den Sitz unter den Goéttern erlanget hat.
(GdK, S. 369)

Interessant ist der Unterschied zwischen dem vom Kiinstler dargestell-
ten midnnlichen Korper “vollkommener Jahre” und dem Erscheinungs-
bild “wie er sich von den Schlacken der Menschheit mit Feuer
gereiniget” hat. Zwischen der Darstellung durch den Kinstler und der
Erscheinung vor dem Betrachter hat die Skulptur eine Autonomie
erlangt, die sie dem formgebenden Willen des Bildhauers entreisst.
Zwar bestimmt Winckelmann nicht woher die Eigendynamik des
Kunstwerks stammit, er lokalisiert die kiinstlerische Qualitidt des Torso
aber genau in seiner Fihigkeit sich dem formgebenden Kinstler zu
entwinden. Die Vollkommenheit als Statue stammt aus einer grenzen-
losen Freiheit, die die Nahrungsaufnahme unnétig macht. Der Wunsch
des Betrachters, das Kunstwerk in seiner urspringlichen Schonheit
wahrzunehmen, widerspricht dem nicht. Winckelmann bestimmt den
Torso niamlich als einen Herkules in Selbstbetrachtung®, der durch die
“Ueberdenkung seiner vollbrachten grossen Thaten” sich selbst reflek-
tiert und damit eine Autonomie — oder in Winckelmanns Terminolo-
gie, eine “Genugsamkeit”, erlangt, die ihm vorher versagt war.

Der Torso ist nicht nur das Paradebeispiel der allegorischen Kunst,
sondern dient auch dem Beweis, dass ein Kunstwerk in Analogie zu
seiner Schaffenszeit steht. Die Statue wird als ein Monument eines
letzten Aufblithens der Freiheit vor dem Untergang gesehen. Wie die
Griechen ihre Freiheit verloren, busst der Torso seine Glieder ein.
Indem Winckelmann den schlechten Erhaltungszustand beklagt, be-
trauert er zugleich die Unterdriickung der Griechen durch die Romer

33  “Er hat [...] mit gestiitztem und aufwerts gerichteten Haupte gesessen, welches
mit einer frohen Ueberdenkung seiner vollbrachten grossen Thaten wird be-
schiiftiget gewesen sein.” GdK, S. 369.



Les Mysteéres de I’Art 65

und den Verfall der Kunst, den dieser Zustand hervorruft. So folgt dem
Torso chronologisch die Unterjochung der Griechen durch die Romer.
Deren erste Tat ist bezeichnenderweise die Plinderung von griechi-
schen Kunstschitzen mit dem Ziel sie nach Rom zu schicken?.

In der Geschichte der Kunst stellt Winckelmann fest, dass Schonheit
“eins von den grossen Geheimnissen der Natur [ist], deren Wirkung
wir sehen, und alle empfinden, von deren Wesen aber ein allgemeiner
deutlicher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten geho6rt”. Die
Beschreibungen erlauben es ihm nun sich mit diesem fehlenden
Begriff produktiv auseinander zu setzen. Innerhalb der Geschichte der
Kunst exemplifizieren die Beschreibungen sowohl die historische
Entwicklungsgeschichte von Kunst, als auch die Asthetik der Begeiste-
rung. Neben ihrer Absicht antiquarische Erkenntnis zu fordern, wollen
sie auch die enthusiastische und erotische Einstellung der Kunst
gegeniiber darstellen. Kunstbeschreibung ist fiir Winckelmann damit
ein Mittel, um die Kunstwahrnehmung als sinnlichen Erlebensprozess
darzustellen und nicht nur, um das Kunstwerk sprachlich wiederzuge-
ben. Die Beschreibung soll die sinnliche Wirkung von Kunst nachvoll-
ziehbar machen, denn fiir Winckelmann erbringt die erotische Wir-
kung den Beweis von Schonheit. Letztlich stellen die Beschreibungen
die Statuen als Kunstwerke dar, d.h. als Objekte, deren offene Form
die stete Konfrontation und den sinnlichen Kontakt mit dem Betrach-
ter verlangen. Moritz’” Unbehagen gegeniiber der Beschreibung, die
sich an die Stelle des Schonheitsbegriffs setzt, die Leerstelle jedoch
nicht fallt, entspricht Winckelmanns Absicht, die Bild- und Statuen-
beschreibungen in ihrer individuellen Verschiedenartigkeit als den Ort
zu bestimmen, wo Schoénheit diskursiv erortert werden kann ohne sie
begrifflich zu fixieren.

34 Paradoxerweise ist es dieser Gewaltsakt, der die Kunst dem modernen Betrach-
ter erst zuginglich macht. “Durch die Pliinderung von Korinth kamen die ersten
Werke der Kunst aus Griechenland selbst nach Rom [...]” GdK, S. 371. Der gute
Geschmack wird, in Analogie zu den Gedanken, durch Gewalt verbreitet.

35 GdK, S. 142.



66 Raimund Fridrich

Résumé

Une analyse approfondie de quelques-unes des descriptions d’ceuvres d'art dans
I'Histoire de I'’Art des Anciens de Johann Joachim Winckelmann montre quelle place
celles-ci occupent a l'intérieur d’'un systéme qui se veut historique et esthétique a la
fois. En effet, ces descriptions n’apportent pas seulement une meilleure connaissance
historique de l'ceuvre en question mais démontrent en méme temps la qualité
sensuelle du regard. Ainsi les descriptions — véritables exemples d’'une rhétorique de
la visibilité — deviennent paradigmatique pour une relation enthousiaste entre I'ceuvre
et le spectateur. DG au refus de Winckelmann de poser une définition abstraite et fixe
du beau, les descriptions lui permettent d’ouvrir un espace pour le rapprochement
discursif vers un beau concret. Dans ce sens-la les descriptions de Winckelmann sont
uniques et essentielles pour toute compréhension de son esthétique.



	Les Mystères de l'Art : Winckelmanns Ekphrasis und die Begrifflichkeit der Schönheit

