
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Les Mystères de l'Art : Winckelmanns Ekphrasis und die Begrifflichkeit
der Schönheit

Autor: Fridrich, Raimund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raimund Fridrich

Les Mystères de l'Art:
Winckelmanns Ekphrasis und die
Begrifflichkeit der Schönheit

Nicht um eine Begriffsgeschichte der Ekphrasis handelt es sich auf den
folgenden Seiten, sondern um die Klärung ihrer Funktion in der
ästhetischen Theorie von Johann Joachim Winckelmann. Der
Ausgangspunkt unserer Bemerkungen bildet Karl Philipp Moritz' Kritik an
Winckelmanns berühmter Apollo-Beschreibung1. Als Moritz 1788 in
Rom den Apollo im Belvedere besichtigt, tut er dies, wie viele
Reisende vor und nach ihm, mit der winckelmannschen Beschreibung
in der Hand2. Doch ihm gefällt nicht, was er liest, oder besser gesagt,
er stösst sich daran, dass sich das Gelesene an die Stelle des zu
Sehenden setzen möchte. In Moritz' Kritik äussert sich das Unbehagen
über Winckelmanns ästhetisierenden Liebhaberdiskurs, der nicht
begrifflich genug ist und nur die "wirkliche Schönheit des hohen Götterideals"

durch schöne Worte ersetzt. Tatsächlich gibt Winckelmann in
dieser Beschreibung oder anderswo in seinem Werk keinen Wesensbegriff

der "wirklichein] Schönheit" mit dem Moritz zufrieden sein
könnte. Dass sich dieser Mangel aber gerade in der Statuenbeschreibung
und nicht in der systematischen Ästhetik in der Geschichte der Kunst

1 "Der Genius der Kunst war neben ihm eingeschlummert, da er sie [die Apollo¬
beschreibung R.F.] niederschrieb; und er dachte gewiss mehr an die Schönheit
seiner Worte, als an die wirkliche Schönheit des hohen Götterideals, das er
beschrieb." Karl Philipp Moritz, Reisen eines Deutschen in Italien, Werke, hg. von
Heide Hollmer und Albert Meier, Bd. 2, Frankfurt a. Main, 1997, S. 754. Vgl. auch

Inwiefern Kunstwerke beschrieben werden können, Werke, Bd. 2, S. 1002-1003.
2 Winckelmanns Beschreibungen der Belveder-Statuen, aus dem zweiten Teil der

Geschichte der Kunst des Alterthums, sind in einem der populärsten Reiseführer
des 18. Jahrhunderts, J.J. Volkmanns Historisch-kritischen Nachrichten von
Italien (1770) wörtlich zitiert.



46 Raimund Fridrich

des Alterthums3 manifestiert, ist bedeutsam und verlangt nach einer
Untersuchung der Ekphrasis bei Winckelmann.

Von Anfang an bietet sich für Winckelmann die Kunstbeschreibung
als der Ort an, wo Fragen zur Historizität von Kunst und zur Beschaffenheit

von Schönheit erörtert werden können. Etwa sechs Monate
nach seiner Ankunft in Rom schreibt er an seinen Gönner Bianconi,
dass er begonnen habe die Statuen des Belveder-Hofs im Vatikan zu
beschreiben4. In seinem Brief äussert er die Überzeugung damit etwas
Grosses und Originelles zu vollbringen. Zugleich weist er aber auf die
Komplexität hin, die der Beschreibung von Kunst inhärent ist. Die
Statuenbeschreibung erhebt in Winckelmanns Verständnis nämlich
nicht nur den Anspruch Statuen sprachlich, durch eine intermediale
Übersetzung, darzustellen. Eine Beschreibung verlangt auch nach der
chronologischen Bestimmung des Gegenstandes in einer "Histoire de
l'art" und nach der Entdeckung der "Misteres de l'art", als dessen was
die Schönheit eines Kunstwerks ausmacht. Diese Auffassung von
Bildbeschreibung, die ein ganzes ästhetisches Programm umfasst, ist originell

und findet sich bei keinem seiner Vorgänger oder Nachfolger
wieder.

Der rhetorische Begriff der Ekphrasis (oder descriptiö), nach
Lausberg5 eine "affektische Figur", die enargeia (bzw. evidentid)
bezweckt und das Publikum mittels der Teichoskopie in die fiktive

3 Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums, Erster und
zweiter Teil, Baden-Baden und Strasbourg, 1966. Es handelt sich dabei um einen
Faksimile-Druck der Erstausgabe Dresden, 1764 (in der Folge GdK).

4 "J'ai commencé presque en meme tems animé par Mr. Mengs la description des

Statues de Belvedere, de l'Apollon, de Laocoon, du prétendu Antinoûs etc. C'est

un Ouvrage qui met mon esprit à la torture, mais si je réussis j'ai de quoi me
féliciter. Il y aura des pensées originales, des Misteres de l'art, des éclaircissements

sur les progrès de l'art chez les Anciens et sur l'âge des Sculpteurs dont nous est
restée la memoire, par leur stile et meme par les characteres de leurs noms. Il
m'est venue de là l'idée de travailler à une Histoire de l'Art: j'y ai pensé et j'en
cherche les matériaux." Johann Joachim Winckelmann, Briefe. Kritisch-historische

Gesamtausgabe in Verbindung mit Hans Diepolder, hg. v. Walther Rehm,
Berlin, 1952, S. 242f.

5 Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der
Literaturwissenschaft, 3. Aufl., Stuttgart, 1990, §§ 289, 294, 538, 810.



Les Mystères de l'Art 47

Lage eines Augenzeugen versetzen möchte6, kann nur bedingt als

Vorbild für Winckelmanns Beschreibungen bezeichnet werden. Zwar
zielen diese auch auf Anschaulichkeit7 und Mimesis. Eine Variantenlektüre

der Frühfassungen der Statuenbeschreibungen von Apollo und
Torso würde jedoch zeigen, dass sich Anschaulichkeit und mimetische
Stimmigkeit bei Winckelmann weitgehend ausschliessen. Die Frage,
wie ein Bild beschrieben werden kann, ohne bereits gedeutet zu
werden, wie ein Bild durch die Sprache als Objekt eines wissenschaftlichen

Diskurses, der vom subjektiven Geschmack unberührt ist, er-
fasst und wiedergegeben werden kann, ist für die Kunstgeschichte von
grundlegender Dringlichkeit. Wie problematisch sie ist, hat etwa Erwin
Panofsky gezeigt8. Bei Winckelmann ist sie besonders komplex, da sie

6 Zur Begriffsgeschichte von Enargeia zuletzt und äusserst virtuos: Inka Mülder-
Bach, Im Zeichen Pygmalions, Das Modell der Statue und die Entdeckung der
"Darstellung" im 18. Jahrhundert, München, 1998, S. 104ff.

7 Hans Christoph Buch, Ut pictura poesis. Die Beschreibungsliteratur und ihre
Kritiker von Lessing bis Lukäcs, München, 1972, S. 19: "Die Lehrbücher der
Rhetorik definieren die Beschreibung (ekphrasis, evidential übereinstimmend
als eine Form der Rede, die ihren Gegenstand dem Zuhörer unmittelbar
anschaulich macht [...], so dass er ihn eher zu sehen als zu hören meint [...], nicht
anders, als sei er bei den Vorgängen selbst anwesend. [...] Oberstes Ziel der
Beschreibung ist die Anschaulichkeit (evidentia, energeiä), zu deren Verstärkung
sich der Redner zahlreicher Kunstgriffe bedient (Gebrauch des Präsens, Formeln
wie: 'Stellt euch vor... 'ponite ante oculos' usw.) und den Hörer im Sinne der
Teichoskopie Mauerschau) zum unmittelbaren Augenzeugen des Geschehens

zu machen."
8 Nach Panofsky führt die intermediale Übersetzung zu einer inhaltlichen Inflati¬

on, die nur vermieden werden kann, wenn im Kunstwerk zwischen einer
Phänomens- und Bedeutungsebene unterschieden wird: "Jede Deskription wird

- gewissermassen noch ehe sie überhaupt anfängt - die rein formalen Darstellungsfaktoren

bereits zu Symbolen von etwas Dargestelltem umgedeutet haben

müssen; und damit wächst sie bereits, sie mag es machen wie sie will, aus einer
rein formalen Sphäre schon in eine Sinnregion hinauf." Erwin Panofsky, "Zum
Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden
Kunst", in: Ikonographie und Ikonologie, hg. v. Ekkehard Kaemmerling, Köln,
1979, S. 187. Zu einer Kritik von Panofskys logozentrischer Kunsttheorie und der
darin enthaltenen "Ideologie der Bildauflösung" vgl. W.J.T. Mitchell, Picture
Theory, Chicago und London, 1994, S. 25ff. Vgl. auch Gottfried Boehm, "Über die
Grenzen von Bild und Sprache", in: Beschreibungskunst - Kunstbeschreibung,
Ekphrasis von derAntike bis zur Gegenwart, hg. v. Gottfried Boehm und Helmut



48 Raimund Fridrich

sowohl im ästhetischen, als auch im historischen System innerhalb der
Geschichte der Kunst des Alterthums auf eine Leerstelle aufmerksam
macht, die entsteht, weil Winckelmann auf einen absoluten Schönheitsbegriff

verzichtet.

Unser erstes Beispiel, die Beschreibung eines polychromen süditalienischen

Kraters zeigt, dass Winckelmanns Beschreibungen stilistisch
und inhaltlich zweigleisig verfahren. Die Beschreibung besteht aus
zwei separaten Teilen, wovon der erste dem Vasenbild, der zweite
dem Gefäss selbst gewidmet ist. Das Bild stellt nach Winckelmann
eine "Parodie der Liebe des Jupiters und der Alcmena" dar9. Was an
der Beschreibung auffällt, ist der Reichtum an präzisen Beobachtungen,

die das Bildgeschehen verdeutlichen. Die Aufmerksamkeit mit der
Winckelmann die Polychromie von Haut und "Priapus" und Kleidungs¬

pfotenhauer, München, 1995, S. 30: "Das Bedürfnis nach wissenschaftlicher Veri-
fizierbarkeit hat die Kunstgeschichte zu Beschreibungsformen veranlasst, die
weniger dem Bild in seiner Gesamtheit, als den signifikanten Einzelaspekten
desselben gerecht werden wollten."

9 "Alcmene sieht aus einem Fenster, wie diejenigen thaten, welche ihre Gunst feil
hatten, oder spröde thun, und sich kostbar machen wollten; das Fenster stehet
hoch, nach Art der Alten. Jupiter ist verkleidet mit einer bärtigen weissen Maske,
der Scheffel (Modius) auf dem Kopfe, wie Serapis, welcher mit der Maske aus
einem Stücke ist. Es trägt derselbe eine Leiter, zwischen deren Sprossen er den
Kopf hindurch stecket, wie im Begriffe, das Zimmer der Geliebten zu ersteigen.
Auf der andern Seite ist Mercurius mit einem dicken Bauche, wie ein Knecht
gestaltet, und wie Sofia beym Plautus verkleidet; er hält in der linken Hand
seinen Stab gesenkt, als wenn er denselben verbergen wollte, um nicht erkannt
zu werden, und in der andern Hand trägt er eine Lampe, welche er gegen das
Fenster erhebet, entweder dem Jupiter zu leuchten, oder es zu machen, wie
Delphis beym Theocritus zur Simätha sagt, mit der Axt und mit der Lampe, auch
mit Feuer Gewalt zu gebrauchen, wenn ihn seine Geliebte nicht einlassen
würde. Er hat einen grossen Priapus, welcher auch hier seine Deutung hat, und
in den Comödien der Alten band man sich ein grosses Glied von rothem Leder
vor. Beyde Figuren haben weissliche Hosen und Strümpfe aus einem Stücke,
welche bis auf die Knöchel der Füsse reichen, wie der sitzende Comicus mit
einer Maske vor dem Gesicht, in der Villa Matei: denn die Personen in den
Comödien der Alten durften nicht ohne Hosen erscheinen. Das Nackende der
Figuren ist Fleischfarbe, bis auf den Priapus, welcher dunkel roth ist, so wie die
Kleidung der Figuren, und das Kleid der Alcmena ist, mit weissen Sternchen
bezeichnet. [...]." GdK, S. 121f.



Les Mystères de l'Art 49

muster wiedergibt, bezweckt keine rhetorisch verstandene Anschaulichkeit

der komischen Szene, sondern einzig und allein die objektive
Darstellung eines antiken Vasenbilds. Die Beschreibung unterstützt
damit die zwei Abbildungen dieser Szene im Text, indem sie das
Geschehen deutet und auf schlecht sichtbare Details hinweist. Dass es
Winckelmann in seiner Beschreibung nicht um die Schönheit, sondern
um den wissenschaftlichen Informationsgehalt geht, zeigt die Tatsache,

dass die Darstellung der Figuren - Winckelmann identifiziert sie
als Komödianten - gegen die ideale Ästhetik verstösst. Folglich lässt
sich auf diese Beschreibung beziehen, was Winckelmann als das Ziel
seines Sendschreibens von den herculanischen Entdeckungen nannte.
Er schreibe, um "an das Merkwürdigste wiederum zu erinnern, und
zugleich zum Unterrichte für andere Reisende, die in einem kurzen
Aufenthalte daselbst nicht alles mit völliger Aufmerksamkeit betrachten

können"10.

Der zweite Teil der Beschreibung dieses Objekts ist grundsätzlich
verschieden und beginnt mit einer Aussage, die aufhorchen lässt.

Winckelmann stellt fest, dass die "Zeichnung auf den mehresten
Gefässen [...] so beschaffen [ist], dass die Figuren in einer Zeichnung
des Raphaels einen würdigen Platz haben könnten" (GdK 122). Doch
der Vergleich zwischen Raphael, dem für Winckelmann bedeutendsten

Maler der Renaissance, und einem Vasenbild das zwei Götter als

ungestalte Figuren mit entblössten Bäuchen und riesigen roten Genitalien

und Alkmene als Prostituierte zeigt, ist schlicht nicht nachvollziehbar.

Wie kommt Winckelmann darauf und weshalb verdient dieses

Weinmischgefäss überhaupt die Aufmerksamkeit, die ihr Winckelmann
zukommen lässt?11 Der zweite Teil der Beschreibung der Parodie ist

diejenige Stelle in seinem Werk, wo er sich am ausführlichsten über
die Töpferkunst äussert. Erst wenn wir untersuchen, was Winckelmann
zur Technik der Vasenmalerei zu sagen hat, wird der Vergleich
verständlich. Sein Interesse an griechischen Vasen bringt Winckelmann

10 Johann Joachim Winckelmann, Sendschreiben von den herculanischen Entdek-
kungen (1762), in: Sämtliche Werke, Bd. 2, hg. v. Joseph Eiselein, Donauöschin-

gen, 1825, S. 115.
11 In der ganzen Geschichte der Kunst spart Winckelmann mit Abbildungen der

Werke, die er beschreibt. Doch hier bildet er eine einfache Vase zweimal ab und
beschreibt sie sehr ausführlich.



50 Raimund Fridrich

schon in den Herculanischen Entdeckungen mit ihren sinnlichen
Qualitäten in Verbindung. Er stellt eine formale Analogie zwischen
Gefäss und Körper her, die sich auf den Betrachtungsvorgang selbst
stützt. Vergegenwärtigt wird sie durch eine synästhetische Annäherung
des Visuellen an das Haptische.

Die Schönheit dieser Gefässe bildet sich durch die sanft geschweiften Linien der
Formen, als welche hier, wie an schönen jugendlichen Körpern, mehr anwachsend

als vollendet sind, damit unser Auge in völlig halbrunde Umkreise seinen
Blik nicht endige, oder in Eken eingeschränket und auf Spizen angeheftet bleibe.
Die süsse Empfindung unserer Augen bei solchen Formen ist wie das Gefühl
einer zarten Haut, und unsere Begriffe werden als vom Vereinten, leicht und
fasslich12.

Die "süsse Empfindung" die beim Betrachten der "anwachsenden"
Formen entsteht, wird mit der Berührung "einer zarten Haut" verglichen.

Selten drückt Winckelmann die erotische Wirkung des Sehens
auf den Geschmacks- und Tastsinn so deutlich aus wie hier. Diese
Analogie von Betrachtung und erotischer Sinnlichkeit wird in der
Geschichte der Kunst damit begründet, dass der künstlerische
Schöpfungsakt als Imprägnation dargestellt wird:

Dieses Gemalte will fertig und geschwinde gemacht seyn: denn aller gebrannter
Thon ziehet, wie ein dürres lechzendes Erdreich den Thau, unverzüglich die
Feuchtigkeit aus den Farben und aus dem Pinsel, dass also, wenn die Umrisse
nicht schnell mit einem einzigen Striche gezogen werden, im Pinsel nichts, als

die Erde, zurückbleibet. (GdK, S. 123)

Winckelmanns Vokabular macht deutlich, dass er die Entstehung eines
Gemäldes als sinnlichen Vorgang erlebt. Lechzendes Erdreich, Feuchtigkeit,

der Strich des Pinsels in dem nach erfolgter Zeichnung nichts
zurückbleibt, zeigen, wie der kreative Schöpfungsakt, dessen "Fertigkeit

und Zuversicht" betont ist, das unbeseelte Material verlebendigen
kann. Was Winckelmann hier darstellt ist das Wunder Pygmalions als

Befruchtung der Materie durch den Pinsel des Malers. Während der
Bildinhalt hier sachlich behandelt ist, so als habe er nur wissenschaftliches

Interesse, wird der künstlerische Schöpfungsmoment in seiner
erotischen Tragweite erfasst.

12 Sendschreiben von den herculanischen Entdeckungen, S. 189.



Les Mystères de l'Art 51

In einigen kürzeren Statuenbeschreibungen im ersten Teil der
Geschichte derKunst weist Winckelmann deutlicher als anderswo auf die
Kunstwahrnehmung und ihr Verhältnis zur schriftlichen Darstellung
hin. Dabei spielt die Frage, wie die plastische Schönheit einer Statue in
Worte zu fassen ist eine wichtige Rolle. Besonders eindrücklich lässt
sich das an der Beschreibung eines geflügelten Genius zeigen. Wie in
anderen Beschreibungen "idealer" Kunstwerke löst die Klage über die
Unzulänglichkeit der Sprache zur Darstellung von Kunstwerken eine
Dynamisierung der imaginierten Wahrnehmung aus.

Hier wünschte ich eine Schönheit beschreiben zu können, dergleichen schwerlich

aus Menschlichem Geblüte erzeuget worden: es ist ein geflügelter Genius in
der Villa Borghese, in der Grösse eines wohlgemachten Jünglings. Wenn die
Einbildung mit dem einzelnen Schönen in der Natur angefüllet, und mit Betrachtung

der von Gott ausfliessenden und zu Gott fuhrenden Schönheit beschäftiget,
sich im Schlafe die Erscheinung eines Engels bildete, dessen Angesicht von
Göttlichem Lichte erleuchtet wäre, mit einer Bildung, die ein Ausfluss der Quelle
der höchsten Uebereinstimmung schien, in solcher Gestalt stelle sich der Leser
dieses schöne Bild vor. Man könnte sagen, die Natur habe diese Schönheit, mit
Genehmhaltung Gottes, nach der Schönheit der Engel gebildet. (GdK, S. 159)

Indem Winckelmann seine Beschreibung des geflügelten Genius mit
der Feststellung beginnt, dass er das Kunstwerk gerne beschreiben
möchte, impliziert er, dass dies nicht möglich sei, weil die Schönheit
nicht menschlich und folglich nicht mit der menschlichen Sprache
darstellbar ist13. An ihrer Stelle kommt eine Beschreibung zu stehen, die
sich im Konjunktiv des "ich wünschte beschreiben zu können" ihre
eigene Fähigkeit abspricht. Anstatt zu beschreiben, verweist sie auf das
Werk selbst: "[E]s ist ein geflügelter Genius in der Villa Borghese". Damit
wird die descriptio gleichsam zu einer inscriptio im Sinne einer
Einschreibung auf dem Kunstwerk14. Was dann folgt ist eine Aufforde-

13 Die Undarstellbarkeit der Statue erstreckt sich auch auf andere Medien: Winckel¬

mann warnt nämlich in einer Anmerkung, dass die Abbildung dieser Statue in
Bernard de Montfaucons Antiquité expliquée et représentée en figures "abscheulich"

sei und deshalb nicht betrachtet werden solle.
14 Hans Christoph Buch stellt in seiner Studie zur Beschreibungsliteratur fest, dass

das lateinische descriptio "ursprünglich eine Inschrift oder Aufschrift auf einem
Bild, einer Vase, einer Statue" bezeichnet (a.a.O., S. 10).



52 Raimund Fridrich

rung der Phantasie freien Lauf zu lassen und sich einen engelhaften
Jüngling vorzustellen, dessen Schönheit zirkulär von Gott kommt und
zu Gott hingeht. Winckelmann evoziert kein Bild, sondern ruft zur
Vorstellung einer Traumvision auf. Anstatt eine Statue zu sehen zu
geben, wird das Sehen selbst zum Thema. Man beachte die Isotopie des
Sehens: Einbildung, Betrachtung, Erscheinung, bilden, Angesicht, Licht,
erleuchten, Bildung, Bild. Das thematisierte Sehen ist ein völlig
selbstbewusstes, allumfassendes Sehen, das zwischen Schlaf und Wachsein

situiert ist. Das "Bild" entsteht durch die "Einbildung". Die Beschreibung

vermittelt gleichsam einen Medusenblick, der den Betrachter im
Akt des imaginativen Sehens fasst und ihn in seinem Strom mitreisst
("angefüllt", "ausfliessenden und zu Gott führenden"). Bei dieser
Beschreibung handelt es sich nicht um eine verbale Übertragung einer
Statue, mit dem Ziel sie im Geist des Lesers abzubilden, sondern um die
Vermittlung von schliesslich gegenstandslosem Sehen15.

Die Beschreibung einer Bacchusstatue, ist ein anderes Beispiel
einer Darstellung von Kunst, die die Wahrnehmung selbst thematisiert:

Ich kann fast nicht ohne Thränen einen verstümmelten Bacchus, welcher neun
Palme hoch seyn würde, in der Villa Albani, betrachten, an welchem der Kopf
und die Brust, nebst den Armen, fehlen. Es ist derselbe von dem Mittel des

Körpers an bis auf die Füsse bekleidet, oder besser zu reden, es ist sein Gewand
oder Mantel bis unter die Natur herab gesunken, und dieses weitläuftige und von
Falten reiche Gewand ist zusammengefasset, und das jenige, was auf die Erde
herunter hängen würde, ist über den Zweig eines Baumes geworfen, an welchen
die Figur gelehnet stehet; um den Baum hat sich Epheu geschlungen, und die
Schlange hemm geleget. Keine einzige Figur giebt einen so hohen Begriff von
dem, was Anacreon den Bauch des Bacchus nennet. (GdK, S. l6l-l62)

Die Beschreibung suggeriert die Gleichzeitigkeit der Betrachtung des
Kunstwerks und seiner emotionalen Wirkung auf den Betrachter. Die
Augen, mit denen Winckelmann das Kunstwerk betrachtet, sehen zwar
scharf, sind aber zugleich von Tränen getrübt. Die Ergriffenheit führt
hier aber nicht zu Stummheit, sondern zu einem Blick, der sich immer
mehr dem Unterleib nähert, diesen aber eigentlich nie erfasst. Verfolgt

15 Alex Potts zeigt, dass Winckelmann hier vom Enthusiasmus der pietistischen
Kirchenlieder beeinflusst ist. Vgl. Alex Potts, Flesh and the Ideal, London und
New Haven, 1994, S. 167.



Les Mystères de l'Art 53

man Winckelmanns Blickinszenierung, so entsteht der Eindruck, dass

sich die Statue selbst bewegt und sich vor dem Betrachter zu entkleiden
beginnt: Bacchus ist bekleidet - "oder besser zu reden" - "dieses

weitläuftige und von Falten reiche Gewand" liegt am Boden. Vom
"Gewand" geht der Blick auf den Baum über, an den sich Bacchus lehnt,
von diesem schliesslich auf Efeu und Schlange, die sich darum
schlingen. Was in dieser Beschreibung aber fehlt, ist Bacchus und
dessen "Natur". Am Ende der Beschreibung liegt nämlich der Blick auf
der Schlange und erst nach einer Zäsur sagt Winckelmann, was dieses
Kunstwerk erwähnenswert macht: der "Bauch des Bacchus".

Bacchus und dessen "Natur" bilden in zweifacher Hinsicht eine
Leerstelle im Text. Winckelmanns Beobachtung, dass Jugendlichkeit in
der Darstellung griechischer Gottheiten durch eine Vermischung von
geschlechtstypischen Formen erreicht wird, formt den weiteren Kontext

dieser Beschreibung. Vor allem an Bacchus-Statuen bemerkt
Winckelmann eine geschlechtliche Zweideutigkeit, die sich durch eine
idealische Verweiblichung äussert. Diese führt er auf reale Praktiken
zurück. Er berichtet nämlich, dass die ionischen Griechen junge
Knaben kastrieren Hessen, um deren schwellenhafte Schönheit zu
fixieren und sie damit dem Ideal anzunähern. In der Beschreibung fällt
auf, dass sich der Blick gleichsam von der Statue entfernt, um plötzlich
auf den Körperteil zu springen, der die ganze Beschreibung veranlasst.
Dieser Sprung entspricht dem Übergang von der sinnlich
wahrnehmbaren Statue, der "Figur", zum abstrakten "hohen Begriff". Doch
weshalb treibt die Statue ihm Tränen in die Augen? Bacchus ist zweifach

verstümmelt; einmal als Statue und einmal als das Abbild eines
kastrierten Modells. Der Statue fehlen Kopf, Brust und Arme, dem
Modell fehlt die Zeugungsfähigkeit. Die plötzliche Begrifflichkeit, die
sich ergibt, wenn der Bauch betrachtet wird, lässt einen Übergang von
ästhetischer Ergriffenheit zu sinnlichem Begehren vermuten. Die
Beschreibung der umschliessenden Bewegung des Epheus und der
Schlange um den sich aufrichtenden Baum (der nur ein Strunk ist,

was aber nicht gesagt wird) schildert das Umfassen einer Erektion16.

16 Auf den phallischen Symbolwert der Schlange muss nicht weiter hingewiesen
werden.



54 Raimund Fridrich

Die Leerstelle ist das Geschlecht, das weder betrachtet noch beschrieben

werden kann. Die Tränen drücken folglich Trauer über die
Verstümmelung des Bacchus aus, dessen Bauch nur begrifflich dargestellt

werden kann und der auszudrücken scheint, dass die erotische
Sinnlichkeit hier nicht realisiert werden darf.

Kommen wir jetzt zu einer der komplexesten Beschreibungen
überhaupt. Die Beschreibung des Torso im Belveder ist, zusammen mit der
des Laokoon und des Apollo, Winckelmanns vollendetste Darstellung
seiner Ästhetik der Sinnlichkeit. Die Beschreibung des Torso zeigt am
eindrücklichsten, wie Winckelmann zwischen der historischen und
der ästhetischen Beschreibung unterscheidet. Während erstere dazu
dient einen Gegenstand mimetisch darzustellen und ihn wissenschaftlich

analysierbar zu machen, dient letztere der Darstellung seiner
eigentlichen Kunstauffassung. Dass die drei Beschreibungen aber im
zweiten, historischen Teil der Geschichte der Kunst stehen,
widerspricht dem nicht. Die Geschichte derKunst hat zwei Teile, wovon der
erste sich der Entwicklung des ästhetischen Systems der Antike widmet

und der zweite, "[n]ach den äusseren Umständen der Zeit", meist
nur summarisch beschriebene Kunstwerke aufzählt. Obwohl sich die
drei grossen Beschreibungen lückenlos und übergangslos in den
Textkorpus des zweiten Teils einfügen, heben sie sich stilistisch davon
ab und werden eindeutig als Beispiele für die von Winckelmann
propagierte Kunstanschauung kenntlich. Im Kontext der Geschichte
derKunst stellen die Beschreibungen je einen bestimmten Typus einer
griechischen Statue dar, der allerdings nicht historisch, sondern formal
nach dem Grad der Idealisierung definiert wird. Winckelmann unterwirft

seine Entwicklungsgeschichte der griechischen Kunst zwar einer
republikanisch inspirierten Ideologie der Aufstieg, Blüte und Niedergang

diktierenden Freiheit. Laokoon, der Torso und Apollo spielen in
diesem System aber keine politische Rolle, sondern verkörpern ästhetische

Darstellungstypen. Damit überwinden sie die historische
Dimension der Kunst, die Winckelmann in der Geschichte der Kunst
darlegt und ermöglichen folglich auch keinen Rückbezug auf ihren
Entstehungshorizont. Nur in den kurzen Einleitungssätzen vor den
Beschreibungen kommt Winckelmann auf die historische Kontextualisie-

rung der beschriebenen Statuen zu sprechen. Es stellt sich jedoch



Les Mystères de l'Art 55

heraus, dass die drei Statuen zwischen den historisch signifikanten
Perioden als Schwellengestalten fungieren.

Der Torso ist ein Werk des historischen Niedergangs, dessen
Entstehungshorizont von Unbekannten geprägt ist und nur anhand der
Buchstabenform seiner Künstlersignatur datiert werden kann. In ihm
scheint die historische Dynamik, welche den Untergang der Kunst
herbeiführt, suspendiert zu sein:

Der Torso des Hercules scheint eines der letzten vollkommenen Werke zu seyn,
welche die Kunst in Griechenland vor dem Verluste der Freyheit hervorgebracht
hat. (GdK, S. 371)

Die höchste Kunst ist somit in den Schwellenbereichen situiert, wo die
historischen Kräfte ihre Wirksamkeit auf die Kunst eingebüsst haben17.

Wissenschaftlich ist das Werk damit entwertet, weil sich keine
systematischen Kenntnisse über die Kunstentwicklung davon herleiten
lassen. Sein ästhetischer Wert ist dagegen unschätzbar, wie Winckelmann
in seinen verschiedenen Beschreibungen zu zeigen versucht.

Winckelmann publiziert die Beschreibung des Belvedere Torso in
drei Fassungen18. In der BSW Beschreibung und der Beschreibung im
Versuch einer Allegorie — Pfotenhauer nennt sie ein "hermeneutisches
Delir" - 19 legt Winckelmann den Akzent auf die allegorische
Einschreibung des Mythos in den Körper und liest den Körper gleichsam
als eine Biographie der mythologischen Gestalt. Dabei sucht er aber
nicht nach dem, was Panofsky den Bedeutungssinn nennt, sondern
stellt dar, wie das Kunstwerk durch die Betrachtung seine eigene Form
aufzulösen vermag. Nicht mimetische Körperlichkeit sondern progres-

17 Vgl. auch Potts, a.a.O., S. 53-

18 Ein erstes Mal erschien sie 1762 in der von Felix Christian Weisse herausgegebe¬
nen Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen Künste, Bd. V, 1,

1762, unter dem Titel Die Beschreibung des Torso im Belvedere zu Rom (in der
Folge BSW). Es handelt sich bei diesem Beitrag um die einzige separat gedruckte
Statuenbeschreibung Winckelmanns. Die zweite Veröffentlichung findet 1764 in
der Geschichte derKunst statt. Und ein drittes Mal lässt sie Winckelmann 1766 im
Versuch einerAllegorie, besondersfür die Kunst drucken.

19 Helmut Pfotenhauer, "Winckelmann und Heinse, Die Typen der Beschreibungs¬
kunst im 18. Jahrhundert oder die Geburt der neueren Kunstgeschichte", in:
Beschreibungskunst - Kunstbeschreibung, S. 326.



56 Raimund Fridrich

sive Transparenz des Materiellen ist das Ziel der Beschreibung. Mimetisch

ist die Beschreibung in dem Sinn, als sie wie der Torso als

Fragment konzipiert ist:

[E]s ist daher dieser Entwurf, über welchen ich viel und lange gedacht habe,
ungeendiget geblieben, und gegenwärtige Beschreibung selbst möchte noch die
letzte Hand nöthig haben.

Die "gegenwärtige Beschreibung" wird auch in der vier Jahre späteren
Fassung im Versuch einer Allegorie keine Erweiterung erfahren. Die
Beschreibung hat somit denselben zwiespältigen Charakter wie der
Torso. Man kann die Beschreibung einerseits als ein Ersatz für eine
Abbildung verstehen, wie der Torso als Ersatz für die verlorenen
Kunstwerke zu betrachten ist, andererseits als Beispiel "was über ein
so vollkommenes Werk der Kunst zu denken und zu sagen wäre"20,
wie der Torso die Vorbildlichkeit der griechischen Kunst verkörpert.

Die Beschreibung beginnt als Paradebeispiel der ekphrastischen
Teichoskopie. Mit dem ersten Satz wird eine Rhetorik des Vöraugen-
führens und Zeigens in Gang gesetzt. Ein monologisches Ich führt den
als Du angesprochenen Leser vor den Torso. Im rhetorischen Gang
zum Kunstwerk hin, kommt der Torso selbst in Bewegung, indem er
sich dem Zuschauer nähert. Er kommt ihm auf der Zeitachse entgegen
und überwindet somit die Distanz, die zwischen der Antike und der
Gegenwart des Sehens besteht.

Ich führe dich itzo zu dem so viel gerühmten, und niemals genug gepriesenen
Trunk eines Herkules; zu einem Werke, welches das schönste in seiner Art [...],

von denen, welche bis auf unsere Zeiten gekommen sind.

Die anfängliche Inszenierung eines Dialogs vor der Statue' wird bald
zu einem Monolog, in welchem das angesprochene Du des Lesers und
das Ich des beschreibenden Subjekts verschmelzen. Diese für Winckel-

20 Zitiert nach Winckelmann, "Gedancken über die Nachahmung der Griechischen
Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-Kunst", in: Frühklassizismus, Position
und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse, hg. v. Helmut Pfotenhauer et al.,
Frankfurt/Main, 1995, S. 9-50 (in der Folge FK).



Les Mystères de l'Art 57

mann typische Auflösung der Antinomie in einem Dritten ermöglicht
die enthusiastische Äusserung im Geist des vorgestellten Altertums21.

In seiner Beschreibung illustriert Winckelmann paradigmatisch die
Dialektik der Kunstwahrnehmung, wo das Sichtbare nicht das Bedeutende

darstellt und Blicke unter die materielle Hülle gleiten müssen, um
den Grund sichtbar machen zu können. Gleich zu Beginn wird auf die
Problematik der Darstellung von Wahrnehmung hingewiesen. Winckelmann

fragt, wie er ein Kunstwerk beschreiben kann, dass "der zierlichsten

und der bedeutendsten Theile der Natur beraubet ist". Er behauptet,
dass das Darstellungsproblem vom fragmentarischen Erhaltungszustand

der Statue herkomme, die mit einer gefällten entlaubten Eiche

vergleichbar sei. Inwiefern die Natur oder die Statue als Ganzes
darstellbar wäre, wird aber nicht bedacht. Indem er die Statue aber als

"gemisshandelt und verstümmelt" erfasst, kündigt er seine spätere
Inszenierung der Ergänzung schon an. Das Ziel der Beschreibung ist es
nämlich, sich die Statue als Ganzes, ja sich die gesamte antike Plastik
als Ganzes vorzustellen. Der Torso ist die Metapher einer brutal
zerstörten "mächtigen" Natur, von der nurmehr Teile erhalten sind.

So wie von einer mächtigen Eiche, welche umgehauen und von Zweigen und
Aesten entblösset worden, nur der Stamm allein übrig geblieben ist, so
gemisshandelt und verstümmelt sitzet das Bild des Helden; Kopf, Brust, Arme
und Beine fehlen. Der erste Anblick wird dir vielleicht nichts, als einen ungeformten
Stein sehen lassen.

Diese Teile lassen auf Anhieb nicht mehr erkennen, worum es sich
handelt. Vom Problem der Darstellung geht Winckelmann auf das
Problem der Wahrnehmung über. Dieses erfasst er in seiner zivilisatorischen

Bedeutung, indem er das Erscheinungsbild des Torso mit
einem "ungeformten Stein" vergleicht, der den Eingriff des
formgebenden Künstlers noch nicht erfahren hat22.

21 Das singulare Du kann auch zu einem Kollektiv werden: "Fraget diejenigen..."
(FK, S. 176). Es gibt keine systematische Anrede in diesen Beschreibungen. Das
Publikum ist eines, das sich aus einzelnen Dus zu einer Gruppe verwandelt oder
zu einem Wir wird.

22 Im Versuch einerAllegorie betont er weniger den Bruch zwischen der gegenwär¬
tigen und der antiken Natur als den kulturellen Bruch, der auf die Zerstörung der
Antike folgte. Anstatt "ungeformten" heisst es "verunstalteten".



58 Raimund Fridrich

Doch was gibt Winckelmanns Blickregie seinem Leser nun zu
sehen? Der Leser sieht vor seinem inneren Auge keinen Stein, oder im
besseren Fall einen Stein, der einen Körper darstellt, sondern er sieht
eine fragmentarische Statue, die ihrerseits noch in viele Einzelteile
zerfällt. Die Beschreibung vermittelt keinen ganzheitlichen Körper
sondern verweist auf etwas ausserhalb der körperlichen Erfahrung
Liegendes. Denn Winckelmann schildert nicht einfach was er sieht,
sondern wofür das Gesehene einsteht. Jeder Muskel bedeutet den
Mythos und gibt Winckelmann Anlass die Heldengeschichte von
Herkules nachzuerzählen. Dies führt zu einem scheinbaren Paradox,
wenn Winckelmann schreibt: "Da, wo die Dichter aufgehöret haben,
hat der Künstler angefangen." Denn anstatt zu beschreiben, wie der
Künstler "einen gleichsam unsterblichen Leibe" darstellt, wiederholt er
nur in seinen Worten, was auch die "Dichter" über den Heros berichtet
haben. Doch gerade dadurch wird der Körper als vollkommenes
Zeichen gewertet. Er bringt nämlich die Wahrnehmung in Gang und
gibt das Unsichtbare zu sehen, das gemeint ist23.

Winckelmann setzt eine Metaphorik ein, die unsere Aufmerksamkeit

auf den Zeichencharakter der Statue lenkt. Reales und imaginier-
tes Sehen treffen sich in der Beschreibung des Torso und als das

zentrale Ziel der Kunstbetrachtung wird eine Sicht propagiert, bei der
Zeichen und Bezeichnetes sich decken24. Das folgt auch aus der
passiven Haltung, die das beschreibende Subjekt später im Gestus des
Geführtwerdens annimmt. Diese Haltung erinnert an das Verhältnis,
das der Leser als Du am Anfang zum Ich hatte. Indem der Betrachter

23 "Ich sehe in den mächtigen Umrissen dieses Leibes die unüberwundene Kraft
des Besiegers der gewaltigen Riesen, die sich wider die Götter empöreten, und
in den phlegräischen Feldern von ihm erleget wurden: und zu gleicher Zeit
stellen mir die sanften Züge dieser Umrisse, die das Gebäude des Leibes leicht
und gelenksam machen, die geschwinden Wendungen desselben in dem Kampfe

mit dem Achelous vor, der mit allen vielförmigen Verwandlungen seinen
Händen nicht entgehen konnte."

24 "In jedem Theile dieses Körpers offenbaret sich, wie in einem Gemähide, der

ganze Held in einer besondern That, und man siehet, so wie die richtigen
Absichten in dem vernünftigen Baue eines Ballastes, hier den Gebrauch, zu
welcher That ein jedes Theil gedienet hat."



Les Mystères de l'Art 59

von der Statue geführt wird ("ich werde [...] geführt"), offenbart sie
ihre eigene Bedeutung.

Die Beschreibung der Rückenmuskulatur illustriert auf besonders
eindrückliche Weise die Dynamik des Statuenkörpers. Während jeder
Körperteil die Erinnerung an eine grosse Tat von Herkules hervorruft,
evoziert der Rücken das Wellenspiel des Meeres, in dem sich der Blick
verliert.

So wie in einer anhebenden Bewegung des Meers die zuvor stille Fläche in einer
lieblichen Unruhe mit spielenden Wellen anwächset, wo eine von der andern
verschlungen, und aus derselben wiederum hervorgewälzet wird: eben so sanft

aufgeschwellet und schwebend gezogen, fliesset hier eine Muskel in die andere,
und eine dritte, die sich zwischen ihnen erhebet, und ihre Bewegung zu
verstärken scheinet, verlieret sich in jene, und unser Blick wird gleichsam mit
verschlungen.

Die Bewegung der Muskulatur, die Winckelmann mit ineinander
fliessenden Wellen vergleicht, verbildlicht die Wechselbewegung von
Penetration und Expression, wie sie in der Auseinandersetzung mit
Kunst notwendig ist. Das Ergebnis einer solchen Betrachtung ist die
Entgrenzung des Betrachters selbst, der meint in der Haut des Heros
die mythischen Schauplätze zu besuchen25.

In der inszenierten Verlebendigung der Statue geht der Geist von
anfänglicher aktiver Durchdringung zu passiver Entzückung über26.

Doch nicht nur der "Geist" wird machtlos, auch das Auge verliert seine
Macht. An die Stelle dieses Sinnes setzt sich die Hand, die blind
ertastet, was das Auge und der Geist bisher zu durchleuchten
vermochten. Winckelmann schreibt, dass die im Rücken "schwellendeln]
Hügel von Muskeln [...] weniger dem Gesichte, als dem Gefühle,
offenbar" sind. In der Darstellung der Vergeistigung von Materie, was
dem präzisen Moment der Apotheose entspricht, werden alle gängigen

Funktionen der Sinnesorgane umgedeutet. Die Bedeutung von

25 "In diesem Augenblicke durchfährt mein Geist die entlegendsten Gegenden der
Welt, durch welche Herkules gezogen ist, und ich werde bis an die Grenzen
seiner Mühseligkeit, und bis an die Denkmale und Säulen, wo sein Fuss ruhete,
geführet [...]."

26 "Ich werde entzücket, da ich diesen Körper von hinten ansähe [...]." (FK, S. 177)



60 Raimund Fridrich

"scheinen", als auf das Auge, und von "begreifen" als auf den Geist
bezogen, wird hier umgekehrt. Denn es ist die "Hand eines schöpferischen

Meisters", die den haptisch verstandenen Begriff als Schein
einem blinden, nämlich inneren Auge, zugänglich macht27. Die Grenzen

zwischen den Sinnen sind somit verwischt, wenn nicht gar
aufgehoben. Im Moment der Entgrenzung gewinnt der Torso seine
ursprüngliche Gestalt wieder28. Angeregt durch diese Sinneserweiterung
tritt der Betrachter nun als Künstler und Schöpfer des transfigurierten
Herkules an den Torso heran und ergänzt in der Vorstellung jedes
fehlende Glied. Je weniger zu sehen ist, desto mehr erscheint dem
"Geist" und was gesehen ("vor meinen Augen erhebet...") und was
vorgestellt ist ("in meinen Gedanken"), lässt sich nicht mehr
unterscheiden. Die Erkenntnis der "Seele" der Statue legitimiert sich genauso,

wie die Ergänzung der Statue in der Vorstellung. Der Höhepunkt
der Beschreibung ist die Darstellung der "Vollkommenheit seiner
Seele". Darin liegt nach Winckelmanns Verständnis der Beweis für die
Überlegenheit des Künstlers vor dem Dichter. Denn während die
Dichter Herkules nur als gewalttätigen Helden fassen können, verkörpert

der Torso den zivilisatorischen Heros, "der sich aus Liebe zur
Gerechtigkeit den grössten Gefährlichkeiten ausgesetzet, der den
Ländern Sicherheit und den Einwohnern Ruhe" geschaffen hat. Diese

positive Wertung kann aber nicht im bewegten Körper erkannt werden:

"In der Ruhe und Stille des Körpers offenbaret sich der gesetzte
grosse Geist." In seiner Darstellung der eigentlichen Apotheose
wiederholt Winckelmann erneut die Grundfigur seiner Lektüre als eine
Ästhetik der dynamischen Gestalt. Durch "Ruhe und Stille" kündigt
Winckelmann, wie schon bei Laokoon, eine Zustandsveränderung der
Körperlichkeit an. Im Fall von Herkules bedeutet die Apotheose nicht

27 "Scheinet es unbegreiflich, ausser dem Kopfe in einem andern Theile eine den¬

kende Kraft zu legen; so lernet hier, wie die Hand eines schöpferischen Meisters
die Materie geistig zu machen vermögend ist."

28 "Mich deucht, es bilde mir der Rücken, welcher durch hohe Betrachtungen
gekrümmet scheinet, ein Haupt, welches mit einer frohen Erinnerung seiner
erstaunenden Thaten beschäfftiget ist; und indem sich so ein Haupt voll von
Majestät und Weisheit vor meinen Augen erhebet, so fangen sich an in meinen
Gedanken die übrigen mangelhaften Glieder zu bilden."



Les Mystères de l'Art 61

nur den Aufstieg der Seele; der ganze Körper verändert sich. Indem
Winckelmann darstellt, wie die Grenzen zwischen Innen und Aussen
überwunden werden, geht nämlich seine Materialität scheinbar verloren.

Im Moment der Ruhe, der vor der Apotheose liegt, wird die
Körperform als ein "Gefäss" geschildert, das seinerseits "eingehüllet"
ist. Was das Gefäss, das selbst eingefasst wird enthält, lässt sich nicht
mehr sagen. Innen und Aussen sind nicht mehr trennbar. Die "Form"
verliert somit ihre Oberfläche und ihren Inhalt.

Diese vorzügliche und edle Form einer so vollkommenen Natur ist gleichsam in
die Unsterblichkeit eingehüllet, und die Gestalt ist bloss wie ein Gefäss
derselben.

Nach seiner Apotheose wird Herkules noch einmal beschrieben. In
der Darstellung seines geläuterten Körpers wird die Gefässmetapher
noch weiter getrieben. Es heisst:

Von keiner sterblichen Speise und groben Theilen ist sein Leib ernähret: ihn
erhält die Speise der Götter, und er scheinet nur zu geniessen, nicht zu nehmen,
und völlig, ohne angefüllt zu seyn.

Die Bedeutung der Götterspeise erinnert an eine Stelle in der
Apollobeschreibung, wo Winckelmann Göttlichkeit mit dem Fehlen von
Verdauungsorganen in Verbindung bringt. Der Genuss ohne Verdauung

und ohne Anfüllung einer Form ist das Zeichen der Göttlichkeit29.
Der göttliche Körper ist, wie der fragmentarische Torso, durch Unbe-
stimmbarkeit gekennzeichnet, die aus einem Mangel entsteht aber
einen Mehrwert bedeutet. Die Organe, die dem Götterkörper nämlich
fehlen, weisen auf die Vollkommenheit hin.

29 Ist eine Anspielung auf homosexuelle Praktiken zu sehen, wenn es heisst, dass
Herkules nur geniesst, ohne "zu nehmen"? "Geniessen" hat nach Jauss im Pietismus

eine mystische Dimension. Winckelmann, der in einer pietistischen Familie
aufwuchs, war damit wohl vertraut. "In der geistlichen Dichtung des 17. Jahrhunderts

konnte Geniessen für 'Gott teilhaft werden' eintreten; im Pietismus verband
sich die beiden Wortbedeutungen 'Lust und Teilhabe' zu einem Akt, in dem sich
der Gläubige unmittelbar der Gegenwart Gottes vergewisserte." Hans Robert
Jauss, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. Main,
1991, S. 72.



62 Raimund Fridrich

Die Schönheit der Gottheiten im männlichen Alter [...] bestehet hier in dem

Mangel der Nerven und Sehnen, welche sich in der Blüthe der Jahre wenig
äussern. Hierinn aber liegt zugleich ein Ausdruck der göttlichen Genügsamkeit,
welche die zur Nahrung unsers Körpers bestimmte Theile nicht von nöthen hat;
und dieses erläutert des Epicums Meynung von der Gestalt der Götter, denen er
einen Körper, aber gleichsam einen Körper, und Blut, aber gleichsam Blut,
giebt... (GdK, S. 162)

Der Torso hat nur "gleichsam" einen Körper, wie Winckelmann durch
die Ästhetik der Formauflösung gezeigt hat.

Winckelmann schliesst seine Beschreibung mit der Vorstellung
von Herkules in den Armen "der ewigen Jugend" im immerwährenden
Lustmoment. Lust ist nun keine physisch verankerbare Empfindung
mehr. Sie ist absolut und undarstellbar.

Der Schluss der BSW Beschreibung bringt wiederum eine Wende,
indem der Betrachter jäh in eine Gegenwart zurückgerufen wird, die
von Melancholie, Trauer und Sprachlosigkeit gekennzeichnet ist30.

Vom verlorenen Urbild im "Verstände des Künstlers", zu den fragmentarischen

"Ueberresten" bis zum Begehren "würdig zu beschreiben",
markiert Winckelmann den Bruch, der zwischen der Antike und der
Gegenwart zu beklagen ist.

Völler Betrübniss aber bleibe ich stehen, und so wie Psyche anfieng die Liebe zu
beweinen, nachdem sie dieselbe kennen gelernet; so bejammere ich den
unersetzlichen Schaden dieses Herkules, nachdem ich zur Einsicht der Schönheit
desselben gelanget bin.

Winckelmanns Vergleich mit einer trauernden Frau, deren Geliebte
verschwindet, erinnert an das Ende der Geschichte der Kunst, wo er
sein eindringliches Interesse an der Kunst mit der Sehnsucht erklärt,
das Bild des Geliebten noch einmal zu erblicken. Auch da markiert

30 Die zwei Schlussparagraphen, in denen Winckelmann der Trauer über den
Verlust der Antike Ausdruck gibt, fehlen im Versuch einerAllegorie. Sie sind dort
wohl auch kaum notwendig, da das ganze Werk unter dem Vorzeichen des
Verlustes der antiken Allegoriesprache verfasst und die Trauer somit implizit
ausgedrückt ist.



Les Mystères de l'Art 63

sich Winckelmann als weiblich31. Die Dialektik des guten Geschmacks
ist hier auf den Punkt gebracht. Durch die Kenntnis der Schönheit,
wird ihr Mangel erst beklagenswert. Die Ruinen der Antike werden
zum Ort der Melancholie, weil in ihnen der Beweis gefunden wurde,
dass Schönheit ein verlorenes Gut ist. Die Einsicht in die Schönheit,
der Winckelmann und der Leser dank der Beschreibung teilhaftig
werden, ist kein Anlass zu Freude sondern zu Klage. Der Torso wird
damit zur Allegorie des Verlustes schlechthin: "Wem wird hier nicht
der Verlust so viel hundert anderer Meisterstücke derselben zu Gemüthe
geführet!"

Derselbe Grundton durchzieht auch die Beschreibung des Torso
in der Geschichte der Kunst. Winckelmann stellt das Kunstwerk als

"eines der letzten vollkommenen Werke [...] welche die Kunst in
Griechenland vor dem Verlust der Freyheit hervorgebracht hat" dar
(GdK, S. 371). Da Freiheit eine der Grundbedingungen für Kunst ist,

verkörpert der Torso das letzte Kunstwerk überhaupt. Als Endpunkt ist

er undarstellbar, was Winckelmann darin erkennt, "dass sich niemand
im Nachzeichnen der Richtigkeit versichern kann" (GdK, S. 369). Die
Zeichnungen, welche die "grössten Künstler nach diesem Torso"
anfertigten, seien nämlich "wie ein schwach zurückgeworfenes Licht"
(GdK, S. 370) verglichen mit dem Original. Selbst die Kritiker irrten in
ihrer Beurteilung des Torso, wie Winckelmann in den Anmerkungen32
angibt. Über den Künstler ist ausser seinem Namen nichts bekannt.
Eine Aura des Unfassbaren umgibt somit die Überlieferungsgeschichte
und Rezeption dieser Statue, was sich mit ihrer Deutung deckt. In der
Geschichte der Kunst legt Winckelmann wiederum das Schwergewicht
auf die geläuterte Körperlichkeit und den Körper in der Schwellenlage,

der dem Betrachter entweicht. Gleich zu Beginn wird die
Beschreibung unter das Vorzeichen der Abwesenheit und des Mangels
gestellt: "ohne Kopf, Arme und Beine, wie diese Statue ist." Im
Unterschied zur BSW Fassung legt er aber besonderen Wert darauf, die
Idealisierung der Statue zu betonen. In einem einzigen Satz fasst er

31 "So wie eine Liebste an dem Ufer des Meeres ihren abfahrenden Liebhaber, ohne
Hofnung ihn wieder zu sehen, mit bethränten Augen verfolget, und selbst in
dem entfernten Segel das Bild des Geliebten zu sehen glaubt." GdK, S. 430.

32 GdK, S. 70, Anm. 1.



64 Raimund Fridrich

Herkules' Transformation von der Menschen- zur Göttergestalt als
einen Prozess der Läuterung und eine Erhebung.

Dieser Künstler hat ein hohes Ideal eines über die Natur erhabenen Körpers, und
eine Natur männlich vollkommener Jahre, wenn dieselbe bis auf den Grad
Göttlicher Genügsamkeit erhöhet wäre, in diesem Hercules gebildet, welcher
hier erscheint, wie er sich von den Schlacken der Menschheit mit Feuer
gereiniget, und die Unsterblichkeit und den Sitz unter den Göttern erlanget hat.

(GdK, S. 369)

Interessant ist der Unterschied zwischen dem vom Künstler dargestellten

männlichen Körper "vollkommener Jahre" und dem Erscheinungsbild

"wie er sich von den Schlacken der Menschheit mit Feuer
gereiniget" hat. Zwischen der Darstellung durch den Künstler und der
Erscheinung vor dem Betrachter hat die Skulptur eine Autonomie
erlangt, die sie dem formgebenden Willen des Bildhauers entreisst.
Zwar bestimmt Winckelmann nicht woher die Eigendynamik des
Kunstwerks stammt, er lokalisiert die künstlerische Qualität des Torso
aber genau in seiner Fähigkeit sich dem formgebenden Künstler zu
entwinden. Die Vollkommenheit als Statue stammt aus einer grenzenlosen

Freiheit, die die Nahrungsaufnahme unnötig macht. Der Wunsch
des Betrachters, das Kunstwerk in seiner ursprünglichen Schönheit
wahrzunehmen, widerspricht dem nicht. Winckelmann bestimmt den
Torso nämlich als einen Herkules in Selbstbetrachtung33, der durch die
"Ueberdenkung seiner vollbrachten grossen Thaten" sich selbst reflektiert

und damit eine Autonomie - oder in Winckelmanns Terminologie,

eine "Genügsamkeit", erlangt, die ihm vorher versagt war.
Der Torso ist nicht nur das Paradebeispiel der allegorischen Kunst,

sondern dient auch dem Beweis, dass ein Kunstwerk in Analogie zu
seiner Schaffenszeit steht. Die Statue wird als ein Monument eines
letzten Aufblühens der Freiheit vor dem Untergang gesehen. Wie die
Griechen ihre Freiheit verloren, büsst der Torso seine Glieder ein.
Indem Winckelmann den schlechten Erhaltungszustand beklagt,
betrauert er zugleich die Unterdrückung der Griechen durch die Römer

33 "Er hat [...] mit gestütztem und aufwerts gerichteten Haupte gesessen, welches
mit einer frohen Ueberdenkung seiner vollbrachten grossen Thaten wird
beschäftiget gewesen sein." GdK, S. 369.



Les Mystères de l'Art 65

und den Verfall der Kunst, den dieser Zustand hervorruft. So folgt dem
Torso chronologisch die Unterjochung der Griechen durch die Römer.
Deren erste Tat ist bezeichnenderweise die Plünderung von griechischen

Kunstschätzen mit dem Ziel sie nach Rom zu schicken34.

In der Geschichte der Kunst stellt Winckelmann fest, dass Schönheit
"eins von den grossen Geheimnissen der Natur [ist], deren Wirkung
wir sehen, und alle empfinden, von deren Wesen aber ein allgemeiner
deutlicher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehört"35. Die
Beschreibungen erlauben es ihm nun sich mit diesem fehlenden
Begriff produktiv auseinander zu setzen. Innerhalb der Geschichte der
Kunst exemplifizieren die Beschreibungen sowohl die historische
Entwicklungsgeschichte von Kunst, als auch die Ästhetik der Begeisterung.

Neben ihrer Absicht antiquarische Erkenntnis zu fördern, wollen
sie auch die enthusiastische und erotische Einstellung der Kunst
gegenüber darstellen. Kunstbeschreibung ist für Winckelmann damit
ein Mittel, um die Kunstwahrnehmung als sinnlichen Erlebensprozess
darzustellen und nicht nur, um das Kunstwerk sprachlich wiederzugeben.

Die Beschreibung soll die sinnliche Wirkung von Kunst nachvollziehbar

machen, denn für Winckelmann erbringt die erotische
Wirkung den Beweis von Schönheit. Letztlich stellen die Beschreibungen
die Statuen als Kunstwerke dar, d.h. als Objekte, deren offene Form
die stete Konfrontation und den sinnlichen Kontakt mit dem Betrachter

verlangen. Moritz' Unbehagen gegenüber der Beschreibung, die
sich an die Stelle des Schönheitsbegriffs setzt, die Leerstelle jedoch
nicht füllt, entspricht Winckelmanns Absicht, die Bild- und
Statuenbeschreibungen in ihrer individuellen Verschiedenartigkeit als den Ort
zu bestimmen, wo Schönheit diskursiv erörtert werden kann ohne sie

begrifflich zu fixieren.

34 Paradoxerweise ist es dieser Gewaltsakt, der die Kunst dem modernen Betrach¬

ter erst zugänglich macht. "Durch die Plünderung von Korinth kamen die ersten
Werke der Kunst aus Griechenland selbst nach Rom [...]" GdK, S. 371. Der gute
Geschmack wird, in Analogie zu den Gedanken, durch Gewalt verbreitet.

35 GdK, S. 142.



66 Raimund Fridrich

Résumé

Une analyse approfondie de quelques-unes des descriptions d'œuvres d'art dans
l'Histoire de l'Art des Anciens de Johann Joachim Winckelmann montre quelle place
celles-ci occupent à l'intérieur d'un système qui se veut historique et esthétique à la

fois. En effet, ces descriptions n'apportent pas seulement une meilleure connaissance
historique de l'œuvre en question mais démontrent en même temps la qualité
sensuelle du regard. Ainsi les descriptions - véritables exemples d'une rhétorique de
la visibilité - deviennent paradigmatique pour une relation enthousiaste entre l'œuvre
et le spectateur. Dû au refus de Winckelmann de poser une définition abstraite et fixe
du beau, les descriptions lui permettent d'ouvrir un espace pour le rapprochement
discursif vers un beau concret. Dans ce sens-là les descriptions de Winckelmann sont
uniques et essentielles pour toute compréhension de son esthétique.


	Les Mystères de l'Art : Winckelmanns Ekphrasis und die Begrifflichkeit der Schönheit

