
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 30: Poetik & Rhetorik

Artikel: Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" in Gottscheds Versuch
einer Critischen Dichtkunst

Autor: Härter, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Härter

Die Rhetorik der "verblümten Redensarten"
in Gottscheds
Versuch einer Critischen Dichtkunst

i

Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst, 1730 in erster Auflage
erschienen1, hat mit seiner Konzeption eines vernunftorientierten,
moral- und bildungsverpflichteten, phantasiefeindlichen, regelstrengen

Begriffs von Literatur in Deutschland zunächst weitreichende
Autorität entfaltet2; Gottscheds Poetik kommt aber literaturgeschichtlich

ebenso das Verdienst zu, durch ihren ästhetisch-moralischen
Rigorismus poetischen und poetologischen Widerstand geweckt zu
haben - jenen Widerstand, der auch mit dem Untergang der klassischen

Rhetorik als Instanz der poetologischen Theoriebildung
verknüpft ist3.

1 Zu Leben, Werk und Wirkung Gottscheds siehe P. M. Mitchell, Johann Christoph
Gottsched (1700-1766). Harbinger ofGerman Classicism, Columbia, SC, Camden,
1995. Eine Gesamtdarstellung zum breiten wissenschaftlichen Wirken Gottscheds

gibt Werner Rieck, Johann Christoph Gottsched. Eine kritische Würdigung seines
Werkes, Berlin, Akademie-Verlag, 1972; zu Gottscheds Dichtungstheorie S. 143-
234. Informativ, reizvoll und biographisch interessant liest sich Renate Feyls
Roman über das Ehepaar Gottsched: Idylle mit Professor; Köln, Kiepenheuer und
Witsch, 1989.

2 Zum geistesgeschichtlichen Kontext des Versuchs einer Critischen Dichtkunst vgl.
Hans Freier, Kritische Poetik. Legitimation und Kritik der Poesie in Gottscheds

Dichtkunst, Stuttgart, Metzler, 1973, S. 1-25.
3 Zur Wirkungsgeschichte des Versuchs einer Critischen Dichtkunst vgl. den

Kommentarband zum Versuch einer Critischen Dichtkunst-, J.Ch. Gottsched, Ausgewählte

Werke, Bd. 6, 4. Teil, hg. v. P.M. Mitchell, Berlin, New York, De Gruyter,
1978, S. 10-13. Siehe auch P.M. Mitchell, Johann Christoph Gottsched(1700-1766),
a.a.O., 1995, S. 27f. und S. 37-41.



26 Andreas Härter

Der Versuch einer Critischen Dichtkunst gilt im allgemeinen als

eine Poetik, die Literatur als Mittel der moralischen Belehrung und
Erziehung auffasst. Der literarische Text ist gemäss ihrer Anleitung in
einer Weise herzustellen, dass er der Vermittlung moralischer Lehrsätze

fähig ist. Das ist die funktionale Ordnung des literarischen Texts;
diesem Erfordernis hat sich alle schöpferische Arbeit des Dichters zu
fügen. Indem Gottscheds Poetik die ästhetischen Belange der moralischen

Wirkungsabsicht unterwirft, zeigt sie eine Auffassung von
Literatur, die sich, rhetorisch gesprochen, am Prinzip der Persuasion
orientiert. Den Versuch einer Critischen Dichtkunst in der Perspektive
dieser Auffassung zu lesen - und mit dieser Lektüre ist er kanonisch
geworden -, heisst, seiner Persuasionsabsicht bereits zu gehorchen.
Die Perspektive lässt sich jedoch umkehren. Statt die textliche Ästhetik
als Mittel der moralischen Belehrung aufzufassen, kann eine per-
suasionskritische Lektüre fragen, ob nicht vielmehr die moralische
Intention als Funktionselement der Gottschedschen Ästhetik lesbar
sei. Natürlich stellt sich bei dieser Umkehrung auch die Frage, worin
denn die Funktion der Moral für die Ästhetik bestehen könnte. Es lässt

sich zeigen, dass die Reduktion der Literatur auf die Vermittlung
moralischer Lehrsätze einem poetologischen Anspruch auf Beherrschung

des poetischen Texts zuarbeitet: Gottscheds Poetik strebt eine
Theorie der Textbeherrschung, der Beherrschung der poetischen Sprache

und ihrer Verweisungspotentiale, an, die, fundiert in einer rigoros
streng gefassten Nachahmungstheorie, der persuasiven Rhetorik sehr
viel näher steht als dem Verständnis von Literatur, das sich seit den
Zeiten Gottscheds herausgebildet hat. Gegenstand der folgenden
Ausführungen kann nicht die gesamte Konstruktion der Gottschedschen
Poetik der Textbeherrschung sein4; vielmehr wird untersucht, wie sich
diese Poetik auf der Ebene der Erörterung der poetischen Sprache
darstellt.

4 Diese Gesamtuntersuchung ist Gegenstand einer Studie innerhalb eines umfassende¬

ren Argumentationszusammenhangs: Andreas Härter, Digressionen. Studien zum
Verhältnis von Ordnung und Abweichung in Rhetorik und Poetik. Quintilian -
Opitz- Gottsched - Friedrich Schlegel, München, Fink, 2000.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 27

II

Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst5 bildet eine der bedeutenden

historischen Schnittstellen von Rhetorik und Poetik, genauer:
eine der Schnittstellen der klassischen, persuasiven Rhetorik und der
durch sie noch weithin bestimmten Poetik des 17. und 18. Jahrhunderts.

In dieser Schnittstelle beginnen - dämm ist sie interessant - sich
erste Widerstände gegen die persuasive Vereinnahmung der Literatur
abzuzeichnen, während eben diese Vereinnahmung noch vehement
postuliert wird.

Die Rhetorik fundiert - im Verein mit der Nachahmungstheorie -
den Versuch einer Critischen Dichtkunst. So explizit wie hundert Jahre
früher in Opitz' Buch von der Deutschen Poeterey erscheint die rhetorische

Orientierung bei Gottsched zwar nicht6. Aber dennoch ist
Rhetorik überall präsent. Die inventio etwa bleibt als Begriff
ungenannt, aber sie bestimmt das Kapitel über die Nachahmung und die
Fabel7; in Abgrenzung zur Historie bedeutet inventio für den Bereich
der Literatur Erfindung, nicht Findung: nämlich die poetische Erfindung

der Fabel in mimetisch-moralischer Absicht8. Die Kapitel über

5 Zitiert wird nach: Johann Christoph Gottsched. Versuch einer Critischen Dicht¬
kunst. Erster allgemeiner Teil, in: J. Ch. G., Ausgewählte Werke, Bd. 6, 1. Teil,
Berlin, New York, De Gruyter, 1973. Diese Ausgabe legt die 3. Auflage des
Versuchs einer Critischen Dichtkunst zugrunde (1742). Zitiert wird mit der Abkürzung

VCD I.

6 Bei Opitz erschien die fundamentale Unterscheidung von res und verba sowie die

Unterteilung der Redeverfertigung und ihrer Theorie in inventio, dispositio und
elocutio noch explizit: "Weil die Poesie / wie auch die Rednerkunst / in dinge vnd
worte abgetheilet wird; als wollen wir erstlich von erfindung vnd eintheilung der
dinge / nachmals von der zuebereitung vnd ziehr der worte / vnnd endtlich vom
masse der sylben / Verse / reimen / vnnd vnterschiedener art der carminum vnd
getichte reden." Martin Opitz, Buch von der Deutschen Poeterey, in: M.O., Gesammelte

Werke. Kritische Ausgabe, hrsg. von George Schulz-Behrend, Bd. II, 1. Teil,
Stuttgart, Hiersemann, 1978, S. 331-416, dort S. 359.

7 "Von den dreyen Gattungen der poetischen Nachahmung, und insonderheit von
der Fabel", VCD I, 195-223.

8 "Ich glaube derowegen, eine Fabel am besten zu beschreiben, wenn ich sage: sie

sey die Erzählung einer unter gewissen Umständen möglichen, aber nicht wirklich
vorgefallenen Begebenheit, darunter eine nützliche moralische Wahrheit verborgen

liegt." VCD I, S. 204.



28 Andreas Härter

das Wunderbare und über die Wahrscheinlichkeit9 lassen sich in der
Folge als Ausführungen über die Bedingungen der poetischen inventio
lesen, und damit als Bestimmung des poetischen aptum, der
Angemessenheit der poetischen Rede an Wirkungsabsicht und Publikum.
Deutlich, aber nicht explizit wird der Bezug zur Rhetorik im weiteren
darin, dass die Lehre von der "poetischen Schreibart"10, analog zur
rhetorischen elocutio, diese als vom Redeinhalt abgetrennte Sprachform

versteht, deren Aufgabe es ist, das zuvor Gedachte wirksam, das
heisst: klar, angenehm und wohl geschmückt, ins Wort zu setzen.
Dieses, das Wort, erscheint als Mittel der Redewirkung, die sich
zwischen perspicuitas und ornatus entfaltet; der ornatus hat die
Aufgabe der affektiven und intellektuellen Intensivierung des zu
Sagenden, ist aber immer dem Gebot der perspicuitas, der Klarheit der
Rede, untergeordnet11.

Insgesamt gehorcht also die Theoriebildung des Versuchs einer
Critischen Dichtkunst der Perspektivierung der klassischen persuasiven
Rhetorik: Sie ist produktions- und wirkungsästhetisch angelegt, und
sie pflegt ein instrumentelles Verständnis der poetischen Sprache.
Dieses Verständnis prägt auch die Theorie der "verblümten Redensarten",

der Tropen, des Kerngebiets dessen, was heute zusammenfassend

das Figurale genannt wird12. Die Instrumentalisierung der
"verblümten Redensarten" und damit der poetischen Sprache, die Gottscheds
Poetik betreibt und die für deren Auffassung von Dichtung essentiell
ist, kritisch zu untersuchen, kann nur gelingen, indem die Lektüre den
Ausführungen Gottscheds folgt, sich dabei aber nicht folgsam verhält,
das heisst: sich der Persuasionsanstrengung des Gottschedschen Texts
zu entziehen versucht.

9 "Von dem Wunderbaren in der Poesie", VCD I, S. 225-253; "Von der Wahrscheinlichkeit

in der Poesie", VCD I, S. 255-282.
10 VCD I, S. 304; die Lehre von der "poetischen Schreibart" umfasst die Kapitel VII-

XII, VDCI, S. 283-493.
11 "Eine von den allervornehmsten Tugenden, eines guten poetischen Satzes, ist die

Deutlichkeit desselben. Diese muss in gebundener Rede eben sowohl, als in
ungebundener statt haben, und ohne dieselbe würde ein Poet kein Lob verdienen."

VCD I, S. 367.

12 Exemplarisch: Paul de Man, Allegories ofReading. Figurai Language in Rousseau,
Nietzsche, Rilke, and Proust, New Haven, London, Yale University Press, 1979.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 29

III

Kapitel VIII des Versuchs einer Critischen Dichtkunst führt das Kernstück

der poetischen Rede ein: die bildhafte oder tropische Rede,

vorgestellt unter dem Namen der "verblümten Redensarten"13.
"Verblümte Redensarten" sind bei Gottsched die Tropen, nämlich Metapher,

Metonymie, Synekdoche und Ironie, aber nicht die rhetorischen
Figuren; diese werden in einem eigenen Kapitel erörtert, in dem gleich
zu Anfang gesagt wird, ihre Abhandlung "[...] gehöre [ ] eigentlich für
die Meister der Redekunst"14, sei also vorrangig in der Rhetorik, am
besten in Gottscheds eigener Ausführlicher Redekunst, nachzulesen.
Die Tropen werden wie folgt eingeführt:

Der grösste Zierrath poetischer Ausdrückungen besteht freylich in den
tropischen, uneigentlichen und verblümten Worten und Redensarten. Man setzt
dieselben dem eigentlichen Ausdrucke entgegen, der alle Wörter in ihrer natürlichsten

und einfältigsten Bedeutung braucht15.

Der Tradition der Rhetorik gemäss wird die tropische Rede als Schmuck
(ornatus) eingeführt, der der poetischen Rede stärkere Wirkung zu
verleihen vermag, ihren Aussagegehalt aber nicht tangiert, da die
"verblümten Redensarten" als "uneigentlichel ]" Rede stets auf eine
"eigentliche! ]" Bedeutung, die in der Aussageabsicht des Textes liegt,
zurückgeführt werden können. Vom "Feuer" des bildhaften Ausdrucks
ist denn auch immer wieder die Rede, auch von seiner "Anmuth und
Zierde"16, die die poetische Rede "schöner und geistreicher"17 macht.
Der Reiz der Tropen liegt dabei nicht so sehr in der Einwirkung auf
den Affekt - wie dies bei den rhetorischen Figuren der Fall ist - als
vielmehr in der Unterhaltung des Verstandes, der bei der Rückführung
der "uneigentlichen" Rede in "eigentliche! ]" Bedeutung auf anregende
Weise in Beschäftigung versetzt wird18. Die Stmktur der Trope ist, gut

13 VCD I, S. 319-350.
14 VCD I, S. 381.

15 VCD I, S. 319.
16 VCD I, S. 319, S. 322.
17 VCD /, S. 323.

18 Vgl. VCD I, S. 324.



30 Andreas Härter

rhetorisch, wie folgt beschrieben: Der Verstand soll merken, dass "[...]
in jedem uneigentlich verstandenen Worte ein Gleichniss steckt, oder
sonst eine Aehnlichkeit vorhanden ist, weswegen man eins für das
andere setzt"19. "Eins für das andere setzen" - diese Ersetzungsstruktur
impliziert, dass es je ein vorausgesetztes Eigentliches gibt, zu dem sich
der es ersetzende uneigentliche Ausdruck als sekundäre, rückführbare
Illustration verhält.

Wie die poetische Fabel als Bebilderung eines moralischen
Lehrsatzes, so hat die Trope als fraglos entzifferbares Bild eines eigentlichen

"Ausdrucks" zu fungieren. Dass das Verhältnis der Trope zum
eigentlichen Ausdruck das der Substitution ist20, und zwar so, dass der
Rückschluss vom Ersatz auf das Ersetzte stets gewährleistet sein muss,
führt Gottscheds Poetik anhand der Rückübersetzung einiger Gedichte
oder Gedichtausschnitte vor. Dabei wechselt die Poetik ihre Perspektive.

Der Argumentationsgang, sonst stets auf der Seite von
Textproduktion und Wirkungsabsicht, stellt sich hier auf die Seite der
Rezeption und beschreibt die in der Lektüre stattfindende Textwahrnehmung.

So schreibt Flemming auf der 362. Seite:

Der verliebte Himmel lächelt,
In die gleich erwärmte Luft,
Welche gleichsam Küsse fächelt,
Auf der schwangern Erden Kluft,
Die bald beyden, so sie liebet,
Tausend schöne Kinder giebet.

19 VCD /, S. 324.
20 Verwiesen wird auf Cicero, der darauf hinweist, dass "[...] die uneigentlichen

Bedeutungen der Wörter zwar zu allererst aus Mangel und Dürftigkeit der
Sprachen aufgekommen; hernach aber auch zur Anmuth und Zierde gebraucht
worden: wie man auch die Kleidungen anfänglich zur Bedeckung unsrer Blosse,
nachmals aber zur Pracht ausgesonnen und eingeführet hat." VCD I, S. 322. Die
Stelle bei Cicero, De oratore. Über den Redner. Lateinisch /Deutsch, übers, und
hg. v. Harald Merklin, Stuttgart, Reclam, 1976, S. 542, S. 543 (III, 155). Von diesem
doppelten Gebauch der bildhaften Wörter wird in der Folge der Unterschied
zwischen konventionalisierten und neu erfundenen, eigentlich poetischen
"verblümten Reden" hergeleitet.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 31

Wer sieht hier nicht einen weit edlern poetischen Ausdruck; in verblümtem
Verstände gebrauchte Worte, und kühne Redensarten? Der Himmel muss verliebt
heissen, welches man sonst nur von verständigen Wesen sagt. Die Luft muss
Küsse fächeln; weil sie so lieblich ist, als eine freundliche Schönheit, wenn sie

einen Geliebten küssen will. Die Erde ist schwanger, weil die Gewächse gleich
einer Frucht im Mutterleibe, in ihr verborgen liegen, ehe sie im Frühling
ausbrechen. Sie muss den Himmel und die Luft lieben; welches wiederum nur
im verblümten Verstände angeht: weil sie sich nämlich bey der Gegenwart des
freundlichen Himmels, mit ihrem Laube und Grase schmücket; wie eine verliebte

Dirne gegen die Ankunft ihres Liebsten. Endlich giebt sie tausend schöne
Kinder, das ist, in der eigentlichen Sprache zu reden, Blumen und Früchte. Und
wer sieht hier nicht, dass diese Strophe durch ihre verblümten Redensarten weit
schöner und geistreicher geworden, als wenn sie aus lauter eigentlichen
Ausdrückungen bestanden hätte?21

Die vorgeführte detaillierte Rückübersetzung zeigt, als was die tropische

Rede im Versuch einer Critischen Dichtkunst zu gelten hat. Wenn
es vom Dichter heisst, dass er "[...] die poetische Schreibart in seiner
Gewalt [.. ,]"22 habe, so muss diese Gewalt nicht nur das Vermögen der
Erfindung, sondern auch die Festsetzung der tropischen Rede auf den
Status des ornatus meinen. So wird es möglich, die tropische Rede
nicht nur ins Zentrum der "poetischen Schreibart" zu stellen, sondern
sie dort auch als Sekundärform zu beherrschen. Diese Beherrschung
soll sich auf den Leser übertragen.

Er [der Leser] sieht nicht nur das Bild, darunter ihm der Poet eine Sache

vorstellet, sondern auch die Absicht desselben, und die Aehnlichkeit zwischen
beyden; und da sein Verstand auf eine so angenehme Art mit so vielen Begriffen
auf einmal beschäfftiget ist, so empfindet er nicht nur wegen der Vollkommenheit

des Poeten, dessen Schrift er liest, ein Vergnügen; sondern er belustiget sich
auch über seine eigene Scharfsinnigkeit, die ihn fähig macht, alle Schönheiten
des verblümten Ausdruckes, ohne Mühe zu entdecken23.

Am tropischen "Bild" muss als erstes Moment der "Absicht", unter der
es steht, die elementare Tatsache seiner Uneigentlichkeit wahrnehmbar

werden, dann, aufgrund der "Aehnlichkeit", sein spezifisches
Verhältnis zu einer eigentlichen "Sache". Der Zusammenhang von

21 VCD /, S. 322f.
22 VCD /, S. 323.

23 VCD I, S. 324f.



32 Andreas Härter

(Aussage-)Absicht und Darstellung ist nachahmungstheoretisch
gedacht; die Darstellung muss der beabsichtigten Aussage ähnlich sein,
sich zu dieser also mimetisch verhalten24. Der Akt der Herstellung der
Ähnlichkeitsrelation heisst, wie schon gesagt, "eins für das andere
setzen". Dieses Verhältnis muss sich in der Lektüre der Tropen umkehren

lassen; es muss möglich sein, vom "Bild" auf die vorausgesetzte
"Sache" zurückzuschliessen25.

IV

Diese Rückschlusslektüre lässt sich anhand der poetischen Beispiele,
die bei Gottsched zur Veranschaulichung der "verblümten Redensarten"

zitiert werden26, kritisch verfolgen. Die Erörterung der tropischen
Rede im Kapitel "Von verblümten Redensarten" operiert mit drei
Beispielen, die bemerkenswerterweise sowohl denselben Gegenstand -
den Frühling - wie auch dieselbe Bildlichkeit - erotische Anziehung -
aufweisen. Das erste, oben bereits zitierte, Beispiel stammt von Paul

Fleming.

Der verliebte Himmel lächelt,
In die gleich erwärmte Luft,
Welche gleichsam Küsse fächelt,
Auf der schwangern Erde Kluft,
Die bald beyden, so sie liebet,
Tausend schöne Kinder giebet27.

24 Der Begriff der Ähnlichkeit leitet auch schon die Bestimmung der Metapher bei
Aristoteles. Siehe Aristoteles, Poetik, eingeleitet, übersetzt und erläutert von Manfred

Fuhrmann, München, Heimeran, 1976, S. 89f.
25 "Eins für das andere setzen": dieser Vorgang heisst in der Rhetorik immutatio. Vgl.

Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der
Literaturwissenschaft, München, Hueber, I960, S. 253f. (§ 462, 4); S. 279-307
(§§ 541-598; v.a. § 552); S. 441-455 (§§ 893-910; v. a. §§ 893f.). Die immutatio ist

eine der vier "Änderungskategorien" (S. 250) in Bezug auf die Formulierung:
adiectio (Hinzufugung), detractio (Auslassung), transmutatio (Platzwechsel), immutatio

(Ersetzung); ibid., S. 250-254 (§ 462).
26 VDCI, S. 322, 323, 325.
27 VCD I, S. 322.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 33

Ein zweites Beispiel stammt ebenfalls von Fleming.

Die verlebte Welt wird jünger,
Und streicht mit verliebtem Finger,
Ihre Runzeln von der Haut.
Seht, seht, wie sie aus den Feldern,
Aus den Auen, aus den Wäldern,
Mit verbuhlten Augen schaut28.

Schliesslich folgt ein Beispiel von Christoph Heinrich Amthor.

Itzt schwindet allgemach,
Der Schatten lange Nacht, und lässt der Thürme Zinnen,
Ein frohes Morgengold gewinnen.
Der alte Nordwind giebt dem jungen Zephir nach,
Die Erde wird der lüstern Sonnen Braut,
Die ihren Bräutigam stets näher treten schaut.
Sie schmückt sich schon zur neuen Hochzeitsfeyer:
Weil Phöbus ihren Wittwenschleyer,
Den Schnee und Eis ihr umgethan,
Aus heisser Brunst nicht ferner dulden kann29.

Die Bilder im Ausschnitt aus Amthors Text werden wiederum
zurückübersetzt; das tertium comparationis, das die "Aehnlichkeit" regiert
und garantiert, ist einsichtig:

Die Erde wird wegen ihres Putzes im Frühlinge, als eine Braut, und die Sonne,
als ihr lüsterner Bräutigam vorgestellt: weil sie so unverwandt nach derselben
ihre Strahlen schiesset, als ein verliebter Freyer bey seiner Liebsten zu thun
pflegt30.

Es ist aber leicht zu sehen, dass die Metaphern die "Sache" nicht nur
bebildern, sondern, durch ihre eigenen Sinnbewegungen, auf sie auch
bedeutungsmässig einwirken. Dabei lösen sie sich von der Idee der
blossen Rückübersetzung. Wird Amthors Metaphorik in der Absicht

strenger Gleichsetzung rückübersetzt, so ist die Erde die Braut jenes
Mannes (Phöbus), dessen Witwe sie ist; der Mann ist, da die Sonne

28 VCD I, S. 323.

29 VCD l S. 325.

30 VCD /, S. 325.



34 Andreas Härter

immer die Sonne ist, ihr verstorbener Gatte und wird nun ihr Bräutigam.

Eine solcherart realistische Übersetzungslektüre der Bilder führt
zu Widersinn, zum Stilfehler des Galimatias^. Statt diesen zu ignorieren,

wie Gottscheds Lektüre es tut, oder statt vor dem Widersinn
stehen zu bleiben, kann eine andere Lektüre erprobt werden, die ein
komplexeres Verhältnis zwischen "Bild" und "Sache" annimmt und
versucht, im Widersinn einen sinnhaften Widerspruch zu lesen. Eine
solche Lektüre kann vermuten, die Bilderwahl weise auf den Widerspruch

zwischen der Vorstellung der Wiederholung des ewig selben
(dieselbe Sonne, dieselbe Erde) und der Vorstellung vom Anbruch des
Neuen hin (der Vorgang des Jahreszeitenwechsels, der nie derselbe,
sondern nur der gleiche und damit jedesmal neu ist). Dieser Widerspruch

lässt sich als Aussage über den Wechsel der Jahreszeiten, als
Reflexion auf das Verhältnis von Zyklizität und Kontinuität in der Zeit,
lesen. Damit ist eine Sinnebene eröffnet, die über die Illustration des

"eigentlich" Ausgedrückten hinausgeht.
Einfach und deutlich zeigt sich das Einwirken der tropischen

Rede auf das "eigentlich" Ausgesagte - dessen 'Eigentlichkeit' damit
in Frage gestellt wird - auch am ersten der beiden zitierten
Textbeispiele von Fleming. Die erotische Metaphorik - Verliebtheit, Küsse,

Schwangerschaft, Kinder - illustriert den Frühling nicht nur, sie
lädt die Vorstellung von ihm auch erotisch auf, und zwar so sehr,
dass es nahe liegt, den Text nicht nur als Teil eines Frühlingsgedichts,

sondern auch als erotischen Text zu lesen, in dem der
Frühling seinerseits zu einem Bild erotischen Erwachens wird. Damit
würde das Verhältnis von uneigentlicher und eigentlicher Rede zu
schwanken beginnen.

31 "[...] Galimatias oder Nonsens welches nichts anders ist, als eine ungereimte
und unverständliche Vermischung widereinanderlaufender verblümter Redensarten,

aus welchen es zuweilen unmöglich ist, einen Verstand herauszubringen."
VCD I, S. 344.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 35

V

Erweist sich das Konzept der einfachen Rückübersetzung der
uneigentlichen in die eigentliche Rede als zweifelhaft, so stellt sich
umso mehr die Frage, wie die rhetorisch-persuasive Wirkung der
Trope im Kontext des ornamental-instrumentellen Verständnisses von
poetischer Sprache vorzustellen sei. Offenbar sind Bilder der Anziehung

und Vereinigung, wie sie die gewählten Beispieltexte zur
Illustration des erwachenden Frühlingslebens einsetzen, besonders gut
geeignet, um die Leistung der tropischen Rede, wie Gottscheds Poetik
sie versteht, herauszustellen. Alle drei angeführten Textausschnitte

sagen, um die Ankunft des Frühlings darzustellen, in ihrer Bildlichkeit
ein erotisches Verhältnis aus: zwischen "Himmel", "Luft" und "Erde" im
ersten Fleming-Text; zwischen der "Welt" und einem von ihr "mit
verbuhlten Augen" Ersehnten, das ungenannt bleibt, im zweiten
Fleming-Beispiel; zwischen "Sonne" und "Erde" im Text von Amthor.
Jedesmal handelt es sich um ein Verhältnis der Anziehung von
Verschiedenem, das sich vereinigen will. Die Gegenwart der Vereinigung
stellt sich in den Textausschnitten als ideale Erfüllung der Frühlingszeit
dar, die ihrerseits ein Bild des erwachenden Lebens gibt. Das Verschiedene

will sich vereinigen in gemeinsamer Präsenz: Dies besagt die
angeführte erotische Metaphorik.

Den Eindruck von gemeinsamer, vereinigter Präsenz des Verschiedenen

erwecken: das gilt hier offenbar als die Hauptleistung der
tropischen Rede. Diese Leistung lässt sich auf die Wirkungsweise der
Trope selbst beziehen. Das Verschiedene - das kann Himmel und Erde
sein, wie in den Beispieltexten. Das Verschiedene kann aber, in der
tropischen Rede, auch das Eigentliche und das Uneigentliche sein. Als
Leistung der Trope wäre dann zu verstehen, dass sie den Eindruck der
harmonischen Vereinigung des Eigentlichen und des Uneigentlichen
als des Verschiedenen in der Präsenz des Texts weckt. Ihre Wirkung
wäre es, die bildhafte, "verblümte" Rede und die nicht-'übertragene'
Rede, die sie vertritt - die "Wörter in ihrer natürlichsten und einfältigsten

Bedeutung"32 -, der Lektüre als vereinigte zu präsentieren. In
dieser Präsentation entsteht jenes dem Verstand gebotene "Vergnügen"

32 VCD I, S. 319.



36 Andreas Härter

der Wahrnehmung von "Aehnlichkeit"33, das Gottscheds Poetik der
tropischen Rede als wesentliche Leistung zuschreibt. Die als Beispiele
gewählten erotischen Frühlingsgedichte illustrieren also über die Massen

treffend, was die Trope bewirken soll.
Dem Eindruck der vereinigten Präsenz des Verschiedenen

entspricht die Trope selbst aber in ihrer Struktur gerade nicht. Vielmehr
steht die Struktur der Trope in deutlichem Widerspruch zu ihrer
postulierten Wirkung. Das Verhältnis der uneigentlichen Trope zur
eigentlichen "Sache", die sie bildhaft aussagen soll, ist kein auf
Vereinigung angelegtes; es gibt zwischen Trope und "Sache" nicht die
gemeinsame Anwesenheit des Verschiedenen, sondern, gegenteilig,
das Verhältnis der Ersetzung: "[...] weswegen man eins für das andere
setzt"34. Die Präsenz von eigentlicher und sie vertretender uneigentlicher
Rede ist jeweils wesentlich keine gemeinsame; die Anwesenheit des

uneigentlichen Ausdrucks schliesst vielmehr die Anwesenheit des

eigentlichen Ausdrucks, den sie ersetzt, strukturell aus. Zwischen der
Struktur der Trope und dem durch sie erzeugten Bild der Vereinigung,
zwischen separierender Ersetzung und synthetisierender Präsenz
besteht ein Widerspruch, der sich nicht auflösen, sondern nur, im
Interesse der Redewirkung, verbergen lässt: Die Trope muss ihre
Struktur hinter ihrer Wirkung verbergen.

Hier wird der rhetorische Aspekt der Persuasion auf der Ebene der
poetischen Sprache lokalisierbar. Dass der tropischen Rede strukturell
fehlt, was sie zu bewirken hat, soll nicht als Widerspruch, sondern als
reizvolles illustratives Spiel wahrgenommen werden. Diese Wahrnehmung

aber wäre die Leistung einer entsprechend zur Persuasion
disponierten Lektüre. Erst diese Lektüre könnte eine neue Präsenz
schaffen, die für den Leser die textlichen Gegenseiten zusammenhält.
Das "andere" und das "einte]" müssten im Akt einer Lektüre verbunden
werden, die die Präsenz ihrer Vereinigung anstrebt und leistet. Eine
solche Lektüre postuliert Gottscheds Poetik, das heisst: auf eine solche
Lektüre geht die persuasive Anstrengung von Gottscheds Poetik aus,
wenn sie die Wirkung von Literatur im Blick hat. Sie suggeriert vor
ihren Beispieltexten eine Rezeption, die die Trope als uneigentliche,

33 VCD I, S. 324f.
34 VCD l S. 324.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 37

rückübersetzbare Rede versteht, eine Rezeption, die den Imaginationsreiz

der Bildersprache wahrnimmt statt deren Voraussetzung, und die
auf diesen Imaginationsreiz mit Wohlgefallen und Zustimmung
reagiert. Gottscheds Poetik will zu einer Lektüre überzeugen, die ihrerseits

jene Präsenz fingiert, die in den Beispieltexten dem Frühling
zugeschrieben wird. Und noch mehr: die Lektüre soll davon überzeugt
werden, die Einheit von uneigentlicher und eigentlicher Rede existiere
im Text selbst. Die beiden Redeweisen stehen zwar "eins für das

andere", aber die Lektüre, die sie in ihrer eigenen Wahrnehmung von
"Bild", "Absicht", "Aehnlichkeit" und "Sache"35 verbindet, soll sie als
bereits im Text verbundene imaginieren. Aus der ornatus-Perspektive
ist die Lektüre dann gelungen, wenn diese ihre eigene Leistung als

Qualität des Texts wahrnimmt. Darin würde sich erfüllen, was sich

nun als Ergebnis rhetorisch-persuasiver Wirkung zeigt: die Vereinigung

von Text und Leser.
Die Lektüre der Beispieltexte, die Gottscheds Poetik beizieht,

kann, wie sich zeigt, zu anderen Befunden kommen als zu den
blossen Rückübersetzungen, die im Text vorgeführt werden. Einerseits
zeigen Gottscheds Beispiele - und zeigt vor allem Gottscheds Lektüre
dieser Beispiele - die instrumentelle Vorstellung der rhetorischen
elocutio, das Tropisch-Figurale stehe als ornamentales
Sekundärphänomen stets in Relation zu einem Vorausgesetzten und Voraus-

gewussten, das es im Text ersetzt. Andererseits zeigen die Beispiele
und ihre Lektüre die Persuasionsanstrengung, die angesichts der
Bestimmung der Trope als Ersatzform auf die affirmative Vereinigung
des Uneigentlichen und des Eigentlichen zielt. Elocutio und persuasio
erscheinen dabei als Komplementärphänomene: als die beiden Seiten
einer Münze, die schon zu Gottscheds Lebzeiten unter massiver
Entwertung zu leiden beginnt.



38 Andreas Härter

VI

Mit der oben dargestellten Verknüpfung von elocutio und persuasio ist
erst der ornamental-instrumentelle Begriff der Tropen kritisch erhellt
worden. Für diesen Begriff sind die gewählten Gedichttexte in
solchem Mass passend, dass sie, statt nur Beispiele zu sein, sogar die
Wirkungstheorie und damit das Verhältnis von Wirkung und Struktur
der Tropen darzustellen vermögen. Die Beispieltexte beschränken
sich aber nicht darauf, zu der vorgetragenen Theorie der "verblümten
Redensarten" zu passen; sie entwickeln zugleich auch eine Spannung
zu der Theorie, für die sie Beispiele sind. Tatsächlich zeichnet sich in
Gottscheds Beispielzitaten und ihrem Verhältnis zur Theorie eine
andere als die im Text postulierte poetologische Sicht auf die
"verblümten Redensarten" ab. Sichtbar wird ein Begriff der Tropen, des

Figuralen insgesamt, der aus der persuasiv-rhetorischen Instrumentalität
heraustritt. In besonderer Weise deutlich wird dieses Heraustreten in
dem ersten Gedichtausschnitt, der die Leistung der Haupttrope, der
Metapher, veranschaulichen soll36. Zitiert wird - in der Absicht unmittelbar

einleuchtender Veranschaulichung - jener Ausschnitt aus einer
Hochzeitsode, der die anstehende Hochzeitsnacht anspricht. Während
in den vorher genannten Gedichten die erotische Vereinigung als

Metapher galt, steht sie hier als eigentliche Rede, der nun ihrerseits
Metaphern zugeordnet werden.

Die holden Wangen deiner Braut,
Muss eine keusche Rothe färben,
So, wie man sonst den Himmel schaut,
Wenn die verlebten Tage sterben.
Des Jungfernstandes letzter Schein,
Ist ein nicht fehlender Prophète,
Der Tag wird heiss und heiter seyn,
Nach einer schönen Abendröthe37.

36 Die Definition der Metapher lautet praktisch gleich wie jene der Tropen insgesamt:
"Die Metaphore ist also eine verblümte Redensart, wo man anstatt eines Wortes,
das sich in eigentlichem Verstände zu der Sache schicket, ein anderes nimmt,
welches eine gewisse Aehnlichkeit damit hat, und also ein kurzes Gleichniss in
sich schliesst." VCD /, S. 326.

37 VCD I, S. 327.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 39

Es mag einigermassen seltsam erscheinen, dass angesichts einer Hochzeit

Bilder von Abend, Abendröte, letztem Schein und dem Sterben
der "verlebten Tage" aufgeführt werden. Aber die Verweisungsrichtung
auf Lebensabend und Tod hin wird hier unterdrückt zugunsten einer
anderen, lebenszugewandteren Lesart. Wenn "Abendrot" als keusches
Erröten am Hochzeitstag mit "Jungfernschaft" verbunden wird, fällt
unweigerlich das in Betracht, was auf den noch keuschen Abend folgt:
die Nacht, prima nox, das Ende der Keuschheit. Die "keusche Rothe"
im Gesicht der Braut, der "letzte Schein" des jungfräulichen Standes
wird nun aber durch die Metapher nicht einfach illustriert, sondern in
einen meteorologischen Vergleich gezogen, der bei näherem Zusehen
etwas anderes leistet, als - "[...] eins für das andere [.. .]"38 - zu
veranschaulichen, was bald geschehen wird. Die Rede von der "keuschein]
Rothe", vom Ende des "Jungfernstandes", führt geradewegs in die
Hochzeitsnacht. Die Rede vom Abendrot hingegen, das hier als
Wettervorzeichen gelesen wird, führt nicht in die Nacht, sondern auf
den nächsten Tag, über den das Abendrot eine Voraussage macht:
Abendrot bedeutet bekanntlich, das der nächste Tag schön sein wird,
oder wie es im Gedicht heisst: "Der Tag wird heiss und heiter seyn." Es

besteht hier also eine Spannung zwischen der Metapher und dem

sogenannten eigentlichen Gegenstand der Rede. Diese Spannung
widerspricht der weiter oben etablierten Bestimmung der Trope als
einer Rede, die eine Vereinigungspräsenz herstellt.

Die Rede vom Abendrot leitet woanders hin als die Rede vom
Wangenrot der Braut; erstere überspringt, was letztere benennen
müsste, und lässt sogleich einen schönen Tag auf die sprachlich
übersprungene Nacht folgen. Dieses Überspringen hat nun durchaus
seinen Sinn für das Gedicht; auf diese Weise lässt sich auf die
Hochzeitsnacht hindeuten, ohne dass von ihr, was dem decorum des
Anlasses widerspräche, ausdrücklich die Rede sein müsste. Die Metapher

des Abendrots hat hier also eine andere Funktion als die der
"uneigentlichen" Illustration, die ihr in der blossen Rückübersetzungslektüre

zugeschrieben wird. Sie leistet etwas, was die sogenannte
"eigentliche" Rede an dieser Stelle nicht leisten könnte. Damit wird
das Verhältnis von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit prekär. In

38 VCDI, S. 324.



40 Andreas Härter

Bezug auf das blosse Hindeuten (aber nicht Benennen) der Hochzeitsnacht

ist die Metapher des Abendrots eine "eigentliche" Rede; sie ist

es, die unmittelbar die Hindeutung leistet. Dabei entsteht nicht einfach
ein umgekehrtes Verhältnis zwischen den beiden Redeweisen.
Vielmehr löst sich die instrumentelle Relation, in der das Eigentliche das

Uneigentliche beherrschte, auf, da diese Relation nur als eindeutige
überhaupt funktioniert.

Die Abendrot-Metapher weist in ihrem Verhältnis zur Hochzeit auf
eine unbenannte Stelle hin. Diese Stelle ist, im Redehorizont des

Beispielgedichts, die Vereinigung des Paares, der zwei Getrennten, der
Verschiedenen in der prima nox. Zwischen den beiden Redesträngen

- dem der Keuschheit und dem des Abendrots - wird sich das Paar

finden, jeder fremden Anwesenheit entzogen, mittelbar zugänglich
nur den Anspielungen des Gelegenheitsgedichts. Genau im Schwanken

der beiden Redestränge zwischen Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit wird lokalisierbar, was unbenannt bleibt: die Vereinigung

des Verschiedenen, die vorher als rhetorisches Ideal beschrieben
wurde. Hier zeigt sich die figurale Vereinigung der Zeichen nicht mehr
als instrumenteil in den Rückübersetzungsgriff genommene; sie zeigt
sich vielmehr nur noch in der Hindeutung auf sie: Das metaphorische
Spiel kreist um ein Unbenanntes, umspielt es. Wo das Verhältnis von
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit verschwimmt, wird das Problem —

oder die Chance - sichtbar: dass die Vereinigung von Hindeuten und
Bedeuten, von Zeichen und Sinn, von Figuralität und Thematizität in
einer Mitte stattfindet, die die Metapher nicht besetzt, sondern andeutet,

also wesentlich nicht erreicht.
Wo das Verhältnis von Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit in

Bewegung gerät, wird nicht die Vereinigung von Bild und Bedeutung
präsentiert, sondern das Hinweisen auf sie wird präsentiert. Anspielen,
Hindeuten, Verweisen - das ist die figurale Bewegung, wenn sie nicht
im Muster der Rückübersetzbarkeit gelesen wird. Das ist, was Gottscheds
Poetik unter grössten systematisierenden Anstrengungen zu beherrschen

sucht. Das ist andererseits, was als Leistung der poetischen
Sprache auch historisch zunehmend in Betracht kommt: die offene,
unabschliessbare Interpretabilität und Interpretationsbedürftigkeit des
poetischen Texts - und damit der ganze theoretische Komplex von
Autonomie, Nichtreferentialität, Selbstbezüglichkeit -; all das eben,



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 41

was Gottscheds Poetik der Textbeherrschung und Moralerziehung
zutiefst widerspricht. Man könnte darin eine Aufwertung der Rhetorik
der Tropen oder, wie sie auch heisst, der Rhetorik des Figuralen, lesen.
Und eine Befreiung des Tropisch-Figuralen von jener Instrumentalisierung,

die ihr im Konzept der persuasiven Rhetorik widerfährt, oder
doch ein Unterlaufen, eine Subversion dieser Instrumentalisierung. Als

"restringiert" erweist sich Rhetorik in dieser Perspektive nicht in ihrer
Beschränkung auf das Tropisch-Figurale, sondern in der persuasiv-
instrumentellen Vereinnahmung eben dieses Tropisch-Figuralen39.

VII

In Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst erweist sich der
Bereich der Tropen als für die intendierte Theoriebildung heikles
Terrain. An einer Stelle gesteht die Normpoetik sogar halbwegs
explizit ein, dass sie der tropischen Rede mit ihren Regeln nicht
wirklich beikommt: "Es ist nirgends leichter, Fehltritte zu thun, als hier;
denn es kömmt mehr auf den Geschmack, als auf Regeln hier an"40.

Diese durch Regeln nicht ganz zu beherrschende, dem Poeten als

hauptsächliche schöpferische Leistung zugeschriebene Kunst der
tropischen Rede wird im Versuch einer Critischen Dichtkunst - in
offenkundigem Widerspruch zu den Anstrengungen seiner Theorie der
Textbeherrschung - durch eine weitere poetologische Bestimmung
vollends ins Zentrum der Poesie gerückt.

Die "poetische Schreibart" insgesamt wird traditionsgemäss in drei
Gattungen unterteilt, entsprechend dem Schema der drei rhetorischen

genera dicendi. Die Kriterien zur Charakterisierung der drei
Redegattungen gehorchen nun aber nicht genau dem klassischen rhetorischen

Begriff. Die "natürliche oder niedrige" Schreibart, dem genus
humile verwandt, hält sich eng an das "natürliche" Sprechen und

39 Vgl. dagegen Gérard Genette, "Die restringierte Rhetorik", in: Anselm Haverkamp
(Hg.), Theorie derMetapher, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983,
S. 229-252.

40 VCD I, S. 443.



42 Andreas Härter

verzichtet weitgehend auf Redeschmuck, im Unterschied zu der
"sinnreiche[nl" und der "pathetischen" Schreibart. Diese beiden Schreibarten

werden anders begründet als das klassische genus medium und
das genus sublimé1. Die Unterscheidung zwischen dem genus medium
und dem genus sublime wird in der klassischen Rhetorik im allgemeinen

durch den Unterschied im Grad der Affektwirkung bestimmt: Der
Affektgrad beim genus medium ist das schwächere ethos (die intendierte

Einwirkung heisst delectarè), beim genus sublime das stärkere
pathos (mit der Wirkung des movere)42. Bei Gottsched hingegen
kommt die Unterscheidung der Redegattungen nicht durch die
Unterscheidung von Affektstufen zustande. Bei ihm ist es die Unterscheidung

zwischen sinnhaltigen Tropen und affektstarken Figuren, die
den Unterschied zwischen der "sinnreichein]" und der "pathetischein]"
Schreibart43 bestimmt. Die "sinnreiche" Schreibart wird bei Gottsched
durch den Gebrauch der "verblümten Redensarten" charakterisiert: der
auf den Verstand, nicht auf den Affekt, wirkenden, sinnbildenden
Tropen44; die "pathetische" Schreibart hingegen wird durch den
Gebrauch affektwirksamer Figuren definiert45.

Es gibt also bei Gottsched eine poetische Schreibart, die durch die
Dominanz der Tropen bestimmt ist. Die Erfindung der Tropen gilt
ihrerseits als die wesentlichste Leistung des Poeten: "Und freylich
zeiget sich der Witz eines Poeten hauptsächlich in der glücklichen
Erfindung verblümter Redensarten"46. Da also die tropische Rede die
poetologische Kernstellung einnimmt, lässt sich folgern, dass die

41 Vgl. Johann Christoph Gottsched, Ausführliche Redekunst. Erster, allgemeiner
Theil, in: J.Ch. Gottsched, Ausgewählte Werke, Bd. VI, 1. Teil, hrsg. von Joachim
Birke und Brigitte Birke, Berlin, New York, De Gruyter, 1973, S. 406f. Auch dort
wird die Gleichsetzung der Gottschedschen mit den klassischen genera zurückgewiesen;

postuliert werden "die gelassene, die sinnreiche und die bewegende"
Schreibart. Diese Unterscheidung entspricht jener im Versuch einer Critischen
Dichtkunst-, dennoch operiert die Ausführliche Redekunst in ihrer Begründung
nicht explizit mit der Unterscheidung von Tropen und Figuren.

42 Vgl. Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, a.a.O., S. 140-144

(§ 257).
43 VCD /, S. 430.
44 VCD I, S. 440-448.
45 VCD I, S. 448-454.
46 VCD I, S. 324.



Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" 43

"sinnreiche", eben tropische, Schreibart die am wesentlichsten poetische

der drei "Classen"47 poetischen Schreibens ist, wesentlicher
poetisch als die "natürliche Schreibart"48 und wesentlicher poetisch als

der vorherrschende Gebrauch Affekt erregender Figuren. Der Schluss
ist schwer abzuweisen: Die tropische Rede ist das am meisten Poetische

an der poetischen Sprache. Und sie ist es nicht einfach als

ornatus, wie der Versuch einer Critischen Dichtkunst es gemäss seiner
Theorie der Textbeherrschung postuliert; sie ist es vielmehr, wie sich

an seinen zur Illustration herbeigezogenen Beispielen gezeigt hat, in
der jeder Unterscheidung von eigentlicher und uneigentlicher Rede

vorausgehenden, unabschliessbaren Figuralität poetischer Rede.

Im Versuch einer Critischen Dichtkunst zeichnet sich eine
Verschiebung von dessen eigenen, auf Beherrschung der Zeichenpotentiale
des literarischen Texts zielenden theoretischen Bestrebungen hin zu
einem nichtornamentalen, nichtinstrumentellen, nicht von der
Persuasion her zu denkenden Begriff bildhaften Redens ab. Angesichts
dieser Verschiebung erhält die Bestimmung, das Tropisch-Figurale sei
das am meisten Poetische an der poetischen Sprache, in historischer
wie in systematischer Perspektive, im Blick auf Poetik wie auf Rhetorik,

einiges Gewicht.

Résumé

La poétique normative de Johann Christoph Gottsched, philosophe et poète allemand
de la première moitié du XVIIIe siècle, base la définition de son objet sur la rhétorique
persuasive classique. Cette définition postule l'instrumentalisation du texte poétique
et de la langue poétique selon le modèle de l'elocutio. Il est cependant possible de

montrer que dans le texte Versuch einer Critischen Dichtkunst (Essai sur un art
poétique critiqué), a lieu un procès définitoire contraire à cette instrumentalisation.
Dans ce procès s'annonce une modification du concept de la langue poétique par une
revalorisation des expressions figurées ("verblümte Redensarten") qui ne correspond
plus à la rhétorique persuasive et non plus à la position poétologique de Gottsched

postulée dans sa poétique: tandis que le Versuch einer Critischen Dichtkunst tente

47 VCD I, S. 430.

48 VCDI, S. 430.



44 Andreas Härter

d'établir un système poétologique normatif qui, en faveur d'une littérature servant à

l'éducation morale, n'admet les expressions figurées que comme un moyen d'illustration,
il se dessine dans les tensions du texte l'idée du primat d'une langue poétique
proprement figurative, contraire à son emploi réductif comme moyen technique
d'ornementation. Le Versuch einer Critischen Dichtkunst annonce donc ce qui se

passera à la fin du XVIIIe siècle: la dissolution de la rhétorique persuasive classique
comme fondement de la théorie littéraire - et, ainsi, la dissolution de son propre
fondement.


	Die Rhetorik der "verblümten Redensarten" in Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst

