
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 29: Ordo inversus

Artikel: Die verkehrten Welten im Don Quijote (1605/1615) und im Lalebuch
(1597)

Autor: Kalkofen, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rupert Kalkofen

Die verkehrten Welten im Don Quijote
(1605/1615) und im Laiebuch (1597)

Der vorliegende Beitrag untersucht den Don Quijote (l605/löl5) und
das Laiebuch (1597), indem er beide Texte nacheinander vergleichend
unter drei Aspekten darstellt: Ironie und Autorschaft, Die verkehrte
Welt, Das Erzählen von einer unwirklichen verkehrten Welt. Der
spätere Text wird jeweils zuerst besprochen, weil die Quijote-Philologie

seit langem Elemente des Erzählens untersucht, die im Falle des
Laiebuchs noch kaum beachtet werden; so kann dem Blick auf das
Laiebuch der Stand der Quijote-Philologie zugutekommen. Grund für
den Vergleich beider Texte ist die These, dass sie trotz ihres sehr
verschiedenen 'epischen Gewichts' (rund 1100 Seiten des Quijote
gegenüber rund 140 Seiten des Laiebuchs, dessen thematische Gestaltung

ab Kapitel 29 deutlich nachlässt1) und ihrer gänzlich unterschiedlichen

Stellung in der Literaturgeschichte (nur Don Quijote gilt als
epochemachend)2 eng mit einander verwandt sind, was den Aufbau
und die Funktion der verkehrten Welt angeht, die in beiden das
zentrale Motiv des Erzählens ist. Beide Male wird die verkehrte Welt
ironisch, d.h. von der Erzählerfigur, die dadurch zur Autorfigur wird,
als ihre freie Erfindung dargestellt. Dieser Umstand ist erheblich, will
man den Stellenwert der verkehrten Welt und die indirekte Darstel-

1 Stefan Ertz, "Nachwort", in: Das Laiebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den
Abweichungen des Schiltbürgerbuchs von 1598 und zwölf Holzschnitten von
1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart, Reclam 1970, 1982, S. 141-150, hier S. 147;

Barbara Könneker, Satire im 16. Jahrhundert, Epoche - Werk- Wirkung,
München, Beck, 1991, S. 220.

2 Die einbändige Literaturgeschichte von Peter W. Brenner ist durchaus repräsen¬

tativ, wenn sie in ihrem Zwang zur Kürze über das Laiebuch in einem Vergleich
mit der Historia von D.Johann Fausten von 1587 schreibt, es thematisiere wie
diese "den Verfall traditioneller Lebens- und Wissensformen, freilich in einer
harmlos-heiteren Variante." Peter W. Brenner, Neue deutsche Literaturgeschichte,
Vom Ackermann zu Günter Grass, Tübingen, Niemeyer, 1996, S. 21.



160 Rupert Kalkofen

lung der richtigen ermessen. Eine 'Kritik der Ritterromane', wie im
Don Quijote behauptet (1/52; 1,604; 635; 11/74; 11,593; 1313)3, oder eine
'Warnung davor, sich dumm zu stellen', wie im Laiebuch formuliert
(138)4 - was beiden von einigen Interpreten nachgesprochen wurde5

- lässt sich dann nicht mehr umstandslos annehmen. Denn das,

was ausdrücklich den Ritterbüchern oder der laiischen Dummheit
angelastet wird, erscheint ja nur ironisch als deren Konsequenz, in
Wahrheit aber, d.h. in der Wahrheit des Erzählens, als komische und
einfallsreiche Erfindung des Autors.

Beide Texte entwerfen daher gleich zu Anfang die Figur eines

persönlichen Erzählers, deren ironisches Sprechen als Selbstironie
eines Autors erscheint, der - mit Ausnahme der Paratexte des Don
Quijote - zwar namenlos bleibt, aber als Träger der Ironie und
Erfinder der Geschichte entsteht. Zu den Ironiesignalen der Texte
gehört eine gewisse Inkonsistenz im Aufbau dieser Figur, deren

3 Der spanische Text wird zitiert nach der Ausgabe: Miguel de Cervantes, El
ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, Ediciön, introducciön y notas de
Luis Andres Murillo, 3 Bde., Madrid, 1978. Als Übersetzung wird benutzt: Miguel
de Cervantes Saavedra, Don Quijote de la Mancha, Erster und zweiter Teil, hg.
und neu übersetzt von Anton M. Rothbauer, Stuttgart, 1964. Deren freie oder
fehlerhafte Übersetzung des Textes wird nicht eigens vermerkt. Zitate werden
fortlaufend im Text nachgewiesen. Genannt werden zunächst Teil I oder II plus
Kapitelnummer, durch Schrägstrich getrennt, anschliessend Bandnummer und
Seitenzahl der spanischen Ausgabe, getrennt durch Komma, zuletzt die Seitenzahl

der einbändigen deutschen Übersetzung; bei wiederholtem Zitieren aus
demselben Kapitel wird dieses nicht immer wieder genannt.

4 Zitiert wird nach der Ausgabe Das Laiebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den
Abweichungen des Schiltbürgerbuchs von 1598 und zwölf Holzschnitten von
1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart, Reclam, 1970, 1982. Zitate werden fortlaufend

im Text nachgewiesen durch Angabe der Seitenzahl in Klammern.
5 Friedrich Schürr, Cervantes, Leben und Werk des grossen Humoristen, Bern,

München, Francke, 1963, S. 90f.; Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie,
Frankfurt, Suhrkamp, 1970, S. 48: "Aus ephemer Intendiertem, wie der Parodie
der Ritterromane durch Cervantes, wurde der Don Quixoté'-, Christoph Strosetz-
ki, Miguel de Cervantes, Epoche- Werk- Wirkung, München, 1991,157ff.; Heinz-
Günter Schmitz, "Consuetudo und simulatio, Zur Thematik des Laiebuchs", in:
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbürgern und Laiebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Göppingen, Kümmerle, 1983 (Göppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 121-141, hier S. 134; Ertz, "Nachwort", S. 147.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 161

Widersprüche nicht aufzulösen sind. Im Quijote sind das die verschiedenen

Quellen bzw. Erzähler, im Laiebuch ist es neben den
Quellenfiktionen der Schein von Erzähleranwesenheit sowohl auf der Ebene
des Erzählens, als auch auf der des Erzählten. Trotz der Funktion
dieser Widersprüche als Ironiesignale müssen sie auch als Niederschlag

des geschichtlichen Standes von Kohärenzforderung und
Widerspruchsfreiheit gelten6.

Ironie und Autorschaft im Don Quijote

Die Vorrede des Don Quijote weist mit all der Deutlichkeit, deren ein
indirektes, ironisches Sprechen fähig ist, darauf hin, dass die erzählte
Geschichte eine frei erfundene ist. Sie verhandelt drei Themen. Erstens
die Autorschaft des Textes, zweitens die Entstehung der Vorrede,
drittens das freie Erfinden von Texten und das Fingieren von (fremder)
Autorschaft.

Der Ich-Erzähler stellt sich ganz unproblematisch als Autor des

vorliegenden Buches vor, dessen Geschichte er selbst erfunden hat, die
sich 'su ingenio', 'seinem Geist' verdankt (I/Prolog; 1,50; 23)7, und die
zu schreiben ihn "algün trabajo" (1,51), "einige Mühe" (24) gekostet hat.

Insofern geschieht es zu Recht, wenn einer der in den deutschen
Übersetzungen (mit Ausnahme der Widmung) regelmässig weggelassenen

Paratexte, die "Aprobaciön" des zweiten Teils durch Magister
"Joseph de Valdivielso", den Autor nicht nur einmal mehr als "Miguel de

6 James A. Parr, Don Quixote, An Anatomy of Subversive Discourse, Newark,
Delaware, Juan de la Cuesta, 1988, S. 35, schreibt über diese Widersprüche:
"Shall we interpret this inconsistency as deliberate on Cervantes's part? If so, it is

a brilliant self-parody. Or could it be carelessness? Much as it pains one to say so,

we must always allow for the latter possibility in the case of the Quixote. This is

no well-wrought urn but rather an epoch-marking exercise in experimental
fiction, and there are undeniably some inconsistencies and rough edges." Parr,

der die Gestaltung der Erzählerfigur gründlich untersucht, setzt hier dennoch
den empirischen Autor als verantwortliches Subjekt ein.

7 Sebastian de Covarrubias y Orozco, Tesoro de la lengua Castellana o Espanola,
Madrid, Sanchez, l6ll, beschreibt "ingenio" mit 'Erfindungsreichtum': "ingeni-
um, a gignendo, propie natura dicitur cuique ingenita, indoles".



162 Rupert Kalkofen

Cervantes" identifiziert, sondern auch den Bescheidenheitstopos aus
der Vorrede des ersten Teils seiner Ironie entkleidet und in sein
unironisches Gegenteil überführt, wenn es über den zweiten Teil
heisst, "es obra muy digna de su grande ingenio" (11,28), "ein Werk, sehr

würdig seines bedeutenden Geistes". Der zweite Teil des Quijote ist
also auch in den Paratexten u.a. eine Lektüre des ersten.

Der performative Selbstbezug des zweiten Themas - die Vorrede
entsteht, indem von ihrer Entstehung die Rede ist ("las aprobé por
buenas y de ellas mismas quise hacer este prologo" [1,58], "und
beschloss, die gleichen Worte für die Vorrede zu verwenden" [30]) -
legt es nahe, das dritte Thema, die freie Erfindung von Texten, auch
auf die Geschichte des Don Quijote zu beziehen. Die Texte, zu deren
Erfindung einschliesslich fingierter Autorschaft der Ich-Erzähler und
Autor von seinem ungenannten Freund aufgefordert wird, stehen, so

muss man schliessen, gleich nach der Vorrede. Jedenfalls sind diese
Texte mit den Namen der sagenhaften Gestalten überschrieben, von
denen zuvor die Rede war. Ausserdem sind sie auffällig schlecht oder
jedenfalls so unkonventionell gemacht, dass ihr Gemachtsein und
damit die Frage nach dem Produzenten hervortritt.

Auf diese Weise wird einerseits 'Theorie und Praxis' willkürlichen
Erfindens, andererseits das Erkennen von Ironie und Fiktion zu
Beginn des Romans sozusagen an einem einfachen Beispiel demonstriert8

und eingeübt, noch bevor vom Titelhelden erzählt wird. Die
Frage nach dem Autor stellt sich schon bald in mehrfacher Weise auch
für die Geschichte des Quijote, denn so deutlich die Autorschaft des
Ich-Erzählers in der Vorrede auch gezeigt wird, so bemerkenswert ist

gleichzeitig ein Moment der Irritation in diesem Bild. Zwischen die
Behauptungen von Autorschaft ist nämlich deren Relativierung
eingelassen, wenn es heisst "yo, que, aunque parezco padre, soy padrastro
de don Quijote" (1,50), "ich, der ich zwar der Vater des Don Quijote zu
sein scheine, in Wahrheit aber nur sein Stiefvater bin" (23). Was damit
gemeint ist, lässt sich zwar genau angeben, es ist zum einen der
Unterschied zwischen dem "autor" und dem "segundo autor" (1/8;

8 Mark Axelrod, The Poetics of Novels, Hampshire and London, Houndsmill,
Basingstoke, New York, St. Martin's Press, 1999, S. 3: "It is, quite clearly, a kind of
eccentric commentary which 'lays bare the device'."



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 163

1,137), dem "Verfasser" und dem 'zweiten Verfasser' (97), und zum
andern der Unterschied zwischen dem arabischen Autor und dem
Herausgeber seines übersetzten Manuskripts, doch wird das erst in
Kapitel 9 erkennbar, also acht Kapitel oder ungefähr achtzig Seiten

später. Gerade wenn man davon ausgehen wollte, dass sich die
unklare Vater-Stiefvater-Andeutung später eindeutig auflöste, wäre man
gezwungen festzustellen, dass der Erzähler in der Vorrede ohne Not
für die folgenden fünfzig Seiten eine gewisse Unklarheit bezüglich
seiner soeben noch und gleich anschliessend wieder behaupteten
Autorschaft erzeugt ("Solo quisiera dârtela monda y desnuda" [I/Prö-
log; 1,50], "Ich hätte dir die Geschichte gern ganz nackt und bloss
unterbreitet" [24]), die er leicht hätte vermeiden können, indem er an
dieser Stelle entweder von der Beeinträchtigung seiner Autorschaft
geschwiegen oder gleich vollständig davon berichtet hätte. Wie gross
die Irritation der Leser durch diese Relativierung der Autorschaft bei
der Erstlektüre ist und ob sie sich über acht Kapitel erstreckt, muss
offen bleiben, da der Text die Relativierung bis zum Ende von Kapitel
8 weder auflöst noch unterstützt, sondern nur einen einzigen Erzähler
sprechen lässt, der offensichtlich ein mit schriftlichen Quellen
arbeitender Autor ist9.

9 Christiane Stolz, Die Ironie im Roman des Siglo de Oro, Untersuchungen zur
Narrativik im Don Quijote, im Guzmân de Alfarache und im Buscôn, Frankfurt,
Peter Lang, 1980, S. 6: "Schon im ersten Satz des Don Quijote bemerkt der Leser,
dass ihm das Folgende von jemandem erzählt wird, der in der Ichform spricht.
Eine genaue Bestimmung dieser Erzählergestalt erweist sich jedoch als ausserordentlich

schwierig. Sie soll fortan als 'Haupterzähler' bezeichnet werden, weil
der Leser alle weiteren narrativen Medien stets nur durch dessen Bewusstsein
hindurch sehen kann und nur er während des gesamten Erzählvorgangs zumindest

implizit vorhanden ist. Dieser Haupterzähler stützt sich allerdings, wie sich
schon bald zeigt, auf in ihrer Zuverlässigkeit sehr unterschiedliche Quellen."

Parr, Don Quixote, S. 12, unterscheidet zwischen einem "supernarrator"
und dem 'zweiten Autor', sieht hier also kein Sprechen des Erzählers von sich in
der dritten Person.

E. Michael Gerli, Refiguring Authority, reading, writing, and rewriting in
Cervantes, Lexington, Kentucky, 1995, 77, 119f. wendet sich gegen Parrs Entwurf
einer Hierarchie der Erzähler und hat insofern Recht, als Parr einen "supernarrator"

an die Spitze stellt und seiner Studie dennoch den Titel "Anatomy of
Subversive Discourse" gibt. Gerli hingegen sieht keine den verschiedenen Erzählerstimmen

übergeordnete Instanz, sondern alles Erzählen aufgelöst in Subjektivitäten.



164 Rupert Kalkofen

Beim Versuch, die Anspielung in der Vorrede zu erklären, entstehen

jedoch auch weitere Fragen. Wer ist denn der Erzähler bzw. Autor,
der in Kapitel 1 sich einerseits nicht mehr an den Namen des Dorfes
erinnern kann und andererseits mit verschiedenen schriftlichen Quellen

arbeitet? Wenn es der zweite Autor ist, wie kann er sich dann an
den Namen des Dorfes nicht mehr, an die "conjeturas verosimiles" (1/
1; 1,71), an die "wahrscheinlichsten Mutmassungen" (39) aber sehr
wohl erinnern - liegt ihm nicht beides in Gestalt derselben Quellen
vor und wendet er in Kapitel 9 nicht Zeit für Nachforschungen auf, in
der er auch den Dorfnamen leicht hätte wieder feststellen können?
Wie und wann geht ferner sein Erzählen in das des ersten Autors über,
von dessen Abbrechen er in Kapitel 8 berichtet?

Wenn es hingegen der erste Autor ist, der den Dorfnamen vergessen

hat und dem seinerseits noch andere Quellen vorliegen, wie und
wann geht sein Erzählen in das des zweiten Autors über, der ja am
Ende von Kapitel 8 über den ersten Autor spricht? Stammt vielleicht
nur dieser letzte Satz vom zweiten Autor? Wenn ja, dann ist der Satz

allein aufgrund seines Inhaltes und nachträglich als solcher erschliessbar
und wird weder durch eine inquit-Formel, noch durch formale
Elemente wie Anführungszeichen oder Absatz eindeutig angekündigt.
Das hiesse, die Leser befänden sich in Unkenntnis, von wem der
Erzählerbericht, den sie lesen, jeweils stammt und könnten das immer
erst im Nachhinein sicher bestimmen10.

Beide Möglichkeiten sind denkbar, aber keine ergibt sich zwingend

und keine bringt sämtliche Fragwürdigkeiten und Widersprüche
zum Verschwinden. Eine solche Lösung muss es auch gar nicht geben,
da die Quellenberufungen ironische Quellenfiktionen sind, die als
solche vom Träger der ironischen Absicht zeugen und so den Eindruck
eines den Text verantwortenden Autors hervorbringen sollen (einen
Autor des Textes gibt es in Wirklichkeit natürlich immer, aber kein

10 Stolz, Ironie, S. 10: "Es taucht nämlich die Schwierigkeit auf, des Haupterzählers
eigene Perspektive von der seiner wichtigsten Quelle, also von der Cide
Hametes, zu unterscheiden. Eine solche Trennung erweist sich aber als schier
undurchführbar. [...] Die Entscheidung, in wessen Perspektive dargestellt wird,
bleibt [...] zumeist dem Leser überlassen." Parr, Don Quixote, S. 3, spricht von
"frequent shifts from one narrator to another without warning".



Die verkehrten Weiten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 165

Text muss ausdrücklich auf ihn hinweisen und kein Text muss es so

tun).
Nicht notwendig bzw. von auktorialer Willkür ist die Unterbrechung

des Erzählens in Kapitel 8 und 9- Gerade wenn man die
Faktizität des Erzählten unterstellen wollte, ist sie in dieser Form
überhaupt nicht notwendig, sondern hätte sich ganz anders, d.h. viel
weniger auffällig gestalten lassen. So aber, durch das Abbrechen
mitten in einer spannenden Szene und den späteren Rückbezug mit
der Behauptung, "[dlejamos en la primera parte desta historia al
valeroso vizcaino y al famoso don Quijote con las espadas altas y
desnudas" (1/8; 1,139), "lilm ersten Teil dieser Geschichte verliessen
wir den tapferen Biskayer und den berühmten Don Quijote, wie sie,
die blanken Klingen hoch erhoben, einander gegenüberstanden [...]"
(98), wird das Unwirkliche des erzählten Geschehens betont und
seine Konstitution durch Erzählen sichtbar gemacht. Denn in
Wirklichkeit, und damit ist jetzt die erzählte gemeint, könnte die
angespannte Haltung des Biskayer und Don Quijotes nur ein Moment im
dynamischen Ablauf von Bewegung gewesen sein, während das
Erzählen sie wie in einer Momentaufnahme festhält, wiederholt und
damit auszudehnen scheint. Der Erzähler hätte, nachdem er ja in
Kenntnis der Fortsetzung ist - und das muss er seit Beginn des
Erzählens sein, da sein Bericht nachträglich erfolgt -, die Szene ohne
Unterbrechung zu Ende erzählen und den Bericht vom Abbruch des

ersten Fragments und der Suche nach der Fortsetzung entweder
vorziehen oder nachliefern können. Das aber macht der Text nicht,
und zwar aus demselben Grund, aus dem auch der Autorstatus in
der Vorrede verunklart wurde und aus dem ab Kapitel 9 immer
wieder auf den anderen, angeblich eigentlichen Autor Cide Hamete
verwiesen wird. Alles dient dazu, dem Leser das Erzählen als solches
bewusst zu machen. Das wiederum heisst, die übliche, dem
epischen Präteritum zum Trotz entstehende Illusion, Wirkliches jetzt
mitzuerleben, zu stören. Es heisst nicht, diese Illusion zu zerstören,
denn der Eindruck, Wirkliches jetzt mitzuerleben, wird sich immer
wieder herstellen und ist für das Erzählen auch unverzichtbar, aber
dass es sich um einen blossen Eindruck und eine Illusion handelt,
das soll punktuell unterstrichen werden.

Eine derartige Illusionsstörung dient - wie längst grundsätzlich



166 Rupert Kalkofen

festgestellt wurde11 - dem Aufbau einer zweiten Illusion, nämlich der,
es sei eine erzählende Person, der sogenannte Erzähler und Autor, der
das Erzählte erfunden hat, anwesend, und zwar in einem Jetzt, einer
raumzeitlichen Nähe, in der diese Person zum Leser zu sprechen
scheint (während in der ausserliterarischen Wirklichkeit ja Geschriebenes

vorliegt). Auch diese Illusion kann noch gestört werden als
höchste Form der Metafiktion oder Selbstreflexivität der Literatur
(klassisches Beispiel ist der Tristram Shandy, erschienen zwischen 1759
und 1767), doch ist das im Don Quijote, soweit ich sehe, nicht der
Fall12. Der Zweck der Quellenfiktionen und Erzählervermehrung ist
somit eine Illusionsstörung. Sie dient dazu, das Bild einer erzählenden
Person, die Autor ist, zu entwerfen und das Erzählen und das Erzählte
immer wieder auf sie zurückzuführen, sie als den Urheber von beidem
darzustellen. Autorschaft einerseits und Unwirklichkeit bzw.
Erfundensein des Erzählten andererseits bedingen hier einander13.

11 Eberhard Lâmmert, Bauformen des Erzählens, Stuttgart, Metzler, 1955, S. 69; ihm
schliesst sich an Rainer Warning, Illusion und Wirklichkeit in Tristram Shandy
undJaques le Fataliste, München, Fink, 1965, S. 58f. Unter Verwendung anderer
Begriffe beschreibt Werner Wolf in seiner enzyklopädischen Arbeit, Ästhetische
Illusion und Illusionsdurchbrechung in derErzählkunst, Theorie und Geschichte
mit Schwerpunkt auf englischem illusionsstörendem Erzählen, Tübingen,
Niemeyer, 1993, S. 238, diesen Vorgang so: "Die Distanzierung von der Fiktion führt
damit zu einer Solidarisierung mit dem Ironiker. Da dieser aber eine greifbare
Figur ist, kann hier die ironietypische Solidarisierung des Lesers mit ihm
wirkungsästhetisch umschlagen in den Aufbau einer Sekundärillusion." Nicht
mehr berücksichtigt werden konnten die z.T. einschlägigen Beiträge aus: Fotis
Jannidis [u.a.], Rückkehr des Autors, zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs,
Tübingen, Niemeyer, 1999 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur
71), 553 S.

12 John Jay Allen, Don Quixote: Hero or Fool? A Study in Narrative Technique,
Gainesville, Florida, UP of Florida, 1969, S. 19: "Tristram Shandy, in fact,
represents in extreme form the problem presented by Cide Hamete's appeareance
in Don Quixote. [.. .1 [A]s in Don Quixote, the principal concern is not with point
of view as such, but with the dialectic between the consciousness of the narrator
in his own lived time, and the objects external to him, belonging to a preterite
time, which he must order and project. Sterne's novel represents the extreme
toward which Cervantes' only tends."

13 Stolz, Ironie, S. 13: "Die Beschreibung der Erzählmedien hat gezeigt, dass der
Leser in seiner Lektüre durch unerwartete Widersprüche gewissermassen gestört
wird, d.h. sein Erwartungshorizont wird immer wieder durchbrochen und er



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 167

Als Parallele zum Laiebuch sind zwei Momente bemerkenswert.
Zum einen die Vielfalt der Quellenfiktionen, zum andern die
vordergründige Namenlosigkeit des als Autor auftretenden Erzählers (den im
Quijote nur die Paratexte immer wieder nennen: "Compuesto por
Miguel de Cervantes Saavedra" (1,43), "Verfasst von heisst es

beispielsweise auf dem Titelblatt). Der namentlich autorisierte Quijote
und das anonyme Laiebuch gleichen sich in der Namenlosigkeit der
Erzählerfigur, die als Autor auftritt.

Dass das Spiel mit den vielen Quellen und den anderen Autoren
bzw. dem ersten Autor nur ein nicht ernst gemeintes, ironisches ist,
das von einem dahinterstehenden Autor, dessen Name auf dem
Titelblatt steht, zeugen soll14, zeigt sich in aller Deutlichkeit, als der
Ernstfall eintritt und jemand anders dem Autor "Miguel de Cervantes"
in der ausserliterarischen Wirklichkeit die Autorschaft streitig macht.
Diese Probe aufs Exempel verdanken wir dem Autor Avellaneda und
seinem Don Quijote von 1614. Zwar trägt der Erzähler des ein Jahr
darauf erschienenen zweiten Teils des Quijote von "Miguel de Cervan-

wird an die Fiktivität des Geschehens erinnert." Marika Müller, Die Ironie,
Kulturgeschichte und Textgestalt, Würzburg, 1995, spricht S. 48 davon, dass die
"fiktionsironischen Qualitäten des Don Quijoté' das "eigentlich weltliterarische
Gerüst des Romans" bilden.

14 Die Kanonisierung, um nicht zu sagen Dogmatisierung, der in der Tat grund¬
legenden und unverzichtbaren literaturwissenschaftlichen Unterscheidung
zwischen Autor und Erzähler hat im Falle des Quijote dazu geführt, dass zwar die
unterschiedlichen Erzählerfiguren in angemessener Präzision unterschieden werden,

aber die Möglichkeit, sie könnten verschiedene Manifestationen derselben
Instanz sein, und es könne derselbe Erzähler von sich mal in Er- und mal in Ich-
Form sprechen, nicht immer gesehen wird. Gerhart von Graevenitz, "Erzähler",
in: Hans-Werner Ludwig, Arbeitsbuch Romananalyse, Tübingen, Narr, 1989, S. 78-
105, hier S. 82, weist auf diese Dogmatisierung hin. Stolz, Ironie, S. 6,

erwähnt die Möglichkeit, dass der von ihr so genannte Haupterzähler in Kapitel 8

von sich in der dritten Person schreibt. Stolz, Ironie, und Parr, Don Quixote,
haben gründliche Untersuchungen der Erzählerfiguren im Don Quijote vorgelegt
und beide sprechen von einem "Haupterzähler" bzw. "supernarrator". Paradigmatisch

für die Ablehnung dieser sachgerechten Hierarchisierung, ohne die sich

der Anspruch des Erzählers, Autor zu sein, nicht sehen lässt, und für die egalitäre
Auflösung der Erzählerfiguren in gleichberechtigte Erzählerstimmen ist E.

Michael Gerli, Refiguring Authority, S. 77, 119f.



168 Rupert Kalkofen

tes" nach der Widmung an den Grafen von Lemos und beginnend mit
dem "Prologo al lector" wiederum keinen Namen mehr, aber erstens
wendet sich der Prolog gegen den anderen Autor in aller
Selbstverständlichkeit als gegen den falschen, zweitens nennt sich der Autor
periphrastisch, indem er als Verfasser von Texten auftritt, die Titel von
"Cervantes" sind, nämlich Persiles y Sigismunda und der zweite Teil
der Galatea (II/An den Leser, Ii/Zueignung an den Grafen von
Lemos), und drittens hatte er sich auf dem Titelblatt des Segunda Parte
von Don Quijote als "Miguel de Cervantes Saavedra, autor de su

primera parte" (11,26), "Miguel de Cervantes Saavedra, de[r] Verfasser
des ersten Teils" (639) bezeichnet. Ungerührt von diesen Bezeugungen

der Autorschaft beginnt das erste Kapitel dennoch mit der Formulierung

"[c]uenta Cide Hamete Benengeli en la segunda parte desta

historia [...], que" (II/l; 11,41), "Cide Hamete Benengeli berichtet im
zweiten Teil dieser Geschichte, [...], dass" (648). Wenn der eben noch
eifersüchtig gegen einen realen Plagiator polemisierende Verfasser
seine Autorschaft unbewegt an einen andern abtritt, dann ist das ein
Signal für die Unwirklichkeit dieses neuen Rivalen, der keiner ist, weil
er vom wahren Autor erfunden wurde und nur ironisch eingesetzt
wird. Jeder Auftritt dieses erfundenen Autors ist daher ein indirekter,
ironischer Auftritt seines Erfinders und wahren Autors.

Ausserhalb der Polemik gegen Avellaneda sind die periphrasti-
schen Autornennungen ein literarisches Element, das nicht nur zwingend

als Ironie verstanden werden muss, sondern obendrein als Ironie
des Autors "Cervantes". Wenn vom Verfasser der Galatea, "Miguel de
Cervantes" (1/6; 1,120; 81), oder von "un soldado espanol llamado tal
de Saavedra" (1/40; 1,486), "ein einziger spanischer Soldat, ein gewisser

de Saavedra" (491) die Rede ist oder periphrastisch vom Autor der
Novelle Rinconete y Cortadillo (1/47; 1,560; 582)15, dann muss es sich
dabei entweder um die zufällige Nennung irgendeines Autors han-

15 Diese Novelle ist bei Erscheinen des Quijote noch nicht veröffentlicht, es handelt
sich also einerseits um eine zunächst nur für den Autor eindeutige Anspielung
und Selbstnennung, so dass hier ein privater Scherz des Cervantes vorläge. Das
ändert sich aber 1613 mit dem Erscheinen der Novellensammlung. Andererseits
könnte der Verweis auf den namenlosen Autor angesichts der Namenlosigkeit
des 'zweiten' Quijote-Autors auch vorher schon als Hinweis auf diesen verstanden

werden.



Die verkehrten Weiten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 169

dein, bei der sich die Leser weiter nichts zu denken brauchen, oder
aber (und nur das ist wahrscheinlich) um die Selbstnennung desjenigen

Autors, der sich ironisch hinter Namenlosigkeit und fiktiven
Erzählerfiguren sichtbar verbirgt und nun die Ironie so weit treibt, dass

er in der Maske der Namenlosigkeit die Maske zugleich fallen lässt

und aufbehält, wenn er seinen Namen verwendet, als wäre er damit
nicht gemeint16.

Ironie und Autorschaft im Laiebuch

Die Funktion der Vorrede und des ersten Kapitels im Don Quijote
üben im Laiebuch das Titelblatt und der "Eyngang in diese Histori"
aus. Die Bedeutung der Quellenberufung im Titel, "aus unbekanten
Authoren zusammen getragen" (3) ist nicht eindeutig festzulegen:
entweder handelt es sich um die Ankündigung von Unerhörtem oder
bereits um die ironische Berufung auf Autoritäten, die erkennbar keine
sind, weil es sie nicht gibt. Selbst wenn es sie geben sollte, werden sie
durch zwei andere Formulierungen fragwürdig. Die erste steht noch
vor den "Authoren" und verspricht "unerhörte und bißher unbeschriebene

Geschichten und Thaten der Laien zu Laieburg" (3). Stammt die
Geschichte nun aus schriftlichen Quellen oder ist sie 'unbeschrieben?
Der Widerspruch verschwindet, wenn sich das Adjektiv 'unbeschrieben'

auf die zusammengetragene Geschichte als solche bezieht, was
freilich nicht sicher auszumachen ist. Die zweite Formulierung folgt
auf die Rede von den "Authoren" und behauptet, die Geschichte sei
"auß Rohtwelscher in Deutsche Sprach gesetzt". Selbst wenn es die
angerufenen Autoren gibt, so haben sie in Rotwelsch, der Geheim-
und Gaunersprache, geschrieben, was diese Quelle zugleich schwer
überprüfbar und geheimnisvoll macht. Und wenn man annehmen

16 Stolz, Ironie, S. 6: "Er ["der tatsächliche Autor, Miguel de Cervantes"; R. K.l tritt
aber nicht als Erzähler, sondern als ausserhalb des Geschehens stehende Figur
auf, und damit wird der Leser gleichzeitig wieder an den fiktiven Charakter des

Haupterzählers erinnert."



170 Rupert Kalkofen

wollte, dass sich alle diese Widersprüche auflösen lassen17, so bliebe
es dennoch dabei, dass sie eine vordergründige Widersprüchlichkeit
erzeugen, die den Text in auffälliger Weise fragwürdig macht, und
zwar hinsichtlich der Entstehung, der Warheit des Erzählten und damit
auch hinsichtlich des sie verantwortenden Autors.

Unzweifelhaft ironisches Sprechen beginnt in der zwölften Zeile
des Titelblatts mit dem Namenrätsel:

zusammen getragen [...] Durch:
Aabcdefghiklmnopqrstuwxyz.
Die Buchstaben so zu viel sindt/
Nimb auß/ wirff hinweg sie geschwindt/
Und was dir bleibt/ setz recht zusammen:
So hastu des Authors Namen. (3)

Das unlösbare Rätsel ist nicht dazu da, den Namen des Autors zu
verbergen, sondern auf die Urheberschaft eines Autors und sein
Vorhandensein aufmerksam zu machen. Die Unlösbarkeit des Rätsels

ist so offenkundig, dass die Lösungsanweisung weder ernst, noch als

ernsthafte Täuschung gemeint sein kann, die die Leser zu fruchtlosen
Versuchen veranlasst18. Die offenkundige Unlösbarkeit zwingt
vielmehr dazu, einen Urheber zu unterstellen, der alles das gewusst und
gewollt hat: die Unlösbarkeit, ihr Durchschautwerden durch die Leser,
deren Einsicht in seine Absicht und damit das Erkennen seiner
Autorschaft. Dieses Versteckspiel ist ironisch in dem doppelten Sinne,

17 John Van Cleve, "Wunderseltsames und Abenteuerliches, gelesen und gehört,
Erzähltechnik und Rezeption beim Laiebuch (1597)", in: Daphnis, 27, 1998,
S. 443-451, hier S. 445-450, löst den Widerspruch in ein Nebeneinander von
geschichtlich realen Rezeptionsmöglichkeiten, Lesen und Vorlesen, auf.

18 Dennoch hat es wissenschaftliche (Re-)Konstruktionsversuche gegeben, auf die
Bachorski hinweist; Hans-Jürgen Bachorski, "Ich, Aabcdef etc. La Fiction de
l'auteur et du narrateur dans le Laiebuch (1597)", in: Danielle Buschinger (Hg.),
Figures de l'écrivain au Moyen Age, Actes du Colloque du Centre d'Etudes de
l'Université de Picardie Amiens 18-20 mars 1988, Göppingen, Kümmerle, 1991

(Göppinger Arbeiten zur Germanistik 510), S. 25-35, hier S. 28f. Zu den Rätseln
im Laiebuch vgl. jetzt Andreas Bässler, "Die Funktion des Rätsels im Laiebuch
(1597)", in: Daphnis, 26, 1997, S. 53-84, dessen ansonsten gründliche Darstellung

allerdings die Erzählerironie kaum berücksichtigt.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 171

dass es zum einen den angekündigten Autornamen nicht verrät und
zum andern, dass der Autor auch damit gerechnet hat, dass die Leser
seine Ironie erkennen. Das entspricht soweit noch dem Normalfall der
Ironie, in dem eine ironische Absicht des Sprechers unterstellt werden
muss, damit die vordergründige, direkte Aussage relativiert und die
indirekte Aussage erkannt werden kann. Ironie dieser Art erzeugt also
immer den Eindruck einer dahinterstehenden, verantwortlichen
Person, die als solche Träger der Aussageabsicht sein muss19.

Das Besondere des vorliegenden Falles besteht nun darin, dass
die direkte Aussage nicht durch eine von ihr abweichende, indirekt
mitgeteilte Aussage ersetzt wird, sondern durch keine, da der versprochene

Name sich nicht (re)konstruieren lässt. Diese Ergebnislosigkeit
stellt den Aufwand des ironischen Umwegs von der direkten zur
indirekten Aussage in Frage. Da es für sie keine sachliche Berechtigung

oder gar Notwendigkeit gibt, muss an deren Stelle die blosse
Absicht des anzunehmenden Subjekts der ironischen Rede treten und
damit diejenige Person, deren Name durch das Rätsel so auffällig
verschwiegen wird. Dort, wo der Inhalt der Rede fehlt, wo sozusagen
nichts gesagt wird, da tritt diejenige Instanz an die Stelle des Inhalts,
die für die Inhaltslosigkeit verantwortlich sein muss und sich so selbst

zum Inhalt macht: das Subjekt dieses Sprechens, die Figur des Autors,
die sich mit dem die Ironie durchschauenden Leser in ein Einverständnis

setzt. Das ironische Namenrätsel inszeniert die Instanz des Autors
als Urheber also gerade dadurch, dass sein Name vorenthalten wird.
Die vergleichbare Namenlosigkeit des Erzähler-Autors im Don Quijote
ausserhalb der Paratexte bestätigt, dass es sich bei der vom Laiebuch

erzeugten Namenlosigkeit nicht nur um die unmittelbare Umsetzung

einer ausserliterarischen, realen Intention handelt (den Willen
zur Anonymität), sondern um ein literarisches Mittel, das bestimmte
Effekte sucht, nämlich ein indirektes Sprechen, das ein Bild der
sprechenden Instanz erzeugt.

Die letzte Formulierung des Titelblatts, "Mit Privilegien des Autho-
ris allezeit zu verbessern und zu vermehren/ aber nicht nachzudrucken",

enthält im ersten Teil die konventionelle Verbesserungs- und

19 Wolf, Ästhetische Illusion, S. 238.



172 Rupert Kalkofen

Vermehrungsaufforderung, nur etwas anders formuliert als üblich20.

Die Funktion dieser stilistischen Abweichung zeigt sich im zweiten
Teil der Formulierung, wo sie es erlaubt, ein Nachdruckverbot im
Namen des Autors auszusprechen, das, weil nicht von einer
staatlichen, sondern bloss von einer privaten Autorität verkündet, als

illusorisch offenkundig ist, weil schon die Reichweite des staatlichen
Privilegs begrenzt war. An diesem, für die Transformation der Autorschaft

zur "Werkherrschaft"21 rund 200 Jahre später neuralgischen
Punkt wird erneut ein Bild des ironischen Autors entworfen, dessen
Selbstironie zwei Aspekte enthält.

Trotz der offenkundigen Vergeblichkeit wird - und geschichtlich
hat er sich durchgesetzt - der Anspruch des Autors auf Verfügungsgewalt

über das Werk seines Geistes angemeldet. Diesen absoluten
Anspruch hebt die Selbstironie auf, d.h. sie nimmt ihn sowohl zurück,
als dass sie ihn auch bewahrt, denn das Subjekt der Selbstironie nimmt
als solches eine Position ein, die mit der Einsicht in die Vergeblichkeit
des Anspruchs schon über dieser Vergeblichkeit steht. Die Selbstironie
hält den Anspruch mit und trotz seiner Vergeblichkeit fest und
verwirklicht mit der Selbsteinsicht in die Vergeblichkeit des eigenen
Wunsches eine vollständige Einsicht in sich selbst, die in ihrer
Vollständigkeit der vergeblich beanspruchten absoluten äusseren
Verfügungsgewalt entspricht. Diese souveräne Selbstironie auf dem Titelblatt

des Laiebuchs, dieser Humor, hat dieselbe Aufgabe wie die
selbstironische Bescheidenheit der Autorfigur zu Beginn des Quijote-
Prologs, nämlich die, Autorschaft zu beanspruchen.

Das Laiebuch setzt die Quellenangaben oder -fiktionen des
Titelblatts im "Eyngang in diese Histori" fort, diesmal aufgrund ihrer
Widersprüchlichkeit eindeutig als Fiktionen erkennbar, so dass die

20 Hermen Bote, Ein kurtzweilig Lesen von Dil Ulenspiegel, hg. von Wolfgang
Lindow, Stuttgart, 1966, 1975, S. 8: "Unnd bit hiemit einen jetlichen, wa mein
Schrifft von Ulenspiegel zu lang oder zu kurtz sei, dass er das besser, uff das ich
nit undanckt [!] verdiene." Vgl. die ähnlich lautenden Formulierungen der
folgenden Schwankromane; "Der Pfarrer vom Kalenberg", in: Felix Bobertag,
Narrenbuch, Berlin, Stuttgart, Spemann, 1884, S. 85f., V. 2158-2165; "Histori Peter
Lewen", in: Ebd., S. 140, V. 1653-1656; "Salomon und Markolf', in: Ebd., S. 361,
V. 1863-1870.

21 Heinrich Bosse, Autorschaft ist Werkherrschaft, Über die Entstehung des Urheber¬
rechts aus dem Geist der Goethezeit, Paderborn, 1981, S. 99-102.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 173

Formulierungen des Titelblatts vermutlich ebenfalls vom Text als

widersprüchliche gemeint waren. War dort von schriftlichen Quellen,
den "unbekannten Authoren", die Rede gewesen, wird nun ausführlich

eine mündliche Quelle geschildert (6-9), von der das Titelblatt
noch nicht gesprochen hatte. Jetzt soll die Geschichte der Laien von
einem Schiffer stammen, der sie dem Autor im Laufe mehrerer
Schifffahrten und Tage erzählt hat, von dem sie anschliessend lediglich
aufgeschrieben und redigiert wurde (7ff).

Nach dieser ohne begleitende Ironiesignale vorgetragenen Schilderung

wird eine neue schriftliche Quelle eingeführt, die mit den im
Titelblatt genannten Quellen freilich nicht identisch zu sein scheint.
Wie im letzten Kapitel von Teil I des Quijote (1/52; 1,604; 634f.) will der
Erzähler-Autor Bücher benutzt haben, die "von Würmen also zursto-
chen gewesen/ dz [!] ich mehrertheils errahten müssen/ etliches gar nit
lesen können" (9). Hier wird keine legitimierende Quelle angeführt,
sondern eine höchst zweifelhafte, die gerade keine Informationen
enthält bzw. zum "errathen" zwingt und somit ein mehr oder weniger
willkürliches Erfinden durch den Autor inszeniert. Darauf weist indirekt

ebenfalls die das Kapitel abschliessende Wendung, "Solches hab
ich dir/ günstiger Leser/ nicht verhalten wollen noch sollen" (9). Mit
ihrer nahezu inhaltslosen Bekräftigung, der Autor habe mitteilen wollen,

was er mitgeteilt hat, betont sie, wie fragwürdig es ist, eine schwer
oder unlesbare schriftliche Quelle anzugeben, und lenkt die Aufmerksamkeit

damit auf die Quellenangaben überhaupt; deren Widersprüchlichkeit

und Unüberprüfbarkeit verweist zusammen mit der Ironie des
Titelblatts auf die Erfindung des Erzählten durch einen Autor.

Der einzige Beitrag, der die metafiktionalen Elemente des
Laiebuchs in vergleichbarer Weise beurteilt wie der vorliegende, stammt
von Hans-Jürgen Bachorski. Die Funktion des Titelblatts sei es, den
Autor "en tant que sujet juridique et en tant qu'auteur créateur individuel"

darzustellen und das Werk "comme entité fermée et singulière"22.

22 Bachorski, "Ich, Aabcdef etc.", S. 30. Von Bachorski stammt auch die umfang¬
reichste Untersuchung des Laiebuchs, seine ungedruckte Habilitationsschrift
Irrsinn und Kolportage, Studien zum Ring, zum Laiebuch und zur Geschichtsklitterung,

Bayreuth, 1992. Ich danke Hans-Jürgen Bachorski für die Einsicht in
das Typoskript.



174 Rupert Kalkofen

Daneben sieht er den Text aber auch als "'ouverte'" vorgeführt, dass

Autor und Text sich nicht festlegen Hessen und der Autor vielmehr
nicht als ein reales, sondern als ein "'être de papier'" gezeigt würde23.

Damit geht er über die hier vertretene These sozusagen hinaus, denn
nicht die Auflösung der Autor-Position wird hier behauptet, sondern
ihr Aufbau als archimedischer Punkt der Ironie. Möglicherweise kommt
Bachorski zu dieser Schlussfolgerung, indem er die Unlösbarkeit des
Namenrätsels wie die Mitteilung einer Bedeutung liest und nicht mehr
nur das Funktionieren dieser Schreibweise untersucht. Beschränkt
man sich hingegen auf letzteres, bleibt die Autor-Instanz als Träger der
Ironie bestehen. Die Auflösung der Präsenzillusion, die an die Stelle
des zu sprechen scheinenden Autors dann in der Tat das bedruckte
und zu lesende Papier setzt, ergibt sich als Funktion der Schreibweise
erst aus einer anderen Stelle, nämlich der Darstellung des hustenden
Erzählers (77), die hier, weil es nicht primär um Illusionsstörung geht,
nicht näher betrachtet zu werden braucht24.

Die Fiktionsironie, die im zweiten Teil des Don Quijote durch das
Auftauchen des gedruckten ersten Teils und den Auftritt einer Figur
aus dem falschen zweiten Teil erzeugt wird, produziert das Laiebuch
erstens durch das Verhältnis zwischen Erzähler und fiktiven Lesern
und zweitens durch das Verhältnis zwischen Erzähler und Lesern auf
der einen und den erzählten Figuren auf der andern Seite. Der
Erzähler, der im "Eyngang" ausführlich darstellt, wie er zur Redaktion
und überhaupt zur Kenntnis dieser Geschichte gekommen ist, die
weder von ihm handelt, noch - da er sie ja nicht gekannt hatte - von
ihm handeln kann, dieser Erzähler taucht unversehens als erzählte
Figur in der Geschichte der Laien auf. Voraussetzung dafür ist die
Präsenzillusion, die von den Selbstkommentaren der Erzählerfigur
betont wird, in denen der Erzähler sich selbst mit einem spontanen
Gedanken zu unterbrechen scheint. Das ist vom Text inszeniert,
insofern dessen Schriftlichkeit die Möglichkeit von Überlegung und

23 Ebd., S. 30, 34.

24 Vgl. Rupert Kalkofen, "Von der Notwendigkeit des Überblicks, Die schriftliche
Mündlichkeit des 'self-conscious narrator' in Iwein, Laiebuch und Tristram
Shandy', in: Daphnis, 24, 1995, 571-601, hier S. 597f.; kritisch dazu Van Cleve,
"Wunderseltsames", S. 451.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 175

Korrektur enthält, so dass auch der Anschein spontanen Sprechens auf
nicht-spontaner Überlegung und Absicht beim Schreiben zurückgeht.
So heisst es über Orpheus: "daß wann er auff seiner Harpffen gespielet/

so seyen jhme/ sein liebliches Gesang zuhören [...] gantze Wälde/W
ja gantze Berge (ist vielleicht zu der zeit gewesen/ da die Berge noch
gehn vnd reden konten) nachgezogen" (34,22-27). Dieses
Beiseitesprechen des Erzählers gilt einem fiktiven Publikum, wodurch auch
reale Leser sich angesprochen fühlen dürfen, was aber dennoch die
Anrede eines fiktiven Publikums bleibt, da es zum Zeitpunkt des
Schreibens ja nicht anwesend war und sein etwaiges Verhalten vom
Erzähler imaginiert und festgeschrieben wird. Als er vom Regiment der
Frauen erzählt, unterbricht sich der Erzähler mit der ausdrücklichen
Wendung an ein Publikum: "(wie meint jr dz es gangen seye?)" 20,28-
31). Und schliesslich versetzt sich der Erzähler punktuell unter die
Figuren der erzählten Geschichte, wenn er sich in einer der Salzsaat-

Episoden kommentiert: "Ich zwar wüste wol/ daß es brennende
Nesseln weren gewesen/ [...] wolt es jhnen doch nit sagen" (65,15-18).
Dabei kann er sein fiktives Publikum auch gleich mit einschliessen,
wie in Kapitel 20, wenn die "Fraw Schultheissin" ihren neuen Pelz in
der Kirche zeigen will, "damit sie nicht etwan müste von Hauß zu
Hauß/ vnd von einem Laie zum andern gehn/ vnd sich lassen
besehen: welches dann gar zuviel zeit wurde gekostet haben/ dann sie
auch zu Mir vnd zu Dir hette kommen müssen" (82,29-32). Darin
wurde bislang nicht der Aussagemodus, sondern nur die Aussage
gesehen, d.h. ein zunehmendes Einbeziehen von Erzähler und Lesern
in die verkehrte laiische Welt, die sich so zur ganzen Welt ausdehnt25.

Das ist sicherlich richtig, übersieht lediglich die darin enthaltenen
fiktionsironischen und illusionsstörenden Implikationen.

Der Eintritt des Erzählers bzw. die Einbeziehung der Leser in die
laiische Welt durchbricht die zuvor aufgerichteten Grenzen zwischen
erfundener verkehrter und realer richtiger Welt genauso, wie im
zweiten Teil des Quijote das Auftauchen des realen gedruckten ersten

25 Hans Triimpy, "Die Hintergründe des Schwankbuchs von den Laleburgern", in:
Wunderseltsame Geschiebten, Interpretationen zu Schildbürgern und Laiebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Göppingen, Kümmerle, 1983 (Göppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 88-120, hier S. 92.



176 Rupert Kalkofen

Teils mit der erfundenen Geschichte von Don Quijote in dessen
erfundener Welt, und wie der Auftritt einer Figur aus dem als falsch
bezeichneten zweiten Teil Avellanedas, die die Falschheit 'ihres' zweiten

Teils bezeugt, was sie, hätte sie Recht, gar nicht könnte, weil es sie

dann nicht gäbe. Illusionsstörung und damit Bewusstmachen des

Erzählens und seiner Abhängigkeit von einem erfindenden Autor ist

der Sinn dieser Manöver.
Aus der Lizenz zum illusionsstörenden Umgang mit der Präsenzillusion

lässt sich auch ein besonderes Motiv verstehen, das ansonsten
einen unerklärlichen Einzelfall darstellen würde, das "Lalespil". Der
Erzähler tritt mit einem Mal als "plazmeister" auf26, der ein ausschliesslich

aus Jungen bestehendes Publikum auf seine Plätze kurz vor
Beginn eines Theaterstücks, eines 'Laiespiels', verweist. Die offenkundige

eine Funktion dieser zehn Verse ist längst bemerkt worden,
nämlich überzuleiten von der Vorgeschichte der laiischen Narrheit
zum eigentlichen Erzählen von ihr27. Es ist insofern ein rätselhaftes

Motiv, als es eine Theater-Situation entwirft, die es nur an dieser einen
Stelle gibt und mit dem schriftlichen Erzählen nicht zu verbinden ist.
Als motivische Gestaltung der Präsenzillusion wird das Theater-Motiv
aber verständlich, insofern es die Unmittelbarkeit zwischen dem
Erzähler und den von ihm angesprochenen Lesern zu einer Situation
verdichtet, in der sowohl Unmittelbarkeit zwischen Erzähler und Leser

bzw. "plazmeister" und Publikum vorhanden ist, als auch die Möglichkeit,

dass das Publikum der Fiktion zu einem Teil dieser Fiktion wird,
wiewohl für deren Zustandekommen der Unterschied zwischen ihr
und ihrem Publikum konstitutiv war. Die Theater-Situation arbeitet mit
dieser Fiktionsdurchbrechung in zweierlei Weise, indem nur einem
Teil des Publikums der Übertritt in die Fiktion angekündigt wird und
indem diese Ankündigung nicht wörtlich gemeint ist, sondern im
übertragenen Sinne, als Strafe für schlechtes Benehmen: "Wer sich
nicht schicket recht zun Sachen/ I Den wölln wir auch zum Laie
machen" (32). Das "Lalespil" entsteht mithin als Verdichtung und
Verschiebung von Elementen, die an einer Störung der Präsenzillusion

26 Ich folge hier der Richtigstellung des früher von mir verwendeten Begriffs "Spiel¬
leiter", durch Van Cleve, "Wunderseltsames", S. 449.

27 Stefan Ertz, "Nachwort", S. 143.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 177

beteiligt sind, zu einem neuen Motiv. Dieses Motiv ist ausnahmsweise
nicht an die sonstige epische Fiktion anschliessbar, sondern inhaltlich
wie formal (durch seine Nicht-Anschliessbarkeit) an das Durchbrechen

der Präsenzillusion28.
Ein nicht singular, sondern häufig begegnendes, ähnliches

Element, das ebenfalls die Illusionsstörung in einem Bild festhält, ist die
Ratsprotokoll-Formel "meine Herren" bzw. "meine Herren die Laien"
(27,21). Anders als im Falle des "plazmeisters" wird keine mündliche,
sondern eine schriftliche Rolle entworfen, die als solche der Autorfigur
angemessen ist. Sie verstösst aber andererseits wieder gegen die
Quellenfiktion der mündlichen Überlieferung und späteren schriftlichen

Redaktion (7f.), denn die Formel fingiert, der Erzähler stünde in
unmittelbarer Beziehung zu den Laien und schreibe ihre Geschichte,
aber nicht als erfindender Autor, sondern als Protokollant. Das in sich
Widersprüchliche dieser Rolle29 tritt noch einmal bzw. mehrmals in
Widerspruch zu den übrigen Fiktionen (Erzähler als redigierender
Autor, als "plazmeister" im "Lalespil", als unmittelbarer Gesprächspartner

des Publikums), wodurch das frei und willkürlich von einem Autor
Erfundene der Geschichte einmal mehr unterstrichen wird.

Die verkehrte Welt des Don Quijote

Die verkehrte Welt im Don Quijote besteht zu allererst in den
Einbildungen der Titelfigur, die durch exzessives Lesen von Ritterromanen
entstanden sein sollen. Dass es sich um Einbildungen handelt, unter-

28 Van Cleve, "Wunderseltsames", S. 443-451, hier S. 445-450, sieht das "Lalespil"
wie die Widersprüche in den Quellenangaben als Niederschlag einer realen
mündlichen Vortrags- und Rezeptionssituation.

29 Könneker, Satire, S. 220: "Darüber hinaus ermöglichte die Form der fiktiven
Chronik dem Autor, durch seine ständige räsonnierende und kommentierende
Anwesenheit in der Erzählung jene ironische Distanz zu seinem Gegenstand
herzustellen, die hinter der vordergründigen Komik, der 'Lust am Unsinn' (Röcke),
die satirische Absicht stets durchscheinen lässt." Diese zutreffende Beschreibung
des Chronistengestus lässt dessen illusionsstörende Widersprüche ebenso ausser
Acht, wie sie die satirische Autorintention der bloss "vordergründigen Komik"
überlegen sein lässt.



178 Rupert Kalkofen

liegt keinem Zweifel. Von Anfang an stellt der Erzähler das Verhalten
des Helden als massive Abweichung vom Normalen dar: "vino a dar

en el mas estrano pensamiento que jamas dio loco en el mundo"
(1,1,74), "verfiel er auf den seltsamsten Gedanken, auf den jemals in
der Welt ein Narr verfallen war" (42). Eindeutig unterscheidet der
Erzähler Wirklichkeit und Einbildung, "la humildad del alcaide de la

fortaleza, que tal le pareciô a él el ventero y la venta" (1/2; 1,84), "das
bescheidene Gehabe des Kastellans der Burg - Kastellan und Burg
schienen ihm der Schenkwirt und die Schenke (49), spricht von
"molinos de viento" (1/8; 1,128), "Windmühlen" (88) und sagt, als Don
Quijote zwei Schafherden für einander feindliche Heere hält, "pero,
con todo esto, viendo en su imaginaciôn lo que no veia ni habia, con
voz levantada comenzô a decir [...]" (1/18; 1,219), "Trotzdem begann
Don Quijote, der in seiner Einbildung sah, was er nicht sehen konnte
und was es auch gar nicht gab, mit lauter Stimme zu erklären [...]"
(180f.).

Der Erzähler schildert zum einen die Wirklichkeit wie sie ist, zum
andern zeigt er die Konsequenzen, die das die Wirklichkeit verkennende

Handeln Don Quijotes für diesen hat. So sicher, wie eine Figur
des Autors hinter der Ironie des Erzählens hervorschaut, so sicher gibt
es für dieses Erzählen eine Wirklichkeit, deren Massstäbe allgemein
bekannt und verbindlich sind; bekannt sind sie dem Erzähler, den
Lesern und allen Figuren mit Ausnahme Don Quijotes30.

Was hat es nun mit dieser einsamen "locura" des Helden auf
sich? Von Richard L. Predmore stammt die grundlegende Beobachtung,
dass Don Quijote Zauberer und Zauberei nicht so sehr braucht, um
sich und anderen eine Abweichung von der Wirklichkeit zu erklären,

sondern "dass die Zauberei das Prinzip ist, mit dem sich Don
Quijote die beunruhigende Tatsache erklärt, [dass] Personen und
Sachen mit solcher Häufigkeit als das erscheinen, was sie in Wahr-

30 Allen, Don Quixote, S. 23: "the phenomenal world in which the characters live
and move is rational and consistent." Edwin Williamson, The half-way House of
Fiction, Don Quixote and Arthurian Romance, Oxford, Oxford UP, 1984, S. 90:
"[...] a reality defined by common sense and ordinary experience. In Don
Quixote empirical truth is the scourge of fantasy; the mad knight is mocked and
ridiculed for ignoring it with astonishing cruelty at times."



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 179

heit sind»31. Vorausgesetzt wird also ein realistischer Alltagsverstand,
ein gesunder Menschenverstand, der (vielleicht erstaunlicherweise)
dem heutigen gesunden Menschenverstand eng verwandt ist. Dass

es sich bei den Einbildungen des Helden um Einbildungen handelt,
ist auch für einen heutigen Leser unmittelbar einsichtig: fahrende
Ritter, veritable Burgen, Riesen und Zauberer gibt es nicht. Darum
lässt sich auch mit heutiger Plausibilität argumentieren, dass bereits
die Vorstellung, jemand könnte durch das Lesen von Büchern in der
beschriebenen Weise wahnsinnig werden, ihrerseits höchst
unwahrscheinlich ist, der Erfahrung nicht entspricht und auch aus diesem
Grund als erfunden gelten muss32. Das stimmt mit den ostentativen
Wahrheitsbeteuerungen des Erzählers überein, die von Anfang an
indirekt das Unwahre und Erfundene der Geschichte behaupten (1/1;
1,71; 39; 1/23, Kapitelüberschrift). Die absurde Entstehung von Don
Quijotes Einbildungen bestätigt den Anspruch des Erzählers auf
Autorschaft und kühne Erfindungsgabe, auf "ingenio" (I/Vörrede) einmal

mehr. Dass der Wahnsinn des Helden sich nach den damaligen
medizinischen Vorstellungen von Wahnsinn richtet, braucht nicht zu
verwundern, macht seine Entstehung aber nicht wahrscheinlicher33.

Das Unwirkliche an der Geschichte des Quijote ist von Belang,
weil es den Stellenwert der verkehrten Welt betrifft. Wenn sie eine frei
erfundene ist, die zu den allgemeinen Massstäben der Wirklichkeit im

31 Richard L. Predmore, "Die Funktion der Verzauberung in der Welt des Quijotd',
in: Helmut Hatzfeld (Hg.), Don Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1968 (Wege der Forschung l60), S. 276-294,
hier S. 281.

32 Vladimir Nabokov, Die Kunst des Lesens, Cervantes' Don Quijote, hg. von
Fredson Bowers, Frankfurt, 1991, 78: "Oder, andersherum, ein Buch von tausend
Seiten zusammenzuschreiben, bloss um einer Sache den Todesstoss zu versetzen,

die solcher Mühe weder wert noch bedürftig war (denn das hat die Zeit

ganz von selber besorgt), ist von seiten Cervantes' ein ebenso verrücktes

Unterfangen wie nur irgendein Windmühlen-Abenteuer seines Don Quijote."
33 Strosetzki, Cervantes, S. 114f., fasst die Arbeiten von Weinrich und Green

zusammen, die das medizinische Denken der Zeit unterschiedlich im Roman
verarbeitet sehen. Harald Weinrich, "Die Melancholie Don Quijotes", in: Helmut
Hatzfeld (Hg.), Don Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1968 (Wege der Forschung 160), S. 295-316; Otis H. Green, "El

ingenioso hidalgo", in: Ebd., S. 342-367.



180 Rupert Kalkofen

Gegensatz steht, die von ihr nur imaginär und nur vorübergehend, d.h.
in der anfallartigen Einbildung des Helden verändert werden, dann
stellt sich die Frage, welchen Sinn ein Erzählen von ihr überhaupt
haben kann.

Die verkehrte Welt des Laiebuchs

Die ironische Relativierung der erzählten Inhalte, d.h. der verkehrten
Welt zu einer nicht ernst gemeinten Behauptung setzt sich nach dem
"Eyngang" in Kapitel 1 in einem zunächst unironischen, inhaltlichen
Element fort, und zwar dem Gedicht, das die Erzählung vom
Ursprung der laiischen Dummheit bzw. ihrer anfänglichen Klugheit
einleitet. Dieses Gedicht ist bislang stets falsch verstanden worden,
weil die Ironie der verkehrten Welt nicht gesehen worden ist, sodass

man die nicht einmal ironische, sondern vordergründige Aussage der
beiden letzten der insgesamt zwölf Verse schlicht übersehen hat34.

Die ersten zehn Verse entfalten zweifelsfrei die zeittypische und
auch im Don Quijote begegnende These35, dass alle Artzugehörigkeit
über die Entwicklungsmöglichkeit entscheide und grundsätzliche
Veränderungen ausschliesse. Die letzten beiden Verse widersprechen
dieser Aussage aber ebenso diametral wie eindeutig:

Eltern wie die geartet sind /
Also sind gmeinlich jhre Kind:
Sind sie mit Tugenden begabt /
An Kindern jhr deßgleichen habt,
kein guter Baum gibt böse Frucht:
Der Mutter nach schlegt gern die Zucht.

34 Z.B. Stefan Ertz, "Nachwort", S. 147.

35 "ique podrâ engendrar el estéril y mal cultivado ingenio mio sino la historia de
un hijo seco, avellanado, antojadizo y Ueno [...]?" (1/Vorrede; 1,50), "Was also
konnte ein bracher, ungepflegter Geist wie der meine anderes zustandebringen
als eine Geschichte, die von diesem Kind meines Geistes handelt, einem
ausgedörrten, zähen und wunderlichen Gesellen" (23).



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 181

Ein gutes Kalb/ ein gute Kuh:
Das Jung thuts gern dem Vatter zu.
Hat auch der Adler hoch von Muht
Forchtsame Tauben je gebrut?
Doch merck mich recht/ merck mich mit fleyß/
Was man nicht wescht wirdt selten weiß. (13)

Das "[djoch" in Vers 11 markiert den Gegensatz zum Vorangegangenen,

der in der These besteht, dass man sich um alles zu bemühen
habe und eben nichts anstrengungslos und wie von selbst erhalte,
jedenfalls keine kulturelle Leistung wie (auf der Bildebene) die Entfernung

von Schmutz oder (im übertragenen Sinne) Klugheit.
Genau das aber behauptet die Geschichte der Laien, indem sie

berichtet, dass deren ausserordentliche Klugheit erblich gewesen sei.
Diese Verkehrung jener beiden Verse und aller Erfahrung geht noch
weiter, wenn diejenige Anstrengung, die Normalsterbliche aufwenden
müssen um zu lernen, von den Laien ganz im Gegenteil dazu eingesetzt

wird, ihre angeborene Klugheit zu verlernen, sie zunächst einmal
zu verdecken und sich dumm zu stellen. Das lässt sich nur in
historistischer Verblendung ernst nehmen, der zu entgehen freilich
nicht immer einfach ist, da die Annahme einer historischen Differenz
ihre grundsätzliche Berechtigung hat36. Der Text bietet allerdings
Kriterien der Wahrscheinlichkeit an. Wer wie das Laiebuch davon
ausgeht, dass Berge und Wälder niemals laufen und sprechen konnten
(34,22-27), der wird die Behauptung angeborenen Wissens bereits als

massives Ironiesignal empfinden. Das gilt ebenso für die weiteren
Bestandteile der Fabel. Der Gedanke, sich dumm zu stellen, um nicht
mehr als Berater an Fürstenhöfe berufen zu werden (Kapitel 6), ist
nach Massgabe des Alltagsverstands bereits von einer so erheblichen
Dummheit, dass deren angeblich gewohnheitsbedingter Erwerb damit
ebenso sehr ironisiert wird wie die Behauptung, es seien diejenigen,
die den Gedanken hatten, schon klug zur Welt gekommen. Aufgrund
dieser ironischen Relativierung, die den Gedanken des "Consuetudo
est altera Natura" (109,11; 52,4) ausser Kraft setzt, kann dieser als

36 Schmitz, "Consuetudo", S. 121, spricht davon, dass "die eigentümliche Thematik
des Buchs [...] in ganz entscheidendem Mass von einer ihm [dem heutigen Leser;
R.K.] völlig fremden Denkstruktur und Vorstellungswelt geprägt ist".



182 Rupert Kalkofen

Grundlage für eine Interpretation des Textes nicht mehr in Frage
kommen37. Man kann sich angesichts dieser Ironisierung auch fragen,
ob überhaupt eine ernsthafte Aussage angenommen werden soll38.

Genauso unwahrscheinlich ist das andere Element der Ausgangslage,

die nicht zu stillende Nachfrage der Mächtigen nach klugen
Beratern und deren Desinteresse an diesen bezahlten Posten in der
Nähe der Macht. Wenn sich Licht nicht in Säcken transportieren lässt,
sondern durch Fenster in das Hausinnere gelangt, dann bedarf es

keiner sozialgeschichtlichen Untersuchung, um in der geschilderten
Konstellation den Wunschtraum eines Intellektuellen zu sehen, der
sich mit anderen in der Konkurrenz um eine knappe Anzahl von
Stellen weiss und der diejenigen, die sie zu vergeben haben, als die
Überlegenen erfährt, die die Bedingungen diktieren können und viel
weniger an ihm interessiert sind als er an dem begehrten Posten.

37 Das entwertet die Arbeit von Schmitz, "Consuetudo", in ihrer Bedeutung für das

Laiebuch, während sie als geistesgeschichtliche Rekonstruktion ihren Wert
behält.

38 Hans-Jürgen Bachorski, "LalUtopia, ein Gesellschaftsentwurf und sein Gegen¬

bild", in: ders., Werner Röcke (Hg.), Weltbildwandel, Selbstdeutung und
Fremderfahrung im Epochenübergang vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit, Trier,
Wissenschaftlicher Verlag, 1995, S. 289-313, nimmt trotz seiner Einsicht in das

ironische, illusionsstörende Erzählen des Textes einen ernsthaften Bezug zur
Utopia des Thomas Morus von 1516 an. Damit untersucht er gründlich, was
spätestens seit Hermann Bausingers Beitrag von 1961 nur ungefähr gesehen
wurde; Hermann Bausinger, "Schildbürgergeschichten, Betrachtungen zum
Schwank", in: Werner Wunderlich (Hg.), Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen

zu Schildbürgern und Laiebuch, Göppingen, Kümmerle, 1983, S. 25-58,
hier S. 35f.

Barbara Könneker versteht die Geschichte der Laien als Äquivalent realen
Verhaltens, insofern "ein vergangenes Ideal zu Grabe getragen wird", und wertet
das als Anti-Utopie, im Anschluss an Bausinger, "Schildbürgergeschichten", S. 35;
Barbara Könneker, Satire, S. 218f.

Eine "satirische Parodie jener Renaissanceutopien, die die alte scholastischdeduktive

Denkweise überwunden zu haben glaubten, im Grunde aber mit
ihren Harmonieregeln einem vergleichbaren Denkansatz huldigten und sich
deshalb in den Fallstricken praktischer Schlussfolgerungen verhedderten" sieht
Werner Wunderlich, '"Unerhörte Geschichten', Vom Ursprung des Strassburger
Laiebuchs (1597) und seinen Folgen für die deutsche Literatur", in: ders. (Hg.),
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbürgern und Laiebuch,
Göppingen, Kümmerle, 1983, S. 154-175, hier S. 163.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 183

Zugleich ist dieser Wunschtraum in seiner diametralen Verkehrung der
Wirklichkeit eher plump und daher leicht erkennbar. Das Erfundene
der Geschichte dient wie im Don Quijote dazu, den Erzähler als
einfallsreichen Autor auszuweisen.

Die typisch laiischen Dummheiten bringen demgegenüber noch
einen weiteren Gesichtspunkt. Sie bestehen zum grössten Teil (bevor
die epische Integration der Episoden nach Kapitel 28 zusammenbricht)

aus einem grotesken Verkennen einfachster physikalischer,
biologischer und mechanischer Zusammenhänge, verbunden mit
einer Tendenz zu möglichst rascher Wunscherfüllung. Paradebeispiel
ist die Backepsiode in Kapitel 10.

Ein Laie, der Heisshunger auf "Küchlin" hat, bittet seine Frau, ihm
welche zu machen, was diese mit Hinweis auf die fehlende Butter für
unmöglich erklärt, es auf seine Bitten hin aber wider besseres Wissen
statt dessen mit Wasser versucht. Das Ergebnis ist das absehbare, und
nicht nur gibt es kein Gebäck, es sind Mehl und Eier verdorben und
verschwendet. Der Laie aber antwortet auf einen entsprechenden
Vorwurf seitens seiner Frau: "Man versucht ein ding in so vil wege/ biß
es zu letzt gerhaten[!] muß. Ist es schon dißmals nicht gerhatent!]/ so
gerhatetsf!] etwan ein ander mal" (45,29-32). Das klingt überraschend
naturwissenschaftlich aufgeklärt und man kann sich nachgerade
fragen, was denn an diesem Backvorgang eigentlich falsch war. Die
Antwort fällt dann doch wieder recht einfach aus und erweist das
Laiebuch obendrein als Wissenschaftssatire (sofern man darunter nicht
nur ablehnende Kritik versteht). Die richtige experimentelle Einstellung,

die von der grundsätzlichen Fremdheit der Natur gegenüber den
menschlichen Bedürfnissen und Wünschen ausgeht und darum auf
den Versuch angewiesen ist, hat sich mit dem Backen lediglich ein
falsches Objekt ausgesucht. Das ist nämlich für den fraglichen Zweck
schon hinreichend erforscht oder besser: erfahrungswissenschaftlich
vollständig bekannt. Die richtige Theorie des Experiments wird nicht
etwa als Wissenschaftskritik angeführt, sondern um indirekt darauf
aufmerksam zu machen, dass der Laie das richtig distanzierte Verhältnis

zur äusseren Natur gegenüber seiner eigenen inneren Natur
vermissen lässt, dass er keine Distanz zu seinen Wünschen, in diesem
Fall seinem Heisshunger auf Gebäck, hat, weshalb der Heisshunger
zum Vater des Gedankens wird und zur versuchten Wunscherfüllung



184 Rupert Kalkofen

wider besseres Wissen führt. Dieses Wissen hätte eine Einsicht in die
Notwendigkeit des Verzichts gefordert, die der Laie sich ersparen wollte

und am Ende doch nicht konnte. Wie hier zeigt sich das Verkehrte
und das Erfundene der laiischen Welt immer wieder in den teils
gravierenden Nachteilen, die sich die Laien dadurch einhandeln, dass

sie sich den unangenehmen Triebverzicht und die notwendigen
Anstrengungen ersparen wollen. In der vom Laiebuch vorausgesetzten
richtigen Welt gilt offensichtlich die Unhintergehbarkeit der Wirklichkeit

und damit die Unausweichlichkeit der von ihr erforderten
Verzichtsleistungen und Anstrengungen, die man erbringen muss, um die
angestrebten Ziele (dann aber auch in Wirklichkeit!) erreichen zu können.

Das unangemessene Verhältnis zu sich selbst kann komisch auch
als übertriebene Distanz gezeichnet werden, wie es in der Geschichte
von den in einem engen Kreis sitzenden Laien geschieht, die glauben,
ihre Beine nicht mehr entwirren zu können, was dann aber ganz
unwillkürlich gelingt, als ein Nicht-Laie auf ihr Beine einschlägt und
alle sich den Schlägen durch Flucht entziehen (Kap. 29).

Das völlig Unwahrscheinliche der laiischen Verständnislosigkeit
steht in einem wechselseitigen Bezug mit einer bestimmten Art der
Erzählerironie, und zwar mit der ironischen Naivität bzw. dem Humor
des Erzählers. Diese Haltung zeigte sich schon auf dem Titelblatt,
wenn der Erzähler so tat, als ob er sein Namenrätsel ernst nähme oder
an das von ihm verkündete Nachdruckverbot glaubte. Sie stellt sich
gegenüber der verkehrten Welt der Laien immer wieder her, da diese
nach den Massstäben der Realitätsgerechtigkeit unglaubhaft wirken
muss. Der in Klammern gesetzte Erzählerkommentar zur Geschichte
von Orpheus, "daß [...] jhme [...] gantze Wälde/ ja gantze Berge (ist
vielleicht zu der zeit gewesen/ da die Berge noch gehn vnd reden
konten) nachgezogen" (34,22-27), dieser Kommentar behauptet, an
das Unglaubliche zu glauben, behauptet das aber ironisch und
unterstreicht damit das Unglaubhafte nur ein weiteres Mal, das zuvor schon
offenkundig ist. Zum einen konstituiert dieses Sprechen, das nichts
Neues mitteilt, die Figur des scherzhaft sprechenden Erzählers, zum
andern macht es die Geschichte zu einer so wenig ernst zu nehmenden,

dass mit ihr ironisch gescherzt werden kann. Das Verhalten der
Laien ist als "Infantilismus" bezeichnet worden, und es stellt sich daher
die Frage, warum davon erzählt und gelesen werden soll.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 185

Das Erzählen von einer unwirklichen verkehrten Welt: Don Quijote

Was soll ein Erzählen, das von einer unwirklichen verkehrten Welt
berichtet, die auf eine selbstverständlich gegebene Realität bezogen
bleibt? Zunächst einmal bedeutet es die permanente Bestätigung der
wahren Welt, da die gezeigte Abweichung von ihr zum einen abstrus
ist und zum andern oft genug von ihr geahndet wird39. Diese Bestätigung

erfolgt in einer für die lesenden Vertreter der Wirklichkeit
schmeichelhaften Weise: ohne Mühe stehen sie den Einbildungen des

Quijote gegenüber auf der Seite der Realitätsgerechtigkeit. Für die
Leser bedeutet es keinen Verzicht, die Einbildungen des Helden als

unwahr zu verwerfen, da sie selbst ja nie an sie geglaubt haben. Für
die Idee, dass es derartige Einbildungen geben könnte, braucht es
einen erfindungsreichen Autor. Insofern ist das Erfundene der
verkehrten Welt konstitutiv für das Erzählen von ihr. Erspart bleiben den
Lesern damit genau die Anstrengungen und Verzichtsleistungen, die
sie in ihrer Wirklichkeit erbringen mussten, um diejenige Realitätsgerechtigkeit

zu erreichen, über die sie jetzt verfügen, die der Text
voraussetzt, und zu der der Held sich die längste Zeit einfach nicht
bequemen will. Dessen Verhalten ist für die Leser komisch im Sinne
der von Freud so genannten "Aufwanddifferenz"40. Die Lesenden
unterstellen dem Helden nach Massgabe ihrer Realitätserfahrung ein
bestimmtes Mass an innerer Anstrengung im Umgang mit der Wirklichkeit,

vergleichen es innerlich mit dem ihren und stellen fest, dass der
Held sich im Vergleich zu ihnen in einem bestimmten Sinne weniger
anstrengt, nämlich sich weniger der Realität anpasst, d.h. weniger
Verzicht auf seine Vorstellungen und Wünsche leistet. Die Differenz
der beiden Werte ergibt den ersparten Aulwand, der, weil von 'Mehr'
nach 'Weniger' erfahren, als "Lachen abgeführt werden kann"41.

39 Nabokov, Die Kunst des Lesens, S. 148, 153-172, hat 20 Niederlagen und 20 Siege
des Helden festgestellt.

40 Sigmund Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten, London,
Imago, 1940 (Gesammelte Werke, Bd. 6), S. 221-223, 229; ders., "Der Witz und
seine Beziehung zum Unbewussten", in: ders., Psychologische Schriften, Frankfurt,

Fischer, 1970 (Studienausgabe, Bd. 4), S. 181-182, 187.
41 Ebd.



186 Rupert Kalkofen

Von Don Quijote zu lesen, bedeutet daher, noch einmal in einer
Weise mit der Wirklichkeit umzugehen, die man sich bereits
abgewöhnt hat, wenn man Windmühlen immer für Windmühlen und nie
für Riesen hält. Das Lesen schenkt also gleich zweierlei: die Bestätigung

der Realitätsgerechtigkeit, wenn die Einbildungen mühelos durchschaut

werden, und die Erlaubnis zu realitätsungerechtem Verhalten,
wenn das Tun des Elelden miterlebt wird.

Das Erzählen von der erfundenen verkehrten Welt ist also gerade
(und eigentlich nur) für diejenigen interessant, die nicht an sie glauben
und sie als erfundene wissen, denn nur auf der Grundlage dieses
sicheren Wissen werden die Einbildungen anstrengungslos als solche
erkannt und bleibt ihr Miterleben ein spielerisches, das in keine ernste
Konkurrenz zur Realitätsgerechtigkeit tritt42. Damit hat es aber noch
nicht sein Bewenden. Ein anderer, anonymer Text, das Theaterstück
Entremés de los romances, entspricht nämlich dieser bis hierher
vorgetragenen Darstellung des Quijote weitgehend, zeigt aber auch, wie
sich diese Grundidee und ihr Funktionieren nach einer Weile erschöpfen43.

Im Falle des Quijote kommt demgegenüber etwas hinzu, was
mit der Ironie des Erzähler-Autors verbunden ist, die hier bislang nur
als Hinweis auf die Fiktion und die Figur des Autors gewertet wurde.

Das unverkennbar wahnhafte Verhalten des Helden und seine
verkehrte Welt gewinnen aufgrund ihrer realen Untauglichkeit und
moralischen Unbedingtheit gleichwohl eine Dimension, die sie der
wahren Welt überlegen machen, die dadurch und obwohl sie als

42 Hans Blumenberg, "Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans", in: Nach¬

ahmung und Illusion, hg. von Hans Robert Jauss, München, Fink, 1964, S. 9-27,
hier S. 13f-, zeichnet unterschiedliche Konzeptionen von 'Wirklichkeit' nach und
nennt als Merkmal eines vierten Wirklichkeitsbegriffs "die Erfahrung von
Widerstand'. "In diesem Wirklichkeitsbegriff wird die Illusion als das Wunschkind des

Subjekts vorausverstanden, das Unwirkliche als die Bedrohung und Verführung
des Subjekts durch die Projektion seiner eigenen Wünsche, und demzufolge
antithetisch die Realität als das dem Subjekt nicht Gefügige, ihm Widerstand
Leistende [...]."

43 Das Entremés de los romances wird oft als Vorläufer des Quijote bezeichnet.
Strosetzki, Cervantes, S. 150, weist freilich darauf hin, dass die Datierung
unsicher bleibt (1588/1591 oder I6ll/l6l2), und der Text auch nach dem Quijote
erschienen sein könnte.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 187

wirkliche Welt nicht zurückgenommen wird, als eine ungenügende
erscheint. Die Angleichung an Don Quijotes Einbildungen, so war
gesagt worden, dispensiert von den Anforderungen einer Realitätsgerechtigkeit,

die Verzicht auf vorhandene Wünsche und phantasierte
Vorstellungen bedeutet. Einzig unter den Bedingungen einer solchen
Realitätsgerechtigkeit kann der Wunsch entstehen, es möge nicht so
viel Anstrengung notwendig sein, wie tatsächlich notwendig war und
immer wieder ist, um der Wirklichkeit zu entsprechen, indem man auf
die unmittelbare Erfüllung von Wünschen verzichtet, um sie erst
später (wenn überhaupt) real befriedigen zu können. Es wird ein
nachträgliches Bedauern möglich, das sich einen vorausgegangenen
Zustand denkt, der so gar nicht existiert haben muss und der seine
emotionale Färbung durch dieses Bedauern gewinnt, das von seiner
eigenen Vergeblichkeit überzeugt sein muss. Getragen von dieser
Verzichts- und Wunsch-Mechanik wird die Figur des Quijote zum
Statthalter dessen, was in der verzichtsgeprägten, enttäuschten Welt
notwendigerweise fehlt, nämlich der Wunscherfüllung. Sie, die nach
Massgabe der Realitätsgerechtigkeit eigentlich zu einfach ist, wird
legitimiert dadurch, dass der Held gegen beinahe alle anderen Personen

und gegen die Macht der Wirklichkeit an seiner Interpretation der
Welt festhält und damit auf die Dauer einen gedanklichen und
seelischen Mehraufwand leistet, der, wiederum nach Freud, nicht Komik,
sondern Bewunderung bei denen erzeugt, die ihrerseits weniger
Aufwand erbringen44. Entscheidende Bedingung dafür, dass das Weniger

an Verzichtsleistung umschlagen kann in ein Mehr an innerem
Aufwand, ist die Selbstlosigkeit des Helden, dem es, im Gegensatz zu
seinem Knappen, nicht um materielle Vorteile geht. Die Wunscherfüllung,

die dem Ich die Autoaggression der Verzichtsleistung erspart,
gewinnt ihre Würde dadurch, dass sie auch dann, wenn der Held mit
seinen Waffentaten aggressiv nach aussen wirkt, nicht individuelle
Zwecke durchsetzen will, sondern allgemeine, ideelle Werte, die in
der als wirklich gedachten Welt unwirkliche sind.

Weil unter der Voraussetzung von Realitätsgerechtigkeit Unwirklich-
keit zum Stigma wird, muss die unwirkliche bessere Welt als verkehrte
auftreten und als einfallsreich erfundene. Nur in der dichterischen

44 Freud, Der Witz, S. 223; ders., "Der Witz", S. 182.



188 Rupert Kalkofen

Erfindung können die Grenzen der unhintergehbaren Wirklichkeitserfahrung

zugleich als Bedrückung gezeigt werden. Dadurch wird der
erfindende Autor zu einem, der über die wirkliche Welt die Wahrheit

sagt und ihren Mangel mit seiner erfundenen Welt sowohl spürbar
macht, als auch ein Stück weit behebt, wenn er der Erfindung implizit
statt Wirklichkeit Wahrheit und moralische Überlegenheit zuschreibt.

Mit den real existierenden Ritterromanen hat das alles wenig zu
tun. Sie sind nicht die verkehrte Welt, gegen die der Quijote polemisiert,

denn vermutlich kam niemand realiter auf die Idee, sie so zu
sehen wie der Held dieses Romans. Der Text bietet indirekt selbst den
Beweis dafür, wenn er im ersten Kapitel von Teil II den Helden
rhetorisch fragen lässt:

'jCuerpo de tal! [...] <;Hay mas sino mandar su Majestad pro publico pregôn que
se junten en la corte para un dia senalado todos los caballeros andantes que
vagan por Espana [...]? il...] que si alguno déstos hoy voviera y con el Turco
afrontara, a fee que no le arrendara la ganancia!' (II/l; 11,44),

'Nun, bei Gott [...] was braucht Seine Majestät denn mehr zu tun, als durch
öffentlichen Aufruf zu befehlen, dass sich an einem bestimmten Tag alle
fahrenden Ritter, die in Spanien umherziehen, bei Hofe einfänden? [...] sollte
also einer von ihnen heute leben und den Türken entgegentreten, dann möchte
ich, bei Gott nicht in deren Haut stecken!' (651).

Auf das Eingreifen der fahrenden Ritter hat sich die spanische Krone
tatsächlich nicht verlassen, sondern reale Soldaten rekrutiert, zu denen
auch Miguel de Cervantes gehörte45. Das Welt- und Lektüremodell des

Quijote sagt nicht die Wahrheit über die Ritterromane, es ist vielmehr
ein autoritäres und eifersüchtiges, das keine anderen Modelle neben
sich zulassen oder auch nur sich vorstellen kann. Den jahrzehntelangen,

europaweiten Erfolg der Ritterromane, vor allem in Gestalt der
Amadis-Fortsetzungen, kann es von sich aus jedenfalls überhaupt
nicht erklären. Wie diese Romane gelesen wurden, die in einem
anderen Verhältnis zur Wirklichkeit standen als der Quijote, ist von
diesem aus jedenfalls nicht erkennbar.

45 Anton Dieterich, Miguel de Cervantes, mit Selbstzeugnissen und Bilddokumen¬
ten, Reinbek bei Hamburg, Rowohlt, 1984, S. 123.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 189

Das Erzählen von einer unwirklichen verkehrten Welt: Laiebuch

Die verkehrte Welt im Laiebuch funktioniert wie die im Don Quijote.
Sie ist eine erkennbar erfundene, die bestätigt was ihr gegenübersteht
als wirkliche Welt. Ihr Grundgedanke, die Laien seien geborene Weise
und müssten bzw. wollten sich verstellen, um nicht als solche zu
erscheinen, ist von derselben Weltfremdheit, die von den tatsächlich und
allen Figurenbehauptungen zum Trotz völlig entwicklungslosen Helden

ausnahmslos von Anfang bis Ende demonstriert wird. Der Erzähler

ist nach Massgabe der Quellenfiktionen und der Unwahrscheinlich-
keit der Geschichte deren Erfinder. Seine ironische Naivität, sein
Humor macht vor, wie die Leser sich verhalten sollen, nämlich die
laiischen Dummheiten einerseits lesend miterleben und sie andererseits

selbstverständlich und mühelos durchschauen, insgesamt sie und
sich belächelnd. Auch diese Geschichte ist daher erkennbar erfunden,
damit sie leicht durchschaut werde, gibt also weder ein zeitgenössisches,

noch ein früheres wirkliches Verhalten oder wissenschaftliches
Paradigma wieder, dass allenfalls in grosser satirischer Verzerrung
gemeint sein könnte. Doch ist das wahrscheinlich nicht der Fall, denn
die Leser sollen sich ja distanzieren und angleichen. Das laiische
Verhalten ist vielmehr von einer und für eine Position erfunden, die
nicht so ist, sich ihr eigenes Gegenteil aber so vorstellt. Wieder geht es

um die Aufwandersparnis, durch welche die Komik und damit die
Überlegenheit der Lachenden entsteht46.

Werner Röcke hat das Laiebuch ebenfalls mit Hilfe der hier
verwendeten Freudschen Begriffe untersucht und festgestellt, dass die
Laien einen 'vorrationalen Infantilismus' vertreten, wenn sie die
unabdingbare Realitätsgerechtigkeit vermissen lassen. Er gelangt zu dem
Fazit, das Laiebuch sei ein Dokument der "überwundenen Verdrängung",

und "die unbeherrschten Affekte und die Triebhaftigkeit des

46 Von 'lustvoller Überlegenheit' spricht Werner Wunderlich in seinem Forschungs¬
bericht, "Schildbürgerstreiche, Bericht zur Laiebuch- und Schildbürgerforschung",
in: Deutsche Vierteljahrsschrift, 56, 1982, 641-685, hier S. 642.



190 Rupert Kalkofen

Menschen" würden "als Teil des Menschen anerkannt"47. Es gehe
darum, "den erneuten Zivilisations- und Verdrängungsschub doch
noch lachend geniessen zu können, nicht um die Restitution eines
hierarchischen ordo"48. Seiner These von der Integration der Affekte
ist ebenso zuzustimmen, wie der Einsicht in das Positive dessen, was
als 'überwundene Verdrängung' bezeichnet wird. Der Infantilismus-
Vorwurf aber und der Ausschluss von Hierarchie zeigen an, dass das
Erzählen als solches nicht wirklich in diese Bestimmungen mit einbezogen

wurde. Denn das vermeintlich Infantile ist vom Erzähler ja
ironisch gemeint, und die Darstellung der laiischen Geschichte als

unglaubhafter entwirft eine verbindliche Hierarchie, in der das reflektierte

Selbstbewusstsein die laiischen Dummheiten eindeutig als
solche erkennt, ihrer jedoch bedarf, um sich ihnen angleichen und sich
über sie erheben zu können.

Anders als im Quijote wird die verkehrte Welt des Laiebuchs nicht
auf einen literarischen Wahn, sondern auf falsche Alltagstheorien für
einfache physikalische (Licht ins Rathaus, Kapitel 9-12), biologische
(Salz säen, Kapitel 14-16) und mechanische Zusammenhänge (Kuh am
Hals eine Mauer hochziehen, Kapitel 32) zurückgeführt. Auf diese
Weise entsteht eine Verbindung zwischen der Komik im Laiebuch und
dem neuzeitlichen Weltbild der Naturwissenschaften und seinen
Konsequenzen. Zwar Verstössen die laiischen Idiotien alle gegen einfache
erfahrungswissenschaftliche Kenntnisse, für die es keiner naturwissenschaftlichen

Grundlegung bedarf, aber die Naturwissenschaften, die
sich um 1600 formieren, sind Teil einer Veränderung im Verhältnis der
Menschen zur Natur und zu sich, die im Laiebuch indirekt ihren
Niederschlag gefunden hat.

Diese Beziehung lässt sich über einige Formulierungen Francis
Bacons in den Aphorismen seines Novum Organum von 1620 rekon-

47 Werner Röcke, "Über die Lust am Unsinn, 'Tendenziöser Witz' und Infantilismus
im komischen Roman des Spätmittelalters, insbesondere im Laiebuch von 1597",
in: Psychologie in der Mediävistik, gesammelte Beiträge des Steinheimer Symposiums,

hg. v. Jürgen Kühnel, Hans-Dieter Miick, Ursula Müller und Ulrich Müller,
Göppingen, 1985 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 431), S. 301-318, hier
S. 3l4f.

48 Ebd.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 191

struieren. Im Gegensatz zu Schmitz und Bachorski, die intentionale,
d.h. direkte Bezüge herausgearbeitet haben49, soll hier ein lediglich
indirekter Bezug plausibel gemacht werden, und zwar ein Bezug zu
Francis Bacons wissenschaftstheoretischer Reflexion. Wie die Dummheit

der Laien ganz am Ende des Laiebuchs als menschliche Eigenschaft

schlechthin gezeigt wird, die das Bewusstsein zur Distanz zu
sich selbst und zu kontrollierender Reflexion zwingt, so legt bei Bacon
die Lehre von den Idolen den Grund für die Selbstbeobachtung und
Selbstkritik des reflektierten Bewusstseins.

Idola autem a quibus occupatur mens, vel Adscititia sunt vel Innata. [...] At Innata
inhaerent naturae ipsius intellectus, qui ad errorem longe proclivior esse depre-
henditur quam sensus. [...]

Atque priora ilia duo Idolorum genera aegre, postrema vero haec nullo
modo, evelli possunt. Id tantum relinquitur, ut indicentur, atque ut vis ista mentis
insidiatrix notetur et convincatur [...].

Die Idole, welche den Geist erfüllen, sind entweder von aussen gekommen oder
angeboren. [...] Aber die angeborenen sind von Natur aus dem Geist eigen, der
viel mehr zum Irrtum neigt als die Sinne. [.. .1

Kann man die ersten beiden Arten der Idole nur schwer ausmerzen
["Lehren und Sekten der Philosophen" und die "verkehrten Regeln der
Beweisführung"; R.K.], so kann man Idole der letzten Art ["die angeborenen"; R.K.]

überhaupt nicht beseitigen. Es bleibt nur übrig, sie anzuzeigen, so dass diese

hinterlistige Eigenschaft des Geistes erkannt und bekämpft werde [.. .1^°.

Gerade als angeborene und damit unvermeidliche zwingen die Idole
zur permanenten Reflexion und Selbstkritik. Würde diese Distanz des

Bewusstseins zu sich selbst und diese Anstrengung aufgegeben, wäre
das Bewusstsein sich seiner selbst nicht eigentlich bewusst. Das
Bewusstsein der eigenen Verderbtheit gehört also zur reflektierten
Position, die gewissermassen sowohl auf sich herabblickt, wie auch
über sich hinaus ist. Das Selbstbezügliche der Reflexion bietet sich
insofern für eine komische literarische Gestaltung an, die die
Widersprüchlichkeit des Selbstbezugs als Durchbrechung der verschiedenen

49 Schmitz, "Consuetudo", Bachorski, "LalUtopia".
50 Francis Bacon, Neues Organon, hg. und mit einer Einleitung von Wolfgang

Krohn, 2 Bde., Teilband 1, Hamburg, Meiner, 1990, S. 48-51.



192 Rupert Kalkofen

Ebenen und Bereiche der literarischen Illusion und damit als punktuelle

Illusionsstörung abbildet, aus der die Position des ironischen
Erzählers als souveräne Instanz hervorgeht. Die literarische Form ist
mit der philosophischen nicht identisch, lässt sich ihr aber parallelisie-
ren. Und indem die Literatur ihre fiktiven Helden offenkundige Dummheiten

begehen lässt, vereinfacht sie die Bewegung der Reflexion für
die Leser, denen sie in der Lektüre leichter gelingt als in der Wirklichkeit,

und die mit grösserer Sicherheit erfolgreich sind.
Rund 20 Jahre nach dem Laiebuch enthält Bacons Theorie der

Wissenschaft so etwas wie den Entwurf der wahren Welt, auf die die
verkehrte Welt des Laiebuchs sich bezieht. Deren Motive lassen sich

zum Teil bei Bacon wiederfinden, der die Neigung der Menschen
nachzeichnet, ihren Einbildungen und Wünschen zu folgen, anstatt
sich an die ihren Wünschen gegenüber neutrale Natur zu halten, und
der diskutiert, wie mit den angeborenen Eigenschaften zu verfahren
ist, die in der wahren Welt natürlich keine positiven, sondern negative
sind.

XLIX.

Intellectus humanus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a voluntate et
affectibus, id quod generat Ad quod vult scientias. Quod enim mavult homo
verum esse, id potius credit. Rejicit itaque difficilia, ob inquirendi impatientiam;
sobria, quia coarctant spent: altiora naturae, propter superstitionem; lumen
experientiae, propter arrogantiam et fastum, ne videatur mens versari in vilibus
et fluxis; paradoxa, propter opinionem vulgi; [...].

49.

Der menschliche Verstand ist kein reines Licht, sondern er erleidet einen Einfluß
vom Willen und von den Gefühlen; dieses erzeugt jene "Wissenschaft für das,

was man will". Was nämlich der Mensch lieber für das Wahre hält, das glaubt er
eher. Daher verwirft er das Schwierige, weil ihm die Geduld zur Untersuchung
fehlt, das Nüchterne, weil es die Hoffnung einschränkt, das Höhere in der Natur
aus Aberglauben, das Licht der Erfahrung aus Anmaßung und Hochmut, um
nicht den Anschein zu erwecken, daß der Geist sich mit solch Billigem und
Vergänglichem abgebe, das Ungewöhnliche wegen der Meinung der Menge.
1...151.

51 Ebd., S. 110-113.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 193

LVIII.

[...] Generaliter autem pro suspecto habendum unicuique rerum naturam con-
templanti, quicquid intellectum suum potissimum capit et detinet: tantoque
major adhibenda in hujusmodi placitis est cautio, ut intellectus servetur aequus
et purus.

58.

[...] Im allgemeinen muß jeder Naturforscher das für verdächtig halten, was
besonders seinen Verstand anspricht und fesselt. Eine um so größere Vorsicht ist
bei dergleichen Gefühlseinwirkungen geboten, damit der Geist sich unparteiisch
und rein erhalte'2.

Reflexion ist hier ein distanziertes, misstrauisches Verhältnis des Be-
wusstseins zu sich selbst. Das Subjekt der Wissenschaft ist ein
reflektiertes, insofern es selbstkritisch ist und von seiner eigenen
Kritikbedürftigkeit überzeugt. Seine Stärke besteht demnach im Bewusstsein
seiner Schwäche. In dem Masse, in dem es seiner Schwäche Herr wird,
wird es Herr seiner selbst und der wirklichen Welt, der Natur. Und nur
indem sich das Bewusstsein sich selbst unterordnet, indem es seine
schlechte innere Natur beherrscht, erreicht es auch die Beherrschung
der äusseren. "Natura enim non nisi parendo vincitur"53, der Natur
lässt sich nur befehlen, indem man ihr gehorcht. Das Bewusstsein, das
als Selbstbewusstsein ein distanziertes Verhältnis zu sich hat, ist auch
in der Lage, die nicht sinnfälligen, fremden Daten der Naturwissenschaft

und damit das wahre Bild der Welt festzustellen.
Das Laiebuch ist "keine theologische oder politische Programmschrift"54,

noch eine wissenschaftliche. Es ist ein literarischer Text,
dessen Ironie der Reflexion des Selbstbewusstseins entspricht, deren
ernste Anstrengung er in komische Leichtigkeit überführt. Nicht die
Geschichte der Laien ist das zentrale Element des Textes, sondern das
ironische Erzählen ihrer Geschichte. Zentrales Moment dieser Ironie
wiederum sind die illusionsstörenden Manöver, die einerseits die
erzählte Geschichte ironisieren und andererseits den Erzähler als

52 Ebd., S. 120f.

53 Ebd., S. 80. Zur Subjektivität in der Wissenschaft der frühen Neuzeit vgl. Hans

Blumenberg, Der Prozeß der theoretischen Neugierde, erweiterte und überarbeitete

Neuausgabe von Die Legitimität der Neuzeit, dritter Teil, Frankfurt, Suhr-

kamp, 1973, S. 148.

54 Werner Röcke, "Lust am Unsinn", S. 315.



194 Rupert Kalkofen

souveränen Autor inthronisieren. Zur Willkürherrschaft seiner Ironie
gehört, dass er entgegen seinen eigenen, anderslautenden Behauptungen

und gegen alle erzähllogische Wahrscheinlichkeit selbst immer
wieder als Laie auftritt und auch sein Publikum gelegentlich als Laien

anspricht. Diese Ironie kulminiert im vorletzten Satz, wenn unmittelbar

nach der anscheinend ironiefreien Verurteilung der laiischen
Verstellung das genaue Gegenteil behauptet wird, dass nämlich "jhr
Thorheit und Narrey (welches das beste)" etwas Gutes und dem
Erzähler und dem Leser ebenfalls zuteil geworden sei. Die Ironie ist
eine mehrfache. Nicht nur wird das eben noch ausdrücklich Verurteilte
plötzlich ausdrücklich gutgeheissen, wodurch die Ernsthaftigkeit der
Geschichte einmal mehr ironisiert wird, es kann das ausdrückliche
Lob von "Thorheit und Narrey" kein ganz ernstgemeintes sein, was
diese Narrheit zu einer gewissermassen lässlichen Sünde macht, auf
die mit viel Wohlwollen d. h. mit Humor geblickt wird, zumal — wie
wiederum ironisch mitgeteilt wird - ausnahmslos alle mit ihr geschlagen

sind: "vnnd vielleicht [ist] mir vnnd dir auch ein guter theil darvon
worden" (139)55-

Das sichere Bewusstsein der eigenen Schwäche ist die Grundlage
des Selbstbewusstseins und seiner ironischen Naivität, die sich als

solche mit der nicht vollständig, aber hinreichend beherrschten Schwäche

versöhnt zeigt. Diese Schwäche, die der laiischen Narrheit und der
verkehrten Welt der Laien entspricht, ist die notwendige Bedingung
für Ironie und Reflexion, für das Bewusstsein des Selbst, in der wahren
Welt zu leben und die verkehrte erkennen und durchschauen zu
können. Die verkehrte Welt des Laiebuchs ist daher ein Phantasieprodukt

des reflektierten Bewusstseins, das zweifelsfrei in der wahren
Welt lebt und im humorigen Umgang mit seinen literarischen
Phantasieprodukten die eigene Distanziertheit und Kompliziertheit entfaltet
und selbstbewusst geniesst. In dieser Hinsicht sind sich das kleine
Laiebuch und der grosse Don Quijote gleich.

55 Peter Honegger, Johann Fischart und die Schiltburgerchronik, Hamburg, Haus-
wedell, 1982, S. 49, hat die Ironie dieser Stelle ebenso erspürt wie verkannt,
wenn er schreibt: "Der Erzähler darf doch nicht, nachdem er am Schluß seiner
Erzählung davor warnt, die Bauern nachzuahmen, [...] in einem allerletzten
Abschnitt mit einem geistigen Salto mortale in ein Lob der Thorheit und Narrey
welches das beste', ausbrechen."



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 195

Bibliographie

Francis Bacon, Neues Organon, hg. und mit einer Einleitung von Wolfgang Krohn,
2 Bde., Teilband 1, Hamburg, Meiner, 1990.

Miguel de Cervantes, El ingenloso Hidalgo Don Quijote de la Mancba, Edition, intro¬
duction y notas de Luis Andres Murillo, 3 Bde., Madrid, 1978.

Miguel de Cervantes Saavedra, Don Quijote de la Mancha, Erster und zweiter Teil, hg.
und neu übersetzt von Anton M. Rothbauer, Stuttgart, 1964.

Sebastian de Covarrubias y Orozco, Tesoro de la lengua Castellana o Espanola,
Madrid, Sanchez, 1611.

Das Laiebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den Abweichungen des Schiltbürger¬
buchs von 15S>8 und zwölfHolzschnitten von 1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart,
Reclam, 1970, 1982.

Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt, Suhrkamp, 1970.

John Jay Allen, Don Quixote: Hero orFool?A Study in Narrative Technique, Gainesvil¬

le, Florida, UP of Florida, 1969.

Mark Axelrod, The Poetics ofNovels, Hampshire and London, Houndsmill, Basingstoke,
New York, St. Martin's Press, 1999.

Hans-Jürgen Bachorski, "Ich, Aabcdef etc. La Fiction de l'auteur et du narrateur
dans le Laiebuch (1597)", in: Danielle Buschinger (Hg.), Figures de l'écrivain au
Moyen Age, Actes du Colloque du Centre d'Etudes de l'Université de Picardie,
Amiens 18-20 mars 1988, Göppingen, Kümmerle, 1991 (Göppinger Arbeiten zur
Germanistik 510), S. 25-35.

Hans-Jürgen Bachorski, Irrsinn undKolportage, Studien zum Ring, zum Laiebuch und
zur Geschichtsklitterung, Bayreuth, 1992 [ungedruckte Habilitationsschrift],

Hans-Jürgen Bachorski, "LalUtopia, ein Gesellschaftsentwurf und sein Gegenbild", in:
ders., Werner Röcke (Hg.), Weltbildwandel, Selbstdeutung und Fremderfahrung
im Epochenübergang vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit, Trier,
Wissenschaftlicher Verlag, 1995, S. 289-313.

Andreas Bässler, "Die Funktion des Rätsels im Laiebuch (1597)", in: Daphnis, 26,1997,
S. 53-84.

Hermann Bausinger, "Schildbürgergeschichten, Betrachtungen zum Schwank", in:
Werner Wunderlich (Hg.), Wunderseltsame Geschichten, Lnterpretationen zu
Schildbürgern und Laiebuch, Göppingen, Kümmerle, 1983, S. 25-58.

Hans Blumenberg, "Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans", in: Nach¬

ahmung und Illusion, hg. von Hans Robert Jauss, München, Fink, 1964, S. 9-27.
Hans Blumenberg, DerProzeß der theoretischen Neugierde, erweiterte und überarbei¬

tete Neuausgabe von Die Legitimität der Neuzeit, dritter Teil, Frankfurt,
Suhrkamp, 1973.

Felix Bobertag, Narrenbuch, Berlin, Stuttgart, Spemann, 1884.

Heinrich Bosse, Autorschaft ist Werkherrschaft, Über die Entstehung des Urheberrechts

aus dem Geist der Goethezeit, Paderborn, 1981.



196 Rupert Kalkofen

Hermen Bote, Ein kurtzweilig Lesen von Dil Ulenspiegel, hg. von Wolfgang Lindow,
Stuttgart, 1966, 1975.

Peter W. Brenner, Neue deutsche Literaturgeschichte, Vom Ackermann zu Günter
Grass, Tübingen, Niemeyer, 1996.

Anton Dieterich, Miguel de Cervantes, mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,
Reinbek bei Hamburg, Rowohlt, 1984.

Stefan Ertz, "Nachwort", in: Das Laiebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den

Abweichungen des Schiltbürgerbuchs von 1598 und zwölf Holzschnitten von
1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart, Reclam, 1970, 1982, S. 141-150.

Sigmund Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten, London, Imago,
1940 (Gesammelte Werke Bd. 6).

Sigmund Freud, "Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten", in: ders., Psy¬

chologische Schriften, Frankfurt, Fischer, 1970 (Studienausgabe Bd. 4), S. 9-219.
E. Michael Gerli, Refiguring Authority, Reading, Writing, and Rewriting in Cervantes,

Lexington, Kentucky, 1995.

Gerhart von Graevenitz, "Erzähler", in: Hans-Werner Ludwig, Arbeitsbuch Romanana¬
lyse, Tübingen, Narr, 1989, S. 78-105.

Otis H. Green, "El ingenioso hidalgo", in: Helmut Hatzfeld (Hg.), Don Quijote,
Forschung undKritik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1968 (Wege
der Forschung 160), S. 342-367.

Peter Honegger, Johann Fischart und die Schiltburgerchronik, Hamburg, Hauswedell,
1982.

Fotis Jannidis [u.a.], Rückkehr des Autors, zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs,
Tübingen, Niemeyer, 1999 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur
71), 553 S.

Rupert Kalkofen, "Von der Notwendigkeit des Überblicks, Die schriftliche Mündlich¬
keit des 'self-conscious narrator' in Iwein, Laiebuch und Tristram Shandy, in:

Daphnis, 24, 1995, 571-601.
Barbara Könneker, Satire im 16. Jahrhundert, Epoche - Werk- Wirkung, München,

Beck, 1991.
Eberhard Lämmert, Bauformen des Erzählens, Stuttgart, Metzler, 1955.

Marika Müller, Die Ironie, Kulturgeschichte und Textgestalt, Würzburg, 1995.

Vladimir Nabokov, Die Kunst des Lesens, Cervantes' Don Quijote, hg. von Fredson
Bowers, Frankfurt, 1991.

James A. Parr, Don Quixote, An Anatomy ofSubversive Discourse, Newark, Delaware,
Juan de la Cuesta, 1988.

Richard L. Predmore, "Die Funktion der Verzauberung in der Welt des Quijote", in:
Helmut Hatzfeld (Hg.), Don Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1968 (Wege der Forschung l60), S. 276-294.

Werner Röcke, "Über die Lust am Unsinn, 'Tendenziöser Witz' und Infantilismus im
komischen Roman des Spätmittelalters, insbesondere im Laiebuch von 1597", in:

Psychologie in der Mediävistik, gesammelte Beiträge des Steinheimer Symposiums,

hg. v. Jürgen Kühnel, Hans-Dieter Mück, Ursula Müller und Ulrich Müller,
Göppingen, 1985 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 431), S. 301-318.



Die verkehrten Welten im 'Don Quijote' und im 'Laiebuch' 197

Heinz-Günter Schmitz, "Consuetudo und simulatio, Zur Thematik des Laiebuchs", in:
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbürgern und Laiebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Göppingen, Kümmerle, 1983 (Göppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 121-141.

Friedrich Schürr, Cervantes, Leben und Werk des grossen Humoristen, Bern, München,
Francke, 1963.

Christiane Stolz, Die Ironie im Roman des Siglo de Oro, Untersuchungen zur Narrati-
vik im Don Quijote, im Guzmân de Alfarache und im Buscön, Frankfurt, Peter

Lang, 1980.

Christoph Strosetzki, Miguel de Cervantes, Epoche- Werk- Wirkung, München, 1991.
Hans Trümpy, "Die Hintergründe des Schwankbuchs von den Laleburgern", in:

Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbürgern und Laiebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Göppingen, Kümmerle, 1983 (Göppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 88-120.

John Van Cleve, "Wunderseltsames und Abenteuerliches, gelesen und gehört, Erzähl¬

technik und Rezeption beim Laiebuch (1597)", in: Daphnis, 27, 1998, S. 443-451.
Rainer Warning, Illusion und Wirklichkeit in Tristram Shandy undJaques le Fataliste,

München, Fink, 1965.
Harald Weinrich, "Die Melancholie Don Quijotes", in: Helmut Hatzfeld (Hg.), Don

Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1968 (Wege der Forschung l60), S. 295-316.

Edwin Williamson, The half-way House of Fiction, Don Quixote and Arthurian
Romance, Oxford, Oxford UP, 1984.

Werner Wölf, Ästhetische Illusion und Illusionsdurchbrechung in der Erzählkunst,
Theorie und Geschichte mit Schwerpunkt auf englischem illusionsstörendem
Erzählen, Tübingen, Niemeyer, 1993.

Werner Wunderlich, "Schildbürgerstreiche, Bericht zur Laiebuch- und Schildbürgerfor¬
schung", in: Deutsche Vierteljahrsschrift, 56, 1982, S. 641-685.

Werner Wunderlich, '"Unerhörte Geschichten', Vom Ursprung des Strassburger Laie¬

buchs (1597) und seinen Folgen für die deutsche Literatur", in: ders. (Hg.),
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbürgern und Laiebuch,
Göppingen, Kümmerle, 1983, S. 154-175.

Résumé

Les chimères de Don Quichotte et la stupidité des Laien sont les représentations d'un
monde renversé que les narrateurs respectifs ont conçu avec une intention ironique et
dans un but humoristique. Cette ironie participe à l'image d'un monde vrai, image qui
se veut non-naïve, réfléchie, rationelle et réaliste. Pourtant les mondes renversés
incarnent une partie du monde vrai, à savoir les désirs qu'une conception réaliste du
monde sait être irréalisables, mais dont elle a néanmoins besoin pour être complète,
donc désillusionnée et rationnelle.




	Die verkehrten Welten im Don Quijote (1605/1615) und im Lalebuch (1597)

