Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 29: Ordo inversus

Artikel: Die verkehrten Welten im Don Quijote (1605/1615) und im Lalebuch
(1597)

Autor: Kalkofen, Rupert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rupert Kalkofen

Die verkehrten Welten im Don Quijote
(1605/1615) und im Lalebuch (1597)

Der vorliegende Beitrag untersucht den Don Quijote (1605/1615) und
das Lalebuch (1597), indem er beide Texte nacheinander vergleichend
unter drei Aspekten darstellt: Ironie und Autorschaft, Die verkehrte
Welt, Das Erzdhlen von einer unwirklichen verkehrten Welt. Der
spdtere Text wird jeweils zuerst besprochen, weil die Quijote-Philolo-
gie seit langem Elemente des Erzihlens untersucht, die im Falle des
Lalebuchs noch kaum beachtet werden; so kann dem Blick auf das
Lalebuch der Stand der Quijote-Philologie zugutekommen. Grund fur
den Vergleich beider Texte ist die These, dass sie trotz ihres sehr
verschiedenen ‘epischen Gewichts’ (rund 1100 Seiten des Quijote
gegeniiber rund 140 Seiten des Lalebuchs, dessen thematische Gestal-
tung ab Kapitel 29 deutlich nachlisst!) und ihrer gidnzlich unterschied-
lichen Stellung in der Literaturgeschichte (nur Don Quijoie gilt als
epochemachend)? eng mit einander verwandt sind, was den Aufbau
und die Funktion der verkehrten Welt angeht, die in beiden das
zentrale Motiv des Erzihlens ist. Beide Male wird die verkehrte Welt
ironisch, d.h. von der Erzihlerfigur, die dadurch zur Autorfigur wird,
als ihre freie Erfindung dargestellt. Dieser Umstand ist erheblich, will
man den Stellenwert der verkehrten Welt und die indirekte Darstel-

1 Stefan Ertz, “Nachwort”, in: Das Lalebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den
Abweichungen des Schiltbtirgerbuchs von 1598 und zwolf Holzschnitten von
1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart, Reclam 1970, 1982, S. 141-150, hier S. 147;
Barbara Konneker, Satire im 16. Jabrbundert, Epoche — Werk — Wirkung, Mun-
chen, Beck, 1991, S. 220.

2 Die einbidndige Literaturgeschichte von Peter W. Brenner ist durchaus reprisen-
tativ, wenn sie in ihrem Zwang zur Kiirze {iber das Lalebuch in einem Vergleich
mit der Historia von D. Jobann Fausten von 1587 schreibt, es thematisiere wie
diese “den Verfall traditioneller Lebens- und Wissensformen, freilich in einer
harmlos-heiteren Variante.” Peter W. Brenner, Neue deutsche Literaturgeschichte,
Vom Ackermann zu Giinter Grass, Tiibingen, Niemeyer, 1996, S. 21.



160 Rupert Kalkofen

lung der richtigen ermessen. Eine ‘Kritik der Ritterromane’, wie im
Don Quijote behauptet (1/52; 1,604; 635; 11/74; 11,593; 1313)°, oder eine
‘Warnung davor, sich dumm zu stellen’, wie im Lalebuch formuliert
(138)* — was beiden von einigen Interpreten nachgesprochen wur-
de> — lisst sich dann nicht mehr umstandslos annehmen. Denn das,
was ausdricklich den Ritterblichern oder der lalischen Dummbheit
angelastet wird, erscheint ja nur ironisch als deren Konsequenz, in
Wahrheit aber, d.h. in der Wahrheit des Erzihlens, als komische und
einfallsreiche Erfindung des Autors.

Beide Texte entwerfen daher gleich zu Anfang die Figur eines
personlichen Erzidhlers, deren ironisches Sprechen als Selbstironie
eines Autors erscheint, der — mit Ausnahme der Paratexte des Don
Quijote (1) — zwar namenlos bleibt, aber als Triger der Ironie und
Erfinder der Geschichte entsteht. Zu den Ironiesignalen der Texte
gehort eine gewisse Inkonsistenz im Aufbau dieser Figur, deren

3 Der spanische Text wird zitiert nach der Ausgabe: Miguel de Cervantes, El
ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, Edicion, introduccion y notas de
Luis Andrés Murillo, 3 Bde., Madrid, 1978. Als Ubersetzung wird benutzt: Miguel
de Cervantes Saavedra, Don Quijote de la Mancha, Erster und zweiter Teil, hg.
und neu (bersetzt von Anton M. Rothbauer, Stuttgart, 1964. Deren freie oder
fehlerhafte Ubersetzung des Textes wird nicht eigens vermerkt. Zitate werden
fortlaufend im Text nachgewiesen. Genannt werden zunichst Teil T oder II plus
Kapitelnummer, durch Schrigstrich getrennt, anschliessend Bandnummer und
Seitenzahl der spanischen Ausgabe, getrennt durch Komma, zuletzt die Seiten-
zahl der einbindigen deutschen Ubersetzung; bei wiederholtem Zitieren aus
demselben Kapitel wird dieses nicht immer wieder genannt.

4  Zitiert wird nach der Ausgabe Das Lalebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den
Abweichungen des Schiltbiirgerbuchs von 1598 und zwdlf Holzschnitten von
1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart, Reclam, 1970, 1982. Zitate werden fortlau-
fend im Text nachgewiesen durch Angabe der Seitenzahl in Klammern.

5 Friedrich Schirr, Cervantes, Leben und Werk des grossen Humoristen, Bern,
Miinchen, Francke, 1963, S. 90f.; Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie,
Frankfurt, Suhrkamp, 1970, S. 48: “Aus ephemer Intendiertem, wie der Parodie
der Ritterromane durch Cervantes, wurde der Don Quixote’; Christoph Strosetz-
ki, Miguel de Cervantes, Epoche— Werk— Wirkung, Miinchen, 1991, 157ff.; Heinz-
Guinter Schmitz, “Consuetudo und simulatio, Zur Thematik des Lalebuchs”, in:
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbiirgern und Lalebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Goppingen, Kimmerle, 1983 (Goppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 121-141, hier S. 134; Ertz, “Nachwort”, S. 147.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 161

Widerspriiche nicht aufzuldsen sind. Im Quijote sind das die verschie-
denen Quellen bzw. Erzihler, im Lalebuch ist es neben den Quellen-
fiktionen der Schein von Erzdhleranwesenheit sowohl auf der Ebene
des Erzdhlens, als auch auf der des Erzihlten. Trotz der Funktion
dieser Widerspriiche als Ironiesignale miissen sie auch als Nieder-
schlag des geschichtlichen Standes von Kohirenzforderung und Wider-
spruchsfreiheit gelten®.

Ironie und Autorschaft im Don Quijote

Die Vorrede des Don Quijote weist mit all der Deutlichkeit, deren ein
indirektes, ironisches Sprechen fihig ist, darauf hin, dass die erzihlte
Geschichte eine frei erfundene ist. Sie verhandelt drei Themen. Erstens
die Autorschaft des Textes, zweitens die Entstehung der Vorrede,
drittens das freie Erfinden von Texten und das Fingieren von (fremder)
Autorschaft.

Der Ich-Erzidhler stellt sich ganz unproblematisch als Autor des
vorliegenden Buches vor, dessen Geschichte er selbst erfunden hat, die
sich ‘su ingenio’, ‘seinem Geist’ verdankt (I/Prolog; 1,50; 23), und die
zu schreiben ihn “algin trabajo” (I,51), “einige Mihe” (24) gekostet hat.
Insofern geschieht es zu Recht, wenn einer der in den deutschen
Ubersetzungen (mit Ausnahme der Widmung) regelmissig weggelas-
senen Paratexte, die “Aprobacién” des zweiten Teils durch Magister
“Joseph de Valdivielso”, den Autor nicht nur einmal mehr als “Miguel de

6 James A. Parr, Don Quixote, An Anatomy of Subversive Discourse, Newark,
Delaware, Juan de la Cuesta, 1988, S. 35, schreibt (iber diese Widerspriiche:
“Shall we interpret this inconsistency as deliberate on Cervantes’s part? If so, it is
a brilliant self-parody. Or could it be carelessness? Much as it pains one to say so,
we must always allow for the latter possibility in the case of the Quixote. This is
no well-wrought urn but rather an epoch-marking exercise in experimental
fiction, and there are undeniably some inconsistencies and rough edges.” Parr,
der die Gestaltung der Erzihlerfigur griindlich untersucht, setzt hier dennoch
den empirischen Autor als verantwortliches Subjekt ein.

7 Sebastian de Covarrubias y Orozco, Tesoro de la lengua Castellana o Espanola,
Madrid, Sanchez, 1611, beschreibt “ingenio” mit ‘Erfindungsreichtum’: “ingeni-
um, a gignendo, propie natura dicitur cuique ingenita, indoles”.



162 Rupert Kalkofen

Cervantes” identifiziert, sondern auch den Bescheidenheitstopos aus
der Vorrede des ersten Teils seiner Ironie entkleidet und in sein
unironisches Gegenteil tberfiihrt, wenn es lber den zweiten Teil
heisst, “es obra muy digna de su grande ingenio” (I1,28), “ein Werk, sehr
wiirdig seines bedeutenden Geistes”. Der zweite Teil des Quijote ist
also auch in den Paratexten u.a. eine Lektlire des ersten.

Der performative Selbstbezug des zweiten Themas — die Vorrede
entsteht, indem von ihrer Entstehung die Rede ist (“las aprobé por
buenas y de ellas mismas quise hacer este prologo” [I,58], “und
beschloss, die gleichen Worte fiir die Vorrede zu verwenden” [30]) —
legt es nahe, das dritte Thema, die freie Erfindung von Texten, auch
auf die Geschichte des Don Quijote zu beziehen. Die Texte, zu deren
Erfindung einschliesslich fingierter Autorschaft der Ich-Erzdhler und
Autor von seinem ungenannten Freund aufgefordert wird, stehen, so
muss man schliessen, gleich nach der Vorrede. Jedenfalls sind diese
Texte mit den Namen der sagenhaften Gestalten tiberschrieben, von
denen zuvor die Rede war. Ausserdem sind sie auffillig schlecht oder
jedenfalls so unkonventionell gemacht, dass ihr Gemachtsein und
damit die Frage nach dem Produzenten hervortritt.

Auf diese Weise wird einerseits ‘Theorie und Praxis’ willktirlichen
Erfindens, andererseits das Erkennen von Ironie und Fiktion zu Be-
ginn des Romans sozusagen an einem einfachen Beispiel demon-
striert® und eingeiibt, noch bevor vom Titelhelden erzihlt wird. Die
Frage nach dem Autor stellt sich schon bald in mehrfacher Weise auch
fir die Geschichte des Quijote, denn so deutlich die Autorschaft des
Ich-Erzdhlers in der Vorrede auch gezeigt wird, so bemerkenswert ist
gleichzeitig ein Moment der Irritation in diesem Bild. Zwischen die
Behauptungen von Autorschaft ist nimlich deren Relativierung einge-
lassen, wenn es heisst “yo, que, aunque parezco padre, soy padrastro
de don Quijote” (1,50), “ich, der ich zwar der Vater des Don Quijote zu
sein scheine, in Wahrheit aber nur sein Stiefvater bin” (23). Was damit
gemeint ist, ldsst sich zwar genau angeben, es ist zum einen der
Unterschied zwischen dem “autor” und dem “segundo autor” (1/8;

8 Mark Axelrod, The Poetics of Novels, Hampshire and London, Houndsmill,
Basingstoke, New York, St. Martin’s Press, 1999, S. 3: “It is, quite clearly, a kind of
eccentric commentary which ‘lays bare the device’.”



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 163

1,137), dem “Verfasser” und dem ‘zweiten Verfasser’ (97), und zum
andern der Unterschied zwischen dem arabischen Autor und dem
Herausgeber seines iibersetzten Manuskripts, doch wird das erst in
Kapitel 9 erkennbar, also acht Kapitel oder ungefihr achtzig Seiten
spdter. Gerade wenn man davon ausgehen wollte, dass sich die un-
klare Vater-Stiefvater-Andeutung spiter eindeutig aufloste, wire man
gezwungen festzustellen, dass der Erzdhler in der Vorrede ohne Not
fir die folgenden fiinfzig Seiten eine gewisse Unklarheit bezliglich
seiner soeben noch und gleich anschliessend wieder behaupteten
Autorschaft erzeugt (“Sélo quisiera dartela monda y desnuda” [I/Pré-
log; 1,501, “Ich hitte dir die Geschichte gern ganz nackt und bloss
unterbreitet” [24]), die er leicht hitte vermeiden konnen, indem er an
dieser Stelle entweder von der Beeintrichtigung seiner Autorschaft
geschwiegen oder gleich vollstindig davon berichtet hitte. Wie gross
die Irritation der Leser durch diese Relativierung der Autorschaft bei
der Erstlektiire ist und ob sie sich Uber acht Kapitel erstreckt, muss
offen bleiben, da der Text die Relativierung bis zum Ende von Kapitel
8 weder auflost noch unterstiitzt, sondern nur einen einzigen Erzdhler
sprechen lisst, der offensichtlich ein mit schriftlichen Quellen arbei-
tender Autor ist’.

9 Christiane Stolz, Die Ironie im Roman des Siglo de Oro, Untersuchungen zur
Narrativik im Don Quijote, im Guzman de Alfarache und im Buscon, Frankfurt,
Peter Lang, 1980, S. 6: “Schon im ersten Satz des Don Quijote bemerkt der Leser,
dass ihm das Folgende von jemandem erzidhlt wird, der in der Ichform spricht.
Eine genaue Bestimmung dieser Erzihlergestalt erweist sich jedoch als ausseror-
dentlich schwierig. Sie soll fortan als ‘Haupterzihler’ bezeichnet werden, weil
der Leser alle weiteren narrativen Medien stets nur durch dessen Bewusstsein
hindurch sehen kann und nur er wihrend des gesamten Erzihlvorgangs zumin-
dest implizit vorhanden ist. Dieser Haupterzihler stiitzt sich allerdings, wie sich
schon bald zeigt, auf in ihrer Zuverlissigkeit sehr unterschiedliche Quellen.”

Parr, Don Quixote, S. 12, unterscheidet zwischen einem “supernarrator”
und dem ‘zweiten Autor’, sieht hier also kein Sprechen des Erzihlers von sich in
der dritten Person.

E. Michael Gerli, Refiguring Authority, reading, writing, and rewriting in
Cervantes, Lexington, Kentucky, 1995, 77, 119f. wendet sich gegen Parrs Entwurf
einer Hierarchie der Erzihler und hat insofern Recht, als Parr einen “supernarra-
tor” an die Spitze stellt und seiner Studie dennoch den Titel “Anatomy of Sub-
versive Discourse” gibt. Gerli hingegen sieht keine den verschiedenen Erzihler-
stimmen ubergeordnete Instanz, sondern alles Erzihlen aufgelost in Subjektivititen.



164 Rupert Kalkofen

Beim Versuch, die Anspielung in der Vorrede zu erkliren, entste-
hen jedoch auch weitere Fragen. Wer ist denn der Erzdhler bzw. Autor,
der in Kapitel 1 sich einerseits nicht mehr an den Namen des Dorfes
erinnern kann und andererseits mit verschiedenen schriftlichen Quel-
len arbeitet? Wenn es der zweite Autor ist, wie kann er sich dann an
den Namen des Dorfes nicht mehr, an die “conjeturas verosimiles” (1/
1; 1,71), an die “wahrscheinlichsten Mutmassungen” (39) aber sehr
wohl erinnern — liegt ihm nicht beides in Gestalt derselben Quellen
vor und wendet er in Kapitel 9 nicht Zeit fiir Nachforschungen auf, in
der er auch den Dorfnamen leicht hitte wieder feststellen konnen?
Wie und wann geht ferner sein Erzdhlen in das des ersten Autors Uiber,
von dessen Abbrechen er in Kapitel 8 berichtet?

Wenn es hingegen der erste Autor ist, der den Dorfnamen verges-
sen hat und dem seinerseits noch andere Quellen vorliegen, wie und
wann geht sein Erzihlen in das des zweiten Autors tber, der ja am
Ende von Kapitel 8 Giber den ersten Autor spricht? Stammt vielleicht
nur dieser letzte Satz vom zweiten Autor? Wenn ja, dann ist der Satz
allein aufgrund seines Inhaltes und nachtriglich als solcher erschliessbar
und wird weder durch eine inquit-Formel, noch durch formale Ele-
mente wie Anfihrungszeichen oder Absatz eindeutig angekiindigt.
Das hiesse, die Leser befinden sich in Unkenntnis, von wem der
Erzihlerbericht, den sie lesen, jeweils stammt und kdnnten das immer
erst im Nachhinein sicher bestimmen?®.

Beide Moglichkeiten sind denkbar, aber keine ergibt sich zwin-
gend und keine bringt simtliche Fragwiirdigkeiten und Widerspriiche
zum Verschwinden. Eine solche Lésung muss es auch gar nicht geben,
da die Quellenberufungen ironische Quellenfiktionen sind, die als
solche vom Triger der ironischen Absicht zeugen und so den Eindruck
eines den Text verantwortenden Autors hervorbringen sollen (einen
Autor des Textes gibt es in Wirklichkeit natiirlich immer, aber kein

10 Stolz, Ironie, S. 10: “Es taucht nidmlich die Schwierigkeit auf, des Haupterzihlers
eigene Perspektive von der seiner wichtigsten Quelle, also von der Cide
Hametes, zu unterscheiden. Eine solche Trennung erweist sich aber als schier
undurchfiihrbar. [...] Die Entscheidung, in wessen Perspektive dargestellt wird,
bleibt [...] zumeist dem Leser liberlassen.” Parr, Don Quixote, S. 3, spricht von
“frequent shifts from one narrator to another without warning”.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 165

Text muss ausdriicklich auf ihn hinweisen und kein Text muss es so
tun).

Nicht notwendig bzw. von auktorialer Willkir ist die Unterbre-
chung des Erzdhlens in Kapitel 8 und 9. Gerade wenn man die
Faktizitit des Erzdhlten unterstellen wollte, ist sie in dieser Form
Uiberhaupt nicht notwendig, sondern hitte sich ganz anders, d.h. viel
weniger auffillig gestalten lassen. So aber, durch das Abbrechen
mitten in einer spannenden Szene und den spidteren Riickbezug mit
der Behauptung, “[dlejamos en la primera parte desta historia al
valeroso vizcaino y al famoso don Quijote con las espadas altas y
desnudas” (1/8; 1,139), “lilm ersten Teil dieser Geschichte verliessen
wir den tapferen Biskayer und den berihmten Don Quijote, wie sie,
die blanken Klingen hoch erhoben, einander gegentiiberstanden [...])”
(98), wird das Unwirkliche des erzihlten Geschehens betont und
seine Konstitution durch Erzdhlen sichtbar gemacht. Denn in Wirk-
lichkeit, und damit ist jetzt die erzihlte gemeint, konnte die ange-
spannte Haltung des Biskayer und Don Quijotes nur ein Moment im
dynamischen Ablauf von Bewegung gewesen sein, wihrend das
Erzihlen sie wie in einer Momentaufnahme festhilt, wiederholt und
damit auszudehnen scheint. Der Erzdhler hitte, nachdem er ja in
Kenntnis der Fortsetzung ist — und das muss er seit Beginn des
Erzihlens sein, da sein Bericht nachtriglich erfolgt —, die Szene ohne
Unterbrechung zu Ende erzihlen und den Bericht vom Abbruch des
ersten Fragments und der Suche nach der Fortsetzung entweder
vorziehen oder nachliefern konnen. Das aber macht der Text nicht,
und zwar aus demselben Grund, aus dem auch der Autorstatus in
der Vorrede verunklart wurde und aus dem ab Kapitel 9 immer
wieder auf den anderen, angeblich eigentlichen Autor Cide Hamete
verwiesen wird. Alles dient dazu, dem Leser das Erzdhlen als solches
bewusst zu machen. Das wiederum heisst, die tbliche, dem epi-
schen Priteritum zum Trotz entstehende Illusion, Wirkliches jetzt
mitzuerleben, zu storen. Es heisst nicht, diese Illusion zu zerstoren,
denn der Eindruck, Wirkliches jetzt mitzuerleben, wird sich immer
wieder herstellen und ist fiir das Erzdhlen auch unverzichtbar, aber
dass es sich um einen blossen Eindruck und eine Illusion handelt,
das soll punktuell unterstrichen werden.

Eine derartige Illusionsstorung dient — wie lingst grundsitzlich



166 Rupert Kalkofen

festgestellt wurde!! — dem Aufbau einer zweiten Illusion, nimlich der,
es sei eine erzihlende Person, der sogenannte Erzihler und Autor, der
das Erzihlte erfunden hat, anwesend, und zwar in einem Jetzt, einer
raumzeitlichen Nihe, in der diese Person zum Leser zu sprechen
scheint (wihrend in der ausserliterarischen Wirklichkeit ja Geschriebe-
nes vorliegt). Auch diese Illusion kann noch gestort werden als
hochste Form der Metafiktion oder Selbstreflexivitidt der Literatur (klas-
sisches Beispiel ist der Tristram Shandy, erschienen zwischen 1759
und 1767), doch ist das im Don Quijote, soweit ich sehe, nicht der
Fall'?, Der Zweck der Quellenfiktionen und Erzihlervermehrung ist
somit eine Illusionsstorung. Sie dient dazu, das Bild einer erzihlenden
Person, die Autor ist, zu entwerfen und das Erzihlen und das Erzihlte
immer wieder auf sie zurtickzufiihren, sie als den Urheber von beidem
darzustellen. Autorschaft einerseits und Unwirklichkeit bzw. Erfun-
densein des Erzihlten andererseits bedingen hier einander!3.

11 Eberhard Limmert, Bauformen des Erzdblens, Stuttgart, Metzler, 1955, S. 69; ihm
schliesst sich an Rainer Warning, Hllusion und Wirklichkeit in Tristram Shandy
und Jaques le Fataliste, Minchen, Fink, 1965, S. 58f. Unter Verwendung anderer
Begriffe beschreibt Werner Wolf in seiner enzyklopidischen Arbeit, Asthetische
Illusion und Hlusionsdurchbrechung in der Erzdblkunst, Theorie und Geschichte
mit Schwerpunkt auf englischem illusionsstérendem Erzdblen, Tiibingen, Nie-
meyer, 1993, S. 238, diesen Vorgang so: “Die Distanzierung von der Fiktion fiihrt
damit zu einer Solidarisierung mit dem Ironiker. Da dieser aber eine greifbare
Figur ist, kann hier die ironietypische Solidarisierung des Lesers mit ihm
wirkungsisthetisch umschlagen in den Aufbau einer Sekundirillusion.” Nicht
mehr berticksichtigt werden konnten die z.T. einschligigen Beitriige aus: Fotis
Jannidis [u.a.], Riickkebr des Autors, zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs,
Tubingen, Niemeyer, 1999 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur
71), 553 8.

12 John Jay Allen, Don Quixote: Hero or Fool? A Study in Narrative Technique,
Gainesville, Florida, UP of Florida, 1969, S. 19: “Tristram Shandy, in fact, re-
presents in extreme form the problem presented by Cide Hamete’s appeareance
in Don Quixote. [...] [Als in Don Quixote, the principal concern is not with point
of view as such, but with the dialectic between the consciousness of the narrator
in his own lived time, and the objects external to him, belonging to a preterite
time, which he must order and project. Sterne’s novel represents the extreme
toward which Cervantes’ only tends.”

13 Stolz, Ironie, S. 13: “Die Beschreibung der Erzihlmedien hat gezeigt, dass der
Leser in seiner Lektiire durch unerwartete Widerspriiche gewissermassen gestort
wird, d.h. sein Erwartungshorizont wird immer wieder durchbrochen und er



Die verkehrten Welten im “‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 167

Als Parallele zum Lalebuch sind zwei Momente bemerkenswert.
Zum einen die Vielfalt der Quellenfiktionen, zum andern die vorder-
grindige Namenlosigkeit des als Autor auftretenden Erzdhlers (den im
Quijote nur die Paratexte immer wieder nennen: “Compuesto por
Miguel de Cervantes Saavedra” (1,43), “Verfasst von [...]”, heisst es
beispielsweise auf dem Titelblatt). Der namentlich autorisierte Quijote
und das anonyme Lalebuch gleichen sich in der Namenlosigkeit der
Erzdhlerfigur, die als Autor auftritt.

Dass das Spiel mit den vielen Quellen und den anderen Autoren
bzw. dem ersten Autor nur ein nicht ernst gemeintes, ironisches ist,
das von einem dahinterstehenden Autor, dessen Name auf dem
Titelblatt steht, zeugen soll', zeigt sich in aller Deutlichkeit, als der
Ernstfall eintritt und jemand anders dem Autor “Miguel de Cervantes”
in der ausserliterarischen Wirklichkeit die Autorschaft streitig macht.
Diese Probe aufs Exempel verdanken wir dem Autor Avellaneda und
seinem Don Quijote von 1614. Zwar trigt der Erzihler des ein Jahr
darauf erschienenen zweiten Teils des Quijote von “Miguel de Cervan-

wird an die Fiktivitit des Geschehens erinnert.” Marika Miiller, Die Ironie,
Kulturgeschichte und Textgestalt, Wirzburg, 1995, spricht S. 48 davon, dass die
“fiktionsironischen Qualititen des Don Quijote” das “eigentlich weltliterarische
Gertist des Romans” bilden.

14 Die Kanonisierung, um nicht zu sagen Dogmatisierung, der in der Tat grund-
legenden und unverzichtbaren literaturwissenschaftlichen Unterscheidung zwi-
schen Autor und Erzihler hat im Falle des Quijote dazu gefiihrt, dass zwar die
unterschiedlichen Erzihlerfiguren in angemessener Prizision unterschieden wer-
den, aber die Moglichkeit, sie konnten verschiedene Manifestationen derselben
Instanz sein, und es kénne derselbe Erzihler von sich mal in Er- und mal in Ich-
Form sprechen, nicht immer gesehen wird. Gerhart von Graevenitz, “Erzihler”,
in: Hans-Werner Ludwig, Arbeitsbuch Romananalyse, Tiibingen, Narr, 1989, S. 78-
105, hier S. 82, weist auf diese Dogmatisierung hin. Stolz, Ironie, S. 6, er-
wihnt die Moglichkeit, dass der von ihr so genannte Haupterzihler in Kapitel 8
von sich in der dritten Person schreibt. Stolz, Ironie, und Parr, Don Quixote,
haben griindliche Untersuchungen der Erzihlerfiguren im Don Quijote vorgelegt
und beide sprechen von einem “Haupterzihler” bzw. “supernarrator”. Paradig-
matisch fir die Ablehnung dieser sachgerechten Hierarchisierung, ohne die sich
der Anspruch des Erzihlers, Autor zu sein, nicht sehen lisst, und fiir die egalitire
Auflosung der Erzihlerfiguren in gleichberechtigte Erzihlerstimmen ist E. Mi-
chael Gerli, Refiguring Authority, S. 77, 119f.



168 Rupert Kalkofen

tes” nach der Widmung an den Grafen von Lemos und beginnend mit
dem “Prélogo al lector” wiederum keinen Namen mehr, aber erstens
wendet sich der Prolog gegen den anderen Autor in aller Selbstver-
stindlichkeit als gegen den falschen, zweitens nennt sich der Autor
periphrastisch, indem er als Verfasser von Texten auftritt, die Titel von
“Cervantes” sind, nimlich Persiles y Sigismunda und der zweite Teil
der Galatea (II/An den Leser, 1I/Zueignung an den Grafen von
Lemos), und drittens hatte er sich auf dem Titelblatt des Segunda Parte
von Don Quijote als “Miguel de Cervantes Saavedra, autor de su
primera parte” (I[,26), “Miguel de Cervantes Saavedra, delr] Verfasser
des ersten Teils” (639) bezeichnet. Ungeriihrt von diesen Bezeugun-
gen der Autorschaft beginnt das erste Kapitel dennoch mit der Formu-
lierung “[cluenta Cide Hamete Benengeli en la segunda parte desta
historia [...], que” (II/1; 11,41), “Cide Hamete Benengeli berichtet im
zweiten Teil dieser Geschichte, [...], dass” (648). Wenn der eben noch
eifersiichtig gegen einen realen Plagiator polemisierende Verfasser
seine Autorschaft unbewegt an einen andern abtritt, dann ist das ein
Signal fur die Unwirklichkeit dieses neuen Rivalen, der keiner ist, weil
er vom wahren Autor erfunden wurde und nur ironisch eingesetzt
wird. Jeder Auftritt dieses erfundenen Autors ist daher ein indirekter,
ironischer Auftritt seines Erfinders und wahren Autors.

Ausserhalb der Polemik gegen Avellaneda sind die periphrasti-
schen Autornennungen ein literarisches Element, das nicht nur zwin-
gend als Ironie verstanden werden muss, sondern obendrein als Ironie
des Autors “Cervantes”. Wenn vom Verfasser der Galatea, “Miguel de
Cervantes” (1/6; 1,120; 81), oder von “un soldado espafiol llamado tal
de Saavedra” (I/40; 1,486), “ein einziger spanischer Soldat, ein gewis-
ser de Saavedra” (491) die Rede ist oder periphrastisch vom Autor der
Novelle Rinconete y Cortadillo (1/47; 1,560; 582)!5, dann muss es sich
dabei entweder um die zufillige Nennung irgendeines Autors han-

15 Diese Novelle ist bei Erscheinen des Quijote noch nicht veroffentlicht, es handelt
sich also einerseits um eine zunichst nur fiir den Autor eindeutige Anspielung
und Selbstnennung, so dass hier ein privater Scherz des Cervantes vorlige. Das
dndert sich aber 1613 mit dem Erscheinen der Novellensammlung. Andererseits
konnte der Verweis auf den namenlosen Autor angesichts der Namenlosigkeit

des ‘zweiten’ Quijote-Autors auch vorher schon als Hinweis auf diesen verstan-
den werden.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 169

deln, bei der sich die Leser weiter nichts zu denken brauchen, oder
aber (und nur das ist wahrscheinlich) um die Selbstnennung desjeni-
gen Autors, der sich ironisch hinter Namenlosigkeit und fiktiven
Erzdhlerfiguren sichtbar verbirgt und nun die Ironie so weit treibt, dass
er in der Maske der Namenlosigkeit die Maske zugleich fallen ldsst
und aufbehilt, wenn er seinen Namen verwendet, als wire er damit
nicht gemeint!®.

Ironie und Autorschaft im Lalebuch

Die Funktion der Vorrede und des ersten Kapitels im Don Quijote
Uben im Lalebuch das Titelblatt und der “Eyngang in diese Histori”
aus. Die Bedeutung der Quellenberufung im Titel, “aus unbekanten
Authoren zusammen getragen” (3) ist nicht eindeutig festzulegen:
entweder handelt es sich um die Ankiindigung von Unerhortem oder
bereits um die ironische Berufung auf Autorititen, die erkennbar keine
sind, weil es sie nicht gibt. Selbst wenn es sie geben sollte, werden sie
durch zwei andere Formulierungen fragwiirdig. Die erste steht noch
vor den “Authoren” und verspricht “unerhérte und bi3her unbeschrie-
bene Geschichten und Thaten der Lalen zu Laleburg” (3). Stammt die
Geschichte nun aus schriftlichen Quellen oder ist sie ‘unbeschrieben’?
Der Widerspruch verschwindet, wenn sich das Adjektiv ‘unbeschrie-
ben’ auf die zusammengetragene Geschichte als solche bezieht, was
freilich nicht sicher auszumachen ist. Die zweite Formulierung folgt
auf die Rede von den “Authoren” und behauptet, die Geschichte sei
“aufl Rohtwelscher in Deutsche Sprach gesetzt”. Selbst wenn es die
angerufenen Autoren gibt, so haben sie in Rotwelsch, der Geheim-
und Gaunersprache, geschrieben, was diese Quelle zugleich schwer
Uberprifbar und geheimnisvoll macht. Und wenn man annehmen

16  Stolz, Ironie, S. 6: “Er [“der tatsichliche Autor, Miguel de Cervantes”; R.K.] tritt
aber nicht als Erzihler, sondern als ausserhalb des Geschehens stehende Figur
auf, und damit wird der Leser gleichzeitig wieder an den fiktiven Charakter des
Haupterzihlers erinnert.”



170 Rupert Kalkofen

wollte, dass sich alle diese Widerspriiche auflésen lassen!’| so bliebe
es dennoch dabei, dass sie eine vordergriindige Widerspriichlichkeit
erzeugen, die den Text in auffilliger Weise fragwiirdig macht, und
zwar hinsichtlich der Entstehung, der Warheit des Erzdhlten und damit
auch hinsichtlich des sie verantwortenden Autors.

Unzweifelhaft ironisches Sprechen beginnt in der zwolften Zeile
des Titelblatts mit dem Namenritsel:

zusammen getragen [...] Durch:
Aabcdefghiklmnopqrstuwxyz.

Die Buchstaben so zu viel sindt/

Nimb auf/ wirff hinweg sie geschwindt/
Und was dir bleibt/ setz recht zusammen:
So hastu des Authors Namen. (3)

Das unldsbare Ritsel ist nicht dazu da, den Namen des Autors zu
verbergen, sondern auf die Urheberschaft eines Autors und sein
Vorhandensein aufmerksam zu machen. Die Unlosbarkeit des Ritsels
ist so offenkundig, dass die Losungsanweisung weder ernst, noch als
ernsthafte Tduschung gemeint sein kann, die die Leser zu fruchtlosen
Versuchen veranlasst'®. Die offenkundige Unlésbarkeit zwingt viel-
mehr dazu, einen Urheber zu unterstellen, der alles das gewusst und
gewollt hat: die Unlodsbarkeit, ihr Durchschautwerden durch die Leser,
deren Einsicht in seine Absicht und damit das Erkennen seiner
Autorschaft. Dieses Versteckspiel ist ironisch in dem doppelten Sinne,

17 John Van Cleve, “Wunderseltsames und Abenteuerliches, gelesen und gehort,
Erzihltechnik und Rezeption beim Lalebuch (1597)", in: Daphnis, 27, 1998,
S. 443-451, hier S. 445-450, lost den Widerspruch in ein Nebeneinander von
geschichtlich realen Rezeptionsmoglichkeiten, Lesen und Vorlesen, auf.

18 Dennoch hat es wissenschaftliche (Re-)Konstruktionsversuche gegeben, auf die
Bachorski hinweist; Hans-Jiirgen Bachorski, “Ich, Aabcdef etc. ... La Fiction de
I'auteur et du narrateur dans le Lalebuch (1597)”, in: Danielle Buschinger (Hg.),
Figures de l'écrivain au Moyen Age, Actes du Colloque du Centre d’Etudes de
I'Université de Picardie Amiens 18-20 mars 1988, Goppingen, Kiimmerle, 1991
(Goppinger Arbeiten zur Germanistik 510), S. 25-35, hier S. 28f. Zu den Ritseln
im Lalebuch vgl. jetzt Andreas Bissler, “Die Funktion des Ritsels im Lalebuch
(1597)", in: Daphbnis, 26, 1997, S. 53-84, dessen ansonsten griindliche Darstel-
lung allerdings die Erzihlerironie kaum berticksichtigt.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 171

dass es zum einen den angekiindigten Autornamen nicht verrit und
zum andern, dass der Autor auch damit gerechnet hat, dass die Leser
seine Ironie erkennen. Das entspricht soweit noch dem Normalfall der
Ironie, in dem eine ironische Absicht des Sprechers unterstellt werden
muss, damit die vordergriindige, direkte Aussage relativiert und die
indirekte Aussage erkannt werden kann. Ironie dieser Art erzeugt also
immer den Eindruck einer dahinterstehenden, verantwortlichen Per-
son, die als solche Triger der Aussageabsicht sein muss'?.

Das Besondere des vorliegenden Falles besteht nun darin, dass
die direkte Aussage nicht durch eine von ihr abweichende, indirekt
mitgeteilte Aussage ersetzt wird, sondern durch keine, da der verspro-
chene Name sich nicht (re)konstruieren ldsst. Diese Ergebnislosigkeit
stellt den Aufwand des ironischen Umwegs von der direkten zur
indirekten Aussage in Frage. Da es fir sie keine sachliche Berechti-
gung oder gar Notwendigkeit gibt, muss an deren Stelle die blosse
Absicht des anzunehmenden Subjekts der ironischen Rede treten und
damit diejenige Person, deren Name durch das Ritsel so auffillig
verschwiegen wird. Dort, wo der Inhalt der Rede fehlt, wo sozusagen
nichts gesagt wird, da tritt diejenige Instanz an die Stelle des Inhalts,
die fiir die Inhaltslosigkeit verantwortlich sein muss und sich so selbst
zum Inhalt macht: das Subjekt dieses Sprechens, die Figur des Autors,
die sich mit dem die Ironie durchschauenden Leser in ein Einverstind-
nis setzt. Das ironische Namenritsel inszeniert die Instanz des Autors
als Urheber also gerade dadurch, dass sein Name vorenthalten wird.
Die vergleichbare Namenlosigkeit des Erzdhler-Autors im Don Quijote
ausserhalb der Paratexte bestitigt, dass es sich bei der vom Lale-
buch erzeugten Namenlosigkeit nicht nur um die unmittelbare Umset-
zung einer ausserliterarischen, realen Intention handelt (den Willen
zur Anonymitit), sondern um ein literarisches Mittel, das bestimmte
Effekte sucht, nimlich ein indirektes Sprechen, das ein Bild der
sprechenden Instanz erzeugt.

Die letzte Formulierung des Titelblatts, “Mit Privilegien des Autho-
ris allezeit zu verbessern und zu vermehren/ aber nicht nachzudru-
cken”, enthdlt im ersten Teil die konventionelle Verbesserungs- und

19  Wolf, Asthetische Illusion, S. 238.



172 Rupert Kalkofen

Vermehrungsaufforderung, nur etwas anders formuliert als tiblich?°,
Die Funktion dieser stilistischen Abweichung zeigt sich im zweiten
Teil der Formulierung, wo sie es erlaubt, ein Nachdruckverbot im
Namen des Autors auszusprechen, das, weil nicht von einer staat-
lichen, sondern bloss von einer privaten Autoritit verkiindet, als
illusorisch offenkundig ist, weil schon die Reichweite des staatlichen
Privilegs begrenzt war. An diesem, fiir die Transformation der Autor-
schaft zur “Werkherrschaft’?! rund 200 Jahre spiter neuralgischen
Punkt wird erneut ein Bild des ironischen Autors entworfen, dessen
Selbstironie zwei Aspekte enthalt.

Trotz der offenkundigen Vergeblichkeit wird — und geschichtlich
hat er sich durchgesetzt — der Anspruch des Autors auf Verfiigungsge-
walt tber das Werk seines Geistes angemeldet. Diesen absoluten
Anspruch hebt die Selbstironie auf, d.h. sie nimmt ihn sowohl zurtick,
als dass sie ihn auch bewahrt, denn das Subjekt der Selbstironie nimmt
als solches eine Position ein, die mit der Einsicht in die Vergeblichkeit
des Anspruchs schon tiber dieser Vergeblichkeit steht. Die Selbstironie
hilt den Anspruch mit und trotz seiner Vergeblichkeit fest und ver-
wirklicht mit der Selbsteinsicht in die Vergeblichkeit des eigenen
Wunsches eine vollstindige Einsicht in sich selbst, die in ihrer Voll-
stindigkeit der vergeblich beanspruchten absoluten dusseren Verfii-
gungsgewalt entspricht. Diese souverine Selbstironie auf dem Titel-
blatt des Lalebuchs, dieser Humor, hat dieselbe Aufgabe wie die
selbstironische Bescheidenheit der Autorfigur zu Beginn des Quijote-
Prologs, nimlich die, Autorschaft zu beanspruchen.

Das Lalebuch setzt die Quellenangaben oder -fiktionen des Titel-
blatts im “Eyngang in diese Histori” fort, diesmal aufgrund ihrer
Widerspruchlichkeit eindeutig als Fiktionen erkennbar, so dass die

20 Hermen Bote, Ein kurtzweilig Lesen von Dil Ulenspiegel, hg. von Wolfgang
Lindow, Stuttgart, 1966, 1975, S. 8: “Unnd bit hiemit einen jetlichen, wa mein
Schrifft von Ulenspiegel zu lang oder zu kurtz sei, dass er das besser, uff das ich
nit undanckt [!] verdiene.” Vgl. die idhnlich lautenden Formulierungen der fol-
genden Schwankromane; “Der Pfarrer vom Kalenberg”, in: Felix Bobertag, Nar-
renbuch, Berlin, Stuttgart, Spemann, 1884, S. 85f., V. 2158-2163; “Histori Peter
Lewen”, in: Ebd., S. 140, V. 1653-1656; “Salomon und Markolf”, in: Ebd., S. 361,
V. 1863-1870.

21 Heinrich Bosse, Autorschaft ist Werkberrschaft, Uber die Entstebung des Urbeber-
rechts aus dem Geist der Goethezeit, Paderborn, 1981, S. 99-102.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 173

Formulierungen des Titelblatts vermutlich ebenfalls vom Text als
widersprichliche gemeint waren. War dort von schriftlichen Quellen,
den “unbekannten Authoren”, die Rede gewesen, wird nun ausfiihr-
lich eine mindliche Quelle geschildert (6-9), von der das Titelblatt
noch nicht gesprochen hatte. Jetzt soll die Geschichte der Lalen von
einem Schiffer stammen, der sie dem Autor im Laufe mehrerer Schiff-
fahrten und Tage erzidhlt hat, von dem sie anschliessend lediglich
aufgeschrieben und redigiert wurde (7ff).

Nach dieser ohne begleitende Ironiesignale vorgetragenen Schilde-
rung wird eine neue schriftliche Quelle eingefiihrt, die mit den im
Titelblatt genannten Quellen freilich nicht identisch zu sein scheint.
Wie im letzten Kapitel von Teil I des Quijote (1/52; 1,604; 634f.) will der
Erzdhler-Autor Bicher benutzt haben, die “von Wirmen also zursto-
chen gewesen/ dz [!] ich mehrertheils errahten miissen/ etliches gar nit
lesen konnen” (9). Hier wird keine legitimierende Quelle angefiihrt,
sondern eine hochst zweifelhafte, die gerade keine Informationen
enthilt bzw. zum “errathen” zwingt und somit ein mehr oder weniger
willktrliches Erfinden durch den Autor inszeniert. Darauf weist indi-
rekt ebenfalls die das Kapitel abschliessende Wendung, “Solches hab
ich dir/ glinstiger Leser/ nicht verhalten woéllen noch sollen” (9). Mit
ihrer nahezu inhaltslosen Bekriftigung, der Autor habe mitteilen wol-
len, was er mitgeteilt hat, betont sie, wie fragwiirdig es ist, eine schwer
oder unlesbare schriftliche Quelle anzugeben, und lenkt die Aufmerk-
samkeit damit auf die Quellenangaben tiberhaupt; deren Widerspriich-
lichkeit und Uniiberprifbarkeit verweist zusammen mit der Ironie des
Titelblatts auf die Erfindung des Erzdhlten durch einen Autor.

Der einzige Beitrag, der die metafiktionalen Elemente des Lale-
buchs in vergleichbarer Weise beurteilt wie der vorliegende, stammt
von Hans-Jirgen Bachorski. Die Funktion des Titelblatts sei es, den
Autor “en tant que sujet juridique et en tant qu’auteur créateur indivi-
duel” darzustellen und das Werk “comme entité fermée et singuliére”*2.

22 Bachorski, “Ich, Aabcdef etc.”, S. 30. Von Bachorski stammt auch die umfang-
reichste Untersuchung des Lalebuchs, seine ungedruckte Habilitationsschrift
Irrsinn und Kolportage, Studien zum Ring, zum Lalebuch und zur Geschichts-
klitterung, Bayreuth, 1992. Ich danke Hans-Jiirgen Bachorski fiir die Einsicht in
das Typoskript.



174 Rupert Kalkofen

Daneben sieht er den Text aber auch als “ouverte’ vorgefiihrt, dass
Autor und Text sich nicht festlegen liessen und der Autor vielmehr
nicht als ein reales, sondern als ein “@tre de papier” gezeigt wiirde?.
Damit geht er Gber die hier vertretene These sozusagen hinaus, denn
nicht die Auflésung der Autor-Position wird hier behauptet, sondern
ihr Aufbau als archimedischer Punkt der Ironie. Moglicherweise kommt
Bachorski zu dieser Schlussfolgerung, indem er die Unlosbarkeit des
Namenritsels wie die Mitteilung einer Bedeutung liest und nicht mehr
nur das Funktionieren dieser Schreibweise untersucht. Beschrinkt
man sich hingegen auf letzteres, bleibt die Autor-Instanz als Triger der
Ironie bestehen. Die Auflosung der Prisenzillusion, die an die Stelle
des zu sprechen scheinenden Autors dann in der Tat das bedruckte
und zu lesende Papier setzt, ergibt sich als Funktion der Schreibweise
erst aus einer anderen Stelle, nimlich der Darstellung des hustenden
Erzihlers (77), die hier, weil es nicht primir um Illusionsstorung geht,
nicht niher betrachtet zu werden braucht?,

Die Fiktionsironie, die im zweiten Teil des Don Quijote durch das
Auftauchen des gedruckten ersten Teils und den Auftritt einer Figur
aus dem falschen zweiten Teil erzeugt wird, produziert das Lalebuch
erstens durch das Verhiltnis zwischen Erzihler und fiktiven Lesern
und zweitens durch das Verhiltnis zwischen Erzidhler und Lesern auf
der einen und den erzidhlten Figuren auf der andern Seite. Der
Erzdhler, der im “Eyngang” ausfihrlich darstellt, wie er zur Redaktion
und Uberhaupt zur Kenntnis dieser Geschichte gekommen ist, die
weder von ihm handelt, noch — da er sie ja nicht gekannt hatte — von
ihm handeln kann, dieser Erzidhler taucht unversehens als erzihlte
Figur in der Geschichte der Lalen auf. Voraussetzung dafiir ist die
Prisenzillusion, die von den Selbstkommentaren der Erzihlerfigur
betont wird, in denen der Erzihler sich selbst mit einem spontanen
Gedanken zu unterbrechen scheint. Das ist vom Text inszeniert,
insofern dessen Schriftlichkeit die Moglichkeit von Uberlegung und

23 Ebd, S. 30, 34.
24 Vgl Rupert Kalkofen, “Von der Notwendigkeit des Uberblicks, Die schriftliche
Miindlichkeit des ‘self-conscious narrator’ in Iwein, Lalebuch und Tristram

Shandy”, in: Daphnis, 24, 1995, 571-601, hier S. 597f.; kritisch dazu Van Cleve,
“Wunderseltsames”, S. 451.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 175

Korrektur enthilt, so dass auch der Anschein spontanen Sprechens auf
nicht-spontaner Uberlegung und Absicht beim Schreiben zuriickgeht.
So heisst es tUiber Orpheus: “dafd wann er auff seiner Harpffen gespie-
let/ so seyen jhme/ sein liebliches Gesang zuhoren [...] gantze Wilde/[!]
ja gantze Berge (ist vielleicht zu der zeit gewesen/ da die Berge noch
gehn vnd reden konten) nachgezogen” (34,22-27). Dieses Beiseite-
sprechen des Erzihlers gilt einem fiktiven Publikum, wodurch auch
reale Leser sich angesprochen fiihlen diirfen, was aber dennoch die
Anrede eines fiktiven Publikums bleibt, da es zum Zeitpunkt des
Schreibens ja nicht anwesend war und sein etwaiges Verhalten vom
Erzihler imaginiert und festgeschrieben wird. Als er vom Regiment der
Frauen erzihlt, unterbricht sich der Erzdhler mit der ausdriicklichen
Wendung an ein Publikum: “(wie meint jr dz es gangen seye?)” ( 20,28-
31). Und schliesslich versetzt sich der Erzihler punktuell unter die
Figuren der erzihlten Geschichte, wenn er sich in einer der Salzsaat-
Episoden kommentiert: “Ich zwar wuste wol/ daf es brennende
Nesseln weren gewesen/ [...] wolt es jhnen doch nit sagen” (65,15-18).
Dabei kann er sein fiktives Publikum auch gleich mit einschliessen,
wie in Kapitel 20, wenn die “Fraw Schultheissin” ihren neuen Pelz in
der Kirche zeigen will, “damit sie nicht etwan miste von Hauf3 zu
Hau3/ vnd von einem Lale zum andern gehn/ vnd sich lassen
besehen: welches dann gar zuviel zeit wurde gekostet haben/ dann sie
auch zu Mir vnd zu Dir hette kommen miissen” (82,29-32). Darin
wurde bislang nicht der Aussagemodus, sondern nur die Aussage
gesehen, d.h. ein zunehmendes Einbeziehen von Erzihler und Lesern
in die verkehrte lalische Welt, die sich so zur ganzen Welt ausdehnt?>.
Das ist sicherlich richtig, tibersieht lediglich die darin enthaltenen
fiktionsironischen und illusionsstorenden Implikationen.

Der Eintritt des Erzihlers bzw. die Einbeziehung der Leser in die
lalische Welt durchbricht die zuvor aufgerichteten Grenzen zwischen
erfundener verkehrter und realer richtiger Welt genauso, wie im
zweiten Teil des Quijote das Auftauchen des realen gedruckten ersten

25 Hans Trimpy, “Die Hintergriinde des Schwankbuchs von den Laleburgern”, in:
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbiirgern und Lalebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Goppingen, Kimmerle, 1983 (Goppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 88-120, hier S. 92.



176 Rupert Kalkofen

Teils mit der erfundenen Geschichte von Don Quijote in dessen
erfundener Welt, und wie der Auftritt einer Figur aus dem als falsch
bezeichneten zweiten Teil Avellanedas, die die Falschheit ‘ihres’ zwei-
ten Teils bezeugt, was sie, hitte sie Recht, gar nicht konnte, weil es sie
dann nicht gibe. Illusionsstorung und damit Bewusstmachen des
Erzihlens und seiner Abhingigkeit von einem erfindenden Autor ist
der Sinn dieser Mand&ver.

Aus der Lizenz zum illusionsstérenden Umgang mit der Prisenzil-
lusion lisst sich auch ein besonderes Motiv verstehen, das ansonsten
einen unerklirlichen Einzelfall darstellen wiirde, das “Lalespil”. Der
Erzihler tritt mit einem Mal als “plazmeister” auf?, der ein ausschliess-
lich aus Jungen bestehendes Publikum auf seine Plitze kurz vor
Beginn eines Theaterstiicks, eines ‘Lalespiels’, verweist. Die offenkun-
dige eine Funktion dieser zehn Verse ist lingst bemerkt worden,
nimlich Uberzuleiten von der Vorgeschichte der lalischen Narrheit
zum eigentlichen Erzdhlen von ihr?. Es ist insofern ein ritselhaftes
Motiv, als es eine Theater-Situation entwirft, die es nur an dieser einen
Stelle gibt und mit dem schriftlichen Erzihlen nicht zu verbinden ist.
Als motivische Gestaltung der Prisenzillusion wird das Theater-Motiv
aber verstindlich, insofern es die Unmittelbarkeit zwischen dem
Erzihler und den von ihm angesprochenen Lesern zu einer Situation
verdichtet, in der sowohl Unmittelbarkeit zwischen Erzihler und Leser
bzw. “plazmeister” und Publikum vorhanden ist, als auch die Moglich-
keit, dass das Publikum der Fiktion zu einem Teil dieser Fiktion wird,
wiewohl fiir deren Zustandekommen der Unterschied zwischen ihr
und ihrem Publikum konstitutiv war. Die Theater-Situation arbeitet mit
dieser Fiktionsdurchbrechung in zweierlei Weise, indem nur einem
Teil des Publikums der Ubertritt in die Fiktion angekiindigt wird und
indem diese Anklndigung nicht wortlich gemeint ist, sondern im
Uibertragenen Sinne, als Strafe fiir schlechtes Benehmen: “Wer sich
nicht schicket recht zun sachen/ | Den wolln wir auch zum Lale
machen” (32). Das “Lalespil” entsteht mithin als Verdichtung und
Verschiebung von Elementen, die an einer Stérung der Prisenzillusion

26 Ich folge hier der Richtigstellung des frither von mir verwendeten Begriffs “Spiel-
leiter”, durch Van Cleve, “Wunderseltsames”, S. 449.
27 Stefan Ertz, “Nachwort”, S. 143.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ VL7

beteiligt sind, zu einem neuen Motiv. Dieses Motiv ist ausnahmsweise
nicht an die sonstige epische Fiktion anschliessbar, sondern inhaltlich
wie formal (durch seine Nicht-Anschliessbarkeit) an das Durchbre-
chen der Prisenzillusion?,

Ein nicht singulir, sondern hiufig begegnendes, dhnliches Ele-
ment, das ebenfalls die Illusionsstérung in einem Bild festhilt, ist die
Ratsprotokoll-Formel “meine Herren” bzw. “meine Herren die Lalen”
(27,21). Anders als im Falle des “plazmeisters” wird keine miindliche,
sondern eine schriftliche Rolle entworfen, die als solche der Autorfigur
angemessen ist. Sie verstOsst aber andererseits wieder gegen die
Quellenfiktion der miindlichen Uberlieferung und spiteren schriftli-
chen Redaktion (7f.), denn die Formel fingiert, der Erzdhler stlinde in
unmittelbarer Beziehung zu den Lalen und schreibe ihre Geschichte,
aber nicht als erfindender Autor, sondern als Protokollant. Das in sich
Widersprichliche dieser Rolle® tritt noch einmal bzw. mehrmals in
Widerspruch zu den ibrigen Fiktionen (Erzihler als redigierender
Autor, als “plazmeister” im “Lalespil”, als unmittelbarer Gesprichspart-
ner des Publikums), wodurch das frei und willkiirlich von einem Autor
Erfundene der Geschichte einmal mehr unterstrichen wird.

Die verkehrte Welt des Don Quijote

Die verkehrte Welt im Don Quijote besteht zu allererst in den Einbil-
dungen der Titelfigur, die durch exzessives Lesen von Ritterromanen
entstanden sein sollen. Dass es sich um Einbildungen handelt, unter-

28 Van Cleve, “Wunderseltsames”, S. 443-451, hier S. 445-450, sieht das “Lalespil”
wie die Widerspriiche in den Quellenangaben als Niederschlag einer realen
miuindlichen Vortrags- und Rezeptionssituation.

29 Konneker, Satire, S. 220: “Dariiber hinaus ermoglichte die Form der fiktiven
Chronik dem Autor, durch seine stindige risonnierende und kommentierende
Anwesenheit in der Erzihlung jene ironische Distanz zu seinem Gegenstand her-
zustellen, die hinter der vordergriindigen Komik, der ‘Lust am Unsinn’ (Rocke),
die satirische Absicht stets durchscheinen lisst.” Diese zutreffende Beschreibung
des Chronistengestus lisst dessen illusionsstorende Widerspriiche ebenso ausser
Acht, wie sie die satirische Autorintention der bloss “vordergriindigen Komik”
tberlegen sein ldsst.



178 Rupert Kalkofen

liegt keinem Zweifel. Von Anfang an stellt der Erzidhler das Verhalten
des Helden als massive Abweichung vom Normalen dar: “vino a dar
en el mas estrano pensamiento que jamas dio loco en el mundo”
(I1,1,74), “verfiel er auf den seltsamsten Gedanken, auf den jemals in
der Welt ein Narr verfallen war” (42). Eindeutig unterscheidet der
Erzihler Wirklichkeit und Einbildung, “la humildad del alcaide de la
fortaleza, que tal le pareci6 a €l el ventero y la venta” (I/2; 1,84), “das
bescheidene Gehabe des Kastellans der Burg — Kastellan und Burg
schienen ihm der Schenkwirt und die Schenke —” (49), spricht von
“molinos de viento” (I/8; 1,128), “Windmiihlen” (88) und sagt, als Don
Quijote zwei Schafherden fir einander feindliche Heere hilt, “pero,
con todo esto, viendo en su imaginacion lo que no veia ni habia, con
voz levantada comenzo a decir [...]” (I/18; 1,219), “Trotzdem begann
Don Quijote, der in seiner Einbildung sah, was er nicht sehen konnte
und was es auch gar nicht gab, mit lauter Stimme zu erkliren [...]”
(180f.).

Der Erzihler schildert zum einen die Wirklichkeit wie sie ist, zum
andern zeigt er die Konsequenzen, die das die Wirklichkeit verken-
nende Handeln Don Quijotes fiir diesen hat. So sicher, wie eine Figur
des Autors hinter der Ironie des Erzdhlens hervorschaut, so sicher gibt
es fur dieses Erzdhlen eine Wirklichkeit, deren Massstibe allgemein
bekannt und verbindlich sind; bekannt sind sie dem Erzihler, den
Lesern und allen Figuren mit Ausnahme Don Quijotes®.

Was hat es nun mit dieser einsamen “locura” des Helden auf
sich? Von Richard L. Predmore stammt die grundlegende Beobachtung,
dass Don Quijote Zauberer und Zauberei nicht so sehr braucht, um
sich und anderen eine Abweichung von der Wirklichkeit zu erkli-
ren, sondern “dass die Zauberei das Prinzip ist, mit dem sich Don
Quijote die beunruhigende Tatsache erklirt, [dass] Personen und
Sachen mit solcher Hiufigkeit als das erscheinen, was sie in Wahr-

30 Allen, Don Quixote, S. 23: “the phenomenal world in which the characters live
and move is rational and consistent.” Edwin Williamson, The half-way House of
Fiction, Don Quixote and Arthurian Romance, Oxford, Oxford UP, 1984, S. 90:
“[...]1 a reality defined by common sense and ordinary experience. In Don
Quixote empirical truth is the scourge of fantasy; the mad knight is mocked and
ridiculed for ignoring it with astonishing cruelty at times.”



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 179

heit sind»3!. Vorausgesetzt wird also ein realistischer Alltagsverstand,
ein gesunder Menschenverstand, der (vielleicht erstaunlicherweise)
dem heutigen gesunden Menschenverstand eng verwandt ist. Dass
es sich bei den Einbildungen des Helden um Einbildungen handelt,
ist auch fir einen heutigen Leser unmittelbar einsichtig: fahrende
Ritter, veritable Burgen, Riesen und Zauberer gibt es nicht. Darum
ldsst sich auch mit heutiger Plausibilitit argumentieren, dass bereits
die Vorstellung, jemand konnte durch das Lesen von Biichern in der
beschriebenen Weise wahnsinnig werden, ihrerseits hochst unwahr-
scheinlich ist, der Erfahrung nicht entspricht und auch aus diesem
Grund als erfunden gelten muss32. Das stimmt mit den ostentativen
Wahrheitsbeteuerungen des Erzihlers iberein, die von Anfang an
indirekt das Unwahre und Erfundene der Geschichte behaupten (1/1;
,71; 39; 1/23, Kapiteliiberschrift). Die absurde Entstehung von Don
Quijotes Einbildungen bestitigt den Anspruch des Erzihlers auf Au-
torschaft und kithne Erfindungsgabe, auf “ingenio” (I/Vorrede) ein-
mal mehr. Dass der Wahnsinn des Helden sich nach den damaligen
medizinischen Vorstellungen von Wahnsinn richtet, braucht nicht zu
verwundern, macht seine Entstehung aber nicht wahrscheinlicher?3.
Das Unwirkliche an der Geschichte des Quijote ist von Belang,
weil es den Stellenwert der verkehrten Welt betrifft. Wenn sie eine frei
erfundene ist, die zu den allgemeinen Massstiben der Wirklichkeit im

31 Richard L. Predmore, “Die Funktion der Verzauberung in der Welt des Quijote”,
in: Helmut Hatzfeld (Hg.), Don Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1968 (Wege der Forschung 160), S. 276-294,
hier S. 281.

32 Vladimir Nabokov, Die Kunst des Lesens, Cervantes’ Don Quijote, hg. von
Fredson Bowers, Frankfurt, 1991, 78: “Oder, andersherum, ein Buch von tausend
Seiten zusammenzuschreiben, bloss um einer Sache den Todesstoss zu verset-
zen, die solcher Mithe weder wert noch bediirftig war (denn das hat die Zeit
ganz von selber besorgt), ist von seiten Cervantes’ ein ebenso verriicktes
Unterfangen wie nur irgendein Windmiihlen-Abenteuer seines Don Quijote.”

33 Strosetzki, Cervantes, S. 114f., fasst die Arbeiten von Weinrich und Green
zusammen, die das medizinische Denken der Zeit unterschiedlich im Roman
verarbeitet sehen. Harald Weinrich, “Die Melancholie Don Quijotes”, in: Helmut
Hatzfeld (Hg.), Don Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1968 (Wege der Forschung 160), S. 295-316; Otis H. Green, “El
ingenioso hidalgo”, in: Ebd., S. 342-367.



180 Rupert Kalkofen

Gegensatz steht, die von ihr nur imagindr und nur voriibergehend, d.h.
in der anfallartigen Einbildung des Helden verindert werden, dann
stellt sich die Frage, welchen Sinn ein Erzdhlen von ihr iiberhaupt
haben kann.

Die verkehrte Welt des Lalebuchs

Die ironische Relativierung der erzidhlten Inhalte, d.h. der verkehrten
Welt zu einer nicht ernst gemeinten Behauptung setzt sich nach dem
“Eyngang” in Kapitel 1 in einem zunichst unironischen, inhaltlichen
Element fort, und zwar dem Gedicht, das die Erzihlung vom Ur-
sprung der lalischen Dummbheit bzw. ihrer anfinglichen Klugheit
einleitet. Dieses Gedicht ist bislang stets falsch verstanden worden,
weil die Ironie der verkehrten Welt nicht gesehen worden ist, sodass
man die nicht einmal ironische, sondern vordergriindige Aussage der
beiden letzten der insgesamt zwolf Verse schlicht iibersehen hat34.
Die ersten zehn Verse entfalten zweifelsfrei die zeittypische und
auch im Don Quijote begegnende These®, dass alle Artzugehérigkeit
liber die Entwicklungsmoglichkeit entscheide und grundsitzliche Ver-
anderungen ausschliesse. Die letzten beiden Verse widersprechen
dieser Aussage aber ebenso diametral wie eindeutig:

Eltern wie die geartet sind /

Also sind gmeinlich jhre Kind:

Sind sie mit Tugenden begabt /

An Kindern jhr de3gleichen habt.

kein guter Baum gibt bose Frucht:

Der Mutter nach schlegt gern die Zucht.

34 Z7.B. Stefan Ertz, “Nachwort”, S. 147.

35 “que podra engendrar el estéril y mal cultivado ingenio mio sino la historia de
un hijo seco, avellanado, antojadizo y lleno [...]?” (I/Vorrede; 1,50), “Was also
konnte ein bracher, ungepflegter Geist wie der meine anderes zustandebringen
als eine Geschichte, die von diesem Kind meines Geistes handelt, einem
ausgedorrten, zihen und wunderlichen Gesellen” (23).



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 181

Ein gutes Kalb/ ein gute Kuh:

Das Jung thuts gern dem Vatter zu.

Hat auch der Adler hoch von Muht

Forchtsame Tauben je gebrut?

Doch merck mich recht/ merck mich mit fley/
Was man nicht wescht wirdt selten weif3. (13)

Das “[dloch” in Vers 11 markiert den Gegensatz zum Vorangegange-
nen, der in der These besteht, dass man sich um alles zu bemihen
habe und eben nichts anstrengungslos und wie von selbst erhalte,
jedenfalls keine kulturelle Leistung wie (auf der Bildebene) die Entfer-
nung von Schmutz oder (im tibertragenen Sinne) Klugheit.

Genau das aber behauptet die Geschichte der Lalen, indem sie
berichtet, dass deren ausserordentliche Klugheit erblich gewesen sei.
Diese Verkehrung jener beiden Verse und aller Erfahrung geht noch
weiter, wenn diejenige Anstrengung, die Normalsterbliche aufwenden
miissen um zu lernen, von den Lalen ganz im Gegenteil dazu einge-
setzt wird, ihre angeborene Klugheit zu verlernen, sie zunichst einmal
zu verdecken und sich dumm zu stellen. Das ldsst sich nur in
historistischer Verblendung ernst nehmen, der zu entgehen freilich
nicht immer einfach ist, da die Annahme einer historischen Differenz
ihre grundsitzliche Berechtigung hat3. Der Text bietet allerdings
Kriterien der Wahrscheinlichkeit an. Wer wie das Lalebuch davon
ausgeht, dass Berge und Wilder niemals laufen und sprechen konnten
(34,22-27), der wird die Behauptung angeborenen Wissens bereits als
massives Ironiesignal empfinden. Das gilt ebenso fiir die weiteren
Bestandteile der Fabel. Der Gedanke, sich dumm zu stellen, um nicht
mehr als Berater an Fiirstenhofe berufen zu werden (Kapitel 6), ist
nach Massgabe des Alltagsverstands bereits von einer so erheblichen
Dummbheit, dass deren angeblich gewohnheitsbedingter Erwerb damit
ebenso sehr ironisiert wird wie die Behauptung, es seien diejenigen,
die den Gedanken hatten, schon klug zur Welt gekommen. Aufgrund
dieser ironischen Relativierung, die den Gedanken des “Consuetudo
est altera Natura” (109,11; 52,4) ausser Kraft setzt, kann dieser als

36 Schmitz, “Consuetudo”, S. 121, spricht davon, dass “die eigentiimliche Thematik
des Buchs [...] in ganz entscheidendem Mass von einer ihm [dem heutigen Leser;
R.K] vollig fremden Denkstruktur und Vorstellungswelt geprigt ist”.



182 Rupert Kalkofen

Grundlage fiir eine Interpretation des Textes nicht mehr in Frage
kommen?¥’. Man kann sich angesichts dieser Ironisierung auch fragen,
ob iiberhaupt eine ernsthafte Aussage angenommen werden soll?®.
Genauso unwahrscheinlich ist das andere Element der Ausgangs-
lage, die nicht zu stillende Nachfrage der Michtigen nach klugen
Beratern und deren Desinteresse an diesen bezahlten Posten in der
Nihe der Macht. Wenn sich Licht nicht in Sdcken transportieren ldsst,
sondern durch Fenster in das Hausinnere gelangt, dann bedarf es
keiner sozialgeschichtlichen Untersuchung, um in der geschilderten
Konstellation den Wunschtraum eines Intellektuellen zu sehen, der
sich mit anderen in der Konkurrenz um eine knappe Anzahl von
Stellen weiss und der diejenigen, die sie zu vergeben haben, als die
Uberlegenen erfihrt, die die Bedingungen diktieren kdnnen und viel
weniger an ihm interessiert sind als er an dem begehrten Posten.

37 Das entwertet die Arbeit von Schmitz, “Consuetudo”, in ihrer Bedeutung fiir das
Lalebuch, wihrend sie als geistesgeschichtliche Rekonstruktion ihren Wert
behilt.

38 Hans-Jiirgen Bachorski, “LalUtopia, ein Gesellschaftsentwurf und sein Gegen-
bild”, in: ders., Werner Rocke (Hg.), Weltbildwandel, Selbstdeutung und Fremd-
erfabrung im Epocheniibergang vom Spdtmittelalter zur Friiben Neuzeit, Trier,
Wissenschaftlicher Verlag, 1995, S. 289-313, nimmt trotz seiner Einsicht in das
ironische, illusionsstorende Erzihlen des Textes einen ernsthaften Bezug zur
Utopia des Thomas Morus von 1516 an. Damit untersucht er griindlich, was
spitestens seit Hermann Bausingers Beitrag von 1961 nur ungefihr gesehen
wurde; Hermann Bausinger, “Schildbiirgergeschichten, Betrachtungen zum
Schwank”, in: Werner Wunderlich (Hg.), Wunderseltsame Geschichten, Interpre-
tationen zu Schildbiirgern und Lalebuch, Goppingen, Kiimmerle, 1983, S. 25-58,
hier S. 35f.

Barbara Konneker versteht die Geschichte der Lalen als Aquivalent realen
Verhaltens, insofern “ein vergangenes Ideal zu Grabe getragen wird”, und wertet
das als Anti-Utopie, im Anschluss an Bausinger, “Schildbiirgergeschichten”, S. 35;
Barbara Konneker, Satire, S. 218f.

Eine “satirische Parodie jener Renaissanceutopien, die die alte scholastisch-
deduktive Denkweise Uberwunden zu haben glaubten, im Grunde aber mit
ihren Harmonieregeln einem vergleichbaren Denkansatz huldigten und sich
deshalb in den Fallstricken praktischer Schlussfolgerungen verhedderten” sieht
Werner Wunderlich, “Unerhorte Geschichten’, Vom Ursprung des Strassburger
Lalebuchs (1597) und seinen Folgen fiir die deutsche Literatur”, in: ders. (Hg.),
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbiirgern und Lalebuch,
Goppingen, Kiimmerle, 1983, S. 154-175, hier S. 163.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 183

Zugleich ist dieser Wunschtraum in seiner diametralen Verkehrung der
Wirklichkeit eher plump und daher leicht erkennbar. Das Erfundene
der Geschichte dient wie im Don Quijote dazu, den Erzihler als
einfallsreichen Autor auszuweisen.

Die typisch lalischen Dummheiten bringen demgegeniber noch
einen weiteren Gesichtspunkt. Sie bestehen zum grossten Teil (bevor
die epische Integration der Episoden nach Kapitel 28 zusammen-
bricht) aus einem grotesken Verkennen einfachster physikalischer,
biologischer und mechanischer Zusammenhinge, verbunden mit
einer Tendenz zu maoglichst rascher Wunscherfiillung. Paradebeispiel
ist die Backepsiode in Kapitel 10.

Ein Lale, der Heisshunger auf “Kichlin” hat, bittet seine Frau, ihm
welche zu machen, was diese mit Hinweis auf die fehlende Butter fiir
unmoglich erklirt, es auf seine Bitten hin aber wider besseres Wissen
statt dessen mit Wasser versucht. Das Ergebnis ist das absehbare, und
nicht nur gibt es kein Gebick, es sind Mehl und Eier verdorben und
verschwendet. Der Lale aber antwortet auf einen entsprechenden
Vorwurf seitens seiner Frau: “Man versucht ein ding in so vil wege/ bif3
es zu letzt gerhaten[!] muR. Ist es schon difmals nicht gerhaten[!l/ so
gerhatets[!] etwan ein ander mal” (45,29-32). Das klingt Uiberraschend
naturwissenschaftlich aufgekldrt und man kann sich nachgerade fra-
gen, was denn an diesem Backvorgang eigentlich falsch war. Die
Antwort fillt dann doch wieder recht einfach aus und erweist das
Lalebuch obendrein als Wissenschaftssatire (sofern man darunter nicht
nur ablehnende Kritik versteht). Die richtige experimentelle Einstel-
lung, die von der grundsitzlichen Fremdheit der Natur gegentiber den
menschlichen Bedurfnissen und Wiinschen ausgeht und darum auf
den Versuch angewiesen ist, hat sich mit dem Backen lediglich ein
falsches Objekt ausgesucht. Das ist ndmlich fir den fraglichen Zweck
schon hinreichend erforscht oder besser: erfahrungswissenschaftlich
vollstindig bekannt. Die richtige Theorie des Experiments wird nicht
etwa als Wissenschaftskritik angefiihrt, sondern um indirekt darauf
aufmerksam zu machen, dass der Lale das richtig distanzierte Verhilt-
nis zur dusseren Natur gegeniiber seiner eigenen inneren Natur
vermissen ldsst, dass er keine Distanz zu seinen Wiinschen, in diesem
Fall seinem Heisshunger auf Gebick, hat, weshalb der Heisshunger
zum Vater des Gedankens wird und zur versuchten Wunscherfillung



184 Rupert Kalkofen

wider besseres Wissen fiihrt. Dieses Wissen hitte eine Einsicht in die
Notwendigkeit des Verzichts gefordert, die der Lale sich ersparen woll-
te und am Ende doch nicht konnte. Wie hier zeigt sich das Verkehrte
und das Erfundene der lalischen Welt immer wieder in den teils
gravierenden Nachteilen, die sich die Lalen dadurch einhandeln, dass
sie sich den unangenehmen Triebverzicht und die notwendigen An-
strengungen ersparen wollen. In der vom Lalebuch vorausgesetzten
richtigen Welt gilt offensichtlich die Unhintergehbarkeit der Wirklich-
keit und damit die Unausweichlichkeit der von ihr erforderten Verzichts-
leistungen und Anstrengungen, die man erbringen muss, um die ange-
strebten Ziele (dann aber auch in Wirklichkeit!) erreichen zu konnen.

Das unangemessene Verhiltnis zu sich selbst kann komisch auch
als ibertriebene Distanz gezeichnet werden, wie es in der Geschichte
von den in einem engen Kreis sitzenden Lalen geschieht, die glauben,
ihre Beine nicht mehr entwirren zu kénnen, was dann aber ganz
unwillktrlich gelingt, als ein Nicht-Lale auf ihr Beine einschligt und
alle sich den Schldgen durch Flucht entziehen (Kap. 29).

Das vollig Unwahrscheinliche der lalischen Verstindnislosigkeit
steht in einem wechselseitigen Bezug mit einer bestimmten Art der
Erzihlerironie, und zwar mit der ironischen Naivitit bzw. dem Humor
des Erzihlers. Diese Haltung zeigte sich schon auf dem Titelblatt,
wenn der Erzidhler so tat, als ob er sein Namenritsel ernst nihme oder
an das von ihm verkiindete Nachdruckverbot glaubte. Sie stellt sich
gegeniiber der verkehrten Welt der Lalen immer wieder her, da diese
nach den Massstiben der Realititsgerechtigkeit unglaubhaft wirken
muss. Der in Klammern gesetzte Erzihlerkommentar zur Geschichte
von Orpheus, “daf [...] jhme [...] gantze Wilde/ ja gantze Berge (ist
vielleicht zu der zeit gewesen/ da die Berge noch gehn vnd reden
konten) nachgezogen” (34,22-27), dieser Kommentar behauptet, an
das Unglaubliche zu glauben, behauptet das aber ironisch und unter-
streicht damit das Unglaubhafte nur ein weiteres Mal, das zuvor schon
offenkundig ist. Zum einen konstituiert dieses Sprechen, das nichts
Neues mitteilt, die Figur des scherzhaft sprechenden Erzihlers, zum
andern macht es die Geschichte zu einer so wenig ernst zu nehmen-
den, dass mit ihr ironisch gescherzt werden kann. Das Verhalten der
Lalen ist als “Infantilismus” bezeichnet worden, und es stellt sich daher
die Frage, warum davon erzihlt und gelesen werden soll.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 185

Das Erzdhlen von einer unwirklichen verkehrten Welt: Don Quijote

Was soll ein Erzdhlen, das von einer unwirklichen verkehrten Welt
berichtet, die auf eine selbstverstindlich gegebene Realitit bezogen
bleibt? Zunichst einmal bedeutet es die permanente Bestitigung der
wahren Welt, da die gezeigte Abweichung von ihr zum einen abstrus
ist und zum andern oft genug von ihr geahndet wird¥. Diese Bestiti-
gung erfolgt in einer fir die lesenden Vertreter der Wirklichkeit
schmeichelhaften Weise: ohne Miihe stehen sie den Einbildungen des
Quijote gegeniiber auf der Seite der Realititsgerechtigkeit. Fir die
Leser bedeutet es keinen Verzicht, die Einbildungen des Helden als
unwahr zu verwerfen, da sie selbst ja nie an sie geglaubt haben. Fir
die Idee, dass es derartige Einbildungen geben konnte, braucht es
einen erfindungsreichen Autor. Insofern ist das Erfundene der ver-
kehrten Welt konstitutiv fiir das Erzihlen von ihr. Erspart bleiben den
Lesern damit genau die Anstrengungen und Verzichtsleistungen, die
sie in ihrer Wirklichkeit erbringen mussten, um diejenige Realititsge-
rechtigkeit zu erreichen, Uber die sie jetzt verfiigen, die der Text
voraussetzt, und zu der der Held sich die lingste Zeit einfach nicht
bequemen will. Dessen Verhalten ist fiir die Leser komisch im Sinne
der von Freud so genannten “Aufwanddifferenz”¥. Die Lesenden
unterstellen dem Helden nach Massgabe ihrer Realititserfahrung ein
bestimmtes Mass an innerer Anstrengung im Umgang mit der Wirklich-
keit, vergleichen es innerlich mit dem ihren und stellen fest, dass der
Held sich im Vergleich zu ihnen in einem bestimmten Sinne weniger
anstrengt, nimlich sich weniger der Realitit anpasst, d.h. weniger
Verzicht auf seine Vorstellungen und Wiinsche leistet. Die Differenz
der beiden Werte ergibt den ersparten Aufwand, der, weil von ‘Mehr’
nach ‘Weniger’ erfahren, als “Lachen abgefiihrt werden kann”4.

39 Nabokov, Die Kunst des Lesens, S. 148, 153-172, hat 20 Niederlagen und 20 Siege
des Helden festgestellt.

40 Sigmund Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten, London,
Imago, 1940 (Gesammelte Werke, Bd. 6), S. 221-223, 229; ders., “Der Witz und
seine Beziehung zum Unbewussten”, in: ders., Psychologische Schriften, Frank-
furt, Fischer, 1970 (Studienausgabe, Bd. 4), S. 181-182, 187.

41 Ebd.



186 - Rupert Kalkofen

Von Don Quijote zu lesen, bedeutet daher, noch einmal in einer
Weise mit der Wirklichkeit umzugehen, die man sich bereits abge-
wohnt hat, wenn man Windmiihlen immer fiir Windmiihlen und nie
fir Riesen hilt. Das Lesen schenkt also gleich zweierlei: die Bestiti-
gung der Realititsgerechtigkeit, wenn die Einbildungen miihelos durch-
schaut werden, und die Erlaubnis zu realititsungerechtem Verhalten,
wenn das Tun des Helden miterlebt wird.

Das Erzihlen von der erfundenen verkehrten Welt ist also gerade
(und eigentlich nur) fiir diejenigen interessant, die nicht an sie glauben
und sie als erfundene wissen, denn nur auf der Grundlage dieses
sicheren Wissen werden die Einbildungen anstrengungslos als solche
erkannt und bleibt ihr Miterleben ein spielerisches, das in keine ernste
Konkurrenz zur Realititsgerechtigkeit tritt*2. Damit hat es aber noch
nicht sein Bewenden. Ein anderer, anonymer Text, das Theaterstiick
Entremés de los romances, entspricht nimlich dieser bis hierher vorge-
tragenen Darstellung des Quijote weitgehend, zeigt aber auch, wie
sich diese Grundidee und ihr Funktionieren nach einer Weile erschop-
fen®3. Im Falle des Quijote kommt demgegeniiber etwas hinzu, was
mit der Ironie des Erzdhler-Autors verbunden ist, die hier bislang nur
als Hinweis auf die Fiktion und die Figur des Autors gewertet wurde.

Das unverkennbar wahnhafte Verhalten des Helden und seine
verkehrte Welt gewinnen aufgrund ihrer realen Untauglichkeit und
moralischen Unbedingtheit gleichwohl eine Dimension, die sie der
wahren Welt tiberlegen machen, die dadurch und obwohl sie als

42 Hans Blumenberg, “Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans”, in: Nach-
abmung und Illusion, hg. von Hans Robert Jauss, Miinchen, Fink, 1964, S. 9-27,
hier S. 13f., zeichnet unterschiedliche Konzeptionen von ‘Wirklichkeit’ nach und
nennt als Merkmal eines vierten Wirklichkeitsbegriffs “die Erfahrung von Wider-
stand’. “In diesem Wirklichkeitsbegriff wird die Illusion als das Wunschkind des
Subjekts vorausverstanden, das Unwirkliche als die Bedrohung und Verfiihrung
des Subjekts durch die Projektion seiner eigenen Wiinsche, und demzufolge
antithetisch die Realitdt als das dem Subjekt nicht Gefiigige, ihm Widerstand
Leistende [...].”

43 Das Entremés de los romances wird oft als Vorliufer des Quijote bezeichnet.
Strosetzki, Cervantes, S. 150, weist freilich darauf hin, dass die Datierung un-
sicher bleibt (1588/1591 oder 1611/1612), und der Text auch nach dem Quijote
erschienen sein konnte.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 187

wirkliche Welt nicht zurlickgenommen wird, als eine ungeniigende
erscheint. Die Angleichung an Don Quijotes Einbildungen, so war
gesagt worden, dispensiert von den Anforderungen einer Realititsge-
rechtigkeit, die Verzicht auf vorhandene Winsche und phantasierte
Vorstellungen bedeutet. Einzig unter den Bedingungen einer solchen
Realitidtsgerechtigkeit kann der Wunsch entstehen, es modge nicht so
viel Anstrengung notwendig sein, wie tatsichlich notwendig war und
immer wieder ist, um der Wirklichkeit zu entsprechen, indem man auf
die unmittelbare Erfillung von Winschen verzichtet, um sie erst
spiter (wenn uberhaupt) real befriedigen zu konnen. Es wird ein
nachtrigliches Bedauern moglich, das sich einen vorausgegangenen
Zustand denkt, der so gar nicht existiert haben muss und der seine
emotionale Firbung durch dieses Bedauern gewinnt, das von seiner
eigenen Vergeblichkeit liberzeugt sein muss. Getragen von dieser
Verzichts- und Wunsch-Mechanik wird die Figur des Quijote zum
Statthalter dessen, was in der verzichtsgeprigten, enttiuschten Welt
notwendigerweise fehlt, nimlich der Wunscherfiillung. Sie, die nach
Massgabe der Realititsgerechtigkeit eigentlich zu einfach ist, wird
legitimiert dadurch, dass der Held gegen beinahe alle anderen Perso-
nen und gegen die Macht der Wirklichkeit an seiner Interpretation der
Welt festhilt und damit auf die Dauer einen gedanklichen und seeli-
schen Mehraufwand leistet, der, wiederum nach Freud, nicht Komik,
sondern Bewunderung bei denen erzeugt, die ihrerseits weniger
Aufwand erbringen*4. Entscheidende Bedingung dafiir, dass das Weni-
ger an Verzichtsleistung umschlagen kann in ein Mehr an innerem
Aufwand, ist die Selbstlosigkeit des Helden, dem es, im Gegensatz zu
seinem Knappen, nicht um materielle Vorteile geht. Die Wunscherfiil-
lung, die dem Ich die Autoaggression der Verzichtsleistung erspart,
gewinnt ihre Wiirde dadurch, dass sie auch dann, wenn der Held mit
seinen Waffentaten aggressiv nach aussen wirkt, nicht individuelle
Zwecke durchsetzen will, sondern allgemeine, ideelle Werte, die in
der als wirklich gedachten Welt unwirkliche sind.

Weil unter der Voraussetzung von Realititsgerechtigkeit Unwirklich-
keit zum Stigma wird, muss die unwirkliche bessere Welt als verkehrte
auftreten und als einfallsreich erfundene. Nur in der dichterischen

44  Freud, Der Witz, S. 223; ders., “Der Witz", S. 182.



188 Rupert Kalkofen

Erfindung kénnen die Grenzen der unhintergehbaren Wirklichkeitserfah-
rung zugleich als Bedriickung gezeigt werden. Dadurch wird der er-
findende Autor zu einem, der Uber die wirkliche Welt die Wahrheit
sagt und ihren Mangel mit seiner erfundenen Welt sowohl spiirbar
macht, als auch ein Stiick weit behebt, wenn er der Erfindung implizit
statt Wirklichkeit Wahrheit und moralische Uberlegenheit zuschreibt.

Mit den real existierenden Ritterromanen hat das alles wenig zu
tun. Sie sind nicht die verkehrte Welt, gegen die der Quijote polemi-
siert, denn vermutlich kam niemand realiter auf die Idee, sie so zu
sehen wie der Held dieses Romans. Der Text bietet indirekt selbst den
Beweis daflir, wenn er im ersten Kapitel von Teil II den Helden
rhetorisch fragen lidsst:

‘iCuerpo de tal! [...] (Hay mis sino mandar su Majestad pro publico pregdn que
se junten en la corte para un dia seflalado todos los caballeros andantes que
vagan por Espana [...J? j[...] que si alguno déstos hoy voviera y con el Turco
afrontara, a fee que no le arrendara la ganancial” (I1/1; 11,44),

‘Nun, bei Gott [...] was braucht Seine Majestit denn mehr zu tun, als durch
offentlichen Aufruf zu befehlen, dass sich an einem bestimmten Tag alle
fahrenden Ritter, die in Spanien umherziehen, bei Hofe einfinden? [..] ... sollte
also einer von ihnen heute leben und den Tirken entgegentreten, dann méchte
ich, bei Gott nicht in deren Haut stecken!’ (651).

Auf das Eingreifen der fahrenden Ritter hat sich die spanische Krone
tatsachlich nicht verlassen, sondern reale Soldaten rekrutiert, zu denen
auch Miguel de Cervantes gehérte®>. Das Welt- und Lektiremodell des
Quijote sagt nicht die Wahrheit tiber die Ritterromane, es ist vielmehr
ein autoritidres und eifersiichtiges, das keine anderen Modelle neben
sich zulassen oder auch nur sich vorstellen kann. Den jahrzehntelan-
gen, europaweiten Erfolg der Ritterromane, vor allem in Gestalt der
Amadis-Fortsetzungen, kann es von sich aus jedenfalls Uberhaupt
nicht erkliren. Wie diese Romane gelesen wurden, die in einem
anderen Verhiltnis zur Wirklichkeit standen als der Quijote, ist von
diesem aus jedenfalls nicht erkennbar.

45 Anton Dieterich, Miguel de Cervantes, mit Selbstzeugnissen und Bilddokumen-
ten, Reinbek bei Hamburg, Rowohlt, 1984, S. 123.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 189

Das Erzihlen von einer unwirklichen verkehrten Welt: Lalebuch

Die verkehrte Welt im Lalebuch funktioniert wie die im Don Quijote.
Sie ist eine erkennbar erfundene, die bestitigt was ihr gegentibersteht
als wirkliche Welt. Ihr Grundgedanke, die Lalen seien geborene Weise
und miussten bzw. wollten sich verstellen, um nicht als solche zu er-
scheinen, ist von derselben Weltfremdheit, die von den tatsidchlich und
allen Figurenbehauptungen zum Trotz vollig entwicklungslosen Hel-
den ausnahmslos von Anfang bis Ende demonstriert wird. Der Erzih-
ler ist nach Massgabe der Quellenfiktionen und der Unwahrscheinlich-
keit der Geschichte deren Erfinder. Seine ironische Naivitit, sein
Humor macht vor, wie die Leser sich verhalten sollen, nimlich die
lalischen Dummbheiten einerseits lesend miterleben und sie anderer-
seits selbstverstindlich und miithelos durchschauen, insgesamt sie und
sich belichelnd. Auch diese Geschichte ist daher erkennbar erfunden,
damit sie leicht durchschaut werde, gibt also weder ein zeitgenossi-
sches, noch ein fritheres wirkliches Verhalten oder wissenschaftliches
Paradigma wieder, dass allenfalls in grosser satirischer Verzerrung
gemeint sein konnte. Doch ist das wahrscheinlich nicht der Fall, denn
die Leser sollen sich ja distanzieren und angleichen. Das lalische
Verhalten ist vielmehr von einer und fiir eine Position erfunden, die
nicht so ist, sich ihr eigenes Gegenteil aber so vorstellt. Wieder geht es
um die Aufwandersparnis, durch welche die Komik und damit die
Uberlegenheit der Lachenden entsteht4®,

Werner Rocke hat das Lalebuch ebenfalls mit Hilfe der hier
verwendeten Freudschen Begriffe untersucht und festgestellt, dass die
Lalen einen ‘vorrationalen Infantilismus’ vertreten, wenn sie die unab-
dingbare Realititsgerechtigkeit vermissen lassen. Er gelangt zu dem
Fazit, das Lalebuch sei ein Dokument der “iberwundenen Verdrin-
gung”, und “die unbeherrschten Affekte und die Triebhaftigkeit des

46  Von ‘lustvoller Uberlegenheit’ spricht Werner Wunderlich in seinem Forschungs-
bericht, “Schildbiirgerstreiche, Bericht zur Lalebuch- und Schildbtirgerforschung”,
in: Deutsche Vierteljabrsschrift, 56, 1982, 641-685, hier S. 642.



190 Rupert Kalkofen

Menschen” wiirden “als Teil des Menschen anerkannt”’. Es gehe
darum, “den erneuten Zivilisations- und Verdringungsschub doch
noch lachend geniessen zu konnen, nicht um die Restitution eines
hierarchischen ordo™®. Seiner These von der Integration der Affekte
ist ebenso zuzustimmen, wie der Einsicht in das Positive dessen, was
als ‘iberwundene Verdringung’ bezeichnet wird. Der Infantilismus-
Vorwurf aber und der Ausschluss von Hierarchie zeigen an, dass das
Erzdhlen als solches nicht wirklich in diese Bestimmungen mit einbe-
zogen wurde. Denn das vermeintlich Infantile ist vom Erzihler ja
ironisch gemeint, und die Darstellung der lalischen Geschichte als
unglaubhafter entwirft eine verbindliche Hierarchie, in der das reflek-
tierte Selbstbewusstsein die lalischen Dummbheiten eindeutig als sol-
che erkennt, ihrer jedoch bedarf, um sich ihnen angleichen und sich
Uber sie erheben zu konnen.

Anders als im Quijote wird die verkehrte Welt des Lalebuchs nicht
auf einen literarischen Wahn, sondern auf falsche Alltagstheorien fir
einfache physikalische (Licht ins Rathaus, Kapitel 9-12), biologische
(Salz sien, Kapitel 14-16) und mechanische Zusammenhinge (Kuh am
Hals eine Mauer hochziehen, Kapitel 32) zuriickgefiihrt. Auf diese
Weise entsteht eine Verbindung zwischen der Komik im Lalebuch und
dem neuzeitlichen Weltbild der Naturwissenschaften und seinen Kon-
sequenzen. Zwar verstossen die lalischen Idiotien alle gegen einfache
erfahrungswissenschaftliche Kenntnisse, fir die es keiner naturwissen-
schaftlichen Grundlegung bedarf, aber die Naturwissenschaften, die
sich um 1600 formieren, sind Teil einer Verinderung im Verhiiltnis der
Menschen zur Natur und zu sich, die im Lalebuch indirekt ihren
Niederschlag gefunden hat.

Diese Beziehung lasst sich Uber einige Formulierungen Francis
Bacons in den Aphorismen seines Novum Organum von 1620 rekon-

47 Werner Rocke, “Uber die Lust am Unsinn, ‘Tendenzidser Witz' und Infantilismus
im komischen Roman des Spitmittelalters, insbesondere im Lalebuch von 1597",
in: Psychologie in der Medidvistik, gesammelte Beitrdge des Steinheimer Sympo-
siums, hg. v. Jirgen Kiithnel, Hans-Dieter Miick, Ursula Miiller und Ulrich Miiller,
Goppingen, 1985 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 431), S. 301-318, hier
S: 314§,

48 Ebd.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 191

struieren. Im Gegensatz zu Schmitz und Bachorski, die intentionale,
d.h. direkte Beziige herausgearbeitet haben®®, soll hier ein lediglich
indirekter Bezug plausibel gemacht werden, und zwar ein Bezug zu
Francis Bacons wissenschaftstheoretischer Reflexion. Wie die Dumm-
heit der Lalen ganz am Ende des Lalebuchs als menschliche Eigen-
schaft schlechthin gezeigt wird, die das Bewusstsein zur Distanz zu
sich selbst und zu kontrollierender Reflexion zwingt, so legt bei Bacon
die Lehre von den Idolen den Grund fir die Selbstbeobachtung und
Selbstkritik des reflektierten Bewusstseins.

Idola autem a quibus occupatur mens, vel Adscititia sunt vel Innata. [...] At Innata
inhaerent naturae ipsius intellectus, qui ad errorem longe proclivior esse depre-
henditur quam sensus. [...]

Atque priora illa duo Idolorum genera aegre, postrema vero haec nullo
modo, evelli possunt. Id tantum relinquitur, ut indicentur, atque ut vis ista mentis
insidiatrix notetur et convincatur [...].

Die Idole, welche den Geist erfiillen, sind entweder von aussen gekommen oder
angeboren. [...] Aber die angeborenen sind von Natur aus dem Geist eigen, der
viel mehr zum Irrtum neigt als die Sinne. [...]

Kann man die ersten beiden Arten der Idole nur schwer ausmerzen
[“Lehren und Sekten der Philosophen” und die “verkehrten Regeln der Beweis-
fithrung”; R.K.], so kann man Idole der letzten Art [“die angeborenen”; R.K.]
tberhaupt nicht beseitigen. Es bleibt nur Ubrig, sie anzuzeigen, so dass diese
hinterlistige Eigenschaft des Geistes erkannt und bekimpft werde |[.. e

Gerade als angeborene und damit unvermeidliche zwingen die Idole
zur permanenten Reflexion und Selbstkritik. Wiirde diese Distanz des
Bewusstseins zu sich selbst und diese Anstrengung aufgegeben, wire
das Bewusstsein sich seiner selbst nicht eigentlich bewusst. Das
Bewusstsein der eigenen Verderbtheit gehdrt also zur reflektierten
Position, die gewissermassen sowohl auf sich herabblickt, wie auch
Uber sich hinaus ist. Das Selbstbeziigliche der Reflexion bietet sich
insofern fir eine komische literarische Gestaltung an, die die Wider-
spriichlichkeit des Selbstbezugs als Durchbrechung der verschiedenen

49  Schmitz, “Consuetudo”, Bachorski, “LalUtopia”.
50 Francis Bacon, Neues Organon, hg. und mit einer Einleitung von Wolfgang
Krohn, 2 Bde., Teilband 1, Hamburg, Meiner, 1990, S. 48-51.



192 Rupert Kalkofen

Ebenen und Bereiche der literarischen Illusion und damit als punktu-
elle Illusionsstorung abbildet, aus der die Position des ironischen
Erzihlers als souverine Instanz hervorgeht. Die literarische Form ist
mit der philosophischen nicht identisch, ldsst sich ihr aber parallelisie-
ren. Und indem die Literatur ihre fiktiven Helden offenkundige Dumm-
heiten begehen lidsst, vereinfacht sie die Bewegung der Reflexion fir
die Leser, denen sie in der Lektiire leichter gelingt als in der Wirklich-
keit, und die mit grosserer Sicherheit erfolgreich sind.

Rund 20 Jahre nach dem Lalebuch enthilt Bacons Theorie der
Wissenschaft so etwas wie den Entwurf der wahren Welt, auf die die
verkehrte Welt des Lalebuchs sich bezieht. Deren Motive lassen sich
zum Teil bei Bacon wiederfinden, der die Neigung der Menschen
nachzeichnet, ihren Einbildungen und Wiinschen zu folgen, anstatt
sich an die ihren Wiinschen gegeniiber neutrale Natur zu halten, und
der diskutiert, wie mit den angeborenen Eigenschaften zu verfahren
ist, die in der wahren Welt natiirlich keine positiven, sondern negative
sind.

XLIX.

Intellectus humanus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a voluntate et
affectibus, id quod generat Ad quod vult scientias. Quod enim mavult homo
verum esse, id potius credit. Rejicit itaque difficilia, ob inquirendi impatientiam;
sobria, quia coarctant spem: altiora naturae, propter superstitionem; lumen
experientiae, propter arrogantiam et fastum, ne videatur mens versari in vilibus
et fluxis; paradoxa, propter opinionem vulgi; [...].

49.

Der menschliche Verstand ist kein reines Licht, sondern er erleidet einen Einflu
vom Willen und von den Gefiihlen; dieses erzeugt jene “Wissenschaft fir das,
was man will”. Was nidmlich der Mensch lieber fiir das Wahre hilt, das glaubt er
eher. Daher verwirft er das Schwierige, weil ihm die Geduld zur Untersuchung
fehlt, das Nuchterne, weil es die Hoffnung einschrinkt, das Hohere in der Natur
aus Aberglauben, das Licht der Erfahrung aus Anmaffung und Hochmut, um
nicht den Anschein zu erwecken, daf} der Geist sich mit solch Billigem und

Verginglichem abgebe, das Ungewohnliche wegen der Meinung der Menge.
[...5L

51 Ebd., S. 110-113.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 193

LVIIIL.

[...] Generaliter autem pro suspecto habendum unicuique rerum naturam con-
templanti, quicquid intellectum suum potissimum capit et detinet: tantoque
major adhibenda in hujusmodi placitis est cautio, ut intellectus servetur aequus
et purus.

58.

[...] Im allgemeinen muf} jeder Naturforscher das fiir verdichtig halten, was
besonders seinen Verstand anspricht und fesselt. Eine um so gréRere Vorsicht ist
bei dergleichen Gefiihlseinwirkungen geboten, damit der Geist sich unparteiisch
und rein erhalte>?.

Reflexion ist hier ein distanziertes, misstrauisches Verhiltnis des Be-
wusstseins zu sich selbst. Das Subjekt der Wissenschaft ist ein reflek-
tiertes, insofern es selbstkritisch ist und von seiner eigenen Kritikbe-
durftigkeit Giberzeugt. Seine Stirke besteht demnach im Bewusstsein
seiner Schwiche. In dem Masse, in dem es seiner Schwiche Herr wird,
wird es Herr seiner selbst und der wirklichen Welt, der Natur. Und nur
indem sich das Bewusstsein sich selbst unterordnet, indem es seine
schlechte innere Natur beherrscht, erreicht es auch die Beherrschung
der dusseren. “Natura enim non nisi parendo vincitur’3, der Natur
ldsst sich nur befehlen, indem man ihr gehorcht. Das Bewusstsein, das
als Selbstbewusstsein ein distanziertes Verhdltnis zu sich hat, ist auch
in der Lage, die nicht sinnfilligen, fremden Daten der Naturwissen-
schaft und damit das wahre Bild der Welt festzustellen.

Das Lalebuch ist “keine theologische oder politische Programm-
schrift”>*, noch eine wissenschaftliche. Es ist ein literarischer Text,
dessen Ironie der Reflexion des Selbstbewusstseins entspricht, deren
ernste Anstrengung er in komische Leichtigkeit iberfihrt. Nicht die
Geschichte der Lalen ist das zentrale Element des Textes, sondern das
ironische Erzdhlen ihrer Geschichte. Zentrales Moment dieser Ironie
wiederum sind die illusionsstorenden Mandver, die einerseits die
erzihlte Geschichte ironisieren und andererseits den Erzidhler als

52 Ebd., S. 120f.

53 Ebd., S. 80. Zur Subjektivitit in der Wissenschaft der frithen Neuzeit vgl. Hans
Blumenberg, Der Prozefs der theoretischen Neugierde, erweiterte und Uberarbei-
tete Neuausgabe von Die Legitimitdt der Neuzeit, dritter Teil, Frankfurt, Suhr-
kamp, 1973, S. 148.

54 Werner Rocke, “Lust am Unsinn”, S. 315.



194 Rupert Kalkofen

souverdnen Autor inthronisieren. Zur Willklrherrschaft seiner Ironie
gehort, dass er entgegen seinen eigenen, anderslautenden Behauptun-
gen und gegen alle erzihllogische Wahrscheinlichkeit selbst immer
wieder als Lale auftritt und auch sein Publikum gelegentlich als Lalen
anspricht. Diese Ironie kulminiert im vorletzten Satz, wenn unmittel-
bar nach der anscheinend ironiefreien Verurteilung der lalischen
Verstellung das genaue Gegenteil behauptet wird, dass nimlich “jhr
Thorheit und Narrey (welches das beste)” etwas Gutes und dem
Erzdhler und dem Leser ebenfalls zuteil geworden sei. Die Ironie ist
eine mehrfache. Nicht nur wird das eben noch ausdrticklich Verurteilte
plotzlich ausdriicklich gutgeheissen, wodurch die Ernsthaftigkeit der
Geschichte einmal mehr ironisiert wird, es kann das ausdriickliche
Lob von “Thorheit und Narrey” kein ganz ernstgemeintes sein, was
diese Narrheit zu einer gewissermassen ldsslichen Stinde macht, auf
die mit viel Wohlwollen d.h. mit Humor geblickt wird, zumal — wie
wiederum ironisch mitgeteilt wird — ausnahmslos alle mit ihr geschla-
gen sind: “vnnd vielleicht [ist] mir vand dir auch ein guter theil darvon
worden” (139)*.

Das sichere Bewusstsein der eigenen Schwiche ist die Grundlage
des Selbstbewusstseins und seiner ironischen Naivitdt, die sich als
solche mit der nicht vollstindig, aber hinreichend beherrschten Schwi-
che versohnt zeigt. Diese Schwiche, die der lalischen Narrheit und der
verkehrten Welt der Lalen entspricht, ist die notwendige Bedingung
fir Ironie und Reflexion, fiir das Bewusstsein des Selbst, in der wahren
Welt zu leben und die verkehrte erkennen und durchschauen zu
konnen. Die verkehrte Welt des Lalebuchs ist daher ein Phantasiepro-
dukt des reflektierten Bewusstseins, das zweifelsfrei in der wahren
Welt lebt und im humorigen Umgang mit seinen literarischen Phanta-
sieprodukten die eigene Distanziertheit und Kompliziertheit entfaltet
und selbstbewusst geniesst. In dieser Hinsicht sind sich das kleine
Lalebuch und der grosse Don Quijote gleich.

55 Peter Honegger, Jobann Fischart und die Schiltburgerchronik, Hamburg, Haus-
wedell, 1982, S. 49, hat die Ironie dieser Stelle ebenso erspiirt wie verkannt,
wenn er schreibt: “Der Erzihler darf doch nicht, nachdem er am Schluf3 seiner
Erzihlung davor warnt, die Bauern nachzuahmen, [...] in einem allerletzten
Abschnitt mit einem geistigen Salto mortale in ein Lob der ‘Thorheit und Narrey
welches das beste’, ausbrechen.”



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote’ und im ‘Lalebuch’ 195

Bibliographie

Francis Bacon, Neues Organon, hg. und mit einer Einleitung von Wolfgang Krohn,
2 Bde., Teilband 1, Hamburg, Meiner, 1990.

Miguel de Cervantes, El ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, Edicion, intro-
duccion y notas de Luis Andrés Murillo, 3 Bde., Madrid, 1978.

Miguel de Cervantes Saavedra, Don Quijote de la Mancha, Erster und zweiter Teil, hg.
und neu ubersetzt von Anton M. Rothbauer, Stuttgart, 1964.

Sebastiin de Covarrubias y Orozco, Tesoro de la lengua Castellana o Espanola,
Madrid, Sanchez, 1611.

Das Lalebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den Abweichungen des Schiltbiirger-
buchs von 1598 und zwolf Holzschnitten von 1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart,
Reclam, 1970, 1982.

Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, Frankfurt, Suhrkamp, 1970.

John Jay Allen, Don Quixote: Hero or Fool? A Study in Narrative Technique, Gainesvil-
le, Florida, UP of Florida, 1969.

Mark Axelrod, The Poetics of Novels, Hampshire and London, Houndsmill, Basingstoke,
New York, St. Martin’s Press, 1999.

Hans-Jirgen Bachorski, “Ich, Aabcdef etc. ... La Fiction de l'auteur et du narrateur
dans le Lalebuch (1597)", in: Danielle Buschinger (Hg.), Figures de l'écrivain au
Moyen Age, Actes du Colloque du Centre d’Etudes de I'Université de Picardie,
Amiens 18-20 mars 1988, Goppingen, Kimmerle, 1991 (G6ppinger Arbeiten zur
Germanistik 510), S. 25-35.

Hans-Jurgen Bachorski, Irrsinn und Kolporiage, Studien zumRing, zum Lalebuch und
zur Geschichtsklitterung, Bayreuth, 1992 [ungedruckte Habilitationsschrift].
Hans-Jlrgen Bachorski, “LalUtopia, ein Gesellschaftsentwurf und sein Gegenbild”, in:
ders., Werner Rocke (Hg.), Weltbildwandel, Selbstdeutung und Fremderfabrung
im Epocheniibergang vom Spdtmittelalter zur Frilben Neuzeit, Trier, Wissen-

schaftlicher Verlag, 1995, S. 289-313.

Andreas Bissler, “Die Funktion des Ritsels im Lalebuch (1597)”, in: Daphnis, 26, 1997,
S. 53-84.

Hermann Bausinger, “Schildbiirgergeschichten, Betrachtungen zum Schwank”, in:
Werner Wunderlich (Hg.), Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu
Schildbrirgern und Lalebuch, Goppingen, Kiimmerle, 1983, S. 25-58.

Hans Blumenberg, “Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans”, in: Nach-
abmung und Illlusion, hg. von Hans Robert Jauss, Miinchen, Fink, 1964, S. 9-27.

Hans Blumenberg, Der Prozefs der theoretischen Neugierde, erweiterte und tiberarbei-
tete Neuausgabe von Die Legitimildt der Neuzeit, dritter Teil, Frankfurt, Suhr-
kamp, 1973.

Felix Bobertag, Narrenbuch, Berlin, Stuttgart, Spemann, 1884.

Heinrich Bosse, Autorschaft ist Werkberrschaft, Uber die Entstebung des Urbeberrechts
aus dem Geist der Goethezeit, Paderborn, 1981.



196 Rupert Kalkofen

Hermen Bote, Ein kurtzweilig Lesen von Dil Ulenspiegel, hg. von Wolfgang Lindow,
Stuttgart, 1966, 1975.

Peter W. Brenner, Neue deutsche Literaturgeschichte, Vom Ackermann zu Glinter
Grass, Tiibingen, Niemeyer, 1996.

Anton Dieterich, Miguel de Cervantes, mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,
Reinbek bei Hamburg, Rowohlt, 1984.

Stefan Ertz, “Nachwort”, in: Das Lalebuch, Nach dem Druck von 1597 mit den
Abweichungen des Schiltbiirgerbuchs von 1598 und zwolf Holzschnitten von
1680, hg. von Stefan Ertz, Stuttgart, Reclam, 1970, 1982, S. 141-150.

Sigmund Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten, London, Imago,
1940 (Gesammelte Werke Bd. 6).

Sigmund Freud, “Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten”, in: ders., Psy-
chologische Schriften, Frankfurt, Fischer, 1970 (Studienausgabe Bd. 4), S. 9-219.

E. Michael Gerli, Refiguring Authority, Reading, Writing, and Rewriting in Cervantes,
Lexington, Kentucky, 1995.

Gerhart von Graevenitz, “Erzihler”, in: Hans-Werner Ludwig, Arbeitsbuch Romanana-
lyse, Tubingen, Narr, 1989, S. 78-105.

Otis H. Green, “El ingenioso hidalgo”, in: Helmut Hatzfeld (Hg.), Don Quijote,
Forschung und Kritik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1968 (Wege
der Forschung 160), S. 342-367.

Peter Honegger, Jobann Fischart und die Schiltburgerchronik, Hamburg, Hauswedell,
1982.

Fotis Jannidis [u.a.], Riickkebr des Autors, zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs,
Tiibingen, Niemeyer, 1999 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur
71), 553 S.

Rupert Kalkofen, “Von der Notwendigkeit des Uberblicks, Die schriftliche Miindlich-
keit des ‘self-conscious narrator’ in Iwein, Lalebuch und Tristram Shandy’, in:
Daphnis, 24, 1995, 571-601.

Barbara Kénneker, Satire im 16. Jabrbundert, Epoche — Werk — Wirkung, Miinchen,
Beck, 1991.

Eberhard Limmert, Bauformen des Erzdblens, Stuttgart, Metzler, 1955.

Marika Miiller, Die Ironie, Kulturgeschichte und Textgestalt, Wirzburg, 1995.

Vladimir Nabokov, Die Kunst des Lesens, Cervantes’ Don Quijote, hg. von Fredson
Bowers, Frankfurt, 1991.

James A. Parr, Don Quixote, An Anatomy of Subversive Discourse, Newark, Delaware,
Juan de la Cuesta, 1988.

Richard L. Predmore, “Die Funktion der Verzauberung in der Welt des Quijote”, in:
Helmut Hatzfeld (Hg.), Don Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1968 (Wege der Forschung 160), S. 276-294.

Werner Rocke, “Uber die Lust am Unsinn, ‘Tendenzidser Witz' und Infantilismus im
komischen Roman des Spitmittelalters, insbesondere im Lalebuch von 1597", in:
Psychologie in der Mediduvistik, gesammelte Beitrdge des Steinbheimer Symposi-
ums, hg. v. Jirgen Kithnel, Hans-Dieter Miick, Ursula Miiller und Ulrich Miiller,
Goppingen, 1985 (GOppinger Arbeiten zur Germanistik 431), S. 301-318.



Die verkehrten Welten im ‘Don Quijote” und im ‘Lalebuch’ 197

Heinz-Glinter Schmitz, “Consuetudo und simulatio, Zur Thematik des Lalebuchs”, in:
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbiirgern und Lalebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Goppingen, Kiimmerle, 1983 (Goppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 121-141.

Friedrich Schiirr, Cervantes, Leben und Werk des grossen Humoristen, Bern, Minchen,
Francke, 1963.

Christiane Stolz, Die Ironie im Roman des Siglo de Oro, Untersuchungen zur Narrati-
vik im Don Quijote, im Guzman de Alfarache und im Buscon, Frankfurt, Peter
Lang, 1980.

Christoph Strosetzki, Miguel de Cervantes, Epoche — Werk — Wirkung, Minchen, 1991.

Hans Trumpy, “Die Hintergrinde des Schwankbuchs von den Laleburgern”, in:
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbiirgern und Lalebuch,
hg. von Werner Wunderlich, Goppingen, Kiimmerle, 1983 (Goppinger Arbeiten
zur Germanistik 384), S. 88-120.

John Van Cleve, “Wunderseltsames und Abenteuerliches, gelesen und gehort, Erzihl-
technik und Rezeption beim Lalebuch (1597)”, in: Daphnis, 27, 1998, S. 443-451.

Rainer Warning, lllusion und Wirklichkeit in Tristram Shandy und Jaques le Fataliste,
Miinchen, Fink, 1965.

Harald Weinrich, “Die Melancholie Don Quijotes”, in: Helmut Hatzfeld (Hg.), Don
Quijote, Forschung und Kritik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1968 (Wege der Forschung 160), S. 295-316.

Edwin Williamson, 7he half-way House of Fiction, Don Quixote and Arthurian
Romance, Oxford, Oxford UP, 1984.

Werner Wolf, Asthetische Illusion und Illusionsdurchbrechung in der Erzdblkunst,
Theorie und Geschichte mit Schwerpunkt auf englischem illusionsstérendem
Erzdblen, Tubingen, Niemeyer, 1993.

Werner Wunderlich, “Schildbiirgerstreiche, Bericht zur Lalebuch- und Schildbiirgerfor-
schung”, in: Deutsche Vierteljabrsschrift, 56, 1982, S. 641-685.

Werner Wunderlich, “Unerhorte Geschichten’, Vom Ursprung des Strassburger Lale-
buchs (1597) und seinen Folgen fiir die deutsche Literatur”, in: ders. (Hg.),
Wunderseltsame Geschichten, Interpretationen zu Schildbiirgern und Lalebuch,
Goppingen, Kiimmerle, 1983, S. 154-175.

Résumé

Les chiméres de Don Quichotte et la stupidité des Lalen sont les représentations d'un
monde renversé que les narrateurs respectifs ont congu avec une intention ironique et
dans un but humoristique. Cette ironie participe i I'image d’'un monde vrai, image qui
se veut non-naive, réfléchie, rationelle et réaliste. Pourtant les mondes renversés
incarnent une partie du monde vrai, 4 savoir les désirs qu'une conception réaliste du
monde sait étre irréalisables, mais dont elle a néanmoins besoin pour étre compléte,
donc désillusionnée et rationnelle.






	Die verkehrten Welten im Don Quijote (1605/1615) und im Lalebuch (1597)

