Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1999)
Heft: 29: Ordo inversus
Artikel: Durrenmatts Dramaturgie der Verkehrung
Autor: Bloch, Peter André
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter André Bloch

Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung

Ich male und schreibe gerade deshalb, weil beides heute grundsitzlich nicht
mehr moglich ist. Die Zeit der geschlossenen Weltbilder ist vorbei. Ich wire in
dieser Beziehung vielleicht am besten Lessing vergleichbar, der nicht Wahrheiten
darstellt, sondern die Suche nach der Wahrheit?.

So Dirrenmatt im Jahre 1980 liber seine Arbeit als Schriftsteller und
Maler, als er an der Panne arbeitete und vergeblich nach einer Auf-
fihrungsmoglichkeit auf einer deutsch-sprachigen Biihne suchte. Er
sei ununterbrochen auf der Suche nach neuen Darstellungsmoglich-
keiten und Ausdrucksformen, in denen sich die Spannung zwischen
subjektiver Vision und objektiv-verstindlicher Formulierung iberwin-
den lasse. Man sei so schnell auf etwas festgelegt: “Alles, was man sagt
und schreibt, ist mehrdeutig [...] Jedes Bild, jedes Werk, steht schon
von seiner Entstehung an grundsitzlich im Spiegel seiner Mehrdeutig-
keit, ist also von vornherein nicht mehr eindeutig festlegbar. Vielleicht
sind es gerade diese Schwierigkeiten, die Unmoglichkeit der eindeuti-
gen Darstellbarkeit, was mich beim Arbeiten am meisten fasziniert, der
Wettlauf mit dem Scheitern, Versagen”?.

Diese Ausserungen iiber eine Poetik der Mehrdeutigkeit, des
Selbstzweifels an der Moglichkeit eines objektiv abschliessbaren Werks
haben mich bewogen, tiber das Thema der Verkehrung in seinem
Schaffen nachzudenken. Die Frage wire, wie es Dlrrenmatt gelingt,
trotz seiner Einsicht in die Unmoglichkeit eines definitiven Abschlus-
ses, immer wieder neue Werke zu konzipieren, die von vornherein auf
die Idee der Endgiltigkeit verzichten. Welches sind die Ausdrucksmit-

1 Peter André Bloch, “Gesprich mit Friedrich Dirrenmatt zum Thema ‘Bild und
Gedanke’ in Neuenburg, 18. Februar 1980; in: Bild und Gedanke, Festschrift fiir
Gerbart Baumann, Hrsg. von Giinter Schnitzler, Miinchen, Fink Verlag, 1980,
S 10,

2 Ebda.



106 Peter André Bloch

tel, die diesem Verzicht Rechnung tragen und den Gedanken des
permanenten Scheiterns aushalten, ja daraus geradezu eine Kunstform
machen? Dies meine Ausgangsposition beim Durchdenken einiger
seiner frihen Werke, unter dem Aspekt der Verkehrung, Umdrehung,
purzelbaumhaften Verdrehung. Und ich habe, im Sinne einer grotes-
ken Behauptung, am Anfang die Vermutung anzudeuten, die sich
nicht belegen, wohl aber untersuchen lidsst, dass Dlrrenmatt als
Erzdhler und als Dramatiker im Grunde — mutatis mutandis — immer
dasselbe Werk geschaffen, mit immer denselben Grundfragen, ver-
gleichbaren Ansitzen und Schlussfolgerungen, die indessen aufgrund
einer unendlichen Vielfalt an unterschiedlichen Stoffen, Themen und
Veranschaulichungsmoglichkeiten, diese meine Vermutung widerle-
gen. Ich werde diesen Versuch einer weiterentwickelnden Vertiefung
einer einmal aufgeworfenen Frage anhand der Erzihl- und spiter der
Dramenstrukturen einiger bekannter Frihwerke nachzuweisen su-
chen, mit der Bitte an Sie, mir einige Wiederholungen nachsehen zu
wollen, die sich aber in ebenso vielen abwechselnden Verinderungen
wieder aufheben. Es sei im vornhinein auch verraten, dass diese
Grundverwandtschaft der Werke auf Dirrenmatts Fihigkeit des dia-
lektischen Denkens beruht, das seine dichterische Phantasie prigte
und zu gewissen stereotyp sich wiederholenden Mechanismen seiner
Argumentationsweise fiihrte, in einer unglaublichen Treue zur Metho-
de und dem damit zusammenhingenden Zwang zur immer weiteren
Vertiefung eines einmal gefundenen Ansatzes.

Von den ersten Werken an finden wir bei Diirrenmatt antithetische
Verkehrungen. Sein erstes Werk, eine Komodie, endete mit einer
Weltexplosion; er entwarf sie 1943 unter dem Arbeitstitel Knopf und
verOffentlichte sie spiter unter dem Titel Untergang und neues Leben,
der in sich programmatisch den Gegensatz von Leben und Tod
umspannt. Unablissig findet man ihn am Versuch, unvereinbare Ge-
gensitze zusammenzubringen, auf der Suche nach Symmetrien und
Verkehrungen, nach Begriffen und ihren Gegensitzen und nach deren
bildhaften Veranschaulichungen, die dann spielerisch ad absurdum
gefiihrt werden: z.B. den Menschen, der sich an die Stelle Gottes setzt,
im Drama Es stebt geschrieben (1947 uraufgefiihrt); sehen und blind
sein im Drama Der Blinde. Aufbauen bis zum Zusammenstiirzen in der
vernichteten Komddie Der Turmbau zu Babel; das Recht des Men-



Dirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 107

schen auf Macht iiber andere oder das Recht des Staates iiber den
Menschen einerseits oder das Recht des Einzelnen auf Gliick und
Selbstbestimmung anderseits, dargestellt an den Figurenkonstella-
tionen der “ungeschichtlichen historischen Komdodie” Romulus der
Grosse, im Gegensatzpaar Romulus — Julia, in der Entscheidung der
Rea fiir einen Gatten, spiter aber ebenfalls im Spiegelpaar von Romu-
lus und Germanicus, in der Bedrohung auch durch ihren kiinftigen
Gegenspieler Theoderich. Wer will und kann noch Macht tiber andere
ausliben, glaubt noch an die Richtigkeit einer — seiner — Botschaft, und
mit welcher Legitimation?

Spiel mit einer briichig gewordenen Idyllik:
Das Faszinosum des perfekten Verbrechens

In den friihen Kriminalgeschichten — Der Richter und sein Henker, Der
Verdacht3, das Versprechen* — verlagert sich Diirrenmatts spielerische
Denkkraft auf die Schaffung der antithetischen Gegensatzpaare von
Recht und Gerechtigkeit, Schuld und Siihne, von perfektem Verbre-
chertum und polizeilicher Kriminalistik. In Der Richter und sein Hen-
ker wird vor dem Hintergrund einer idyllischen Landschaft und einer
liebenswiirdig funktionierenden Gesellschaft ein darin frei schaltendes
Verbrechermilieu geschildert, welches — wie ein geschitzter Kleinstaat
im Staat — unter dem Deckmantel internationaler Wirtschaftsférderung
ein Verbrechen nach dem andern begeht, denen die Justiz durch
Vorurteile und Polit-Mechanismen nicht beikommen kann. Einfluss-
reiche Nationalpolitiker und hohe Militirs, Kiinstler und Wirtschafts-
magnaten machen unter dem Deckmantel eines héheren, alles erlaub-
enden Staatsinteresses mit. Ihr Interesse gilt nicht der Frage nach dem

3 Der Richter und sein Henker/ Der Verdacht. Die zwei Kriminalromane um
Kommissir Birlach, in: Friedrich Diirrenmatt, Werkausgabe in dreissig Bdnden,
Hrsg. in Zusammenarbeit mit dem Autor, Bd. 19, Ziirich, Diogenes, 1978.

4 Das Versprechen. Requiem auf den Kriminalroman, in: Friedrich Diirrenmatt,
Werkausgabe in dreissig Bdnden, Hrsg. in Zusammenarbeit mit dem Autor,
Bd. 22, Zirich, Diogenes, 1978.



108 Peter André Bloch

Guten oder dem Bosen, sondern einzig und allein dem Kapitalgewinn.
Tschanz, der Morder aus Ehrgeiz, weil er sich in die Welt des Erfolgs
integrieren mochte, wird — als kleiner Fisch — ausgeschaltet; Birlach,
in dessen Personalperspektive sich alles, wie in einem operativen
Zentrum, vereinigt, kann die ganze Angelegenheit in eigener Sach-
kompetenz souverin regeln, indem er den urspriinglichen Mord an
Schmied gewissermassen aus sich selbst heraus, in Kenntnis seiner
Voraussetzungen und der dazu gehorenden Konstallationen 16st, ohne
offentliche Bekanntgabe der wahren Sachverhalte; der offizielle Poli-
zeiapparat indes wurstelt, nur teilinformiert, weiter, im Dienste einer
ahnungslosen, scheinbar friedlichen, breiten Offentlichkeit, in einem
Lande der idyllisch-personlichen Selbstinteressen, die sich selbst im
problematischen, wenn auch ungebrochenen Berufsethos des Krimi-
nalisten spiegeln.

Das so komplexe Gegensatzpaar von “Richter” und “Henker” und
die These vom perfekten Mord fihren den Kommissidr Birlach be-
kanntlich dahin, den nicht tuberfiihrbaren Edelverbrecher in tberra-
schender Verkehrung fiir ein Verbrechen zu richten, das er eigentlich
nicht begangen hat. So dass sich nicht nur am Anfang ein Polizist
als Morder seines Kollegen erweist, sondern in Parallele dazu auch
am Ende, indem Birlach Tschanz zum Hinrichtungsmord an seinem
Gegenspieler Gastmann treibt, durch seine Entlarvung aber auch in
den Selbstmord. Birlach ist nicht nur gerecht; im Namen der Gerech-
tigkeit begeht er auch Unrecht, wird zur richenden, komplex-para-
doxen Richter-Henkerfigur. Der Polizist als Morder, ist die erste Posi-
tion, die wir z.B. aus Kleists Zerbrochenem Krug kennen. Dass Tschanz
den Titer suchen muss und, um sich zu entlasten, Gastmann seine
eigene Tat anzulasten versucht und ihn daher totet, die zweite (bei
Kleist bleibt es bei der Drohung); dass dies Birlach nicht nur weiss,
sondern aus eigener Absicht sogar inszeniert, 6ffnet eine weitere
Handlungsdimension, allerdings, fiir den Leser wie fiir Tschanz, als
scheinbar kriminalistischer Uberraschungseffekt, erst am Schluss: Bir-
lach ist der eigentliche Titer, hat er doch fiir sich lingst den wahren
ersten Morder entlarvt und, mit ihm spielend, zum Vollzug des zweiten
Mords gebracht, aus eigenem Interesse, um eine hohere Gerechtigkeit,
die seinige, durchzusetzen. Auf dieser Ebene — durch den Selbstmord
des Morders Tschanz — vollzieht sich flir den Kriminalleser, im Sinne



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 109

des judischen Rachegesetzes, eine Art Natur-Gerechtigkeit, vergleich-
bar z.B. mit Agatha Christis Orientexpress, indem nur wenige Einge-
weihte den wirklichen — geradezu mythischen — Tathergang kennen,
die Offentlichkeit indes davon nichts erfahren wird, damit die nach
menschlichem Ermessen im Recht befindlichen, aber Selbstjustiz aus-
tibenden Titer vor den Gesetzen eines Rechtsstaates geschiitzt blei-
ben. Recht setzt sich durch, wenn auch ohne die Mittel offizieller
Rechtsprechung, wie dies in vielen traditionellen Detektivicomanen
gang und gibe ist.

Bei Diirrenmatt offnet sich nun, mit dem Besuch des Schriftstellers
durch Barlach und Tschanz, eine weitere Dimension, die in einer Art
Selbstreflexion tiber den Sinn des Schreibens miindet. Vorerst geht es
um eine Art Selbstparodie des Schriftstellerberufs: “Sie trauen mir den
Mord nicht zu?”> ist die erste enttduschte Frage des Schriftstellers, und
darauf die sarkastisch-komodiantische Bemerkung: “Da haben wir es
wieder, die Schriftsteller werden in der Schweiz aufs traurigste unter-
schitzt™®. Sodann, im Sinne einer Umkehrung, von Diirrenmatt indi-
rekt erzdhlt: “Er sei eben auch eine Art Polizist, sagte er, aber ohne
Macht, ohne Staat, ohne Gesetz und ohne Gefingnis hinter sich. Es sei
auch sein Beruf, den Menschen auf die Finger zu sehen”’. Nach einem
dreiviertelstiindigen Gesprich Uiber Kochkiinste, dessen Sinn erst am
Schluss, in der grotesken Essszene Birlachs mit dem uberfiihrten
Titer, klar wird — gibt er zu, dass er Gastmann kenne, indem er sich
“ein Bild von ihm”® mache (Hinweis auf die Thematik von Max Frisch,
aber in parodistischer Verkehrung), um dann die grundsitzlich zufilli-
ge Ambivalenz seines Tuns darzustellen: Mit Blick auf Bérlach, den er
damit antizipierend entlarvt, beifigend: “Man konnte sein Gegenteil
im Bosen konstruieren, wie man eine geometrische Figur als Spiegel-
bild einer andern konstruiert, und ich bin sicher, dass es auch einen
solchen Menschen gibt — irgendwo — vielleicht werden Sie auch
diesem begegnen. Begegnet man einem, begegnet man dem andern™.
Bei Gastmann sei “das Bose nicht der Ausdruck einer Philosophie oder

5 8 Th
6 Ebda.
7 S. 81.
8 S.82.
9 S. 82/3.



110 Peter André Bloch

eines Triebes, sondern seiner Freiheit: Der Freiheit des Nichts”!°. Der
Schriftsteller vermag durch sein analytisches Denken die wirkenden
Krifte der Kriminalhandlung freizulegen und in Selbstparodie — durch
die Selbstiiberschitzung von Tschanz, der die Aussage auf sich bezieht
— dartiber hinaus noch den erneuten Mord zu motivieren!

D.h. hinter der vordergriindigen Kriminalhandlung und deren
eigener Parodierung: durch das erneute Brauchen des Morders inbe-
zug auf eine weitere Kriminalhandlung, so dass sich also zwei Krimi-
nalhandlungen grundsitzlich ineinander verschieben, offnet sich der
Blick auf Grundsitzlicheres: auf die Motivation des Tuns, im Dienste
einer Uberzeugung, einer den Menschen zutiefst motivierenden Gei-
steshaltung, das Thema der Gerechtigkeit damit vom Absoluten ins
Relativ-Perspektivistische zuriicknehmend, die Beurteilungskriterien
somit umkehrend. Nicht das Absolute zihlt fiir den jeweiligen Titer,
sondern das Subjektiv-Personliche. Und interessant wird dies gerade
dadurch, dass es seinen Taten einen gedanklich-philosophischen
Uberbau verleiht, im Sinne einer rechtfertigenden Selbstinterpretation,
die ihn hinwiederum zum Opfer seiner eigenen Uberzeugungen
macht. So dass er — in erneuter Verkehrung — wiederum sowohl Titer
als auch Opfer wire.

Auch im Verdacht braucht Diirrenmatt die Vorstellung von der
harmlos-idyllischen Friedensinsel Schweiz als Vordergrund fiir die
Darstellung einer abgrundtief-sadistischen Kriminalgeschichte. Im No-
belquartier des Zirichbergs schildert er die Spitalklinik Sonnenstein,
wo ein Naziverbrecher ohne Narkose Operationen an reichen Kran-
ken vornimmt, die er mit Hoffnung auf Lebensverlingerung oder
Genesung hinhilt, sie grauenhaft quilend und schliesslich auch beer-
bend. Kommissir Birlach ldsst sich als schwerkranker Krebspatient in
die Klinik einweisen, um selbst die Erfahrungen eines zum Tode
verurteilten Patienten zu machen, den ganzen Mechanismus der To-
desmaschinerie ohne Fluchtmdoglichkeiten zu durchschauen, mit der
Doppelperspektive: entweder des eigenen Todes oder aber der Ver-
haftung oder Hinrichtung des Sadisten. Die urspriingliche Setzung “Sie
spuren Krankheiten auf und ich Kriegsverbrecher’!! verindert sich

10° 5. 83
11 S. 202.



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung o

bald in ein sadistisches Katz-und Mausspiel des Arztes mit dem
Kranken, dessen Vermutungen sich alle bestitigen, ja vertiefen: Em-
menberger, der als Student einen Freund auf einer Bergwanderung
durch eine narkoselose Notoperation vor dem Ersticken gerettet hatte,
macht aus seiner Lust zu quilen seinen Beruf, ermordet den Nazi-
schergen Nehle, um an dessen Stelle die Lagerinsassen ohne Betiu-
bungsmittel zu operieren, mit dem Versprechen, sie nach gelungener
Operation in ein weniger hoffnungsloses Konzentrationslager zu ent-
lassen, so dass sich diese alle freiwillig melden, genauso wie heute die
schwerreichen Patienten, die ihren Tod zu uberwinden hoffen mit
Emmenbergers absurder Kunst. Je mehr Birlach den Verbrecher durch-
schaut und dieser die Enttarnungsversuche seines Verfolgers, umso
aussichtsloser wird dessen Lage, ohne jede Chance seinem Peiniger
ausgeliefert: todkrank, eingegittert, von einem arzt-abhingigen Perso-
nal betreut: einem taubstummen Arbeiter, einer bigotten Kranken-
schwester und einer morphiumsiichtigen Arztin, seiner Geliebten,
Edith Marlock, einer ehemaligen enttiuschten Kommunistin, Hiftling
4466 des Vernichtungslagers aus Stutthof bei Danzig.

Betrafen die Gegensatzpaare in der ersten Kriminalgeschichte vor
allem das Thema von Recht und Gerechtigkeit, von Lige und Wahr-
heit, von Schuld und Siihne, von Bekennen und Bestrafen, so vertieft
Dirrenmatt die Auseinandersetzung ins noch Grundsitzlichere. For-
mal wihlt er wiederum das Grundmuster der Gegeniberstellung
zweier sich ausschliessender Positionen; und wiederum geht es um
das Enttarnen eines perfekten Verbrechens. Diesmal aber wird das
Motiv der personlichen Abrechnung als Handlungsmotiv in den Hin-
tergrund verlegt, wihrend im Vordergrund die denunzierenden Schil-
derungen grisslich sadistischer Veranlagungen und menschenverach-
tender Verbrechen in den Konzentrationslagern stehen, die sich nun
in der Zircher Klinik wiederholen, wo das Paradies der Reichen sich
als eine Holle von Torturen erweist. Es geht um die Frage nach der
Begriindung des Bosen in der Welt, die mit einer Vielfalt von literari-
schen und bildnerischen Anspielungen (z.B. Dantes Inferno “Lasst
jede Hoffnung fahren, die ihr mich durchschreitet !"'2| Diirers Ritter,
Tod und Teufe) hinterfragt wird und in der Selbstdarstellung des

12 S. 219.



112 Peter André Bloch

Verbrechers gipfelt, der in Hitler-Phrasen sein stolzes Credo verkiin-
det, es in Gegensatz bringend zur Ausgehohltheit der christlichen
Glaubensbotschaft oder des humanistischen Gedankenguts der heuti-
gen Zeit:

Man weiss ja auch nicht recht, woran man denn eigentlich glaubt, es ist nicht
etwa nichts, weiss Gott nicht, man glaubt doch — wenn auch recht dimmerhaft,
als wire ein ungewisser Nebel in einem — an so etwas wie Menschlichkeit,
Christentum, Toleranz, Gerechtigkeit, Sozialismus und Nichstenliebe, Dinge, die
etwas hohl klingen, was man ja auch zugtibt, doch denkt man sich immer noch:
Es kommt ja auch nicht auf die Worte an, am wichtigsten ist es doch, dass man
anstindig und nach bestem Gewissen lebt. Alles, was man unternimmt, die Taten
und die Untaten, geschieht auf gut Glick hin, das Bose und das Gute fillt einem
wie bei einer Lotterie als Zufallslos in den Schoss; aus Zufall wird man recht und
aus Zufall schlecht!?,

Emmenberger indessen hat klare Glaubensgrundsitze: “Wie die Chri-
sten an drei Dinge glauben, die nur ein Ding sind, an die Dreieinig-
keit, so glaube ich an zwei Dinge, die doch ein und dasselbe sind,
dass etwas ist und dass ich bin. Ich glaube an die Materie, die
gleichzeitig Kraft und Masse ist, ein unvorstellbares All und eine
Kugel, die man umschreiten kann.” Er glaube, dass er selbst “ein Teil
dieser Materie, Atom, Kraft, Masse, Molekul” sei, aber er sei “als Teil
nur ein Augenblick, nur Zufall, wie das Leben dieser ungeheuren Welt
nur eine ihrer unermesslichen Moglichkeiten” sei. Es gebe keinen
Sinn, keine Gerechtigkeit, nur die Freiheit, sich fiir Augenblicke
ausserhalb dieser Weltordnung zu stellen, wenn man es wage, “ich
selbst zu sein und nichts ausserdem”!4: “ich wagte es, ich selbst zu sein
und nichts ausserdem, ich gab mich dem hin, was mich frei machte,
dem Mord und der Folter”. [...] “in den Schreien und in der Qual, die
mir aus den geoffneten Miindern und aus den glisernen Augen
entgegenschligt, Giber die ich mich blicke, in diesem zitternden, ohn-
michtigen, weissen Fleisch unter meinem Messer spiegelt sich mein
Triumph und meine Freiheit und nichts ausserdem”?. Der Verbrecher
befindet sich im Zustand absoluter Ekstase, totaler Bewusstheit und

13 S. 248.
14 S. 252.
15 Ebda.



Dirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 113

Macht, Bidrlach hingegen in traumatischer Angst, im Bewusstsein
totaler Ausgeliefertheit und Leere, dem nur ein volliges Schweigen
entsprechen kann. In letzter Steigerung verlangt Emmenberger von
seinem Opfer eine Gegendarstellung zu seiner Position hochsten Ich-
Gewinns im absolut Bosen, den er als Punkt des Archimedes bezeich-
net: als den einzigen Sinn im Unsinn dieser Welt, den er ihm sogar
vorformuliert als das absichtsfreie Gute, “Gerechtigkeit, Menschlich-
keit, ohne Nebengedanken an Ruhm und Triumph iiber andere”'®. Er
verspricht ihm die Freiheit, falls er dazu stehen und dies auch als
herausforderndes Credo an ihn zu formulieren imstande sei. Im
Grunde werden die Inhalte der christlichen Botschaft von der Nich-
stenliebe, im Sinne der Bergpredigt angesprochen, die aber Barlach zu
formulieren nicht imstande ist, weil es seinen Wunsch, wie Gott zu
sein, verriete, wozu er nicht bereit ist, weil es auch gerade bei ihm
gerade um die eigene menschlich-lustvolle Selbstbestitigung geht,
nicht nur um die fundamentalistisch-kiihle Unterwerfung unter ein
Absolutum. Zwei spiegelbildliche Weltbilder, im Munde des Teufels,
vergleichbar der Versuchung Jesu vor dem Einritt in Jerusalem. So wird
es zur Hinschlachtung Birlachs kommen, als letzte Steigerung zur
Folterung durch das unablissige Fortschreiten der Zeit: “So lag Birlach
da und wartete auf den Tod. Die Zeit verging, die Zeiger schoben sich
herum, deckten sich, strebten auseinander und kamen wieder zusam-
men, trennten sich von neuem”!’. Mit Birlach wartet der Leser illusi-
onslos auf den Vollzug, verfolgt mit angehaltenem Atem die letzten
Versuche des Opfers, sich kriechend davonzustehlen, am Schluss vor
dem Operationstisch erschopft wartend: “Um ihn das Zimmer, die
Schrinke, die Messer, das Bett, der Stuhl, die Uhr, immer wieder die
Uhr, eine verbrannte Sonne in einem bldulich verwesenden Weltge-
biude, ein tickender Gotze, ein tickendes Antlitz ohne Mund, ohne
Augen, ohne Nase, mit zwei Falten, die sich gegeneinanderzogen, die
nun zusammenwuchsen”!8,

Auch hier erweist sich das Bose — konsequent an das Gesprich
mit dem Schriftsteller anschliessend — als Ausdruck absoluter Freiheit,

16 S. 254
17 S. 256.
18 S. 257/8.



114 Peter André Bloch

das in Birlachs Menschlichkeit wohl eine Gegenkraft findet, im
Grunde aber weder an der Herausforderung der Wette noch an den
eigenen Grenzen scheitert, sondern am eigenen falschen Kalkil, am
Zufall des einzig entkommenen Opfers, des Juden Gulliver, der ihn auf
dem Operationstisch photographiert, in ein anderes Konzentrationsla-
ger Uberstellt und dort, als tot geglaubt, entkam; dieser vollzieht, als
von allen fiir tot gehalten, die allein ihm zustehende Rache, “gerecht
nach dem Gesetze Mosis, gerecht nach meinem Gotte”??.

Die Gegensatzpaare halten sich so sehr die Waage, dass am Ende
die Macht der Zeitlichkeit {iber diejenige des Uberzeitlichen zu siegen
scheint, so dass im Grunde genommen eine Nebenhandlung dominant
zu werden hat, welche die scheinbare Haupthandlung zu Ende fiihrt,
wie im vorigen Roman, nur mit umgekehrten Vorzeichen. Hatte
Birlach das Ende durch eigene Intelligenz bewerkstelligt, so bleibt er
angesichts dieser gesteigerten Form von Satanismus hoffnungslos
unterlegen. Es ist der Jude Gulliver und der von Emmenberger als
Mordinstrument dressierte Zwerg, zwei Aussenseiter der Gesellschaft,
die — gewissermassen als kiinstliche Dei ex machina — die unerwartete
Rettung und die ihnen gemisse Rache vollziehen, wie es Gulliver
Birlach gegentiber formuliert: “Was zwischen uns vorging, zwischen
dem Juden und seinem Peiniger, und wie sich die Rollen nach dem
Gesetz der Gerechtigkeit vertauschen mussten, wie ich der Peiniger
und er das Opfer wurde, das wisse ausser uns zweien Gott allein, der
dies alles zuliess”?°. Was als Surrealismus erscheint, ist nichts anderes
als die ins Symbolhaft-Mythische gesteigerte Polaritit von satanischem
Peiniger und des Vergessens unfihigem Opfer, welche wie ein Echo
aus dem Vernichtungslager Stutthof nun die absurde Handlung im
Ziurcher Sonnenhof so beendet, dass “die Polizei unfehlbar auf Selbst-
mord schliessen wird”?!,

Auch in diesem Roman spielt das Medium der Presse und der
Literatur eine entscheidende Rolle, verteilt auf mehrere Figuren: Mit
Barlachs Lektiire der amerikanischen Zeitschrift Zife im Spital Salem
und der Entdeckung des Photos des Lagerarztes von Stutthof beginnt

19 S. 263.
20 Ebda.
21 Ebda.



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 115

der Verdacht seines moglichen Weiterlebens in Zirich, durch die
vermutete Ahnlichkeit mit dem dortigen Chefarzt: D.h. ein Stiick
frihere Wirklichkeit verspiegelt sich in die Jetzt-Realitit, gibt Anstoss
zu deren Uberpriifung. Anderseits gibt es die wissenschaftlichen
Publikationen des Lagerarztes: die Schweizerische medizinische Wo-
chenschrift sowie verschiedene Nummern der Lancet, “der berihmten
englischen Zeitschrift fiir Medizin"??, anhand derer Bérlach stilistische
Untersuchungen anstellt, indem er eindeutige Verinderungen von
Inhalt und Ausdruck bemerkt, was ihn in seinem Verdacht des krimi-
nellen Personenaustauschs bestitigt: Emmenberger schlipfte in die
Haut eines Naziverbrechers, so dass aus zweien einer wurde, was
diesem dann erlaubte, in den Vernichtungslagern riicksichtslos seinen
sadistischen Listen zu fronen. Sodann gibt es den Herausgeber des
Skandalblittchens Apfelschuss “Schweizerisches Protestblatt fiir das
Inland samt Umgebung”, mit einer Auflage von 45 Exemplaren, den
weltfremden schriftstellernden Journalisten Ulrich Friedrich Fortschig,
der — ein moderner Don Quijote — mit pathetischen Satiren einen
hoffnungslosen Kampf gegen die moderne Schweiz fiihrt. Thn lisst
Birlach einen provokanten Text schreiben, mit dem Titel “Ein SS-
Folterknecht als Chefarzt”, was dieser mit seiner Ermordung durch
Emmenberger zu bezahlen hat. Es ist eine Wiirdigung des zuriickge-
tretenen Birlach in der Berner Tageszeitung Der Bund, welche seine
wahre Identitit dem Chefarzt verrit, und es ist wiederum eine andere
Berner Zeitung: das Bernische Bundesblatt, das den Tod Fortschigs
mit allen Details meldet und seinen Bericht tiber den “wahrscheinlich
erfundenen Arzt” als tendenzidsen Auswuchs seiner Alkoholexzesse
denunziert. Schliesslich gibt es die Krankenschwester Kliri Glauber
aus Biglen, welche ein “kleines Traktitchen” iber den Sinn des
Sterbens verfasste, mit dem Titel: Der Tod, das Ziel und der Zweck
unseres Lebenswandels. Ein praktischer Leitfaden. Als Fundamentali-
stin des Todes sieht sie in Emmenberger ein Instrument zur Erfiillung
ihrer literarisch-religiosen Visionen und unterstiitzt ihn daher vorbe-
haltlos. Frau Dr. Marlock war ihrerseits eine begeisterte Leserin kom-
munistischer Schriften, die nun — verraten und desillusioniert — auf-
grund ihrer Erfahrungen den Glauben an den kommunistischen

22 S, 132



116 Peter André Bloch

Utopismus fallen liess, resigniert zum Schluss kommend, dass es
“Unsinn” ist, “sich zu wehren und sich fiir eine bessere Welt einzuset-
zen. Der Mensch selbst wiinscht seine Holle herbei, bereitet sie in
seinen Gedanken vor und leitet sie mit seinen Taten ein”?3. Schliess-
lich ist es das vom Juden Gulliver gesungene Kinderlied “Hidnschen
klein / ging allein / in den grossen Wald hinein”, das Birlach aus sei-
ner Todesangst ins Leben zurtickfiihrt. Mit Hinweisen auf die Bibel, auf
das Neue und das Alte Testament, auf Christi Leiden auf Golgatha und
die Gesetze Mosis, steigert sich am Schluss Gullivers Abrechnung mit
Emmenberger ins Gleichnishafte, Uberpersénliche. Er sieht sich, wie
alle andern Fundamentalisten, als Instrument Gottes; denn die Welt ist,
nach seinen sarkastischen Worten, von sich aus allein nicht rettbar:

Die Nazis haben Stutthof gewollt, die Millionire diesen Spittel, andere werden
anderes wollen. Wir konnen als einzelne die Welt nicht retten, das wire eine
ebenso hoffnungslose Arbeit wie die des armen Sisyphos; sie ist nicht in unsere
Hand gelegt, auch nicht in die Hand eines Michtigen oder eines Volkes oder in
die des Teufels, der doch am michtigsten ist, sondern in Gottes Hand, der seine
Entscheide allein fillt?4.

Durrenmatt ldsst seinen zweiten Kriminalroman geradezu Kkitschig-
parodistisch enden: mit der Rickkehr Birlachs in die Normalitit und
Wiirde einer hilfreichen, wenn auch wohl vergeblichen irztlichen
Behandlung. Wiederum verspiegeln sich verschiedene Vorstellungen
einer Welt, wie sie auszusehen hat und wie sie sich durch Perversion
in ihr Gegenteil verkehren lisst: diesseits- und jenseitsbezogen, uto-
pisch oder visionir, menschenfreundlich oder egoistisch, riicksichtslos
oder resigniert, abhidngig von Siichten oder krankhaften Fixierungen.
Die Klammer bildet ein Land des Friedens und des geradezu friedlich-
selbstverstindlichen Geldverdienens, durchsetzt mit Aussenseitern und
Originalen, welche aber am Ende so etwas wie ein Gleichgewicht
zwischen Ordnung und Bedrohung schaffen, ohne dass dies allerdings
offiziell je bekannt wiirde. Die Idylle ist am Schluss wieder hergestellt,
allerdings mit dem Mittel der wunderbar-extraordinir-paradoxen Kunst-
figur eines totgeglaubten Naziopfers.

25 5. 219,
24 S. 264.



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 117

Der Kommissir als Opfer seiner Vorstellungen.
Was stimmt nun: die Welt oder die Vorstellungen, die man von ihr hat?
Eine Analyse und deren Gegenprobe.

Die Welt ist als allgemeine Kulisse, als moglicher Hintergrund, viel-
leicht skizzierbar, als Spielfeld fiir alle moglichen Verhaltensweisen
unendlich vielfiltig. Und es ist offensichtlich, dass Diirrenmatt Aus-
schnitte wihlt, die er den einzelnen Figuren hinterlagert. Wahrend der
Jude Gulliver die Welt von unten sieht, aus der Perspektive von den
Verstecken und verbotenen Aufenthalten, sieht sie Fortschig als Stor-
faktor fiir seine Arbeit, von ihrer Unordnung her, aufgrund vieler
unstimmiger Details und vor allem ihrer Kulturlosigkeit, die ihm als
Dichter keine Chance gab. Schwester Kliri sieht sie als Vorbereitungs-
feld fir den Tod, Dr. Marlock in ihrer resignierten Verzweiflung als Ort
des Verrats. Fir Birlach ist sie der Auseinandersetzungsort mit seiner
Krankheit, aber auch mit der Krankheit ihrer selbst. Im ersten Teil des
Romans geht er auf die Klinik zu als Ort von moglichen Verbrechen,
die es zu beheben, und als Versteck eines Verbrechers, den es
auszuheben gilt; im zweiten Teil mochte er diesen Ort wieder verlas-
sen, aber erst nach der Klarung aller seiner Fragen und der Wiederher-
stellung der natiirlichen Ordnung, wobei sich aber sein Krankenzim-
mer als Falle erweist, die sich als Schlinge immer enger um ihn
schliesst. Er hat sich gewissermassen diese Schlinge selber gelegt, ist
aber bis zuletzt geistig imstande, den Uberblick iiber alle die geschil-
derten Weltvorstellungen der ihn umgebenden Figuren zu behalten, so
wie dies der Schriftsteller in Der Richter und sein Henker von sich
behauptet. Birlach ist an sich eher ein analytisch denkender Mensch,
der die Dinge zueinander in Beziehung setzt und sie in ihren jeweili-
gen Relationen in Verbindung setzt. Er ist nur bedingt der Gegenspie-
ler von Emmenberger, vermag ihm daher auch nicht auf der gleichen
Ebene zu antworten; dazu braucht es vielleicht die Kraft einer Gegen-
ideologie?

In der dritten Kriminalgeschichte geht es Dirrenmatt wohl auch
um die genaue Beobachtung der Verhaltensweisen einzelner Figuren,
wie sie sich gegeniiber dem Problem des Verbrechens — hier des
Kindermords — verhalten; dabei konzentriert er sich aber vor allem auf
den Kommissar Dr. Matthdi, der sich mit Besessenheit einem schier



118 Peter André Bloch

unldsbaren Fall zuwendet, mit gefihrlichem Wiederholungscharakter,
und der daher alle seine Krifte bis zur Selbstaufgabe auf dessen
Losung konzentriert. Auf der einen Seite geht es ihm um die moglichst
genaue Erfassung der Verbrecherpsychologie, um die Diagnose des
Verbrecherkontexts, auf der andern um die Frage der eigenen Sach-
kompetenz, im Sinne einer vollumfinglichen Ubernahme der Verant-
wortung gegenlber den Opfern, was fiir Matthii soviel wie unbeding-
te Gewissenhaftigkeit, totalen Einsatz, und in der sich steigernden
Betroffenheit schliesslich Anspruch auf unbedingte Unfehlbarkeit be-
deutet. Dirrenmatt entschied sich fiir zwei Fassungen: in der Filmver-
sion gelingt die Verhaftung, mit dramatischen Moglichkeiten des
Scheiterns; in der Erzihlung bleibt Matthidi scheinbar erfolglos, und die
ganze Bedrohung verlduft im Sande von Banalititen. In der Doppel-
fassung von Es geschah am belllichten Tag und Das Versprechen greift
Diirrenmatt also bewusst zu zwei verschiedenen, im Grunde sich
ausschliessenden Losungen, indem der Verbrecher in der Filmfassung
in flagranti als Psychopath ertappt wird, wihrend er in der Erzihlung
selbst auf der Fahrt zum erwarteten Verbrechen einen todlichen Unfall
erleidet, weshalb er von der auf ihn wartenden Polizei nicht tiberfiihrt
werden kann. Matthidi kann diesen vermeintlichen Misserfolg nicht
verstehen, wird zum Trinker, zum Opfer seines — im Grunde schliissi-
gen — logischen Kausaldenkens, das ganz im Zeichen von Ursache
und Wirkung steht und sich mit ideologischer Ausschliesslichkeit nur
noch auf den angekiindigten Verbrecher fixiert, zu keinen andern
Denkschliissen mehr fihig, so dass er am Ende die ihm nach Jahren
eroffnete Wahrheit nicht mehr wahrnehmen kann.

Um dies darzustellen, muss Diirrenmatt als Erzihler seine Erzihl-
dimension offnen und zusitzliche Erzihlebenen einfiihren: Dem ein-
fachen Erzihler-Ich, einem Kriminalschriftsteller, welcher in Chur zu
einem Vortrag “tiber die Kunst, Kriminalromane zu schreiben” einge-
laden ist®, hilt der zufillig anwesende ehemalige Kommandant der
Kantonspolizei Zirich aufgrund eigener Erfahrungen entgegen, dass
es ein “Schwindel” sei, dass in “all diesen Kriminalgeschichten” die
Verbrecher ihre Strafe finden. Es gehore “zu den staatserbaltenden

25 Op.cit, S. 11,



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 119

Liigen”, dass sich ein Verbrechen nicht lohne?. Man brauche nur die
menschliche Gesellschaft zu betrachten, “um die Wabrbeit tiber diesen
Punkt zu erfabren”. Die Kriminalromane seien alle auf dem Prinzip
von Ursache und Wirkung aufgebaut; doch der Wirklichkeit sei mit
“Logik nur zum Teil beizukommen”*’ . Zufille und Storfaktoren liessen
die Rechnung der Polizei kaum je aufgehen. Dies belegt er mit einer
eigenen Erfahrung in der Umgebung von Chur, mit eben der Ge-
schichte von Dr. Matthdi, welcher den Verbrecher durch Todesfall
nicht habe verhaften kbnnen. Dies alles berichtet er aus seiner Per-
spektive als Zeuge in Ich-Form. Durch Zufall habe er spiter zudem am
Totenbett von dessen Gattin die eigentliche Wahrheit Giber den Kinder-
morder erfahren, die er nun — wiederum in Ich-Form, aber in der
Position der erzihlenden Sterbenden, welche die letzten Sakramente
erwartet und daher die ganze Wahrheit von ihrer Seele spricht —
wortlich nachzitiert. Sie hatte schon immer den ganzen Sachverhalt
gekannt, aber nicht den Mut gehabt, die Polizei zu informieren. Er
habe spiter versucht, dies alles dem immer noch wartenden Kommis-
sar mitzuteilen; dieser schien ihm indes nicht einmal zuzuhdren. Um
mit den provokanten Worten zu schliessen: “Und nun, mein Herr,
koénnen Sie mit dieser Geschichte anfangen, was Sie wollen”?8, Was
bleibt diesem anderes iibrig, als in seiner Niederschrift selber zum
Nacherzihler des Nacherzihlten zu werden, so dass sich in seiner
Darstellung die Wirklichkeit in verschiedenen Brechungen in immer
wieder anderen Ich-Erzihlungen bricht, im Sinne von “Es war einmal
ein Mann, der hatte einen hohlen Zahn; darin befand sich ein Schich-
telchen ...”. Der Kindermorder bekennt seiner Frau gegeniiber, was er
getan hat; diese erzdhlt es dem Polizeikommandanten, dieser dem
Kriminalschriftsteller, und dieser — in einem eigentlichen Erzihlturm
von Ich-Perspektiven — dem Leser. Wiederum verschiebt sich eine
Erzihlebene in die andere, die Wahrheit wird aber nicht mehr von
demjenigen erfahren, den sie eigentlich betrifft, weil dieser bei seiner
urspringlichen — und im Grunde auch richtigen, durch die Wirklich-
keit aber widerlegten — These bleibt. Fir den Kausaldenker Matthidi

26 517
27 S.18.
28 S.163.



120 Peter André Bloch

bleibt alles schliissig: durch logische Uberlegungen hat er das wirklich
zwanghafte Tun des Verbrechers durchschaut, braucht daher nur noch
auf den Vollzug der Handlung zu warten, die sich aber durch Zufall —
einen Unfall, d.h. durch Einwirkung von aussen — verindert, so dass
sich sein absolutes Wissen als Kommissir zur scheinbaren Fehlkalku-
lation verkehrt. Ein Zufall hat das perfekte Modell des Kriminalisten
durcheinandergebracht, auf das er fixiert bleibt, unfihig sich umzustel-
len: in Wahrheit im Recht, in Wirklichkeit zur tragisch-rechthaberi-
schen Witzfigur verwandelt. Als Requiem auf den Kriminalroman
bezeichnete daher Diirrenmatt mit Recht dieses Durchschaubarma-
chen eines in sich verkehrten, gestorten, Ablaufs, der so zur Parodie
von genau berechneten Erwartungen wird, die in sich zwar plausibel
sind, aber durch die Verschiebung von Fremdeinwirkungen absurd
erscheinen.

So stehen sich in den beiden Fassungen zwei Wirklichkeiten
gegeniber, die beide moglich sind, sich aber gegenseitig aufheben.
Der erzihlte Mittelteil ist identisch; was sich verindert, ist der Erzihl-
rahmen, der nun hilft, Schicht um Schicht, von Ich-Position zu Ich-
Position, den wahren Sachverhalt erzihlerisch abzutragen und ans
Tageslicht zu fordern, aber nur fiir den Leser — nicht aber fir den
wartenden Kommissir, der so zum eigentlichen Opfer wird, da er sein
Versprechen der Wahrheitsfindung nicht einhalten kann, gegentiber
sich selber zum Versager wird.

In diesen Kriminalerzihlungen kippen die Schicksale, es regen
sich Leidenschaften und Triebe, Komplexe und Obsessionen, Verlet-
zungen und Geliste, in deren Manifestationen auch gesellschaftliche
Dispositionen sichtbar werden: wirtschaftliche Profitpriorititen, drzt-
liche Machtpositionen, politisches Fehlverhalten und kulturelle Vorur-
teile, und es kommt zu Gegenziigen, zu einem Wechselspiel im Planen
und Entdecken, im Fallenlegen und Sich-Verstecken. Was aber alle
Dirrenmattschen Helden vereint, ist ihre Freude an der Selbstanalyse,
ihre Fahigkeit, sich zu formulieren und ihre Motivationen zu rechtfer-
tigen, im Kampf um einen persdnlichen Lebenssinn oder Lustgewinn,
in Auseinandersetzung mit Begriffen wie Menschlichkeit, Intelligenz,
Verantwortung, die sich am Schluss irgendwie durchsetzen, jedenfalls
in den friihen Werken Dirrenmatts, wo noch so etwas wie eine
gesellschaftlich tragfeste Grundstruktur vorhanden ist, fiir die es sich



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 121

lohnt, sich einzusetzen, bei allen plumpen Missverstindnissen und
politischen Verhingungen, die ein wirkliches Durchsetzen polizeili-
cher Massnahmen lihmen, im Sinne einer allgegenwirtigen und
institutionellen Disposition zur Bestechlichkeit durch Beziehungen im
Offentlichkeitsleben.

Vom plastisch-mehrdimensionalen Erzdhlen
zur dramatischen Komposition

Es ist dieses Umschlagen von richtig zu falsch, von Erfolg zu Misser-
folg, dieses Vermischen verschiedener Perspektiven und Wahrneh-
mungen in unterschiedlichen, sich labyrinthisch verschlingenden Kau-
salsystemen, worauf sich Dirrenmatt mehr und mehr fasziniert festlegte
und wofiir er immer wieder neue Konstellationen und Variationen
entwickelte. Seine Erzihlwerke umkreisen alle das Thema der Mehr-
schichtigkeit, der mehrdeutigen Eindeutigkeit, der schillernden Wirk-
lichkeitsverinderung aufgrund unterschiedlicher Einsichten und Ein-
fliisse. Die Welt wird dann fiir den Betrachter zum Labyrinth, wenn er
den Uberblick verloren hat, sei es durch die ihm fehlende oder durch
ideologisches “Denken” abhanden gekommene Wahrnehmungsmog-
lichkeit oder sei es, dass sich die Aussenwelt mehr und mehr ihrer
Erfassbarkeit entzieht, weil sie in sich von Natur aus vieldeutig ist??’
Worin er fir sich eine Vielfalt unendlich komd&diantischer Spielmog-
lichkeiten mit den unterschiedlichsten Wirklichkeitsdimensionen und
Erkenntnisperspektiven erkannte und in seinen Werken auch systema-
tisch umsetzte.

In der dramatischen Anlage von Sophokles Konig Oedipus erblick-
te Diirrenmatt das Grundmodell einer Darstellung von Intentionen, die
sich in ihr Gegenteil verkehren. Gerade dadurch, dass sich der
Betroffene den ihm verheissenen Prophezeiungen zu entziehen ver-
sucht, erfiillt er sie. Seine Handlungsweise erscheint paradox, weil es
seine unbedingte Suche nach der Urheberschaft des Unheils ist, die

29  Vgl. Martin Burkard, Diirrenmatt und das Absurde: Gestalt und Wandlung des
Labyrinthischen in seinem Werk, Bern/New York, Lang, 1991.



122 Peter André Bloch

ihn zur fatalen Erkenntnis der eigenen Schuld fiihrt. Oedipus kennt
das ihm verheissene Schicksal, er vollzieht es im eigenen Versuch
seiner Verhinderung. Vor dem Anfang der dramatischen Handlung hat
sich das Verhingnis bereits vollzogen. Diese besteht im Grunde
ausschliesslich in der erkennenden Aufdeckung des tragischen Sach-
verhalts und in der Darstellung der daraus erwachsenden Konsequen-
zen. Die dargestellte Welt ist am Anfang und am Ende dieselbe; aber
das Bewusstsein von ihr ist unterschiedlich: anstelle von Hoffnung
oder versuchter Rechtfertigung steht das Bewusstsein belastender
Schuld, anstelle von Illusion die Einsicht in die Schrecklichkeit tragi-
scher Wahrheit.

Bereits als Erzihler arbeitet Dirrenmatt mit verschiedenen Dar-
stellungsebenen, welche die Wirklichkeit maoglichst plastisch, d.h.
vielschichtig und in sich mehrdeutig, erscheinen lassen; es handelt
sich um erinnerte Entwicklungsprozesse, die er erzihlerisch in ihrer
Aufklirung analysierend vergegenwirtigt und auf verschiedene Be-
wusstseinsebenen hin konzipiert. Es reizte ihn nun, auf der Biihne die
Entwicklung eines tragischen Prozesses als gegenwirtigen Vollzug
darzustellen, indem sich das Bewusstsein verindert, im Sinne einer
vollkommenen Einsicht. Statt Verhaltensweisen zu analysieren, de-
monstriert er ihre Wirkungsmoglichkeiten in der Ambivalenz von
Wahrheit und Lige, Freiheit und Notwendigkeit. Diirrenmatt kehrt den
Darstellungsprozess um, indem er seine Figuren dramatisch zu einan-
der inbezug auf eine sich entwickelnde Handlung in Beziehung setzt,
statt sie rickwirtsgewandt auf ein sich erweiterndes Bewusstsein hin
zu beschreiben. In beiden Fillen geschieht Verinderung, aber die
Darstellungsformen sind verdndert: das Dramatische vollzieht sich im
Zeichen einer prozesshaft gegenwirtigen Chronologie, das Erzihlen
im Beschreiben von Abliufen, die sich in der Erinnerung einer
Erzdhlerfigur faktisch aneinanderreihen, mit der Moglichkeit einer
kommentierenden Distanz.

Die frithen Erzihlungen Dirrenmatts enthalten in ihrer starken
Dialoghaltigkeit starke dramatische Vergegenwirtigungselemente, was
sie oft in die Ndhe des Horspiels bringt; seine Dramen wiederum viele
beschreibende Merkmale: in den die Handlung raumzeitlich festlegen-
den Biithnenanweisungen, aber auch in den zahlreichen Versuchen
der Figuren, sich selber zu erzihlen, in der ihnen gemissen Eigen-



Dirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 123

perspektive. Im erzdhlten Zitat, im montierten Ich-Bericht des Verspre-
chens nihert sich Diirrenmatt der dramatischen Darstellungsform am
deutlichsten, indem er verschiedene Instanzen in das Erzihlte hinein-
sprechen und in der zusammenfassenden Darstellung durch das
Schriftsteller-Ich referieren ldsst, das alles, subjektiv abgesichert, in
den objektiven Gesamtzusammenhang des Faktischen bringt — wie der
planende Dramaturge eine dramatische Handlung.

Ablauf und Gegenliufigkeit im Besuch der alten Dame
und in den Physikern

In den beiden Dramen — Besuch der alten Dame und Die Physiker —
hat sich Durrenmatt in je anderer Weise der enthiillenden Darstel-
lungsform des Oedipus angenihert, die im Grunde nichts anders
bezweckt als die Einsicht des Zuschauers in die Unausweichlichkeit
eines einmal eingeleiteten Verhingnisses, das andauernd seine eigene
Gegenliufigkeit spiegelbildlich thematisiert: im Aufzeigen von fast
zwanghaft inneren Widerspriichen im Denken und tatsichlichen Ver-
halten der Menschen einerseits und anderseits im bewussten Auslosen
der Weltkatastrophe ausgerechnet durch deren vermeintliche Verhin-
derung, durch List in der Maske selbstinszenierter grauenhafter Ver-
ricktheit. Diirrenmatt ldsst den Zuschauer stindig eine positive Aus-
gangsmoglichkeit mitdenken, das Tragische auf diese Weise unablissig
mit distanzierenden Gegenpositionen, mit Elementen des Komischen,
vermischend, die sich gegenseitig steigern, um am Ende die Spannung
zwischen Tragik und Komik in den Paradoxien des Grotesk-Absurden
aufzuheben.

Durrenmatt radikalisisert die Gegensitzlichkeiten in ihrer Wir-
kung auf die Gesellschaft. Wohl geht es in der Auseinandersetzung
zwischen Claire Zachanassian und Il um Einzelpersonen, deren Schick-
sal sich durch ihr individuelles Verhalten in der personlichen Eigenver-
antwortung bestimmt; in ihrem Denken und Handeln werden sie
gleichzeitig aber auch zu offentlichen Figuren, indem es sich, in der
Frage nach Recht und Gerechtigkeit, unter dem Aspekt gesellschaftli-
cher Verantwortung vollzieht. Thre Entscheide haben sowohl privat-



124 Peter André Bloch

menschliche als auch offentliche Konsequenzen; ihr Verhalten wird
geprdgt durch personliche Motivationen, wird aber zur offentlichen
Angelegenheit, welche die Gesellschaft mitprigt. Diese wird in ihrer
Gesamtheit und in ihrer ganzen Komplexitit zur dramatischen Figur.
Es sind nicht hierarchische Strukturen oder abstrakte Begriffe oder
Institutionen wie Kirche und Staat, die entscheiden, sondern Men-
schen in konkreten Lebensumstinden; denn in einer demokratischen
Gesellschaft liegen die Verantwortlichkeiten bei den Biirgern selbst.

Die Grundzige der Handlung: Claire Zachanassian, die reichste
Frau der Welt, kehrt auf Besuch in ihr runiertes Heimatstidtchen
zuriick; sie wird Giillen helfen, aber nur unter einer Bedingung: dass
Gerechtigkeit geschehe. Vor Jahren war sie, schwanger, von ihrem
damaligen Freund vor Gericht mit von ihm bestochenen Freunden im
Stich gelassen worden, weshalb sie ihr Kind weggeben musste und zur
Prostituierten wurde. Sie wird Giillen eine Milliarde geben, unter der
Bedingung, dass einer Ill téte. Giillen lehnt im Namen der Menschlich-
keit ab; sie wartet, bis sie sich alle, im Hinblick auf das erwartete Geld,
derart verschuldet haben, dass Ills Tod unausweichlich wird. Es geht
Diirrenmatt also einerseits um die Darstellung der Motive, die zu
dieser Forderung fiihren, auch um Ills Reaktion darauf, vor allem aber
um das Verhalten der Gillener in dieser Entscheidung fiir oder gegen
diese ihnen abverlangte Form von “Gerechtigkeit”.

Es gibt also das verarmte Giillen auf der einen Seite, den langsa-
men, aber konsequenten Prozess der Verlagerung der Motivationen,
und schliesslich das neue, reiche Giillen mit seinen umgewerteten
Werten auf der andern Seite. Gegensitzlichkeiten hochsten Stils sind
angesagt: Es ist offensichtlich, dass Diirrenmatt im Besuch der alten
Dame mit literarischen Vorlagen spielt, indem er sie immer wieder in
ihr Gegenteil verkehrt: so wird Claire mit Julia, aber auch mit Medea
verglichen; es wird auf die antike Schicksalstragodie und deren Klage-
lieder angespielt, auf Goethes Faust und Iphigenig aber auch auf
Rousseaus Contrat social und seine solidarischen Verpflichtungen, wie
sie im “Ritlischwur” des Wilbelm Tell entworfen sind. Diirrenmatt
arbeitet mit Anklingen auf bekannte Grundmotive der Weltliteratur,
die er aber gerade durch die Originalitit seiner spannungshaft-antithe-
tischen Behandlungsformen in ihren Unterschiedlichkeiten festlegt.
Gerade weil Claire Ill liebt, totet sie ihn; durch seinen Tod hebt sie fiir



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 125

ihn die Zeit auf, ihn dadurch zu ihrem eigenen, ewigen, Besitz
verwandelnd. Mit allen Mitteln wird versucht, die Spannung zwischen
Liebe und Rache, zwischen verletzter Zuneigung und verratender
Selbstsucht, zwischen Gerechtigkeit und Verlogenheit in ein plausibles
Gleichgewicht von Motivationen zu bringen, so dass eine Art doppelte
Lesart der Biihnenwirklichkeit entsteht: Claire kommt nach Giillen, um
die Not zu beheben; diese ist aber durch sie bewusst veranlasst, um
die Gillener von sich abhingig zu machen. Sie postuliert fiir sich die
Einholung des verlorenen Gliicks, indem sie die jetzige Wirklichkeit
zugunsten ihrer Eigenwirklichkeit zerstort, die sie fiir sich mit insze-
nierten Ersatzhandlungen — z.B. Heirat mit einem Schauspieler oder
der Konstruktion des Mausoleums in Capri — fullt; fur die andern
realisiert ihr Angebot Konsum und Wohlstand, unter dem Deckmantel
vollzogener Gerechtigkeit. Die Handlungsmotivationen haben also
grundsitzlich den gleichen Ursprung: das verlorene oder zu erreichen-
de Gluck, im Sentimentalen wie Sozialen, Politischen wie Wirtschaftli-
chen, Kulturellen wie Relgitsen, im Gegenwirtigen wie Zuklnftigen.
Als gewissermassen abstraktes Verbindungsglied wird diese Intention
zur Klammer fir alle moglichen Gegensatzpaare, welche ein ganzes
Netz von zu veranschaulichenden Wandlungsmoglichkeiten entwerfen.

Mit den unterschiedlichsten Mitteln wird von Diirrenmatt von
Anfang an — unter Beibehaltung der gleichen Strukturen — auf Gegen-
siatzlichkeit hingearbeitet, durch das leitmotivartige Verwenden einiger
Bilder und Symbole, die, je nach Kontext, andere Funktionen und
Bedeutungen, ja sogar das Gegenteil ihres urspriinglichen Sinns,
ibernehmen konnen: polyvalent, vielschichtig, in der Phantasie des
Zuschauers durch dauernde Wiederholung leitmotivartig prisent, wenn
auch in der Bedeutung wandelbar.

Nehmen wir ein Beispiel aus dem Akustischen: Zuerst ein Glok-
kenklang als neutrales Zeichen des Beginns: “Bevor der Vorhang
aufgeht: Glockenton eines Bahnhofs”; selbstverstindlich auch in der
Bedeutung von Anfang und Aufbruch. Mit monotoner Selbstverstand-
lichkeit meldet im Verlauf der Szene die Glocke immer wieder die

30 Friedrich Durrenmatt, Der Besuch der alten Dame. Eine tragische Komddie,
Zirich, Arche Verlag, 1956, S. 9.



126 Peter André Bloch

Ankunft eines neuen — allen bekannten — Zuges, der meist nicht halt.
Man erinnert sich an Jonescos Cantatrice chauve und an die Behaup-
tung, dass immer jemand vor der Tiire stehe, wenn gelidutet werde,
etc. —, bis zur zufillig scheinenden Ausnahme, welche “die Naturgeset-
ze” aufzuheben scheint: mit dem Anhalten des “Rasenden Roland” und
der tiberraschenden Ankunft der Claire zur falschen Zeit. Die gleiche
Glocke erklingt wieder?! bei der versuchten Flucht Ills, nicht aber zur
Abfahrt der Claire mit Ills Sarg. — Das Thema des festlichen Liutens
wird mit der einzig noch nicht verpfindeten Feuerglocke angeschla-
gen, welche zur Feier der Ankunft der Claire zu bimmeln hat: “Biirger-
meister: Endlich! Die Feuerglocke!”?2. Im verzweifelten Gesprich Ills
mit dem Pfarrer, der ihm nur Scheintrost bietet, ertont bereits “eine
zweite Glocke”33, zu den endlich ehrlichen Worten des Pfarrers: “Flieh!
Wir sind schwach, Christen und Heiden. Flieh, die Glocke drohnt in
Giillen, die Glocke des Verrats. Flieh, fiihre uns nicht in Versuchung,
indem du bleibst”, bis dann wihrend der Ausfahrt Ills mit seiner
Familie vor seinem Tod das Kirchengeliute Gillens idyllisch den
Abend einldutet. “Ill: Schon das Liuten der Glocken von Giillen her.
Feierabend. Der Sohn: Vier Glocken. Erst jetzt tont’s gemiitlich.” Dann
die Anspielung auf den Herbst: “Ill: Gelb alles, nun ist der Herbst auch
wirklich da. Laub am Boden wie Haufen von Gold”3, Womit er auch
auf den herumliegenden neuen Reichtum Giillens anspielt, den er
vorher wihrend seiner Fahrt zur Kenntnis nehmen konnte. In der
Schlussapotheose wird vollends auf die grossen Kirchenfeiern von
Weihnachten, Ostern und Pfingsten angespielt, an denen “das Miinster
vom Andrang der Christen birst”®. D.h.: Giillen ist durch seinen Pakt
mit dem Geld, finanziell schuldenlos, indes moralisch schuldig gewor-
den, was Uberdeckt wird durch schillerndes Wortgeklingel; alle Begrif-
fe haben sich in ihr Gegenteil verkehrt, sind fir den wissenden
Zuhorer zur Parodie ihrer selbst — im Grunde nur noch leere Klanghiil-
sen — geworden, was durch ihre Hiufung und Lautstirke noch

31 S.59.
32 §. 22
33 S.56.
34 S. 84.

3% 5,99



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 127

unterstrichen wird. Es erschallt die laute, uniformierte Werbesprache
des Konsums, inszeniert im episch-feierlichen Ton klassischer Jamben,
im Stile von Goethes Iphigenie, mit umgekehrtem Inhalt. Ahnliches
wire von den Gitarrenakkorden zu sagen, welche die Handlung
entweder sentimental unterstreichen oder verfremdende Gegenakzen-
te setzen, von den aufgefangenen Radiomelodien (z.B. Hinweis auf
Die lustige Witwe) oder den eingefligten Musik-, Gesangs-, Hup- und
Lirmeinlagen, welche manchmal das Gesagte sogar bewusst Giberto-
nen, weil man den Inhalt ohnehin kennt. Das Kreischen der Ziige, der
Lirm der Kriege mit ihren Panzern und Bomben sowie der Leerlauf
lauter Worthtilsen Uiberdrohnt die angedeutete Stille des Mausoleums
von Capri, wo die Zeit aufgehoben ist in der Erinnerung verratener
Liebe, die zur teuflischen Bosheit wurde und nun alles ins Licht
permanenten Selbstbetrugs taucht.

Was der Klang unausgesprochen-spielerisch ausdriickt, verdeut-
licht sich anhand einiger von Dirrenmatt bewusst eingesetzter leitmo-
tivartiger, bildnerischer Gegensatzpaare: Dlrrenmatt komponiert fir
den Anfang und Schluss zwei Biihnenbilder, die sich in ihren Struktu-
ren genau entsprechen, allerdings in bewusst verkehrter Geprigtheit
durch Armut und Reichtum:

Inschrift Giillen. Offenbar der Name der kleinen Stadt, die im Hintergrund an-
gedeutet ist, ruiniert, zerfallen. Auch das Bahnhofsgebiude verwahrlost, je nach
Land mit oder ohne Absperrung, ein halbzerrissener Fahrplan an der Mauer, ein
verrostetes Stellwerk, eine Ture mit der Anschrift: Eintritt verboten.

Weitere Adjektive: “kahl”, “zerfetzt”, “fensterlos”, die Menschen “aufs
unbeschreiblichste verwahrlost”3. Als Gegenstiick dazu der bildhafte
Biithnenhinweis am Schluss des Dramas in Dlrrenmatts eigener cha-
rakterisierender Zeichnung:

Driickten die immer besseren Kleider den anwachsenden Wohlstand aus, dis-
kret, unaufdringlich, doch immer weniger zu Ubersehen, wurde der Biihnen-
raum stets appetitlicher, verinderte er sich, stieg er in seiner sozialen Stufenleiter,
als siedelte man von einem Armeleutequartier unmerklich in eine moderne
wohlsituierte Stadt tiber, reicherte er sich an, so findet diese Steigerung nun im

36 S.9.



128 Peter André Bloch

Schlussbild ihre Apotheose. Die einst graue Welt hat sich in etwas technisch
Blitzblankes, in Reichtum verwandelt, muindet in ein Welthappy-End ein. Fah-
nen, Girlanden, Plakate, Neonlichter umgeben den renovierten Bahnhof, dazu
die Giillener, Frauen und Minner in Abendkleidern und Fricken, zwei Chore
bildend, denen der griechischen Tragddie angenihert, nicht zufillig, sondern als

Standortsbestimmung, als gibe ein havariertes Schiff, weit abgetrieben, die
7

letzten Signale3 A
Der Armut Giillens tritt Claire Zachanassians groteske Erscheinung
entgegen, mit ihrem unerwarteten Auftritt: “rothaarig, Perlenhalsband,
riesige goldene Armringe, aufgedonnert, unmoglich, aber gerade dar-
um wieder eine Dame von Welt, mit einer seltsamen Grazie, trotz
allem Grotesken”®, War sie friher unten, so ist sie jetzt oben. Die
friheren Eigenschaften der Claire werden vom Biirgermeister denn
auch korrigierend fiir seine Rede zurechtgebogen, die Jetzt-Situation
in die Darstellung des Vergangenen projiziert. Die freche, faule und
unbegabte Schiilerin wird in ein vorbildliches Musterkind verwandelt,
mit “Mitgefiihl zu allem Kreatirlichen, Schutzbedirftigen” und viel
Sinn fiir “Gerechtigkeitsliebe” und “Wohltitigkeit”. Sachverhalte lassen
sich interpretieren, fiir bestimmte Absichten umformulieren. Die Wirk-
lichkeit wird verdreht, um die eigenen Ziele zu verfolgen, riicksichts-
los, um die potentielle Wohltiterin gnidig zu stimmen. Wihrend die
Giillener aber eine harmonisierte Wirklichkeit vortiuschen, geht Claire
mit der Arroganz der Reichen an die Durchfiihrung ihrer anfinglich
noch verhiillten, aber immer deutlicher angedeuteten Absichten. Was
bei ihrer Ankunft als Extravaganz erscheint und von Ill als Ausdruck
ihres unverwustlichen Humors gedeutet wird, erweist sich als nichts
anderes als eine direkte Anweisung zu seiner spiteren Hinrichtung. So
weist Sie den Polizisten an, “hin und wieder ein Auge” oder “lieber
beide” zuzudriicken; um dann den Pfarrer zu fragen: “Pflegen Sie
Sterbende zu trosten” ... “Auch solche, die zum Tode verurteilt wur-
den?"¥ Der Arzt wird aufgefordert, “in Zukunft” bei der Verfertigung
von Totenscheinen “Herzschlag”® festzustellen. Der Turner mit seinen

37 S.98.
38 S.15.
39 S.20.

40 8. 29.



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 129

Muskeln wird gefragt, ob er “schon jemand erwiirgt” habe mit seinen
“Kriften”!. Diese Worter werden spiter in Taten umgesetzt, vergleich-
bar Jonescos Verwandlung des Wortes “couteau” in ein mordendes
Messer in La Legon.

Es gibt in diesem Werk kein Wort, das nicht sein Gegenwort, kein
Beispiel, das nicht sein Gegenstiick finde, keinen Hinweis, auf den
spater nicht eingegangen wiirde im Sinne einer wichtigen Spiegelhaftig-
keit, und zwar auf den verschiedenen Ebenen der Wort und Bildwahl,
des Szenenablaufs, etc. So wird aus der Moglichkeit Wirklichkeit, und
Dirrenmatt stellt in subtilen Entwicklungsserien die Anpassung der
Gillener an die verinderte Situation dar: Sie kaufen sich teurere Sachen
auf Kredit, um ihre finanzielle Unabhingigkeit zu beweisen, sie deuten
Bedrohlichkeiten um, um ihr Gewissen zu beruhigen. Der Selbstbetrug
wird der Boden, auf den sie ihr neues Leben aufbauen und das sie, nach
Ills Tod, im Chor, gemeinsam hymnisch besingen, dankbar fiir den
neuen Wohlstand, den ihnen Gott wohl bewahren moge. Und was sie
sehen, ist nichts anderes als die Welt des Konsums der Gegenwart. D.h.:
die Buhne offnet sich gleichnishaft auf den Zuschauerraum hin, denn
die wirklich verkehrte Welt ist die unsrige, in welcher wir in Wirklichkeit
leben, angepasst, bestochen und mit Schuld beladen, nach Diirrenmatt
“das Gliickliche gliicklich geniessend”*?, weil man den Teufelspakt mit
dem allmichtigen Kapital geschlossen hat, was die neuen Hierarchien
des Denkens und Verhaltens leitet.

Wie in den Kriminalromanen spielt Diirrenmatt mit verschiedenen
Perspektiven, die er miteinander verbindet. Im Vordergrund spielt die
Auseinandersetzung Claire-Ill, welche entschieden wird durch die
Biirgerschaft, die im Laufe des Stiicks ihre Denkstrukturen auswech-
selt, unter Beibehaltung des nidmlichen Vokabulars, nur dass nun in
gleichsam chiffrierter Form die Begriffe ihr Gegenteil bedeuten: im
neuen Stiftungsvertrag heisst Gerechtigkeit nichts anderes als “Mord”,
Gewissensnot “gemachte Schulden”, keinen Schaden erleiden “Geld
verdienen”, reinen Herzens “mit Mordabsicht”, was durch die Presse-
kommentatoren denn auch ohne Umschweife, in der Perspektive der
verkiirzten Meinungsmache, verdeutlicht wird:

41 Ebda.
42 S. 100.



130 Peter André Bloch

Andichtige Stille im Theatersaal. Nichts als ein einziges Meer von erhobenen
Hinden, wie eine gewaltige Verschworung fiir eine bessere, gerechtere Welt.
Nur der alte Mann sitzt regungslos von Freude tiberwiltigt. Sein Ziel ist erreicht,
die Stiftung dank der wohltitigen Jugendfreundin errichtet®.

Auf dieser Ebene ist Dirrenmatts tragische Komodie eine Satire, die
spielerisch-lustvoll demaskiert, so dass am Schluss auf einem umge-
stimmten Instrument mit falschen TOnen richtig gespielt wird, so dass
die Glocken der Kirche Verrat verkiinden, Teilwahrheit und gekaufte
Rechtsprechung, im Dienste der Wohlfahrt und des Fortschritts, aber in
den Ohren der Giillener “gemdiitlich” klingen, sogar in den Ohren Ills,
der zum Abschied von Claire und dann zur eigenen Verurteilung und
Hinrichtung schreitet. “Schon das Liuten der Glocken von Giillen her.
Feierabend”#4. Dargestellt wird vordergriindig also eine Komodie mit
Happy End: der Bosewicht wird bestraft, das Recht wiederhergestellt,
die Armut iiberwunden — in provokanter Parallelitit zu Oedipus eigenen
Absichten —; in Wahrheit wissen aber alle, dass das Gegenteil der Fall
ist: Unrecht und Verrat haben sich durchgesetzt im Dienste des
Reichtums, aus Not, aber auch aus Eigeninteresse. Claire ist das Opfer,
das als sein eigener Richer zum Aufspiirer der falschen Zeugen wird,
dann zum Titer, Selbstjustiz betreibt mit der Macht des eigenen Geldes,
in eigener Sache und zuerst mit eigenen Mitteln, dann mit dem
Geschenk einer Milliarde, mit dem sie manipulierend mehr und mehr
die demokratischen Denk- und Verhaltensmechanismen verindert und,
so als Zuschauerin, im Sinne einer automatischen Anpassung der
Gesellschaft an das Bessere, die Rache sich vollziehen lisst, unter
Ausschaltung der moralischen Widerstinde durch umstilisierten Sprach-
sinn, den Diirrenmatt durch unablissige Wiederholungen sprachlicher
Doppeldeutigkeit, dem je vorherrschenden Bezugssystem gemiiss,
kabarettartig vordemonstriert.

43 S, 93
44 S. 84.



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 131

Die Physiker oder Die Frage nach Glick, Macht und Verantwortung

Der Besuch der alten Dame ist insofern ein umgekehrtes Kriminal-
stick, als die frither verratene und vom Gericht irrtimlich verurteilte
Claire, zur Prostituierten, dann zur reichsten Frau der Welt geworden,
heute die Gerechtigkeit in eigner Regie vollzieht. Die Polizei wie alle
andern Instanzen vollziehen ihre Befehle, obwohl das Gegenteil
behauptet wird. Im gleichen Sinn wird in den Physikern mit dem
Polizeiapparat verfahren, der sich als untauglich erweist, den wahren
Sachverhalt zu durchschauen. Die Polizei spielt sogar mit, die Absich-
ten der verriickten Irrenirztin umzusetzen, wird manipulierter Teil
ihres Plans, die Physiker in ihrer Klinik auf immer zu isolieren, um sich
die absolute Freiheit fiir die Weltzerstorung zu verschaffen.

Im Irrenhaus les Cerisiers befindet sich Mobius, der begabteste
Physiker der Gegenwart, der an der Grenze der Erkenntnis die Grund-
lagen einer neuen Physik und damit das Gesetz aller Gesetze fand und
damit die hochste Macht iiber Leben und Tod, sich ins Irrenhaus
flichtete, um sein Geheimnis nicht unter die Menschen zu bringen. Er
gibt eine Berufskarriere auf, seine Familie mit drei Kindern, und zieht
sich aus der Welt zuriick, behauptend, er sei selber verriickt, der Kdnig
Salomo erscheine ihm und gebe ihm Befehle, denen er sich zu
unterwerfen habe. Hier kann er in aller Ruhe und Freiheit weiterarbei-
ten und seine Erkenntnisarbeit — gewissermassen im Schutze absoluter
Isolationen und Weltferne — abschliessen. Im Irrenhaus ist er von einer
kompetenten Arztin, treuen Krankenschwestern sowie von zwei Mitpa-
tienten umgeben: beide Physiker, offenbar zwei Schizophrene, die ihre
eigene Identitit verloren haben, sich fiir Newton und Einstein halten,
sich gemiss ihren Vorbildern kleiden und verhalten. Es geht also um
Isolierung, Verkleidung, Rollenspiel, im Dienste des Erkennens und
zum Schutz der Aussenwelt vor dem Erkannten, vor dem Verrlickten.
Dies als vorgestellte These. Nun beginnt aber der I. Akt unmittelbar
nach dem zweiten Mord an einer Krankenschwester, nach Newton
diesmal durch den Patienten Einstein, der von der Polizei aufzunehmen
und abzukldren ist. Angesichts der Umstinde darf allerdings nicht
vom “Morder”, sondern nur vom “Téter” oder “Patienten” gesprochen
werden, nicht von “Mord”, sondern von “Ungliicksfall”. Es wird den
Polizisten bewusst, dass sie sich in einer andern — einer verkehrt-



132 Peter André Bloch

verriickten Welt befinden, mit andern Gebriuchen und Vorstellungen:
Nur die Patienten diirfen hier rauchen und trinken, den Aussenstehen-
den ist dies untersagt. Es ist nicht der Kommissir, der die Zeit der
Einvernahme bestimmt, sondern die Chefirztin, unter deren schiit-
zender Verantwortung sie stehen. “Ich kenne sie weitaus besser, als sie
sich selber kennen”>, so die Arztin selbst, die bei diesem zwei-
ten Mord gegeniiber dem Polizeiinspektor eine Verinderung des Ge-
hirns der mordenden Physiker durch Radioaktivitit nicht ausschliesst.
Jedenfalls ist angesichts der Verriicktheit der Patienten an eine Verhaf-
tung nicht zu denken, sie sollen indessen durch schwer bewaffnete
Wichter bewacht werden. Ein Entkommen aus der Klinik ist nicht mehr
denkbar; es werden Gitter vor die Fenster gehingt; die drei Kranken
sind zu einer offentlichen Gefahr fiir die Bevolkerung geworden.
Dieser erste Teil des symmetrisch gebauten Dramas hat hand-
lungsmissig die systematische Isolierung der drei Physiker zur Folge.
Diese Ausgrenzung aus der Gesellschaft war indirekt bereits Thema in
der vorgingigen Bihnenbeschreibung, wo auch ein Blick auf die
Aussenwelt geworfen wird, die ihrerseits aus lauter in sich geschlosse-
nen und das Ortsbild von Neuenburg prigenden Gruppierungen
besteht: aus Versicherungsgesellschaften, Schulen sowie Fakultiten
der Universitit, Tochterpensionaten sowie einer Strafanstalt mit dazu-
gehorendem landwirtschaftlichem Grossbetrieb. In der von der Stadt
streng abgetrennten Klinik der beriihmten Irrenirztin Friulein
Dr.h.c.Dr.med. Mathilde von Zahnd befinden sich wegen der “horren-
den Preise” nur reiche Patienten: “die ganze geistig verwirrte Elite des
halben Abendlandes: vertrottelte Aristokraten, arteriosklerische Politi-
ker — falls sie nicht noch regieren”®. Diese sind alle im Neubau
untergebracht, mit Ausnahme der drei Physiker-Patienten, die sich in
der alten Villa der Griinderfamilie aufhalten, im Salon und den drei
angrenzenden Einzelzimmern. Die Handlung wird sich ausschliesslich
in diesem Salon abspielen, denn Dirrenmatt will “die Einheit von
Raum, Zeit und Handlung streng einhalten; einer Handlung, die unter
Verriickten spielt, kommt nur die klassische Form bei”¥’. Ebenso

45  Friedrich Durrenmatt, Die Physiker, S. 25.
46 S.12.
47 Ebda.



Dirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 133

richtig wire vielleicht die Erklirung, dass Diirrenmatt diese klassisch-
konzentrierte Form gewihlt hat, um seine Absicht der vollkommenen
Verkehrung vor dem Muster einer moglichen Symmetrie moglichst
konzentriert durchzufiithren, um die einzelnen Stellen in ihrer Doppel-
bodigkeit in grosstmoglicher Transparenz darzulegen, im Sinne von
Adornos negativer Dialektik.

Es liesse sich in diesem ersten Akt leicht aufzeigen, wie systema-
tisch Diirrenmatt mit Symmetrien spielt, wie gern er illustrativ gleiche
Gesprichsinhalte aneinanderreiht, das eine aus dem anderen heraus-
wachsen lassend, indem er die friilhere Bestandesaufnahme durch die
Beteiligten mit der jetzigen vergleichen lisst, die stereotypen Frage-
und Antwortstrukturen ping-pongartig aufeinandertiirmt, damit aufzei-
gend, wie routinehaft-banal das Ganze vor sich geht, das Unnormal-
Aussordentliche protokollierend und damit in die Normalitit zurlick-
holend, es somit abschliessend, weil es ja nicht zur Verfolgung der
Tdter kommen kann. Die Situation kann denn auch nicht banal genug
sein. Die einen schwitzen, die andern frieren; wihrend Newton aus
Ordnungszwang heraus die Unordnung aufriumt, sich mit dem war-
tenden Inspektor anfreundend, begleitet die Arztin den geigenden
Einstein auf dem Klavier, damit er sich beruhige, den Inspektor warten
lassend: “Inspektor: Wie lange dauert das Gegeige noch? Oberschwe-
ster: Eine Viertelstunde, eine Stunde. Je nachdem. Inspektor, be-
herrscht sich: Schon. Ich warte. Er brillt: Ich warte! Blocher: Wir
wiren fertig, Herr Inspektor. Inspektor dumpf: Und mich macht man
fertig”®. Die Situation wird durch Uberdehnung und ihre Verdrehung
zur Komaodie; es ist der Inspektor, der die Nerven verliert, weil seine
Stellung immer absurder wird. So erklirt ihm Newton, der ja auch eine
Krankenschwester erdrosselt hatte, dass man wohl fiir einen Einzel-
mord verfolgt werde, nicht aber als Forscher, der doch Tausende von
Menschen auf dem Gewissen habe. Jeder Esel vermoge heute bei-
spielsweise eine Atombombe zur Explosion zu bringen. Alles sei
verkehrt: “Sie sollten sich selber verhaften, Richard!”#

Den Hohepunkt der komodiantischen Groteske ist Mobius’ Ab-
schied von seiner Familie. Die von ihm geschiedene und wiederum

48 S.17.
49 S. 23.



134 Peter André Bloch

verheiratete Gemahlin wird mit ihren drei Sohnen und den sechs
Soéhnen ihres neuen Mannes, Missionar Rose, nach den Marianen
ziehen, und es kommt zur letzten Begegnung mit seinen heranwach-
senden Sohnen und deren Berufswiinschen. Diirrenmatt chargiert
diese Szene mit allen moglichen Mitteln: mit sisslich-kitschigen Ver-
kleinerungsformen der verlegenen Gattin, die zwischen Miitterlichkeit
und Sinnlichkeit hin und her gerissen ist, mit salbungsvollen Einschii-
ben des besserwissenden Missionars, mit der tibertriebenen Schiich-
ternheit der folgsamen Sohne, welche Theologie, Philosophie und
Physik studieren wollen, worin sich im Grunde die Rollenzwinge
dieser Familie spiegeln. Beim Flotenspiel weist der Missionar Mdbius
auf Salomos Musikalitdt hin, auf den “Psalmendichter” und den “Sin-
ger des Hohen Liedes!” Da intoniert Mobius, nachdem er den runden
Tisch umgekehrt und sich in ihn gleich einem Luftschiff hinein gesetzt
hat, in Antwort auch auf den stindig die Bibel und deren Psalmenwor-
te zitierenden Missionar Rose, die Anti-Psalmen-Worte des armen
Konigs der Wahrheit, welche die Familie in die Flucht treiben, weil sie
Mobius in seinem Wahnsinn erleben, der sie auf immer verflucht. In
diesem Familienkontext erscheint dieser Psalm als Demaskierung der
religiosen Verlogenheit, als Provokation von deren Enge des Horizonts
und deren sprachlicher Verharmlosung der Wirklichkeit. Er wihlt
bewusst ein Vokabular der Enttabuisierung, der ungeziigelten Direkt-
heit, mit denen er sie verwirrt, erschreckt, in ihren Vorurteilen gegen-
tiber ihm als Verriicktem bestitigt. Schwester Monika bemerkt sein
planmissiges Handeln, seinen vorgeschiirzten Wahnsinn. Als ihn Lie-
bende glaubt sie an das Wunder von Salomos Erscheinung, es als
Beweis fiir Mobius’ Genialitit begreifend, schldgt ihm ein neues Leben
an ihrer Seite vor, im Kampf fiir Salomos Offenbarungen: “Salomo ist
dir erschienen, offenbarte sich dir in seinem Glanz, die Weisheit des
Himmels wurde dir zuteil. Nun hast du den Weg zu gehen, den das
Wunder befiehlt, unbeirrbar, auch wenn der Weg durch Spott und
Gelichter fihrt, durch Unglauben und Zweifel. ... der Himmel, der dir
Salomo schickte, schickte auch mich”>!. Obwohl von Einstein deutlich
gewarnt und zur Flucht aufgefordert, bereitet sie ihre gemeinsame

50 S. 40.
51 B8.52



Dirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 135

Abreise vor, mit seinen Manuskripten, die sie veroffentlichen mochte,
in den Hédnden, als er sie, mit Trinen in den Augen, mit der Vorhang-
kordel erdrosselt, bewusst auf die neue, letzte Moglichkeit eines
Lebens in der Aussenwelt verzichtend, gemiss seinem urspriinglichen
Entschluss. Es war der erste Mord an Schwester Dorothea Moser sowie
der zweite an Irene Straub, der Beschluss, Wirter an ihre Stelle zu
setzen, der ihren Wunsch eines Zusammenlebens mit Mobius bestirk-
te, die Erlaubnis ihrer Ehe und seiner Entlassung durch sie bei Frl. Dr.
von Zahnd einholen liess, und sie zum schnellen Handeln zwang und
nun diese Reaktion bei Mobius ausloste, den gleichen Automatismus
des Mordens wie bei den beiden andern Physikerkollegen.

Es folgen die gleichen Befragungs- und Verhaltensmechanismen
im symmetrisch angelegten zweiten Teil des Dramas. Aber aus der
Symmetrie der dramatischen Struktur entwickelt sich eine groteske
Verkehrung, denn nunmehr — bloss eine Stunde spiter — ist es die
Arztin, die dem Inspektor eine Havanna, dann einen Schnaps anbietet,
was dieser dankend ablehnt; es ist wiederum die Arztin, die von den
Mordern, von Mord spricht, wobei sie vom Inspektor nachdriicklich
korrigiert wird. Es ist Frl. Doktor, die schwitzt und mit ihren Nerven
am Ende ist, ihre Berufsehre gefihrdet sieht. Und schliesslich raucht
Inspektor Voss eine Havanna und trinkt einen Kognak aus Sir Isaac
Newtons Versteck hinter dem Kamingitter. Er weiss hier Bescheid,
bekennt sich gliicklich, fiir einmal in seinem Leben den Titer nicht
verhaften zu missen. Nach dem Gesetz habe er Morder zu verhaften,
ob sie ihm leid tut oder nicht. Gerechtigkeit sei Gerechtigkeit. Doch
nun geniesst er, das Gegenteil tun zu dirfen:

Ich habe drei Morder gefunden, die ich mit gutem Gewissen nicht zu verhaften
brauche. Die Gerechtigkeit macht zum ersten Mal Ferien, ein immenses Geftihl.
Die Gerechtigkeit, mein Freund, strengt nimlich michtig an, man ruiniert sich in
ihrem Dienst, gesundheitlich und moralisch, ich brauche einfach eine Pause.
Mein Lieber, diesen Genuss verdanke ich Thnen. Leben Sie wohl. Griissen Sie mir
Newton und Einstein recht freundlich und lassen Sie sich mich bei Salomo
empfehlensz.

52 S. 60/1.



136 Peter André Bloch

Das vermeintlich komédiantische Ende der Polizeiintervention zum
Schutze der Bevolkerung. Dass er als einzige aussenstehende Instanz
die Titer vor sich selber oder vor der Arztin schiitzen miisste, wissen
sie noch nicht, und auch er wird es nie wissen.

Es kommt zum Umschlag, was die Identitit der beiden Physiker-
kollegen betrifft. Auch ihre Verriicktheit ist bloss gespielt. In Wirklich-
keit sind sie Agenten internationaler Grossmichte, welche die Er-
kenntnisse Mobius’ fir ihre Staatsmacht iibermitteln sollen. D.h. die
Aussenwelt war fortwihrend in dieser abgeschlossenen Innenwelt
prisent, mit Radioempfingern und Sendegeriten waren sie in Kontakt
mit ihren Spionagezentralen, um zumindest die Erkenntnisse, wenn
nicht gar Mobius in Person fiir ihre Grossmichte gewinnen zu konnen.
Beide Losungen bieten keinerlei Freiheit, bloss Machtinteressen, also
gerade dies, was Mobius vermeiden wollte. Es soll zur gewalttitigen
Auseinandersetzung kommen, doch Mobius hat seine letzten Erkennt-
nisse aus Vorsicht verbrannt, um das Geheimnis unbedingt bewahren
zu konnen. Er erklirt den enttiuschten Spionen, weshalb auch er sich
ins Irrenhaus zuriickgezogen hatte: um in Freiheit forschen, um die
ganze Gefihrlichkeit seines gefundenen Systems aller Systeme zu
verschweigen. Er findet nun auch, dass der Mord an den drei Kranken-
schwestern wenigstens einen Sinn gehabt hitte, die Menschheit vor
dieser Gefahr zu bewahren, wenn man aus Pietit, auch aus Anstand,
im Andenken an ihre Liebe und aus Busse fir den an ihnen praktizier-
ten Mord, der unausweichlich war, hier bleibe. Wie im Besuch der
alten Dame kommt es — nach symmetrisch vollzogenem Bekenntnis
des einen wie des andern Kollegen — zu einem feierlichen gemeinsa-
men Beschluss: dort, um die Stiftung mit den damit verbundenen
Bedingungen einzugehen; hier, um das Opfer seines personlichen
Glicks zu vollziehen im Hinblick auf das Schicksal der Menschheit, im
Sinne auch eines Happy Endings. Die dazu gehorigen Entscheidungen
enthalten eine positive und eine negative Komponente, sind in sich
paradox-widerspriichlich, enthalten in sich als Losung formelhaft
beide sich erginzenden Moglichkeiten: “Verrlickt, aber weise / Gefan-
gen, aber frei / Physiker, aber unschuldig”3. Feierlich wird dieser
Bund beschlossen, im dreimaligen Anruf an die ermordeten Geliebten:

53 S.77.



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 137

z.B. “Monika! Ich musste dich opfern. Deine Liebe segne die Freund-
schaft, die wir drei Physiker in deinem Namen geschlossen haben. Gib
uns die Kraft, als Narren das Geheimnis unserer Wissenschaft treu zu
bewahren”>*. Gemeinsam beschliessen sie ihre Riickverwandlung als
Verriickte, sie werden diese Rolle im Verborgenen spielen, in tber-
zeugter Dreieinigkeit, ohne Anspruch auf Erfolg und Dank, in Busse
fir die begangenen Morde, d.h. sie vollziehen ihre eigene Verurteilung
ohne Wissen der Weltoffentlichkeit, wie dies in allen der bisher
besprochenen Werke der Fall war, was aber diesmal katastrophal-
tragische Folgen haben wird und den eingesetzten Sikularisationspro-
zess durch den Pakt mit dem Kapital Claire Zachanassians mit dem
eigenen Untergang zu Ende fiihrt.

Nach dem Abschluss der Bekenntnis-Handlung kommt es noch-
mals zum Umschlag: Es ist die Irrendrztin, die sich als die eigentlich
verrickte Verbrecherin erweist, die alle Papiere des Mobius fotoko-
pierte und fiir sich in Sicherheit brachte; in aller Heimlichkeit Welt-
trusts griindend, um aufgrund der Berechnungen des Mobius ihre
unberechenbare Weltherrschaft durchzusetzen, als Dienerin des Konig
Salomo, an den sie — im Gegensatz zu Mobius — wirklich glaubt. Dies
erzihlt sie den Patienten, weil sie weiss, dass sie als Verbrecher nun
ungefdhrlich sind, weil sie erstens als anerkannte Verrickte und
Morder unglaubhaft und gefihrlich sind und als solche in absoluter
Sicherheitshaft bleiben. Offen legt sie ihnen dar, dass die gesamte
Handlung von ihr vorgeplant war, dass jeder Mord von ihr psycholo-
gisch vorbereitet wurde, weil es ihr ebenfalls um das Ganze ging: um
die Durchsetzung von Salomos Macht, in dessen Namen sie regieren
wird. Nicht Moébius war der Verrtickte, er hat dies nur gespielt,
wihrenddes sie die Vertrauensirztin mimte, um ihre Verbrechen
vorzubereiten, als Gebirerin einer neuen Zeit, in Nachfolge der
Gottesmutter Maria, auf die sich viele ihrer Aussagen von Anfang
beziehen, was man als Demut, Selbstironie oder Berufsiiberzeugung
verstanden hatte. “Meine Familie ist so alt, dass es beinahe einem
kleinen medizinischen Wunder gleichkommt, wenn ich fir relativ
normal gelten darf, ich meine, was meinen Geisteszustand betrifft”>.

54 Ebda.
55 S. 29.



138 Peter André Bloch

Sie ist im Gesprich mit Missionar Rose auch nicht bereit, auf die
Moglichkeit eines Wunders zu verzichten: “Ihr strammes Urteil er-
staunt mich ein wenig, Herr Missionar Rose. Als Theologe miissen Sie
doch immerhin mit der Méglichkeit eines Wunders rechnen”>. Wobei
sich mehr und mehr Anzeichen von Befehlsfreude, Herrschsucht,
Unterwerfungsfreude kundtun: Sie ldsst ihre Verwandten mit Medika-
menten vollstopfen, kommandiert ihre Untergebenen herum — mit den
Pflegern spricht sie nur noch im Imperativ —, so dass sich ihre
Liebenswiirdigkeit gegentliber andern als interessehaft kundtut, beson-
ders in ihrem Umgang mit Frau Rose, die sie bisher riicksichtslos
finanziell ausgenommen hatte, um nun selber die volle Verantwortung
Uber Mébius zu ibernehmen. Angesichts der vollkommenen Einge-
schlossenheit der Physiker, ihrer Bewachung, der Umstellung des
Hauses durch Wirter, des eingeschalteten Flutlichtes, gibt sie — wie in
Uiberirdisches Licht getaucht — nun ihr Geheimnis preis: “Auch mir ist
der goldene Koénig Salomo erschienen.” Sie beschreibt ihre Begegnun-
gen mit ihm, im Sinne der Verkiindigung der Gottesmutterschaft
Marias durch den Erzengel, gepriesen im Hohen Lied: “Sein Blick
ruhte auf mir. Seine Lippen 6ffneten sich. Er begann mit seiner Magd
zu reden. Er war von den Toten auferstanden, er wollte die Macht
wieder libernehmen, die ihm einst hienieden gehorte, er hatte seine
Weisheit enthiillt, damit in seinem Namen Mobius herrsche.” Sie greift
Mobius der Treulosigkeit an, des Verrats an Salomo, weil er zu
verschweigen versuchte, “was nicht verschwiegen werden konnte.
Denn was ihm offenbart worden war, ist kein Geheimnis. Weil es
denkbar ist. Alles Denkbare wird einmal gedacht. Jetzt oder in der
Zukunft. Was Salomo gefunden hatte, kann einmal auch ein anderer
finden, es sollte die Tat des goldenen Konigs bleiben, das Mittel zu
seiner heiligen Weltherrschaft, und so suchte er mich auf, seine
unwiurdige Dienerin. [...] Der goldene Konig hat mir den Befehl
gegeben, Mobius abzusetzen und an seiner Stelle zu herrschen.” Und
sie erzdhlt, wie sie durch Manipulation, Betdubung und Diebstahl
seiner Aufzeichnungen durch Photokopieren, alle seine Erkenntnisse
besass, “bis ich auch die letzten Seiten besass”®’. Sie verkiindet ihnen

56 S. 33.
37 882



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 139

auch, wie sie fur die Umsetzungen der Ideen in Wirklichkeit Kapital
brauchte, wie sie Riesenwerke griindete, um “das System aller mog-
lichen Erfindungen auswerten zu konnen”®®. Sie schildert auch, wie
sie alle drei Physiker bewusst zu “gefihrlichen Verriickten” machte.
“Ihr wart bestimmbar wie Automaten und habt getotet wie Henker”®°.
Sie seien nun durch ihre Werkpolizei im ausbruchsicheren Gefingnis
fir immer festgehalten, wihrend sie selbst die Macht Salomos iiber-
nehme:

Ich fiirchte mich nicht. Meine Anstalt ist voll von verrlickten Verwandten, mit
Schmuck behingt und Orden. Ich bin die letzte Normale meiner Familie. Das
Ende. Unfruchtbar, nur noch zur Nichstenliebe geeignet. Da erbarmte sich
Salomo meiner. Er, der tausend Weiber besitzt, wihlte mich aus. Nun werde ich
michtiger sein als meine Viter. Mein Trust wird herrschen, die Linder, die
Kontinente erobern, das Sonnensystem ausbeuten, nach dem Andromedanebel
fahren. Die Rechnung ist aufgegangen. Nicht zugunsten der Welt, aber zugun-
sten einer alten, buckligen Jungfrau®!.

Man erinnert sich an Mobius’ Anti-Psalm, an sein provokantes Besin-
gen vom Weltuntergang, der zu verhindern wire. Weshalb er ihn
gewissermassen wie einen Bannspruch aussingt, um sich von der
Familie, und damit aller Weltlichkeit, zu trennen, in tragischem Irrtum,
der ihn anschliesslich auch Schwester Monika toten und letzter End-
giiltigkeit sein grosses Opfer und das seiner Freunde beschliessen
lisst. Nicht wissend, dass der Entscheid absurd, lingst Gberholt ist,
eine uberflissige Tat der Nichstenliebe. In der Maske der Verriicktheit
spricht Mobius die Wahrheit; dies macht seinen Psalm Salomos nicht
etwa zum vorgestellten Provokationssong, obwohl er diese Funktion,
von ihm selbst geplant, wohl auch hat. In Wirklichkeit singt er in
dusserster Erregung das Lied vom Weltuntergang, gesungen von ei-
nem, der den archimedischen Punkt erreicht hat, durch sein Denken,
in der Wirklichkeit gewordenen Vorstellung. Diese gleiche Einsicht hat
er am Schluss, als er sich mit der Rolle des armen Koénig Salomo
identifiziert, diesmal nicht in Ekstase, sondern in vollkommener Selbst-

58 S. 83.
59 Ebda.
60 S. 84.

61 S.85.



140 Peter André Bloch

kontrolle, zusammen mit den beiden, nunmehr zu Freunden gewon-
nen fritheren Feinden, indem sie ihre Rolle tiberpriifend, diese endgtil-
tig Ubernehmen: im tragischen Wissen um das kommende, unaufhalt-
same Ende, an dem sie mitschuldig geworden sind: Newton sagt, sein
alter ego nachformulierend, die so entlarvenden Worte: “Hypotheses
non fingo”2. Er hat neben naturwissenschaftlichen Werken auch
theologische Biicher verfasst: “Bemerkungen zum Propheten Daniel
und zur Johannes-Apokalypse”®. D.h. in Newtons Schriften finden
sich, antizipierend, Endzeitgedanken vorformuliert, wenn auch in
einer noch anderen, christlichen, Variation. — Einstein spricht von
seiner Relativitidtsformel der Umwandlung von Materie in Energie: “Ich
liebe die Menschen und liebe meine Geige, aber auf meine Empfeh-
lung hin baute man die Atombombe”®. D.h. er hat die enorme
Zerstorungskraft einer Formel erfahren; wie sich etwas Gedachtes im
Kampf um die Macht gegeniiber andern auswirken kann. — Und
schliesslich Mobius, in der Rolle des wissenden Salomo, der einst
unermesslich reich, weise und gottesfiirchtig war, dessen Weisheit
aber die Gottesfurcht zerstorte, so dass er alles verlor. Wie Moses vom
Berg Tabor das ihm verheissene Land erblickt, so vermag er visionir in
die Zukunft zu sehen: das ihm einst anvertraute Reich, das nunmehr
“leer [...] eine blauschimmernde Wiiste, und irgendwo um einen
kleinen, gelben, namenlosen Stern kreist, sinnlos, immerzu, die radio-
aktive Erde”®. Das Ungliick vollzieht sich durch sein Denken und
vollends im selbstindig gewordenen, krankhaft-verriickten Umsetzen
durch die Irrenidrztin; er ist der voraussehende, weil allein alles
wissende Zeuge der eintretenden Katastrophe.

Im Turmbau beschreibt Diirrenmatt selbst, wie nahe er mit seinen
Physikern dem dramaturgischen Konzept des Oedipus kam; wie sehr
ihn Mobius an Oedipus erinnert, der durch die versuchte Flucht von
seinem Schicksal weg dessen Vollzug auslost®. Wohl setzte er diese
Dramaturgie wiederum systematisch fiir die Erklirung der paradoxal-

62 S. 86.
63 Ebda.
64 Ebda.
65 S. 87.

66  Friedrich Dirrenmatt, Turmbau. Stoffe IV-IX, Ziirich, Diogenes, 1990, S. 32,



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 141

tragischen Situation des Mobius ein, vertieft aber dessen Tragik ins
Visiondre. Was sich in den kleinen Zellen der Klinik les Cerisiers
vollzieht, wird zum Ausloser des Weltuntergangs, den er mit seinem
ersten Werk bereits gedanklich umspielt hatte, im Gegensatz zur Idee
des neuen Lebens. Indem Mobius’ Gesetz der Weltzerstorung durch
Mathilde von Zahnd’s Wahnsinn der Weltbeherrschung zur Wirkung
kommt, kann der einmal gedachte Weltuntergang nicht mehr aufge-
halten werden. Denn die einzig kontrollierende Kraft der Verniinftig-
keit hat sich selber ausgeloscht, wird aber machtloser Zeuge des
grauenhaften Vollzugs. Doch seine Vision wird diejenige des Zuschau-
ers, der weiss, dass fiir seine Gesellschaft die wissenschaftliche und
wirtschaftliche Durchfiihrung des oekologischen und physikalischen
Zusammenbruchs des Weltsystems lingst beschlossene Sache ist. In
naher Zukunft wird Wirklichkeit, was Mobius zu verhindern sucht.
Entwickelt Dlrrenmatt im Besuch der alten Dame eine Dramaturgie
des sich konsequent vollziehenden Selbstbetrugs, der die riicksichtslo-
se Durchsetzung aller finanziellen — kapitalistischen — Selbsterfiillun-
gen zulisst, weil sich alle moralischen Kontrollmechanismen von
selbst aufgehoben haben, so tibertrigt sich nun die persdnliche Tragik
des Mobius und seiner Freunde auf die Menschheit, die zum potentiel-
len Opfer der unkontrollierten menschlichen Denkfihigkeit geworden
ist, wovon die ersten Symptome bereits splirbar werden, in der Angst
des Mobius, aber auch in der tiglichen Wirklichkeit des Zuschauers
oder Lesers. Demonstriert Der Besuch der alten Dame gleichnishaft
und in komodienhaft-sarkastischer Ironie fir den verstehenden Zu-
schauer das Bewusstsein einer entstandenen kollektiven Schuld vor,
so feiert Durrenmatt im Ubertragenen Sinne in den Physikern die
schwarze Messe der Verwandlung der Idee einer Weltauflosung der
Masse in Energie in faktische Tatsichlichkeit. Transzendenz wird in
komodiantischer Verkehrung Immanenz, in vollkommener Umkeh-
rung des Schopfungsbegriffs. Was der griechische Mythos fiir das
Schicksal eines Einzelnen entwickelnd darstellt, im wirklichkeitsge-
wordenen Fluch an Oedipus, das erweitert Dlrrenmatt in gleichnis-
hafter Ubertragung auf das zuende gedachte, sich vollendende und
nunmehr aufhebende Weltsystem.

Mit geradezu liturgischer Besessenheit entwickelt Diirrenmatt noch-
mals, und diesmal auf der Ebene der wissenschaftlichen Erkenntnis,



142 Peter André Bloch

aber auch auf derjenigen der innerweltlichen Wirklichkeit, das System
der dramaturgischen Gegenliufigkeit, auf der Ebene der Hypothese,
aber auch der Umsetzung in die Genese, wobei diese durch Verkeh-
rung nicht ins neue Leben, sondern in den Untergang fiihrt. Was in der
Komposition als hochste komodiantische Virtuositdt erscheint, ist
Stilisierung, formgewordene Einsicht in die Unabidnderlichkeit des
tragisch-grotesken Vollzugs der Selbstauflésung der Welt durch den
Menschen selbst. Aber dazu bedarf es der existentiellen Lesart des
Werks, nicht nur der Erfassung der kiinstlerisch-dsthetischen, philoso-
phisch-religiosen, psychologischen oder gar biographisch-anekdoti-
schen Ebene, des Spiels des Satzes und Gegensatzes: es geht ums
Verspiegeln einer existentiellen Erkenntnis in die Wirklichkeit der
Biihne, die noch die emanzipatorische Kraft der Weihe in sich hat,
auch wenn sie die Maske der Komddie trigt.

Dirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung
zur Uberwindung ideologischer Festlegung

Man erinnere sich an die etwas paradoxe Fragestellung am Anfang:
Wie es Durrenmatt gelingt, angesichts seiner Einsicht in die Unmog-
lichkeit der Darstellbarkeit in sich abgeschlossene Werke zu schaffen,
die seinem Verzicht auf Endgiltigkeit Rechnung tragen, gleichzeitig
aber als Gleichnisse grosster Verbindlichkeit in die Literaturgeschichte
eingegangen sind. Dazu zum Schluss sein eigener, vielleicht etwas
anekdotischer, aber fiir unser Thema doch wichtiger Kommentar:

Vor Dirrenmatts 60. Geburtstag fiihrte ich ein lingeres Telephon-
gespriach mit ihm. Ich wusste, dass er iiber seinen fritheren Verleger
Peter Schifferli eng mit Sils-Maria verbunden war und in dieser
Gegend wichtige Freunde hatte: Marc Eichelberg im Fextal und Varlin,
den Maler in Bondo. Gerne hitte ich ihn ins Nietzsche-Haus in Sils-
Maria eingeladen, doch er zog es vor, mit seinen Gisten in einem
Hotel zu feiern, besuchte allerdings bei dieser Gelegenheit das kleine
Nietzsche-Museum. Damals fragte ich ihn, ob er allenfalls einmal an
einem Kolloquium tber sein Verhiltnis zu Nietzsche sprechen wiirde.
Er gab zu, dass er sich immer wieder mit dem Dichter-Philosophen



Diirrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 143

auseinandergesetzt habe, auch wihrend seines Philosophie-Studiums
in Bern; dass er in seiner Studentenbude ein Portrit Nietzsches gemalt
habe zum Thema Krieg und Ideologie. Nietzsche schien ihm unheim-
lich, es gehe ihm immer um das Absolute: um die absolute Wahrheit,
um die absolute Tugend, um die Infragestellung der Hierarchien.
Dabei habe er mit Recht von der “Umwertung aller Werte” gesprochen
und ganz neue Visionen entwickelt; aber wiederum unter dem Aspekt
einer absoluten Verinderung der Perspektiven. Auf meine Frage, ob
denn nicht das Konzept von Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir
Alle und Keinen, mit seinen Antithesen und Verschrinkungen, mit
seinem permanenten Uberholen des Gesagten auf weitere Ziele, mit
seiner Uberwindung des Gegenwirtigen auf das Zukiinftige hin, nicht
seinen eigenen Ansitzen entspreche, wehrte Dirrenmatt vehement
ab, indem er meinte: Nietzsche setze tatsichlich Antithesen, die er
dauernd uberholend ad absurdum fihre; “irgendwie aber setzt er
dauernd in Frage, dauernd ein Ziel oder eine These setzend, wovon
man sich immer wieder entfernt.” Dirrenmatt weiter: “Ich denke, man
muss die Antithesen nicht als feste Pole setzen, sondern sie dialektisch
ins Spiel ihrer eigenen Verkehrungen bringen; erst dann wird das
Ganze interessant. Wer will denn heute schon eine neue Ideologie
begriinden? Reicht es nicht, wenn man die Prozesse, die dazu fiihren
sichtbar macht und in ihrer ganzen Paradoxie aufdeckt?” Nietzsche
bleibe seiner Meinung nach zu nahe beim satirischen Parodieren der
Fragestellungen, wihrenddem er selber noch einen Schritt weitergehe
und das Ganze ins Problem des Paradoxen zuriicknehme. Als Student
habe er eine Dissertation “Uber den Begriff des Tragischen bei
Kierkegaard” angefangen, aber nicht zu Ende gefiihrt. Denn: was
heisse denn schon “tragisch” angesichts des Nichts?’

Als Dramatiker gehe er eigentlich die Frage von hintenherum an,
in der Verkehrung, iiber das Komische. Man komme so weniger in die
Gefahr des Sich-Festlegens, was doch fiir Nietzsche zum grossen
Problem geworden sei. “Die Menschen wollen eben immer Losungen,

67 Vgl. dazu: Roger W. Miiller Farguell, “Zur Dramaturgie aporetischen Denkens.
Dirrenmatt und Kierkegaard”, in: Neue Perspektiven zur deuischsprachigen
Literatur der Schweiz, Amsterdamer Beitrdge zur neueren Germanistik, Bd. 40,
Hrsg. Romey Sabalius, Amsterdam/Atlanta, 1997, S. 153-165.



144 Peter André Bloch

Rezepte. Sie lieben es, sich festzulegen. Dabei ist der Weg ins Laby-
rinth aller moglichen Denkprozesse doch viel interessanter, offener,
kreativer, wenn auch in sich und fiir einen selbst unendlich riskanter

(lacht).”%8

Résumé

Diirrenmatt est le dramaturge d'une anti-idéologie sans concession. 1l s’inscrit en faux
contre toute univocité et toute simplification propre a un systéme. Son choix est celui
d’une poétique de la polysémie qu'il approfondit sans reliche en créant des pieces et
des récits aux implications sans cesse plus grotesques et plus absurdes. Notre analyse
des oeuvres précoces de Durrenmatt tente de mettre en évidence les premiers degrés
de son mode de pensée dialectique, qui, par une série d’approches toujours renouve-
lées et sur une trame passablement diverse, déroule une multitude de perspectives
interdépendantes par leur complexité méme et s'annulant de ce fait dans I'absurde.
On en déduira aussi de précieux indices pour comprendre son oeuvre tardif, ou sa
thématique fondamentale, le labyrinthe et le paradoxe, est variée i travers de
multiples approches existentielles.

Un des thémes principaux de l'oeuvre durrenmattienne, c’est le basculement
dans l'antithése et le retournement, source de surprise, aboutissant 4 confronter en
permanence des contraires finalement inconciliables. Penseur dialectique, il dispose
d’une large palette de termes opposés, comme le pouvoir et I'impuissance, le bonheur
et la souffrance, le temps et I'éternité, le crime parfait et le chitiment fatal, le bourreau
et la victime, autant d’antagonismes indissociables déversés en cascades dans son
théatre sensuel et grotesque, discutant du hasard et de la nécessité, a travers la
démesure de plus en plus folle des formes de représentation et des mécanismes de
pensée. Le dessein, toutefois, reste toujours le méme: faire éclater toute univocité
dans les mille facettes d’'un miroir fait de jeux et de représentations scéniques ne
rechignant pas a la parodie.

68 Peter André Bloch, “Gesprich mit Friedrich Diirrenmatt {iber Friedrich Nietzsche
in Sils-Maria, Sommer 1981”, handschriftliche Notizen.



	Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung

