
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 29: Ordo inversus

Artikel: Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung

Autor: Bloch, Peter André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter André Bloch

Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung

Ich male und schreibe gerade deshalb, weil beides heute grundsätzlich nicht
mehr möglich ist. Die Zeit der geschlossenen Weltbilder ist vorbei. Ich wäre in
dieser Beziehung vielleicht am besten Lessing vergleichbar, der nicht Wahrheiten
darstellt, sondern die Suche nach der Wahrheit1.

So Dürrenmatt im Jahre 1980 über seine Arbeit als Schriftsteller und
Maler, als er an der Panne arbeitete und vergeblich nach einer
Aufführungsmöglichkeit auf einer deutsch-sprachigen Bühne suchte. Er
sei ununterbrochen auf der Suche nach neuen Darstellungsmöglichkeiten

und Ausdrucksformen, in denen sich die Spannung zwischen
subjektiver Vision und objektiv-verständlicher Formulierung überwinden

lasse. Man sei so schnell auf etwas festgelegt: "Alles, was man sagt
und schreibt, ist mehrdeutig [...] Jedes Bild, jedes Werk, steht schon
von seiner Entstehung an grundsätzlich im Spiegel seiner Mehrdeutigkeit,

ist also von vornherein nicht mehr eindeutig festlegbar. Vielleicht
sind es gerade diese Schwierigkeiten, die Unmöglichkeit der eindeutigen

Darstellbarkeit, was mich beim Arbeiten am meisten fasziniert, der
Wettlauf mit dem Scheitern, Versagen"2.

Diese Äusserungen über eine Poetik der Mehrdeutigkeit, des
Selbstzweifels an der Möglichkeit eines objektiv abschliessbaren Werks
haben mich bewogen, über das Thema der Verkehrung in seinem
Schaffen nachzudenken. Die Frage wäre, wie es Dürrenmatt gelingt,
trotz seiner Einsicht in die Unmöglichkeit eines definitiven Abschlusses,

immer wieder neue Werke zu konzipieren, die von vornherein auf
die Idee der Endgültigkeit verzichten. Welches sind die Ausdrucksmit-

1 Peter André Bloch, "Gespräch mit Friedrich Dürrenmatt zum Thema 'Bild und
Gedanke' in Neuenburg, 18. Februar 1980; in: Bild und Gedanke, Festschriftfür
Gerhart Baumann, Hrsg. von Günter Schnitzler, München, Fink Verlag, 1980,
S. 10.

2 Ebda.



106 Peter André Bloch

tel, die diesem Verzicht Rechnung tragen und den Gedanken des

permanenten Scheiterns aushalten, ja daraus geradezu eine Kunstform
machen? Dies meine Ausgangsposition beim Durchdenken einiger
seiner frühen Werke, unter dem Aspekt der Verkehrung, Umdrehung,
purzelbaumhaften Verdrehung. Und ich habe, im Sinne einer grotesken

Behauptung, am Anfang die Vermutung anzudeuten, die sich
nicht belegen, wohl aber untersuchen lässt, dass Dürrenmatt als
Erzähler und als Dramatiker im Grunde - mutatis mutandis - immer
dasselbe Werk geschaffen, mit immer denselben Grundfragen,
vergleichbaren Ansätzen und Schlussfolgerungen, die indessen aufgrund
einer unendlichen Vielfalt an unterschiedlichen Stoffen, Themen und
Veranschaulichungsmöglichkeiten, diese meine Vermutung widerlegen.

Ich werde diesen Versuch einer weiterentwickelnden Vertiefung
einer einmal aufgeworfenen Frage anhand der Erzähl- und später der
Dramenstrukturen einiger bekannter Frühwerke nachzuweisen
suchen, mit der Bitte an Sie, mir einige Wiederholungen nachsehen zu
wollen, die sich aber in ebenso vielen abwechselnden Veränderungen
wieder aufheben. Es sei im vornhinein auch verraten, dass diese
Grundverwandtschaft der Werke auf Dürrenmatts Fähigkeit des
dialektischen Denkens beruht, das seine dichterische Phantasie prägte
und zu gewissen stereotyp sich wiederholenden Mechanismen seiner
Argumentationsweise führte, in einer unglaublichen Treue zur Methode

und dem damit zusammenhängenden Zwang zur immer weiteren
Vertiefung eines einmal gefundenen Ansatzes.

Von den ersten Werken an finden wir bei Dürrenmatt antithetische
Verkehrungen. Sein erstes Werk, eine Komödie, endete mit einer
Weltexplosion; er entwarf sie 1943 unter dem Arbeitstitel Knopf und
veröffentlichte sie später unter dem Titel Untergang und neues Leben,
der in sich programmatisch den Gegensatz von Leben und Tod
umspannt. Unablässig findet man ihn am Versuch, unvereinbare
Gegensätze zusammenzubringen, auf der Suche nach Symmetrien und
Verkehrungen, nach Begriffen und ihren Gegensätzen und nach deren
bildhaften Veranschaulichungen, die dann spielerisch ad absurdum
geführt werden: z.B. den Menschen, der sich an die Stelle Gottes setzt,
im Drama Es steht geschrieben (1947 uraufgeführt); sehen und blind
sein im Drama DerBlinde. Aufbauen bis zum Zusammenstürzen in der
vernichteten Komödie Der Turmbau zu Babel-, das Recht des Men-



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 107

sehen auf Macht über andere oder das Recht des Staates über den
Menschen einerseits oder das Recht des Einzelnen auf Glück und
Selbstbestimmung anderseits, dargestellt an den Figurenkonstellationen

der "ungeschichtlichen historischen Komödie" Romulus der
Grosse, im Gegensatzpaar Romulus - Julia, in der Entscheidung der
Rea für einen Gatten, später aber ebenfalls im Spiegelpaar von Romulus

und Germanicus, in der Bedrohung auch durch ihren künftigen
Gegenspieler Theoderich. Wer will und kann noch Macht über andere
ausüben, glaubt noch an die Richtigkeit einer - seiner - Botschaft, und
mit welcher Legitimation?

Spiel mit einer brüchig gewordenen Idyllik:
Das Faszinosum des perfekten Verbrechens

In den frühen Kriminalgeschichten - DerRichter und sein Henker, Der
Verdachfi, das Versprechen4 — verlagert sich Dürrenmatts spielerische
Denkkraft auf die Schaffung der antithetischen Gegensatzpaare von
Recht und Gerechtigkeit, Schuld und Sühne, von perfektem
Verbrechertum und polizeilicher Kriminalistik. In Der Richter und sein Henker

wird vor dem Hintergrund einer idyllischen Landschaft und einer
liebenswürdig funktionierenden Gesellschaft ein darin frei schaltendes
Verbrechermilieu geschildert, welches - wie ein geschützter Kleinstaat
im Staat - unter dem Deckmantel internationaler Wirtschaftsförderung
ein Verbrechen nach dem andern begeht, denen die Justiz durch
Vorurteile und Polit-Mechanismen nicht beikommen kann. Einflussreiche

Nationalpolitiker und hohe Militärs, Künstler und Wirtschaftsmagnaten

machen unter dem Deckmantel eines höheren, alles erlaubenden

Staatsinteresses mit. Ihr Interesse gilt nicht der Frage nach dem

3 Der Richter und sein Henker/ Der Verdacht. Die zwei Kriminalromane um
Kommissär Bärlach, in: Friedrich Dürrenmatt, Werkausgabe in dreissig Bänden,
Hrsg. in Zusammenarbeit mit dem Autor, Bd. 19, Zürich, Diogenes, 1978.

4 Das Versprechen. Requiem auf den Kriminalroman, in: Friedrich Dürrenmatt,
Werkausgabe in dreissig Bänden, Hrsg. in Zusammenarbeit mit dem Autor,
Bd. 22, Zürich, Diogenes, 1978.



108 Peter André Bloch

Guten oder dem Bösen, sondern einzig und allein dem Kapitalgewinn.
Tschanz, der Mörder aus Ehrgeiz, weil er sich in die Welt des Erfolgs
integrieren möchte, wird - als kleiner Fisch - ausgeschaltet; Bärlach,
in dessen Personalperspektive sich alles, wie in einem operativen
Zentrum, vereinigt, kann die ganze Angelegenheit in eigener
Sachkompetenz souverän regeln, indem er den ursprünglichen Mord an
Schmied gewissermassen aus sich selbst heraus, in Kenntnis seiner
Voraussetzungen und der dazu gehörenden Konstallationen löst, ohne
öffentliche Bekanntgabe der wahren Sachverhalte; der offizielle
Polizeiapparat indes wurstelt, nur teilinformiert, weiter, im Dienste einer
ahnungslosen, scheinbar friedlichen, breiten Öffentlichkeit, in einem
Lande der idyllisch-persönlichen Selbstinteressen, die sich selbst im
problematischen, wenn auch ungebrochenen Berufsethos des
Kriminalisten spiegeln.

Das so komplexe Gegensatzpaar von "Richter" und "Henker" und
die These vom perfekten Mord führen den Kommissär Bärlach
bekanntlich dahin, den nicht überführbaren Edelverbrecher in
überraschender Verkehrung für ein Verbrechen zu richten, das er eigentlich
nicht begangen hat. So dass sich nicht nur am Anfang ein Polizist
als Mörder seines Kollegen erweist, sondern in Parallele dazu auch
am Ende, indem Bärlach Tschanz zum Hinrichtungsmord an seinem
Gegenspieler Gastmann treibt, durch seine Entlarvung aber auch in
den Selbstmord. Bärlach ist nicht nur gerecht; im Namen der Gerechtigkeit

begeht er auch Unrecht, wird zur rächenden, komplex-paradoxen

Richter-Henkerfigur. Der Polizist als Mörder, ist die erste Position,

die wir z.B. aus Kleists Zerbrochenem Krug kennen. Dass Tschanz
den Täter suchen muss und, um sich zu entlasten, Gastmann seine
eigene Tat anzulasten versucht und ihn daher tötet, die zweite (bei
Kleist bleibt es bei der Drohung); dass dies Bärlach nicht nur weiss,
sondern aus eigener Absicht sogar inszeniert, öffnet eine weitere
Handlungsdimension, allerdings, für den Leser wie für Tschanz, als
scheinbar kriminalistischer Überraschungseffekt, erst am Schluss:
Bärlach ist der eigentliche Täter, hat er doch für sich längst den wahren
ersten Mörder entlarvt und, mit ihm spielend, zum Vollzug des zweiten
Mords gebracht, aus eigenem Interesse, um eine höhere Gerechtigkeit,
die seinige, durchzusetzen. Auf dieser Ebene - durch den Selbstmord
des Mörders Tschanz - vollzieht sich für den Kriminalleser, im Sinne



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 109

des jüdischen Rachegesetzes, eine Art Natur-Gerechtigkeit, vergleichbar

z.B. mit Agatha Christis Orientexpress, indem nur wenige
Eingeweihte den wirklichen - geradezu mythischen - Tathergang kennen,
die Öffentlichkeit indes davon nichts erfahren wird, damit die nach
menschlichem Ermessen im Recht befindlichen, aber Selbstjustiz
ausübenden Täter vor den Gesetzen eines Rechtsstaates geschützt bleiben.

Recht setzt sich durch, wenn auch ohne die Mittel offizieller
Rechtsprechung, wie dies in vielen traditionellen Detektivromanen

gang und gäbe ist.

Bei Dürrenmatt öffnet sich nun, mit dem Besuch des Schriftstellers
durch Bärlach und Tschanz, eine weitere Dimension, die in einer Art
Selbstreflexion über den Sinn des Schreibens mündet. Vorerst geht es

um eine Art Selbstparodie des Schriftstellerberufs: "Sie trauen mir den
Mord nicht zu?"5 ist die erste enttäuschte Frage des Schriftstellers, und
darauf die sarkastisch-komödiantische Bemerkung: "Da haben wir es

wieder, die Schriftsteller werden in der Schweiz aufs traurigste
unterschätzt"6. Sodann, im Sinne einer Umkehrung, von Dürrenmatt indirekt

erzählt: "Er sei eben auch eine Art Polizist, sagte er, aber ohne
Macht, ohne Staat, ohne Gesetz und ohne Gefängnis hinter sich. Es sei
auch sein Beruf, den Menschen auf die Finger zu sehen"7. Nach einem
dreiviertelstündigen Gespräch über Kochkünste, dessen Sinn erst am
Schluss, in der grotesken Essszene Bärlachs mit dem überführten
Täter, klar wird - gibt er zu, dass er Gastmann kenne, indem er sich
"ein Bild von ihm"8 mache (Hinweis auf die Thematik von Max Frisch,
aber in parodistischer Verkehrung), um dann die grundsätzlich zufällige

Ambivalenz seines Tuns darzustellen: Mit Blick auf Bärlach, den er
damit antizipierend entlarvt, beifügend: "Man könnte sein Gegenteil
im Bösen konstruieren, wie man eine geometrische Figur als Spiegelbild

einer andern konstruiert, und ich bin sicher, dass es auch einen
solchen Menschen gibt - irgendwo - vielleicht werden Sie auch
diesem begegnen. Begegnet man einem, begegnet man dem andern"9.
Bei Gastmann sei "das Böse nicht der Ausdruck einer Philosophie oder

5 S. 77.
6 Ebda.

7 S. 81.

8 S. 82.

9 S. 82/3.



110 Peter André Bloch

eines Triebes, sondern seiner Freiheit: Der Freiheit des Nichts"10. Der
Schriftsteller vermag durch sein analytisches Denken die wirkenden
Kräfte der Kriminalhandlung freizulegen und in Selbstparodie - durch
die Selbstüberschätzung von Tschanz, der die Aussage auf sich bezieht

- darüber hinaus noch den erneuten Mord zu motivieren!
D.h. hinter der vordergründigen Kriminalhandlung und deren

eigener Parodierung: durch das erneute Brauchen des Mörders inbe-

zug auf eine weitere Kriminalhandlung, so dass sich also zwei
Kriminalhandlungen grundsätzlich ineinander verschieben, öffnet sich der
Blick auf Grundsätzlicheres: auf die Motivation des Tuns, im Dienste
einer Überzeugung, einer den Menschen zutiefst motivierenden
Geisteshaltung, das Thema der Gerechtigkeit damit vom Absoluten ins
Relativ-Perspektivistische zurücknehmend, die Beurteilungskriterien
somit umkehrend. Nicht das Absolute zählt für den jeweiligen Täter,
sondern das Subjektiv-Persönliche. Und interessant wird dies gerade
dadurch, dass es seinen Taten einen gedanklich-philosophischen
Überbau verleiht, im Sinne einer rechtfertigenden Selbstinterpretation,
die ihn hinwiederum zum Opfer seiner eigenen Überzeugungen
macht. So dass er - in erneuter Verkehrung - wiederum sowohl Täter
als auch Opfer wäre.

Auch im Verdacht braucht Dürrenmatt die Vorstellung von der
harmlos-idyllischen Friedensinsel Schweiz als Vordergrund für die
Darstellung einer abgrundtief-sadistischen Kriminalgeschichte. Im
Nobelquartier des Zürichbergs schildert er die Spitalklinik Sonnenstein,
wo ein Naziverbrecher ohne Narkose Operationen an reichen Kranken

vornimmt, die er mit Floffnung auf Lebensverlängerung oder
Genesung hinhält, sie grauenhaft quälend und schliesslich auch
beerbend. Kommissär Bärlach lässt sich als schwerkranker Krebspatient in
die Klinik einweisen, um selbst die Erfahrungen eines zum Tode
verurteilten Patienten zu machen, den ganzen Mechanismus der
Todesmaschinerie ohne Fluchtmöglichkeiten zu durchschauen, mit der
Doppelperspektive: entweder des eigenen Todes oder aber der
Verhaftung oder Hinrichtung des Sadisten. Die ursprüngliche Setzung "Sie

spüren Krankheiten auf und ich Kriegsverbrecher"11 verändert sich

10 S. 83.
11 S. 202.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 111

bald in ein sadistisches Katz-und Mausspiel des Arztes mit dem
Kranken, dessen Vermutungen sich alle bestätigen, ja vertiefen: Em-
menberger, der als Student einen Freund auf einer Bergwanderung
durch eine narkoselose Notoperation vor dem Ersticken gerettet hatte,
macht aus seiner Lust zu quälen seinen Beruf, ermordet den
Nazischergen Nehle, um an dessen Stelle die Lagerinsassen ohne
Betäubungsmittel zu operieren, mit dem Versprechen, sie nach gelungener
Operation in ein weniger hoffnungsloses Konzentrationslager zu
entlassen, so dass sich diese alle freiwillig melden, genauso wie heute die
schwerreichen Patienten, die ihren Tod zu überwinden hoffen mit
Emmenbergers absurder Kunst. Je mehr Bärlach den Verbrecher durchschaut

und dieser die Enttarnungsversuche seines Verfolgers, umso
aussichtsloser wird dessen Lage, ohne jede Chance seinem Peiniger
ausgeliefert: todkrank, eingegittert, von einem arzt-abhängigen Personal

betreut: einem taubstummen Arbeiter, einer bigotten
Krankenschwester und einer morphiumsüchtigen Ärztin, seiner Geliebten,
Edith Marlock, einer ehemaligen enttäuschten Kommunistin, Häftling
4466 des Vernichtungslagers aus Stutthof bei Danzig.

Betrafen die Gegensatzpaare in der ersten Kriminalgeschichte vor
allem das Thema von Recht und Gerechtigkeit, von Lüge und Wahrheit,

von Schuld und Sühne, von Bekennen und Bestrafen, so vertieft
Dürrenmatt die Auseinandersetzung ins noch Grundsätzlichere. Formal

wählt er wiederum das Grundmuster der Gegenüberstellung
zweier sich ausschliessender Positionen; und wiederum geht es um
das Enttarnen eines perfekten Verbrechens. Diesmal aber wird das
Motiv der persönlichen Abrechnung als Handlungsmotiv in den
Hintergrund verlegt, während im Vordergrund die denunzierenden
Schilderungen grässlich sadistischer Veranlagungen und menschenverachtender

Verbrechen in den Konzentrationslagern stehen, die sich nun
in der Zürcher Klinik wiederholen, wo das Paradies der Reichen sich
als eine Hölle von Torturen erweist. Es geht um die Frage nach der
Begründung des Bösen in der Welt, die mit einer Vielfalt von literarischen

und bildnerischen Anspielungen (z.B. Dantes Inferno "Lasst

jede Hoffnung fahren, die ihr mich durchschreitet !"12, Dürers Ritter,
Tod und Teufel) hinterfragt wird und in der Selbstdarstellung des

12 S. 219.



112 Peter André Bloch

Verbrechers gipfelt, der in Hitler-Phrasen sein stolzes Credo verkündet,

es in Gegensatz bringend zur Ausgehöhltheit der christlichen
Glaubensbotschaft oder des humanistischen Gedankenguts der heutigen

Zeit:

Man weiss ja auch nicht recht, woran man denn eigentlich glaubt, es ist nicht
etwa nichts, weiss Gott nicht, man glaubt doch - wenn auch recht dämmerhaft,
als wäre ein ungewisser Nebel in einem - an so etwas wie Menschlichkeit,
Christentum, Toleranz, Gerechtigkeit, Sozialismus und Nächstenliebe, Dinge, die
etwas hohl klingen, was man ja auch zugtibt, doch denkt man sich immer noch:
Es kommt ja auch nicht auf die Worte an, am wichtigsten ist es doch, dass man
anständig und nach bestem Gewissen lebt. Alles, was man unternimmt, die Taten
und die Untaten, geschieht auf gut Glück hin, das Böse und das Gute fällt einem
wie bei einer Lotterie als Zufallslos in den Schoss; aus Zufall wird man recht und
aus Zufall schlecht13.

Emmenberger indessen hat klare Glaubensgrundsätze: "Wie die Christen

an drei Dinge glauben, die nur ein Ding sind, an die Dreieinigkeit,

so glaube ich an zwei Dinge, die doch ein und dasselbe sind,
dass etwas ist und dass ich bin. Ich glaube an die Materie, die
gleichzeitig Kraft und Masse ist, ein unvorstellbares All und eine
Kugel, die man umschreiten kann." Er glaube, dass er selbst "ein Teil
dieser Materie, Atom, Kraft, Masse, Molekül" sei, aber er sei "als Teil
nur ein Augenblick, nur Zufall, wie das Leben dieser ungeheuren Welt
nur eine ihrer unermesslichen Möglichkeiten" sei. Es gebe keinen
Sinn, keine Gerechtigkeit, nur die Freiheit, sich für Augenblicke
ausserhalb dieser Weltordnung zu stellen, wenn man es wage, "ich
selbst zu sein und nichts ausserdem"14: "ich wagte es, ich selbst zu sein
und nichts ausserdem, ich gab mich dem hin, was mich frei machte,
dem Mord und der Folter". [...] "in den Schreien und in der Qual, die
mir aus den geöffneten Mündern und aus den gläsernen Augen
entgegenschlägt, über die ich mich bücke, in diesem zitternden,
ohnmächtigen, weissen Fleisch unter meinem Messer spiegelt sich mein
Triumph und meine Freiheit und nichts ausserdem"15. Der Verbrecher
befindet sich im Zustand absoluter Ekstase, totaler Bewusstheit und

13 S. 248.
14 S. 252.
15 Ebda.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 113

Macht, Bärlach hingegen in traumatischer Angst, im Bewusstsein
totaler Ausgeliefertheit und Leere, dem nur ein völliges Schweigen
entsprechen kann. In letzter Steigerung verlangt Emmenberger von
seinem Opfer eine Gegendarstellung zu seiner Position höchsten Ich-
Gewinns im absolut Bösen, den er als Punkt des Archimedes bezeichnet:

als den einzigen Sinn im Unsinn dieser Welt, den er ihm sogar
vorformuliert als das absichtsfreie Gute, "Gerechtigkeit, Menschlichkeit,

ohne Nebengedanken an Ruhm und Triumph über andere"16. Er

verspricht ihm die Freiheit, falls er dazu stehen und dies auch als

herausforderndes Credo an ihn zu formulieren imstande sei. Im
Grunde werden die Inhalte der christlichen Botschaft von der
Nächstenliebe, im Sinne der Bergpredigt angesprochen, die aber Bärlach zu
formulieren nicht imstande ist, weil es seinen Wunsch, wie Gott zu
sein, verriete, wozu er nicht bereit ist, weil es auch gerade bei ihm
gerade um die eigene menschlich-lustvolle Selbstbestätigung geht,
nicht nur um die fundamentalistisch-kühle Unterwerfung unter ein
Absolutum. Zwei spiegelbildliche Weltbilder, im Munde des Teufels,
vergleichbar der Versuchung Jesu vor dem Einritt in Jerusalem. So wird
es zur Hinschlachtung Bärlachs kommen, als letzte Steigerung zur
Folterung durch das unablässige Fortschreiten der Zeit: "So lag Bärlach
da und wartete auf den Tod. Die Zeit verging, die Zeiger schoben sich
herum, deckten sich, strebten auseinander und kamen wieder zusammen,

trennten sich von neuem"17. Mit Bärlach wartet der Leser
illusionslos auf den Vollzug, verfolgt mit angehaltenem Atem die letzten
Versuche des Opfers, sich kriechend davonzustehlen, am Schluss vor
dem Operationstisch erschöpft wartend: "Um ihn das Zimmer, die
Schränke, die Messer, das Bett, der Stuhl, die Uhr, immer wieder die
Uhr, eine verbrannte Sonne in einem bläulich verwesenden Weltgebäude,

ein tickender Götze, ein tickendes Antlitz ohne Mund, ohne
Augen, ohne Nase, mit zwei Falten, die sich gegeneinanderzogen, die
nun zusammenwuchsen"18.

Auch hier erweist sich das Böse - konsequent an das Gespräch
mit dem Schriftsteller anschliessend - als Ausdruck absoluter Freiheit,

16 s. 254

17 S. 256.

18 S. 257/8.



114 Peter André Bloch

das in Bärlachs Menschlichkeit wohl eine Gegenkraft findet, im
Grunde aber weder an der Herausforderung der Wette noch an den
eigenen Grenzen scheitert, sondern am eigenen falschen Kalkül, am
Zufall des einzig entkommenen Opfers, des Juden Gulliver, der ihn auf
dem Operationstisch photographiert, in ein anderes Konzentrationslager

überstellt und dort, als tot geglaubt, entkam; dieser vollzieht, als

von allen für tot gehalten, die allein ihm zustehende Rache, "gerecht
nach dem Gesetze Mosis, gerecht nach meinem Gotte"19.

Die Gegensatzpaare halten sich so sehr die Waage, dass am Ende
die Macht der Zeitlichkeit über diejenige des Überzeitlichen zu siegen
scheint, so dass im Grunde genommen eine Nebenhandlung dominant
zu werden hat, welche die scheinbare Haupthandlung zu Ende führt,
wie im vorigen Roman, nur mit umgekehrten Vorzeichen. Hatte
Bärlach das Ende durch eigene Intelligenz bewerkstelligt, so bleibt er
angesichts dieser gesteigerten Form von Satanismus hoffnungslos
unterlegen. Es ist der Jude Gulliver und der von Emmenberger als
Mordinstrument dressierte Zwerg, zwei Aussenseiter der Gesellschaft,
die - gewissermassen als künstliche Dei ex machina - die unerwartete
Rettung und die ihnen gemässe Rache vollziehen, wie es Gulliver
Bärlach gegenüber formuliert: "Was zwischen uns vorging, zwischen
dem Juden und seinem Peiniger, und wie sich die Rollen nach dem
Gesetz der Gerechtigkeit vertauschen mussten, wie ich der Peiniger
und er das Opfer wurde, das wisse ausser uns zweien Gott allein, der
dies alles zuliess"20. Was als Surrealismus erscheint, ist nichts anderes
als die ins Symbolhaft-Mythische gesteigerte Polarität von satanischem
Peiniger und des Vergessens unfähigem Opfer, welche wie ein Echo
aus dem Vernichtungslager Stutthof nun die absurde Handlung im
Zürcher Sonnenhof so beendet, dass "die Polizei unfehlbar auf Selbstmord

schliessen wird"21.

Auch in diesem Roman spielt das Medium der Presse und der
Literatur eine entscheidende Rolle, verteilt auf mehrere Figuren: Mit
Bärlachs Lektüre der amerikanischen Zeitschrift Life im Spital Salem
und der Entdeckung des Photos des Lagerarztes von Stutthof beginnt

19 S. 263.

20 Ebda.
21 Ebda.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 115

der Verdacht seines möglichen Weiterlebens in Zürich, durch die
vermutete Ähnlichkeit mit dem dortigen Chefarzt: D.h. ein Stück
frühere Wirklichkeit verspiegelt sich in die Jetzt-Realität, gibt Anstoss
zu deren Überprüfung. Anderseits gibt es die wissenschaftlichen
Publikationen des Lagerarztes: die Schweizerische medizinische
Wochenschrift sowie verschiedene Nummern der Lancet, "der berühmten
englischen Zeitschrift für Medizin"22, anhand derer Bärlach stilistische
Untersuchungen anstellt, indem er eindeutige Veränderungen von
Inhalt und Ausdruck bemerkt, was ihn in seinem Verdacht des
kriminellen Personenaustauschs bestätigt: Emmenberger schlüpfte in die
Haut eines Naziverbrechers, so dass aus zweien einer wurde, was
diesem dann erlaubte, in den Vernichtungslagern rücksichtslos seinen
sadistischen Lüsten zu frönen. Sodann gibt es den Herausgeber des
Skandalblättchens Apfelschuss "Schweizerisches Protestblatt für das

Inland samt Umgebung", mit einer Auflage von 45 Exemplaren, den
weltfremden schriftstellernden Journalisten Ulrich Friedrich Fortschig,
der - ein moderner Don Quijote - mit pathetischen Satiren einen
hoffnungslosen Kampf gegen die moderne Schweiz führt. Ihn lässt
Bärlach einen provokanten Text schreiben, mit dem Titel "Ein SS-

Folterknecht als Chefarzt", was dieser mit seiner Ermordung durch
Emmenberger zu bezahlen hat. Es ist eine Würdigung des zurückgetretenen

Bärlach in der Berner Tageszeitung Der Bund, welche seine
wahre Identität dem Chefarzt verrät, und es ist wiederum eine andere
Berner Zeitung: das Bernische Bundesblatt, das den Tod Fortschigs
mit allen Details meldet und seinen Bericht über den "wahrscheinlich
erfundenen Arzt" als tendenziösen Auswuchs seiner Alkoholexzesse
denunziert. Schliesslich gibt es die Krankenschwester Kläri Glauber
aus Biglen, welche ein "kleines Traktätchen" über den Sinn des
Sterbens verfasste, mit dem Titel: Der Tod, das Ziel und der Zweck
unseres Lebenswandels. Ein praktischer Leitfaden. Als Fundamentalistin

des Todes sieht sie in Emmenberger ein Instrument zur Erfüllung
ihrer literarisch-religiösen Visionen und unterstützt ihn daher
vorbehaltlos. Frau Dr. Marlock war ihrerseits eine begeisterte Leserin
kommunistischer Schriften, die nun - verraten und desillusioniert -
aufgrund ihrer Erfahrungen den Glauben an den kommunistischen

22 S. 132.



116 Peter André Bloch

Utopismus fallen Hess, resigniert zum Schluss kommend, dass es

"Unsinn" ist, "sich zu wehren und sich für eine bessere Welt einzusetzen.

Der Mensch selbst wünscht seine Hölle herbei, bereitet sie in
seinen Gedanken vor und leitet sie mit seinen Taten ein"23. Schliesslich

ist es das vom Juden Gulliver gesungene Kinderlied "Hänschen
klein / ging allein / in den grossen Wald hinein", das Bärlach aus seiner

Todesangst ins Leben zurückführt. Mit Hinweisen auf die Bibel, auf
das Neue und das Alte Testament, auf Christi Leiden auf Golgatha und
die Gesetze Mosis, steigert sich am Schluss Gullivers Abrechnung mit
Emmenberger ins Gleichnishafte, Überpersönliche. Er sieht sich, wie
alle andern Fundamentalisten, als Instrument Gottes; denn die Welt ist,
nach seinen sarkastischen Worten, von sich aus allein nicht rettbar:

Die Nazis haben Stutthof gewollt, die Millionäre diesen Spittel, andere werden
anderes wollen. Wir können als einzelne die Welt nicht retten, das wäre eine
ebenso hoffnungslose Arbeit wie die des armen Sisyphos; sie ist nicht in unsere
Hand gelegt, auch nicht in die Hand eines Mächtigen oder eines Volkes oder in
die des Teufels, der doch am mächtigsten ist, sondern in Gottes Hand, der seine
Entscheide allein fällt24.

Dürrenmatt lässt seinen zweiten Kriminalroman geradezu kitschig-
parodistisch enden: mit der Rückkehr Bärlachs in die Normalität und
Würde einer hilfreichen, wenn auch wohl vergeblichen ärztlichen
Behandlung. Wiederum verspiegeln sich verschiedene Vorstellungen
einer Welt, wie sie auszusehen hat und wie sie sich durch Perversion
in ihr Gegenteil verkehren lässt: diesseits- und jenseitsbezogen,
utopisch oder visionär, menschenfreundlich oder egoistisch, rücksichtslos
oder resigniert, abhängig von Süchten oder krankhaften Fixierungen.
Die Klammer bildet ein Land des Friedens und des geradezu
friedlichselbstverständlichen Geldverdienens, durchsetzt mit Aussenseitern und
Originalen, welche aber am Ende so etwas wie ein Gleichgewicht
zwischen Ordnung und Bedrohung schaffen, ohne dass dies allerdings
offiziell je bekannt würde. Die Idylle ist am Schluss wieder hergestellt,
allerdings mit dem Mittel der wunderbar-extraordinär-paradoxen Kunstfigur

eines totgeglaubten Naziopfers.

23 S. 219.
24 S. 264.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 117

Der Kommissär als Opfer seiner Vorstellungen.
Was stimmt nun: die Welt oder die Vorstellungen, die man von ihr hat?

Eine Analyse und deren Gegenprobe.

Die Welt ist als allgemeine Kulisse, als möglicher Hintergrund,
vielleicht skizzierbar, als Spielfeld für alle möglichen Verhaltensweisen
unendlich vielfältig. Und es ist offensichtlich, dass Dürrenmatt
Ausschnitte wählt, die er den einzelnen Figuren hinterlagert. Während der
Jude Gulliver die Welt von unten sieht, aus der Perspektive von den
Verstecken und verbotenen Aufenthalten, sieht sie Fortschig als
Störfaktor für seine Arbeit, von ihrer Unordnung her, aufgrund vieler
unstimmiger Details und vor allem ihrer Kulturlosigkeit, die ihm als
Dichter keine Chance gab. Schwester Kläri sieht sie als Vörbereitungs-
feld für den Tod, Dr. Marlock in ihrer resignierten Verzweiflung als Ort
des Verrats. Für Bärlach ist sie der Auseinandersetzungsort mit seiner
Krankheit, aber auch mit der Krankheit ihrer selbst. Im ersten Teil des
Romans geht er auf die Klinik zu als Ort von möglichen Verbrechen,
die es zu beheben, und als Versteck eines Verbrechers, den es
auszuheben gilt; im zweiten Teil möchte er diesen Ort wieder verlassen,

aber erst nach der Klärung aller seiner Fragen und der Wiederherstellung

der natürlichen Ordnung, wobei sich aber sein Krankenzimmer

als Falle erweist, die sich als Schlinge immer enger um ihn
schliesst. Er hat sich gewissermassen diese Schlinge selber gelegt, ist
aber bis zuletzt geistig imstande, den Überblick über alle die geschilderten

Weltvorstellungen der ihn umgebenden Figuren zu behalten, so
wie dies der Schriftsteller in Der Richter und sein Henker von sich
behauptet. Bärlach ist an sich eher ein analytisch denkender Mensch,
der die Dinge zueinander in Beziehung setzt und sie in ihren jeweiligen

Relationen in Verbindung setzt. Er ist nur bedingt der Gegenspieler

von Emmenberger, vermag ihm daher auch nicht auf der gleichen
Ebene zu antworten; dazu braucht es vielleicht die Kraft einer
Gegenideologie?

In der dritten Kriminalgeschichte geht es Dürrenmatt wohl auch
um die genaue Beobachtung der Verhaltensweisen einzelner Figuren,
wie sie sich gegenüber dem Problem des Verbrechens - hier des
Kindermords - verhalten; dabei konzentriert er sich aber vor allem auf
den Kommissar Dr. Matthäi, der sich mit Besessenheit einem schier



118 Peter André Bloch

unlösbaren Fall zuwendet, mit gefährlichem Wiederholungscharakter,
und der daher alle seine Kräfte bis zur Selbstaufgabe auf dessen

Lösung konzentriert. Auf der einen Seite geht es ihm um die möglichst
genaue Erfassung der Verbrecherpsychologie, um die Diagnose des

Verbrecherkontexts, auf der andern um die Frage der eigenen
Sachkompetenz, im Sinne einer vollumfänglichen Übernahme der
Verantwortung gegenüber den Opfern, was für Matthäi soviel wie unbedingte

Gewissenhaftigkeit, totalen Einsatz, und in der sich steigernden
Betroffenheit schliesslich Anspruch auf unbedingte Unfehlbarkeit
bedeutet. Dürrenmatt entschied sich für zwei Fassungen: in der Filmversion

gelingt die Verhaftung, mit dramatischen Möglichkeiten des

Scheiterns; in der Erzählung bleibt Matthäi scheinbar erfolglos, und die

ganze Bedrohung verläuft im Sande von Banalitäten. In der Doppelfassung

von Es geschah am helllichten Tag und Das Versprechen greift
Dürrenmatt also bewusst zu zwei verschiedenen, im Grunde sich
ausschliessenden Lösungen, indem der Verbrecher in der Filmfassung
in flagranti als Psychopath ertappt wird, während er in der Erzählung
selbst auf der Fahrt zum erwarteten Verbrechen einen tödlichen Unfall
erleidet, weshalb er von der auf ihn wartenden Polizei nicht überführt
werden kann. Matthäi kann diesen vermeintlichen Misserfolg nicht
verstehen, wird zum Trinker, zum Opfer seines - im Grunde schlüssigen

- logischen Kausaldenkens, das ganz im Zeichen von Ursache
und Wirkung steht und sich mit ideologischer Ausschliesslichkeit nur
noch auf den angekündigten Verbrecher fixiert, zu keinen andern
Denkschlüssen mehr fähig, so dass er am Ende die ihm nach Jahren
eröffnete Wahrheit nicht mehr wahrnehmen kann.

Um dies darzustellen, muss Dürrenmatt als Erzähler seine
Erzähldimension öffnen und zusätzliche Erzählebenen einführen: Dem
einfachen Erzähler-Ich, einem Kriminalschriftsteller, welcher in Chur zu
einem Vortrag "über die Kunst, Kriminalromane zu schreiben"eingeladen

ist25, hält der zufällig anwesende ehemalige Kommandant der
Kantonspolizei Zürich aufgrund eigener Erfahrungen entgegen, dass

es ein "Schwindel" sei, dass in "all diesen Kriminalgeschichten" die
Verbrecher ihre Strafe fänden. Es gehöre "zu den staatserhaltenden

25 Op. cit., s. il.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 119

Lügen", dass sich ein Verbrechen nicht lohne26. Man brauche nur die
menschliche Gesellschaft zu betrachten, " um die Wahrheit über diesen
Punkt zu erfahren". Die Kriminalromane seien alle auf dem Prinzip
von Ursache und Wirkung aufgebaut; doch der Wirklichkeit sei mit
"Logik nurzum Teil beizukommen"21. Zufälle und Störfaktoren Hessen

die Rechnung der Polizei kaum je aufgehen. Dies belegt er mit einer
eigenen Erfahrung in der Umgebung von Chur, mit eben der
Geschichte von Dr. Matthäi, welcher den Verbrecher durch Todesfall
nicht habe verhaften können. Dies alles berichtet er aus seiner
Perspektive als Zeuge in Ich-Form. Durch Zufall habe er später zudem am
Totenbett von dessen Gattin die eigentliche Wahrheit über den
Kindermörder erfahren, die er nun - wiederum in Ich-Form, aber in der
Position der erzählenden Sterbenden, welche die letzten Sakramente
erwartet und daher die ganze Wahrheit von ihrer Seele spricht -
wörtlich nachzitiert. Sie hatte schon immer den ganzen Sachverhalt

gekannt, aber nicht den Mut gehabt, die Polizei zu informieren. Er
habe später versucht, dies alles dem immer noch wartenden Kommissar

mitzuteilen; dieser schien ihm indes nicht einmal zuzuhören. Um
mit den provokanten Worten zu schliessen: "Und nun, mein Herr,
können Sie mit dieser Geschichte anfangen, was Sie wollen"28. Was

bleibt diesem anderes übrig, als in seiner Niederschrift selber zum
Nacherzähler des Nacherzählten zu werden, so dass sich in seiner

Darstellung die Wirklichkeit in verschiedenen Brechungen in immer
wieder anderen Ich-Erzählungen bricht, im Sinne von "Es war einmal
ein Mann, der hatte einen hohlen Zahn; darin befand sich ein Schächtelchen

...". Der Kindermörder bekennt seiner Frau gegenüber, was er
getan hat; diese erzählt es dem Polizeikommandanten, dieser dem
Kriminalschriftsteller, und dieser - in einem eigentlichen Erzählturm

von Ich-Perspektiven - dem Leser. Wiederum verschiebt sich eine
Erzählebene in die andere, die Wahrheit wird aber nicht mehr von
demjenigen erfahren, den sie eigentlich betrifft, weil dieser bei seiner
ursprünglichen - und im Grunde auch richtigen, durch die Wirklichkeit

aber widerlegten - These bleibt. Für den Kausaldenker Matthäi

26 s. 17.

27 S. 18.

28 S. 163.



120 Peter André Bloch

bleibt alles schlüssig: durch logische Überlegungen hat er das wirklich
zwanghafte Tun des Verbrechers durchschaut, braucht daher nur noch
auf den Vollzug der Handlung zu warten, die sich aber durch Zufall -
einen Unfall, d.h. durch Einwirkung von aussen - verändert, so dass

sich sein absolutes Wissen als Kommissär zur scheinbaren Fehlkalkulation

verkehrt. Ein Zufall hat das perfekte Modell des Kriminalisten
durcheinandergebracht, auf das er fixiert bleibt, unfähig sich umzustellen:

in Wahrheit im Recht, in Wirklichkeit zur tragisch-rechthaberischen

Witzfigur verwandelt. Als Requiem auf den Kriminalroman
bezeichnete daher Dürrenmatt mit Recht dieses Durchschaubarmachen

eines in sich verkehrten, gestörten, Ablaufs, der so zur Parodie
von genau berechneten Erwartungen wird, die in sich zwar plausibel
sind, aber durch die Verschiebung von Fremdeinwirkungen absurd
erscheinen.

So stehen sich in den beiden Fassungen zwei Wirklichkeiten
gegenüber, die beide möglich sind, sich aber gegenseitig aufheben.
Der erzählte Mittelteil ist identisch; was sich verändert, ist der
Erzählrahmen, der nun hilft, Schicht um Schicht, von Ich-Position zu Ich-
Position, den wahren Sachverhalt erzählerisch abzutragen und ans
Tageslicht zu fördern, aber nur für den Leser - nicht aber für den
wartenden Kommissär, der so zum eigentlichen Opfer wird, da er sein
Versprechen der Wahrheitsfindung nicht einhalten kann, gegenüber
sich selber zum Versager wird.

In diesen Kriminalerzählungen kippen die Schicksale, es regen
sich Leidenschaften und Triebe, Komplexe und Obsessionen,
Verletzungen und Gelüste, in deren Manifestationen auch gesellschaftliche
Dispositionen sichtbar werden: wirtschaftliche Profitprioritäten,
ärztliche Machtpositionen, politisches Fehlverhalten und kulturelle Vorurteile,

und es kommt zu Gegenzügen, zu einem Wechselspiel im Planen
und Entdecken, im Fallenlegen und Sich-Verstecken. Was aber alle
Dürrenmattschen Helden vereint, ist ihre Freude an der Selbstanalyse,
ihre Fähigkeit, sich zu formulieren und ihre Motivationen zu rechtfertigen,

im Kampf um einen persönlichen Lebenssinn oder Lustgewinn,
in Auseinandersetzung mit Begriffen wie Menschlichkeit, Intelligenz,
Verantwortung, die sich am Schluss irgendwie durchsetzen, jedenfalls
in den frühen Werken Dürrenmatts, wo noch so etwas wie eine
gesellschaftlich tragfeste Grundstruktur vorhanden ist, für die es sich



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 121

lohnt, sich einzusetzen, bei allen plumpen Missverständnissen und
politischen Verhängungen, die ein wirkliches Durchsetzen polizeilicher

Massnahmen lähmen, im Sinne einer allgegenwärtigen und
institutionellen Disposition zur Bestechlichkeit durch Beziehungen im
Öffentlichkeitsleben.

Vom plastisch-mehrdimensionalen Erzählen

zur dramatischen Komposition

Es ist dieses Umschlagen von richtig zu falsch, von Erfolg zu Misserfolg,

dieses Vermischen verschiedener Perspektiven und Wahrnehmungen

in unterschiedlichen, sich labyrinthisch verschlingenden
Kausalsystemen, worauf sich Dürrenmatt mehr und mehr fasziniert festlegte
und wofür er immer wieder neue Konstellationen und Variationen
entwickelte. Seine Erzählwerke umkreisen alle das Thema der
Mehrschichtigkeit, der mehrdeutigen Eindeutigkeit, der schillernden
Wirklichkeitsveränderung aufgrund unterschiedlicher Einsichten und
Einflüsse. Die Welt wird dann für den Betrachter zum Labyrinth, wenn er
den Überblick verloren hat, sei es durch die ihm fehlende oder durch
ideologisches "Denken" abhanden gekommene Wahrnehmungsmöglichkeit

oder sei es, dass sich die Aussenwelt mehr und mehr ihrer
Erfassbarkeit entzieht, weil sie in sich von Natur aus vieldeutig ist?29

Worin er für sich eine Vielfalt unendlich komödiantischer Spielmöglichkeiten

mit den unterschiedlichsten Wirklichkeitsdimensionen und
Erkenntnisperspektiven erkannte und in seinen Werken auch systematisch

umsetzte.
In der dramatischen Anlage von Sophokles König Oedipus erblickte

Dürrenmatt das Grundmodell einer Darstellung von Intentionen, die
sich in ihr Gegenteil verkehren. Gerade dadurch, dass sich der
Betroffene den ihm verheissenen Prophezeiungen zu entziehen
versucht, erfüllt er sie. Seine Handlungsweise erscheint paradox, weil es
seine unbedingte Suche nach der Urheberschaft des Unheils ist, die

29 Vgl. Martin Burkard, Dürrenmatt und das Absurde: Gestalt und Wandlung des

Labyrinthischen in seinem Werk, Bern/New York, Lang, 1991.



122 Peter André Bloch

ihn zur fatalen Erkenntnis der eigenen Schuld führt. Oedipus kennt
das ihm verheissene Schicksal, er vollzieht es im eigenen Versuch
seiner Verhinderung. Vor dem Anfang der dramatischen Handlung hat
sich das Verhängnis bereits vollzogen. Diese besteht im Grunde
ausschliesslich in der erkennenden Aufdeckung des tragischen
Sachverhalts und in der Darstellung der daraus erwachsenden Konsequenzen.

Die dargestellte Welt ist am Anfang und am Ende dieselbe; aber
das Bewusstsein von ihr ist unterschiedlich: anstelle von Hoffnung
oder versuchter Rechtfertigung steht das Bewusstsein belastender
Schuld, anstelle von Illusion die Einsicht in die Schrecklichkeit
tragischer Wahrheit.

Bereits als Erzähler arbeitet Dürrenmatt mit verschiedenen
Darstellungsebenen, welche die Wirklichkeit möglichst plastisch, d.h.
vielschichtig und in sich mehrdeutig, erscheinen lassen; es handelt
sich um erinnerte Entwicklungsprozesse, die er erzählerisch in ihrer
Aufklärung analysierend vergegenwärtigt und auf verschiedene Be-
wusstseinsebenen hin konzipiert. Es reizte ihn nun, auf der Bühne die
Entwicklung eines tragischen Prozesses als gegenwärtigen Vollzug
darzustellen, indem sich das Bewusstsein verändert, im Sinne einer
vollkommenen Einsicht. Statt Verhaltensweisen zu analysieren,
demonstriert er ihre Wirkungsmöglichkeiten in der Ambivalenz von
Wahrheit und Lüge, Freiheit und Notwendigkeit. Dürrenmatt kehrt den
Darstellungsprozess um, indem er seine Figuren dramatisch zu einander

inbezug auf eine sich entwickelnde Handlung in Beziehung setzt,
statt sie rückwärtsgewandt auf ein sich erweiterndes Bewusstsein hin
zu beschreiben. In beiden Fällen geschieht Veränderung, aber die
Darstellungsformen sind verändert: das Dramatische vollzieht sich im
Zeichen einer prozesshaft gegenwärtigen Chronologie, das Erzählen
im Beschreiben von Abläufen, die sich in der Erinnerung einer
Erzählerfigur faktisch aneinanderreihen, mit der Möglichkeit einer
kommentierenden Distanz.

Die frühen Erzählungen Dürrenmatts enthalten in ihrer starken
Dialoghaltigkeit starke dramatische Vergegenwärtigungselemente, was
sie oft in die Nähe des Hörspiels bringt; seine Dramen wiederum viele
beschreibende Merkmale: in den die Handlung raumzeitlich festlegenden

Bühnenanweisungen, aber auch in den zahlreichen Versuchen
der Figuren, sich selber zu erzählen, in der ihnen gemässen Eigen-



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 123

Perspektive. Im erzählten Zitat, im montierten Ich-Bericht des Versprechens

nähert sich Dürrenmatt der dramatischen Darstellungsform am
deutlichsten, indem er verschiedene Instanzen in das Erzählte
hineinsprechen und in der zusammenfassenden Darstellung durch das
Schriftsteller-Ich referieren lässt, das alles, subjektiv abgesichert, in
den objektiven Gesamtzusammenhang des Faktischen bringt - wie der
planende Dramaturge eine dramatische Handlung.

Ablauf und Gegenläufigkeit im Besuch der alten Dame
und in den Physikern

In den beiden Dramen - Besuch der alten Dame und Die Physiker—
hat sich Dürrenmatt in je anderer Weise der enthüllenden
Darstellungsform des Oedipus angenähert, die im Grunde nichts anders
bezweckt als die Einsicht des Zuschauers in die Unausweichlichkeit
eines einmal eingeleiteten Verhängnisses, das andauernd seine eigene
Gegenläufigkeit spiegelbildlich thematisiert: im Aufzeigen von fast

zwanghaft inneren Widersprüchen im Denken und tatsächlichen
Verhalten der Menschen einerseits und anderseits im bewussten Auslösen
der Weltkatastrophe ausgerechnet durch deren vermeintliche
Verhinderung, durch List in der Maske selbstinszenierter grauenhafter
Verrücktheit. Dürrenmatt lässt den Zuschauer ständig eine positive
Ausgangsmöglichkeit mitdenken, das Tragische auf diese Weise unablässig
mit distanzierenden Gegenpositionen, mit Elementen des Komischen,
vermischend, die sich gegenseitig steigern, um am Ende die Spannung
zwischen Tragik und Komik in den Paradoxien des Grotesk-Absurden
aufzuheben.

Dürrenmatt radikalisisert die Gegensätzlichkeiten in ihrer
Wirkung auf die Gesellschaft. Wohl geht es in der Auseinandersetzung
zwischen Ciaire Zachanassian und 111 um Einzelpersonen, deren Schicksal

sich durch ihr individuelles Verhalten in der persönlichen
Eigenverantwortung bestimmt; in ihrem Denken und Handeln werden sie

gleichzeitig aber auch zu öffentlichen Figuren, indem es sich, in der
Frage nach Recht und Gerechtigkeit, unter dem Aspekt gesellschaftlicher

Verantwortung vollzieht. Ihre Entscheide haben sowohl privat-



124 Peter André Bloch

menschliche als auch öffentliche Konsequenzen; ihr Verhalten wird
geprägt durch persönliche Motivationen, wird aber zur öffentlichen
Angelegenheit, welche die Gesellschaft mitprägt. Diese wird in ihrer
Gesamtheit und in ihrer ganzen Komplexität zur dramatischen Figur.
Es sind nicht hierarchische Strukturen oder abstrakte Begriffe oder
Institutionen wie Kirche und Staat, die entscheiden, sondern
Menschen in konkreten Lebensumständen; denn in einer demokratischen
Gesellschaft liegen die Verantwortlichkeiten bei den Bürgern selbst.

Die Grundzüge der Handlung: Ciaire Zachanassian, die reichste
Frau der Welt, kehrt auf Besuch in ihr runiertes Heimatstädtchen
zurück; sie wird Güllen helfen, aber nur unter einer Bedingung: dass

Gerechtigkeit geschehe. Vor Jahren war sie, schwanger, von ihrem
damaligen Freund vor Gericht mit von ihm bestochenen Freunden im
Stich gelassen worden, weshalb sie ihr Kind weggeben musste und zur
Prostituierten wurde. Sie wird Güllen eine Milliarde geben, unter der
Bedingung, dass einer 111 töte. Güllen lehnt im Namen der Menschlichkeit

ab; sie wartet, bis sie sich alle, im Hinblick auf das erwartete Geld,
derart verschuldet haben, dass Ills Tod unausweichlich wird. Es geht
Dürrenmatt also einerseits um die Darstellung der Motive, die zu
dieser Forderung führen, auch um Ills Reaktion darauf, vor allem aber
um das Verhalten der Güllener in dieser Entscheidung für oder gegen
diese ihnen abverlangte Form von "Gerechtigkeit".

Es gibt also das verarmte Güllen auf der einen Seite, den langsamen,

aber konsequenten Prozess der Verlagerung der Motivationen,
und schliesslich das neue, reiche Güllen mit seinen umgewerteten
Werten auf der andern Seite. Gegensätzlichkeiten höchsten Stils sind
angesagt: Es ist offensichtlich, dass Dürrenmatt im Besuch der alten
Dame mit literarischen Vorlagen spielt, indem er sie immer wieder in
ihr Gegenteil verkehrt: so wird Ciaire mit Julia, aber auch mit Medea
verglichen; es wird auf die antike Schicksalstragödie und deren Klagelieder

angespielt, auf Goethes Faust und Iphigenie aber auch auf
Rousseaus Contrat social und seine solidarischen Verpflichtungen, wie
sie im "Rütlischwur" des Wilhelm Teil entworfen sind. Dürrenmatt
arbeitet mit Anklängen auf bekannte Grundmotive der Weltliteratur,
die er aber gerade durch die Originalität seiner spannungshaft-antithe-
tischen Behandlungsformen in ihren Unterschiedlichkeiten festlegt.
Gerade weil Ciaire 111 liebt, tötet sie ihn; durch seinen Tod hebt sie für



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 125

ihn die Zeit auf, ihn dadurch zu ihrem eigenen, ewigen, Besitz
verwandelnd. Mit allen Mitteln wird versucht, die Spannung zwischen
Liebe und Rache, zwischen verletzter Zuneigung und verratender
Selbstsucht, zwischen Gerechtigkeit und Verlogenheit in ein plausibles
Gleichgewicht von Motivationen zu bringen, so dass eine Art doppelte
Lesart der Bühnenwirklichkeit entsteht: Ciaire kommt nach Güllen, um
die Not zu beheben; diese ist aber durch sie bewusst veranlasst, um
die Güllener von sich abhängig zu machen. Sie postuliert für sich die
Einholung des verlorenen Glücks, indem sie die jetzige Wirklichkeit
zugunsten ihrer Eigenwirklichkeit zerstört, die sie für sich mit
inszenierten Ersatzhandlungen - z.B. Heirat mit einem Schauspieler oder
der Konstruktion des Mausoleums in Capri - füllt; für die andern
realisiert ihr Angebot Konsum und Wohlstand, unter dem Deckmantel
vollzogener Gerechtigkeit. Die Handlungsmotivationen haben also

grundsätzlich den gleichen Ursprung: das verlorene oder zu erreichende

Glück, im Sentimentalen wie Sozialen, Politischen wie Wirtschaftlichen,

Kulturellen wie Relgiösen, im Gegenwärtigen wie Zukünftigen.
Als gewissermassen abstraktes Verbindungsglied wird diese Intention
zur Klammer für alle möglichen Gegensatzpaare, welche ein ganzes
Netz von zu veranschaulichenden Wandlungsmöglichkeiten entwerfen.

Mit den unterschiedlichsten Mitteln wird von Dürrenmatt von
Anfang an - unter Beibehaltung der gleichen Strukturen - auf
Gegensätzlichkeit hingearbeitet, durch das leitmotivartige Verwenden einiger
Bilder und Symbole, die, je nach Kontext, andere Funktionen und
Bedeutungen, ja sogar das Gegenteil ihres ursprünglichen Sinns,
übernehmen können: polyvalent, vielschichtig, in der Phantasie des
Zuschauers durch dauernde Wiederholung leitmotivartig präsent, wenn
auch in der Bedeutung wandelbar.

Nehmen wir ein Beispiel aus dem Akustischen: Zuerst ein Glok-
kenklang als neutrales Zeichen des Beginns: "Bevor der Vorhang
aufgeht: Glockenton eines Bahnhofs"30: selbstverständlich auch in der
Bedeutung von Anfang und Aufbruch. Mit monotoner Selbstverständlichkeit

meldet im Verlauf der Szene die Glocke immer wieder die

30 Friedrich Dürrenmatt, Der Besuch der alten Dame. Eine tragische Komödie,
Zürich, Arche Verlag, 1956, S. 9.



126 Peter André Bloch

Ankunft eines neuen - allen bekannten - Zuges, der meist nicht hält.
Man erinnert sich an Jonescos Cantatrice chauve und an die Behauptung,

dass immer jemand vor der Türe stehe, wenn geläutet werde,
etc. -, bis zur zufällig scheinenden Ausnahme, welche "die Naturgesetze"

aufzuheben scheint: mit dem Anhalten des "Rasenden Roland" und
der überraschenden Ankunft der Ciaire zur falschen Zeit. Die gleiche
Glocke erklingt wieder31 bei der versuchten Flucht Ills, nicht aber zur
Abfahrt der Ciaire mit Ills Sarg. - Das Thema des festlichen Läutens
wird mit der einzig noch nicht verpfändeten Feuerglocke angeschlagen,

welche zur Feier der Ankunft der Ciaire zu bimmeln hat: "Bürgermeister:

Endlich! Die Feuerglocke!"32. Im verzweifelten Gespräch Ills
mit dem Pfarrer, der ihm nur Scheintrost bietet, ertönt bereits "eine
zweite Glocke"33, zu den endlich ehrlichen Worten des Pfarrers: "Flieh!
Wir sind schwach, Christen und Heiden. Flieh, die Glocke dröhnt in
Güllen, die Glocke des Verrats. Flieh, führe uns nicht in Versuchung,
indem du bleibst", bis dann während der Ausfahrt Ills mit seiner
Familie vor seinem Tod das Kirchengeläute Güllens idyllisch den
Abend einläutet. "Ill: Schön das Läuten der Glocken von Güllen her.

Feierabend. Der Sohn: Vier Glocken. Erst jetzt tönt's gemütlich." Dann
die Anspielung auf den Herbst: "111: Gelb alles, nun ist der Herbst auch
wirklich da. Laub am Boden wie Haufen von Gold"34. Womit er auch
auf den hemmliegenden neuen Reichtum Güllens anspielt, den er
vorher während seiner Fahrt zur Kenntnis nehmen konnte. In der
Schlussapotheose wird vollends auf die grossen Kirchenfeiern von
Weihnachten, Ostern und Pfingsten angespielt, an denen "das Münster
vom Andrang der Christen birst"35. D.h.: Güllen ist durch seinen Pakt
mit dem Geld, finanziell schuldenlos, indes moralisch schuldig geworden,

was überdeckt wird durch schillerndes Wörtgeklingel; alle Begriffe
haben sich in ihr Gegenteil verkehrt, sind für den wissenden

Zuhörer zur Parodie ihrer selbst - im Grunde nur noch leere Klanghülsen

- geworden, was durch ihre Häufung und Lautstärke noch

31 S. 59.

32 S. 22.

33 S. 56.

34 S. 84.

35 S. 99.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 127

unterstrichen wird. Es erschallt die laute, uniformierte Werbesprache
des Konsums, inszeniert im episch-feierlichen Ton klassischer Jamben,
im Stile von Goethes Iphigenie, mit umgekehrtem Inhalt. Ähnliches
wäre von den Gitarrenakkorden zu sagen, welche die Handlung
entweder sentimental unterstreichen oder verfremdende Gegenakzente

setzen, von den aufgefangenen Radiomelodien (z.B. Hinweis auf
Die lustige Witwe) oder den eingefügten Musik-, Gesangs-, Hup- und
Lärmeinlagen, welche manchmal das Gesagte sogar bewusst übertönen,

weil man den Inhalt ohnehin kennt. Das Kreischen der Züge, der
Lärm der Kriege mit ihren Panzern und Bomben sowie der Leerlauf
lauter Worthülsen überdröhnt die angedeutete Stille des Mausoleums
von Capri, wo die Zeit aufgehoben ist in der Erinnerung verratener
Liebe, die zur teuflischen Bosheit wurde und nun alles ins Licht

permanenten Selbstbetmgs taucht.
Was der Klang unausgesprochen-spielerisch ausdrückt, verdeutlicht

sich anhand einiger von Dürrenmatt bewusst eingesetzter
leitmotivartiger, bildnerischer Gegensatzpaare: Dürrenmatt komponiert für
den Anfang und Schluss zwei Bühnenbilder, die sich in ihren Strukturen

genau entsprechen, allerdings in bewusst verkehrter Geprägtheit
durch Armut und Reichtum:

Inschrift Güllen. Offenbar der Name der kleinen Stadt, die im Hintergrund
angedeutet ist, ruiniert, zerfallen. Auch das Bahnhofsgebäude verwahrlost, je nach
Land mit oder ohne Absperrung, ein halbzerrissener Fahrplan an der Mauer, ein
verrostetes Stellwerk, eine Türe mit der Anschrift: Eintritt verboten.

Weitere Adjektive: "kahl", "zerfetzt", "fensterlos", die Menschen "aufs
unbeschreiblichste verwahrlost"36. Als Gegenstück dazu der bildhafte
Bühnenhinweis am Schluss des Dramas in Dürrenmatts eigener
charakterisierender Zeichnung:

Drückten die immer besseren Kleider den anwachsenden Wohlstand aus,
diskret, unaufdringlich, doch immer weniger zu übersehen, wurde der Bühnenraum

stets appetitlicher, veränderte er sich, stieg er in seiner sozialen Stufenleiter,
als siedelte man von einem Armeleutequartier unmerklich in eine moderne
wohlsituierte Stadt über, reicherte er sich an, so findet diese Steigerung nun im

36 S. 9.



128 Peter André Bloch

Schlussbild ihre Apotheose. Die einst graue Welt hat sich in etwas technisch
Blitzblankes, in Reichtum verwandelt, mündet in ein Welthappy-End ein. Fahnen,

Girlanden, Plakate, Neonlichter umgeben den renovierten Bahnhof, dazu
die Güllener, Frauen und Männer in Abendkleidern und Fräcken, zwei Chöre

bildend, denen der griechischen Tragödie angenähert, nicht zufällig, sondern als

Standortsbestimmung, als gäbe ein havariertes Schiff, weit abgetrieben, die
letzten Signale37.

Der Armut Güllens tritt Ciaire Zachanassians groteske Erscheinung
entgegen, mit ihrem unerwarteten Auftritt: "rothaarig, Perlenhalsband,
riesige goldene Armringe, aufgedonnert, unmöglich, aber gerade darum

wieder eine Dame von Welt, mit einer seltsamen Grazie, trotz
allem Grotesken"38. War sie früher unten, so ist sie jetzt oben. Die
früheren Eigenschaften der Ciaire werden vom Bürgermeister denn
auch korrigierend für seine Rede zurechtgebogen, die Jetzt-Situation
in die Darstellung des Vergangenen projiziert. Die freche, faule und
unbegabte Schülerin wird in ein vorbildliches Musterkind verwandelt,
mit "Mitgefühl zu allem Kreatürlichen, Schutzbedürftigen" und viel
Sinn für "Gerechtigkeitsliebe" und "Wohltätigkeit". Sachverhalte lassen
sich interpretieren, für bestimmte Absichten umformulieren. Die
Wirklichkeit wird verdreht, um die eigenen Ziele zu verfolgen, rücksichtslos,

um die potentielle Wohltäterin gnädig zu stimmen. Während die
Güllener aber eine harmonisierte Wirklichkeit vortäuschen, geht Ciaire
mit der Arroganz der Reichen an die Durchführung ihrer anfänglich
noch verhüllten, aber immer deutlicher angedeuteten Absichten. Was
bei ihrer Ankunft als Extravaganz erscheint und von 111 als Ausdruck
ihres unverwüstlichen Humors gedeutet wird, erweist sich als nichts
anderes als eine direkte Anweisung zu seiner späteren Hinrichtung. So

weist Sie den Polizisten an, "hin und wieder ein Auge" oder "lieber
beide" zuzudrücken; um dann den Pfarrer zu fragen: "Pflegen Sie
Sterbende zu trösten" "Auch solche, die zum Tode verurteilt
wurden?"39 Der Arzt wird aufgefordert, "in Zukunft" bei der Verfertigung
von Totenscheinen "Herzschlag"40 festzustellen. Der Turner mit seinen

37 S. 98.

38 S. 15.

39 S. 20.

40 S. 29.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 129

Muskeln wird gefragt, ob er "schon jemand erwürgt" habe mit seinen
"Kräften"41. Diese Wörter werden später in Taten umgesetzt, vergleichbar

Jonescos Verwandlung des Wortes "couteau" in ein mordendes
Messer in La Leçon.

Es gibt in diesem Werk kein Wort, das nicht sein Gegenwort, kein
Beispiel, das nicht sein Gegenstück fände, keinen Hinweis, auf den
später nicht eingegangen würde im Sinne einer wichtigen Spiegelhaftig-
keit, und zwar auf den verschiedenen Ebenen der Wort und Bildwahl,
des Szenenablaufs, etc. So wird aus der Möglichkeit Wirklichkeit, und
Dürrenmatt stellt in subtilen Entwicklungsserien die Anpassung der
Güllener an die veränderte Situation dar: Sie kaufen sich teurere Sachen
auf Kredit, um ihre finanzielle Unabhängigkeit zu beweisen, sie deuten
Bedrohlichkeiten um, um ihr Gewissen zu beruhigen. Der Selbstbetrug
wird der Boden, auf den sie ihr neues Leben aufbauen und das sie, nach
Ills Tod, im Chor, gemeinsam hymnisch besingen, dankbar für den
neuen Wohlstand, den ihnen Gott wohl bewahren möge. Und was sie
sehen, ist nichts anderes als die Welt des Konsums der Gegenwart. D.h.:
die Bühne öffnet sich gleichnishaft auf den Zuschauerraum hin, denn
die wirklich verkehrte Welt ist die unsrige, in welcher wir in Wirklichkeit
leben, angepasst, bestochen und mit Schuld beladen, nach Dürrenmatt
"das Glückliche glücklich geniessend"42, weil man den Teufelspakt mit
dem allmächtigen Kapital geschlossen hat, was die neuen Hierarchien
des Denkens und Verhaltens leitet.

Wie in den Kriminalromanen spielt Dürrenmatt mit verschiedenen
Perspektiven, die er miteinander verbindet. Im Vordergrund spielt die
Auseinandersetzung Claire-Ill, welche entschieden wird durch die
Bürgerschaft, die im Laufe des Stücks ihre Denkstrukturen auswechselt,

unter Beibehaltung des nämlichen Vokabulars, nur dass nun in
gleichsam chiffrierter Form die Begriffe ihr Gegenteil bedeuten: im
neuen Stiftungsvertrag heisst Gerechtigkeit nichts anderes als "Mord",
Gewissensnot "gemachte Schulden", keinen Schaden erleiden "Geld
verdienen", reinen Herzens "mit Mordabsicht", was durch die
Pressekommentatoren denn auch ohne Umschweife, in der Perspektive der
verkürzten Meinungsmache, verdeutlicht wird:

41 Ebda.
42 S. 100.



130 Peter André Bloch

Andächtige Stille im Theatersaal. Nichts als ein einziges Meer von erhobenen
Händen, wie eine gewaltige Verschwörung für eine bessere, gerechtere Welt.

Nur der alte Mann sitzt regungslos von Freude überwältigt. Sein Ziel ist erreicht,
die Stiftung dank der wohltätigen Jugendfreundin errichtet^.

Auf dieser Ebene ist Dürrenmatts tragische Komödie eine Satire, die
spielerisch-lustvoll demaskiert, so dass am Schluss auf einem
umgestimmten Instrument mit falschen Tönen richtig gespielt wird, so dass

die Glocken der Kirche Verrat verkünden, Teilwahrheit und gekaufte
Rechtsprechung, im Dienste der Wohlfahrt und des Fortschritts, aber in
den Ohren der Güllener "gemütlich" klingen, sogar in den Ohren Ills,
der zum Abschied von Ciaire und dann zur eigenen Verurteilung und
Hinrichtung schreitet. "Schön das Läuten der Glocken von Güllen her.
Feierabend"44. Dargestellt wird vordergründig also eine Komödie mit
Happy End: der Bösewicht wird bestraft, das Recht wiederhergestellt,
die Armut überwunden - in provokanter Parallelität zu Oedipus eigenen
Absichten in Wahrheit wissen aber alle, dass das Gegenteil der Fall
ist: Unrecht und Verrat haben sich durchgesetzt im Dienste des
Reichtums, aus Not, aber auch aus Eigeninteresse. Ciaire ist das Opfer,
das als sein eigener Rächer zum Aufspürer der falschen Zeugen wird,
dann zum Täter, Selbstjustiz betreibt mit der Macht des eigenen Geldes,
in eigener Sache und zuerst mit eigenen Mitteln, dann mit dem
Geschenk einer Milliarde, mit dem sie manipulierend mehr und mehr
die demokratischen Denk- und Verhaltensmechanismen verändert und,
so als Zuschauerin, im Sinne einer automatischen Anpassung der
Gesellschaft an das Bessere, die Rache sich vollziehen lässt, unter
Ausschaltung der moralischen Widerstände durch umstilisierten Sprachsinn,

den Dürrenmatt durch unablässige Wiederholungen sprachlicher
Doppeldeutigkeit, dem je vorherrschenden Bezugssystem gemäss,
kabarettartig vordemonstriert.

43 S. 93.
44 S. 84.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 131

Die Physiker oder Die Frage nach Glück, Macht und Verantwortung

Der Besuch der alten Dame ist insofern ein umgekehrtes Kriminalstück,

als die früher verratene und vom Gericht irrtümlich verurteilte
Ciaire, zur Prostituierten, dann zur reichsten Frau der Welt geworden,
heute die Gerechtigkeit in eigner Regie vollzieht. Die Polizei wie alle
andern Instanzen vollziehen ihre Befehle, obwohl das Gegenteil
behauptet wird. Im gleichen Sinn wird in den Physikern mit dem
Polizeiapparat verfahren, der sich als untauglich erweist, den wahren
Sachverhalt zu durchschauen. Die Polizei spielt sogar mit, die Absichten

der verrückten Irrenärztin umzusetzen, wird manipulierter Teil
ihres Plans, die Physiker in ihrer Klinik auf immer zu isolieren, um sich
die absolute Freiheit für die Weltzerstörung zu verschaffen.

Im Irrenhaus les Cerisiers befindet sich Möbius, der begabteste
Physiker der Gegenwart, der an der Grenze der Erkenntnis die Grundlagen

einer neuen Physik und damit das Gesetz aller Gesetze fand und
damit die höchste Macht über Leben und Tod, sich ins Irrenhaus
flüchtete, um sein Geheimnis nicht unter die Menschen zu bringen. Er

gibt eine Berufskarriere auf, seine Familie mit drei Kindern, und zieht
sich aus der Welt zurück, behauptend, er sei selber verrückt, der König
Salomo erscheine ihm und gebe ihm Befehle, denen er sich zu
unterwerfen habe. Hier kann er in aller Ruhe und Freiheit weiterarbeiten

und seine Erkenntnisarbeit - gewissermassen im Schutze absoluter
Isolationen und Weltferne - abschliessen. Im Irrenhaus ist er von einer
kompetenten Ärztin, treuen Krankenschwestern sowie von zwei
Mitpatienten umgeben: beide Physiker, offenbar zwei Schizophrene, die ihre
eigene Identität verloren haben, sich für Newton und Einstein halten,
sich gemäss ihren Vorbildern kleiden und verhalten. Es geht also um
Isolierung, Verkleidung, Rollenspiel, im Dienste des Erkennens und
zum Schutz der Aussenwelt vor dem Erkannten, vor dem Verrückten.
Dies als vorgestellte These. Nun beginnt aber der I. Akt unmittelbar
nach dem zweiten Mord an einer Krankenschwester, nach Newton
diesmal durch den Patienten Einstein, der von der Polizei aufzunehmen
und abzuklären ist. Angesichts der Umstände darf allerdings nicht
vom "Mörder", sondern nur vom "Täter" oder "Patienten" gesprochen
werden, nicht von "Mord", sondern von "Unglücksfall". Es wird den
Polizisten bewusst, dass sie sich in einer andern - einer verkehrt-



132 Peter André Bloch

verrückten Welt befinden, mit andern Gebräuchen und Vorstellungen:
Nur die Patienten dürfen hier rauchen und trinken, den Aussenstehen-
den ist dies untersagt. Es ist nicht der Kommissär, der die Zeit der
Einvernahme bestimmt, sondern die Chefärztin, unter deren
schützender Verantwortung sie stehen. "Ich kenne sie weitaus besser, als sie
sich selber kennen"45, so die Ärztin selbst, die bei diesem zweiten

Mord gegenüber dem Polizeiinspektor eine Veränderung des
Gehirns der mordenden Physiker durch Radioaktivität nicht ausschliesst.

Jedenfalls ist angesichts der Verrücktheit der Patienten an eine Verhaftung

nicht zu denken, sie sollen indessen durch schwer bewaffnete
Wächter bewacht werden. Ein Entkommen aus der Klinik ist nicht mehr
denkbar; es werden Gitter vor die Fenster gehängt; die drei Kranken
sind zu einer öffentlichen Gefahr für die Bevölkerung geworden.

Dieser erste Teil des symmetrisch gebauten Dramas hat hand-
lungsmässig die systematische Isolierung der drei Physiker zur Folge.
Diese Ausgrenzung aus der Gesellschaft war indirekt bereits Thema in
der vorgängigen Bühnenbeschreibung, wo auch ein Blick auf die
Aussenwelt geworfen wird, die ihrerseits aus lauter in sich geschlossenen

und das Ortsbild von Neuenburg prägenden Gruppierungen
besteht: aus Versicherungsgesellschaften, Schulen sowie Fakultäten
der Universität, Töchterpensionaten sowie einer Strafanstalt mit
dazugehörendem landwirtschaftlichem Grossbetrieb. In der von der Stadt

streng abgetrennten Klinik der berühmten Irrenärztin Fräulein
Dr.h.c.Dr.med. Mathilde von Zahnd befinden sich wegen der "horrenden

Preise" nur reiche Patienten: "die ganze geistig verwirrte Elite des
halben Abendlandes: vertrottelte Aristokraten, arteriosklerische Politiker

- falls sie nicht noch regieren"46. Diese sind alle im Neubau
untergebracht, mit Ausnahme der drei Physiker-Patienten, die sich in
der alten Villa der Gründerfamilie aufhalten, im Salon und den drei
angrenzenden Einzelzimmern. Die Handlung wird sich ausschliesslich
in diesem Salon abspielen, denn Dürrenmatt will "die Einheit von
Raum, Zeit und Handlung streng einhalten; einer Handlung, die unter
Verrückten spielt, kommt nur die klassische Form bei"47. Ebenso

45 Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 25.
46 S. 12.

47 Ebda.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 133

richtig wäre vielleicht die Erklärung, dass Dürrenmatt diese
klassischkonzentrierte Form gewählt hat, um seine Absicht der vollkommenen
Verkehrung vor dem Muster einer möglichen Symmetrie möglichst
konzentriert durchzuführen, um die einzelnen Stellen in ihrer
Doppelbödigkeit in grösstmöglicher Transparenz darzulegen, im Sinne von
Adornos negativer Dialektik.

Es Hesse sich in diesem ersten Akt leicht aufzeigen, wie systematisch

Dürrenmatt mit Symmetrien spielt, wie gern er illustrativ gleiche
Gesprächsinhalte aneinanderreiht, das eine aus dem anderen
herauswachsen lassend, indem er die frühere Bestandesaufnahme durch die
Beteiligten mit der jetzigen vergleichen lässt, die stereotypen Frage-
und Antwortstrukturen ping-pongartig aufeinandertürmt, damit aufzeigend,

wie routinehaft-banal das Ganze vor sich geht, das Unnormal-
Aussordentliche protokollierend und damit in die Normalität zurückholend,

es somit abschliessend, weil es ja nicht zur Verfolgung der
Täter kommen kann. Die Situation kann denn auch nicht banal genug
sein. Die einen schwitzen, die andern frieren; während Newton aus
Ordnungszwang heraus die Unordnung aufräumt, sich mit dem
wartenden Inspektor anfreundend, begleitet die Ärztin den geigenden
Einstein auf dem Klavier, damit er sich beruhige, den Inspektor warten
lassend: "Inspektor: Wie lange dauert das Gegeige noch? Oberschwester:

Eine Viertelstunde, eine Stunde. Je nachdem. Inspektor,
beherrscht sich: Schön. Ich warte. Er brüllt: Ich warte! Blocher: Wir
wären fertig, Herr Inspektor. Inspektor dumpf: Und mich macht man
fertig"48. Die Situation wird durch Überdehnung und ihre Verdrehung
zur Komödie; es ist der Inspektor, der die Nerven verliert, weil seine
Stellung immer absurder wird. So erklärt ihm Newton, der ja auch eine
Krankenschwester erdrosselt hatte, dass man wohl für einen Einzelmord

verfolgt werde, nicht aber als Forscher, der doch Tausende von
Menschen auf dem Gewissen habe. Jeder Esel vermöge heute
beispielsweise eine Atombombe zur Explosion zu bringen. Alles sei
verkehrt: "Sie sollten sich selber verhaften, Richard!"49

Den Höhepunkt der komödiantischen Groteske ist Möbius'
Abschied von seiner Familie. Die von ihm geschiedene und wiederum

48 S. 17.

49 S. 23.



134 Peter André Bloch

verheiratete Gemahlin wird mit ihren drei Söhnen und den sechs
Söhnen ihres neuen Mannes, Missionar Rose, nach den Marianen
ziehen, und es kommt zur letzten Begegnung mit seinen heranwachsenden

Söhnen und deren Berufswünschen. Dürrenmatt chargiert
diese Szene mit allen möglichen Mitteln: mit süsslich-kitschigen
Verkleinerungsformen der verlegenen Gattin, die zwischen Mütterlichkeit
und Sinnlichkeit hin und her gerissen ist, mit salbungsvollen Einschü-
ben des besserwissenden Missionars, mit der übertriebenen Schüchternheit

der folgsamen Söhne, welche Theologie, Philosophie und
Physik studieren wollen, worin sich im Grunde die Rollenzwänge
dieser Familie spiegeln. Beim Flötenspiel weist der Missionar Möbius
auf Salomos Musikalität hin, auf den "Psalmendichter" und den "Sänger

des Hohen Liedes!"50 Da intoniert Möbius, nachdem er den runden
Tisch umgekehrt und sich in ihn gleich einem Luftschiff hinein gesetzt
hat, in Antwort auch auf den ständig die Bibel und deren Psalmenworte

zitierenden Missionar Rose, die Anti-Psalmen-Worte des armen
Königs der Wahrheit, welche die Familie in die Flucht treiben, weil sie
Möbius in seinem Wahnsinn erleben, der sie auf immer verflucht. In
diesem Familienkontext erscheint dieser Psalm als Demaskierung der
religiösen Verlogenheit, als Provokation von deren Enge des Horizonts
und deren sprachlicher Verharmlosung der Wirklichkeit. Er wählt
bewusst ein Vokabular der Enttabuisierung, der ungezügelten Direktheit,

mit denen er sie verwirrt, erschreckt, in ihren Vorurteilen gegenüber

ihm als Verrücktem bestätigt. Schwester Monika bemerkt sein
planmässiges Handeln, seinen vorgeschürzten Wahnsinn. Als ihn
Liebende glaubt sie an das Wunder von Salomos Erscheinung, es als
Beweis für Möbius' Genialität begreifend, schlägt ihm ein neues Leben
an ihrer Seite vor, im Kampf für Salomos Offenbarungen: "Salomo ist
dir erschienen, offenbarte sich dir in seinem Glanz, die Weisheit des
Himmels wurde dir zuteil. Nun hast du den Weg zu gehen, den das
Wunder befiehlt, unbeirrbar, auch wenn der Weg durch Spott und
Gelächter führt, durch Unglauben und Zweifel. der Himmel, der dir
Salomo schickte, schickte auch mich"51. Obwohl von Einstein deutlich
gewarnt und zur Flucht aufgefordert, bereitet sie ihre gemeinsame

50 S. 40.

51 S. 52.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 135

Abreise vor, mit seinen Manuskripten, die sie veröffentlichen möchte,
in den Händen, als er sie, mit Tränen in den Augen, mit der Vörhang-
kordel erdrosselt, bewusst auf die neue, letzte Möglichkeit eines
Lebens in der Aussenwelt verzichtend, gemäss seinem ursprünglichen
Entschluss. Es war der erste Mord an Schwester Dorothea Moser sowie
der zweite an Irene Straub, der Beschluss, Wärter an ihre Stelle zu
setzen, der ihren Wunsch eines Zusammenlebens mit Möbius bestärkte,

die Erlaubnis ihrer Ehe und seiner Entlassung durch sie bei Frl. Dr.

von Zahnd einholen liess, und sie zum schnellen Handeln zwang und
nun diese Reaktion bei Möbius auslöste, den gleichen Automatismus
des Mordens wie bei den beiden andern Physikerkollegen.

Es folgen die gleichen Befragungs- und Verhaltensmechanismen
im symmetrisch angelegten zweiten Teil des Dramas. Aber aus der
Symmetrie der dramatischen Struktur entwickelt sich eine groteske
Verkehrung, denn nunmehr - bloss eine Stunde später - ist es die
Ärztin, die dem Inspektor eine Havanna, dann einen Schnaps anbietet,
was dieser dankend ablehnt; es ist wiederum die Ärztin, die von den
Mördern, von Mord spricht, wobei sie vom Inspektor nachdrücklich
korrigiert wird. Es ist Frl. Doktor, die schwitzt und mit ihren Nerven
am Ende ist, ihre Berufsehre gefährdet sieht. Und schliesslich raucht
Inspektor Voss eine Havanna und trinkt einen Kognak aus Sir Isaac
Newtons Versteck hinter dem Kamingitter. Er weiss hier Bescheid,
bekennt sich glücklich, für einmal in seinem Leben den Täter nicht
verhaften zu müssen. Nach dem Gesetz habe er Mörder zu verhaften,
ob sie ihm leid tut oder nicht. Gerechtigkeit sei Gerechtigkeit. Doch
nun geniesst er, das Gegenteil tun zu dürfen:

Ich habe drei Mörder gefunden, die ich mit gutem Gewissen nicht zu verhaften
brauche. Die Gerechtigkeit macht zum ersten Mal Ferien, ein immenses Gefühl.
Die Gerechtigkeit, mein Freund, strengt nämlich mächtig an, man ruiniert sich in
ihrem Dienst, gesundheitlich und moralisch, ich brauche einfach eine Pause.

Mein Lieber, diesen Genuss verdanke ich Ihnen. Leben Sie wohl. Grössen Sie mir
Newton und Einstein recht freundlich und lassen Sie sich mich bei Salomo
empfehlen''2.

52 S. 60/1.



136 Peter André Bloch

Das vermeintlich komödiantische Ende der Polizeiintervention zum
Schutze der Bevölkerung. Dass er als einzige aussenstehende Instanz
die Täter vor sich selber oder vor der Ärztin schützen müsste, wissen
sie noch nicht, und auch er wird es nie wissen.

Es kommt zum Umschlag, was die Identität der beiden Physikerkollegen

betrifft. Auch ihre Verrücktheit ist bloss gespielt. In Wirklichkeit

sind sie Agenten internationaler Grossmächte, welche die
Erkenntnisse Möbius' für ihre Staatsmacht übermitteln sollen. D.h. die
Aussenwelt war fortwährend in dieser abgeschlossenen Innenwelt
präsent, mit Radioempfängern und Sendegeräten waren sie in Kontakt
mit ihren Spionagezentralen, um zumindest die Erkenntnisse, wenn
nicht gar Möbius in Person für ihre Grossmächte gewinnen zu können.
Beide Lösungen bieten keinerlei Freiheit, bloss Machtinteressen, also
gerade dies, was Möbius vermeiden wollte. Es soll zur gewalttätigen
Auseinandersetzung kommen, doch Möbius hat seine letzten Erkenntnisse

aus Vorsicht verbrannt, um das Geheimnis unbedingt bewahren
zu können. Er erklärt den enttäuschten Spionen, weshalb auch er sich
ins Irrenhaus zurückgezogen hatte: um in Freiheit forschen, um die

ganze Gefährlichkeit seines gefundenen Systems aller Systeme zu
verschweigen. Er findet nun auch, dass der Mord an den drei
Krankenschwestern wenigstens einen Sinn gehabt hätte, die Menschheit vor
dieser Gefahr zu bewahren, wenn man aus Pietät, auch aus Anstand,
im Andenken an ihre Liebe und aus Busse für den an ihnen praktizierten

Mord, der unausweichlich war, hier bleibe. Wie im Besuch der
alten Dame kommt es - nach symmetrisch vollzogenem Bekenntnis
des einen wie des andern Kollegen - zu einem feierlichen gemeinsamen

Beschluss: dort, um die Stiftung mit den damit verbundenen
Bedingungen einzugehen; hier, um das Opfer seines persönlichen
Glücks zu vollziehen im Hinblick auf das Schicksal der Menschheit, im
Sinne auch eines Happy Endings. Die dazu gehörigen Entscheidungen
enthalten eine positive und eine negative Komponente, sind in sich
paradox-widersprüchlich, enthalten in sich als Lösung formelhaft
beide sich ergänzenden Möglichkeiten: "Verrückt, aber weise / Gefangen,

aber frei / Physiker, aber unschuldig"53. Feierlich wird dieser
Bund beschlossen, im dreimaligen Anruf an die ermordeten Geliebten:

53 S. 77.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 137

z.B. "Monika! Ich musste dich opfern. Deine Liebe segne die Freundschaft,

die wir drei Physiker in deinem Namen geschlossen haben. Gib
uns die Kraft, als Narren das Geheimnis unserer Wissenschaft treu zu
bewahren"54. Gemeinsam beschliessen sie ihre Rückverwandlung als

Verrückte, sie werden diese Rolle im Verborgenen spielen, in
überzeugter Dreieinigkeit, ohne Anspruch auf Erfolg und Dank, in Busse
für die begangenen Morde, d.h. sie vollziehen ihre eigene Verurteilung
ohne Wissen der Weltöffentlichkeit, wie dies in allen der bisher
besprochenen Werke der Fall war, was aber diesmal katastrophaltragische

Folgen haben wird und den eingesetzten Säkularisationspro-
zess durch den Pakt mit dem Kapital Ciaire Zachanassians mit dem
eigenen Untergang zu Ende führt.

Nach dem Abschluss der Bekenntnis-FIandlung kommt es nochmals

zum Umschlag: Es ist die Irrenärztin, die sich als die eigentlich
verrückte Verbrecherin erweist, die alle Papiere des Möbius fotokopierte

und für sich in Sicherheit brachte; in aller Heimlichkeit
Welttrusts gründend, um aufgrund der Berechnungen des Möbius ihre
unberechenbare Weltherrschaft durchzusetzen, als Dienerin des König
Salomo, an den sie - im Gegensatz zu Möbius - wirklich glaubt. Dies
erzählt sie den Patienten, weil sie weiss, dass sie als Verbrecher nun
ungefährlich sind, weil sie erstens als anerkannte Verrückte und
Mörder unglaubhaft und gefährlich sind und als solche in absoluter
Sicherheitshaft bleiben. Offen legt sie ihnen dar, dass die gesamte
Handlung von ihr vorgeplant war, dass jeder Mord von ihr psychologisch

vorbereitet wurde, weil es ihr ebenfalls um das Ganze ging: um
die Durchsetzung von Salomos Macht, in dessen Namen sie regieren
wird. Nicht Möbius war der Verrückte, er hat dies nur gespielt,
währenddes sie die Vertrauensärztin mimte, um ihre Verbrechen
vorzubereiten, als Gebärerin einer neuen Zeit, in Nachfolge der
Gottesmutter Maria, auf die sich viele ihrer Aussagen von Anfang
beziehen, was man als Demut, Selbstironie oder Berufsüberzeugung
verstanden hatte. "Meine Familie ist so alt, dass es beinahe einem
kleinen medizinischen Wunder gleichkommt, wenn ich für relativ
normal gelten darf, ich meine, was meinen Geisteszustand betrifft"55.

54 Ebda.
55 S. 29.



138 Peter André Bloch

Sie ist im Gespräch mit Missionar Rose auch nicht bereit, auf die
Möglichkeit eines Wunders zu verzichten: "Ihr strammes Urteil
erstaunt mich ein wenig, Herr Missionar Rose. Als Theologe müssen Sie

doch immerhin mit der Möglichkeit eines Wunders rechnen"56. Wobei
sich mehr und mehr Anzeichen von Befehlsfreude, Herrschsucht,
Unterwerfungsfreude kundtun: Sie lässt ihre Verwandten mit Medikamenten

vollstopfen, kommandiert ihre Untergebenen herum - mit den
Pflegern spricht sie nur noch im Imperativ -, so dass sich ihre
Liebenswürdigkeit gegenüber andern als interessehaft kundtut, besonders

in ihrem Umgang mit Frau Rose, die sie bisher rücksichtslos
finanziell ausgenommen hatte, um nun selber die volle Verantwortung
über Möbius zu übernehmen. Angesichts der vollkommenen Einge-
schlossenheit der Physiker, ihrer Bewachung, der Umstellung des
Hauses durch Wärter, des eingeschalteten Flutlichtes, gibt sie - wie in
überirdisches Licht getaucht - nun ihr Geheimnis preis: "Auch mir ist
der goldene König Salomo erschienen." Sie beschreibt ihre Begegnungen

mit ihm, im Sinne der Verkündigung der Gottesmutterschaft
Marias durch den Erzengel, gepriesen im Hohen Lied: "Sein Blick
ruhte auf mir. Seine Lippen öffneten sich. Er begann mit seiner Magd
zu reden. Er war von den Toten auferstanden, er wollte die Macht
wieder übernehmen, die ihm einst hienieden gehörte, er hatte seine
Weisheit enthüllt, damit in seinem Namen Möbius herrsche." Sie greift
Möbius der Treulosigkeit an, des Verrats an Salomo, weil er zu
verschweigen versuchte, "was nicht verschwiegen werden konnte.
Denn was ihm offenbart worden war, ist kein Geheimnis. Weil es
denkbar ist. Alles Denkbare wird einmal gedacht. Jetzt oder in der
Zukunft. Was Salomo gefunden hatte, kann einmal auch ein anderer
finden, es sollte die Tat des goldenen Königs bleiben, das Mittel zu
seiner heiligen Weltherrschaft, und so suchte er mich auf, seine
unwürdige Dienerin. [...] Der goldene König hat mir den Befehl
gegeben, Möbius abzusetzen und an seiner Stelle zu herrschen." Und
sie erzählt, wie sie durch Manipulation, Betäubung und Diebstahl
seiner Aufzeichnungen durch Photokopieren, alle seine Erkenntnisse
besass, "bis ich auch die letzten Seiten besass"57. Sie verkündet ihnen

56 S. 33.

57 S. 82.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 139

auch, wie sie für die Umsetzungen der Ideen in Wirklichkeit Kapital
brauchte, wie sie Riesenwerke gründete, um "das System aller
möglichen Erfindungen auswerten zu können"58. Sie schildert auch, wie
sie alle drei Physiker bewusst zu "gefährlichen Verrückten"59 machte.
"Ihr wart bestimmbar wie Automaten und habt getötet wie Henker"60.
Sie seien nun durch ihre Werkpolizei im ausbruchsicheren Gefängnis
für immer festgehalten, während sie selbst die Macht Salomos
übernehme:

Ich furchte mich nicht. Meine Anstalt ist voll von verrückten Verwandten, mit
Schmuck behängt und Orden. Ich bin die letzte Normale meiner Familie. Das
Ende. Unfruchtbar, nur noch zur Nächstenliebe geeignet. Da erbarmte sich
Salomo meiner. Er, der tausend Weiber besitzt, wählte mich aus. Nun werde ich
mächtiger sein als meine Väter. Mein Trust wird herrschen, die Länder, die
Kontinente erobern, das Sonnensystem ausbeuten, nach dem Andromedanebel
fahren. Die Rechnung ist aufgegangen. Nicht zugunsten der Welt, aber zugunsten

einer alten, buckligen Jungfrau61.

Man erinnert sich an Möbius' Anti-Psalm, an sein provokantes Besingen

vom Weltuntergang, der zu verhindern wäre. Weshalb er ihn
gewissermassen wie einen Bannspruch aussingt, um sich von der
Familie, und damit aller Weltlichkeit, zu trennen, in tragischem Irrtum,
der ihn anschliesslich auch Schwester Monika töten und letzter
Endgültigkeit sein grosses Opfer und das seiner Freunde beschliessen
lässt. Nicht wissend, dass der Entscheid absurd, längst überholt ist,
eine überflüssige Tat der Nächstenliebe. In der Maske der Verrücktheit
spricht Möbius die Wahrheit; dies macht seinen Psalm Salomos nicht
etwa zum vorgestellten Provokationssong, obwohl er diese Funktion,
von ihm selbst geplant, wohl auch hat. In Wirklichkeit singt er in
äusserster Erregung das Lied vom Weltuntergang, gesungen von
einem, der den archimedischen Punkt erreicht hat, durch sein Denken,
in der Wirklichkeit gewordenen Vorstellung. Diese gleiche Einsicht hat
er am Schluss, als er sich mit der Rolle des armen König Salomo
identifiziert, diesmal nicht in Ekstase, sondern in vollkommener Selbst-

58 S. 83.

59 Ebda.
60 S. 84.
61 S. 85.



140 Peter André Bloch

kontrolle, zusammen mit den beiden, nunmehr zu Freunden gewonnen

früheren Feinden, indem sie ihre Rolle überprüfend, diese endgültig

übernehmen: im tragischen Wissen um das kommende, unaufhaltsame

Ende, an dem sie mitschuldig geworden sind: Newton sagt, sein
alter ego nachformulierend, die so entlarvenden Worte: "Hypotheses
non fingo"62. Er hat neben naturwissenschaftlichen Werken auch

theologische Bücher verfasst: "Bemerkungen zum Propheten Daniel
und zur Johannes-Apokalypse"63. D.h. in Newtons Schriften finden
sich, antizipierend, Endzeitgedanken vorformuliert, wenn auch in
einer noch anderen, christlichen, Variation. - Einstein spricht von
seiner Relativitätsformel der Umwandlung von Materie in Energie: "Ich
liebe die Menschen und liebe meine Geige, aber auf meine Empfehlung

hin baute man die Atombombe"64. D.h. er hat die enorme
Zerstörungskraft einer Formel erfahren; wie sich etwas Gedachtes im
Kampf um die Macht gegenüber andern auswirken kann. - Und
schliesslich Möbius, in der Rolle des wissenden Salomo, der einst
unermesslich reich, weise und gottesfürchtig war, dessen Weisheit
aber die Gottesfurcht zerstörte, so dass er alles verlor. Wie Moses vom
Berg Tabor das ihm verheissene Land erblickt, so vermag er visionär in
die Zukunft zu sehen: das ihm einst anvertraute Reich, das nunmehr
"leer [...] eine blauschimmernde Wüste, und irgendwo um einen
kleinen, gelben, namenlosen Stern kreist, sinnlos, immerzu, die
radioaktive Erde"65. Das Unglück vollzieht sich durch sein Denken und
vollends im selbständig gewordenen, krankhaft-verrückten Umsetzen
durch die Irrenärztin; er ist der voraussehende, weil allein alles
wissende Zeuge der eintretenden Katastrophe.

Im Turmbau beschreibt Dürrenmatt selbst, wie nahe er mit seinen
Physikern dem dramaturgischen Konzept des Oedipus kam; wie sehr
ihn Möbius an Oedipus erinnert, der durch die versuchte Flucht von
seinem Schicksal weg dessen Vollzug auslöst66. Wohl setzte er diese
Dramaturgie wiederum systematisch für die Erklärung der paradoxal-

62 s. 86.

63 Ebda.
64 Ebda.
65 S. 87.
66 Friedrich Dürrenmatt, Turmbau. Stoffe IV-IX, Zürich, Diogenes, 1990, S. 32.



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 141

tragischen Situation des Möbius ein, vertieft aber dessen Tragik ins
Visionäre. Was sich in den kleinen Zellen der Klinik les Cerisiers
vollzieht, wird zum Auslöser des Weltuntergangs, den er mit seinem
ersten Werk bereits gedanklich umspielt hatte, im Gegensatz zur Idee
des neuen Lebens. Indem Möbius' Gesetz der Weltzerstörung durch
Mathilde von Zahnd's Wahnsinn der Weltbeherrschung zur Wirkung
kommt, kann der einmal gedachte Weltuntergang nicht mehr aufgehalten

werden. Denn die einzig kontrollierende Kraft der Vernünftigkeit

hat sich selber ausgelöscht, wird aber machtloser Zeuge des

grauenhaften Vollzugs. Doch seine Vision wird diejenige des Zuschauers,

der weiss, dass für seine Gesellschaft die wissenschaftliche und
wirtschaftliche Durchführung des oekologischen und physikalischen
Zusammenbruchs des Weltsystems längst beschlossene Sache ist. In
naher Zukunft wird Wirklichkeit, was Möbius zu verhindern sucht.
Entwickelt Dürrenmatt im Besuch der alten Dame eine Dramaturgie
des sich konsequent vollziehenden Selbstbetrugs, der die rücksichtslose

Durchsetzung aller finanziellen - kapitalistischen - Selbsterfüllungen

zulässt, weil sich alle moralischen Kontrollmechanismen von
selbst aufgehoben haben, so überträgt sich nun die persönliche Tragik
des Möbius und seiner Freunde auf die Menschheit, die zum potentiellen

Opfer der unkontrollierten menschlichen Denkfähigkeit geworden
ist, wovon die ersten Symptome bereits spürbar werden, in der Angst
des Möbius, aber auch in der täglichen Wirklichkeit des Zuschauers
oder Lesers. Demonstriert Der Besuch der alten Dame gleichnishaft
und in komödienhaft-sarkastischer Ironie für den verstehenden
Zuschauer das Bewusstsein einer entstandenen kollektiven Schuld vor,
so feiert Dürrenmatt im übertragenen Sinne in den Physikern die
schwarze Messe der Verwandlung der Idee einer Weltauflösung der
Masse in Energie in faktische Tatsächlichkeit. Transzendenz wird in
komödiantischer Verkehrung Immanenz, in vollkommener Umkehrung

des Schöpfungsbegriffs. Was der griechische Mythos für das
Schicksal eines Einzelnen entwickelnd darstellt, im wirklichkeitsge-
wordenen Fluch an Oedipus, das erweitert Dürrenmatt in gleichnishafter

Übertragung auf das zuende gedachte, sich vollendende und
nunmehr aufhebende Weltsystem.

Mit geradezu liturgischer Besessenheit entwickelt Dürrenmatt nochmals,

und diesmal auf der Ebene der wissenschaftlichen Erkenntnis,



142 Peter André Bloch

aber auch auf derjenigen der innerweltlichen Wirklichkeit, das System
der dramaturgischen Gegenläufigkeit, auf der Ebene der Hypothese,
aber auch der Umsetzung in die Genese, wobei diese durch Verkehrung

nicht ins neue Leben, sondern in den Untergang führt. Was in der
Komposition als höchste komödiantische Virtuosität erscheint, ist

Stilisierung, formgewordene Einsicht in die Unabänderlichkeit des

tragisch-grotesken Vollzugs der Selbstauflösung der Welt durch den
Menschen selbst. Aber dazu bedarf es der existentiellen Lesart des

Werks, nicht nur der Erfassung der künstlerisch-ästhetischen,
philosophisch-religiösen, psychologischen oder gar biographisch-anekdotischen

Ebene, des Spiels des Satzes und Gegensatzes: es geht ums
Verspiegeln einer existentiellen Erkenntnis in die Wirklichkeit der
Bühne, die noch die emanzipatorische Kraft der Weihe in sich hat,
auch wenn sie die Maske der Komödie trägt.

Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung
zur Überwindung ideologischer Festlegung

Man erinnere sich an die etwas paradoxe Fragestellung am Anfang:
Wie es Dürrenmatt gelingt, angesichts seiner Einsicht in die Unmöglichkeit

der Darstellbarkeit in sich abgeschlossene Werke zu schaffen,
die seinem Verzicht auf Endgültigkeit Rechnung tragen, gleichzeitig
aber als Gleichnisse grösster Verbindlichkeit in die Literaturgeschichte
eingegangen sind. Dazu zum Schluss sein eigener, vielleicht etwas
anekdotischer, aber für unser Thema doch wichtiger Kommentar:

Vor Dürrenmatts 60. Geburtstag führte ich ein längeres Telephongespräch

mit ihm. Ich wusste, dass er über seinen früheren Verleger
Peter Schifferli eng mit Sils-Maria verbunden war und in dieser
Gegend wichtige Freunde hatte: Marc Eichelberg im Fextal und Varlin,
den Maler in Bondo. Gerne hätte ich ihn ins Nietzsche-Haus in Sils-
Maria eingeladen, doch er zog es vor, mit seinen Gästen in einem
Hotel zu feiern, besuchte allerdings bei dieser Gelegenheit das kleine
Nietzsche-Museum. Damals fragte ich ihn, ob er allenfalls einmal an
einem Kolloquium über sein Verhältnis zu Nietzsche sprechen würde.
Er gab zu, dass er sich immer wieder mit dem Dichter-Philosophen



Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung 143

auseinandergesetzt habe, auch während seines Philosophie-Studiums
in Bern; dass er in seiner Studentenbude ein Porträt Nietzsches gemalt
habe zum Thema Krieg und Ideologie. Nietzsche schien ihm unheimlich,

es gehe ihm immer um das Absolute: um die absolute Wahrheit,
um die absolute Tugend, um die Infragestellung der Hierarchien.
Dabei habe er mit Recht von der "Umwertung aller Werte" gesprochen
und ganz neue Visionen entwickelt; aber wiederum unter dem Aspekt
einer absoluten Veränderung der Perspektiven. Auf meine Frage, ob
denn nicht das Konzept von Also sprach Zarathustra. Ein Buch für
Alle und Keinen, mit seinen Antithesen und Verschränkungen, mit
seinem permanenten Überholen des Gesagten auf weitere Ziele, mit
seiner Überwindung des Gegenwärtigen auf das Zukünftige hin, nicht
seinen eigenen Ansätzen entspreche, wehrte Dürrenmatt vehement
ab, indem er meinte: Nietzsche setze tatsächlich Antithesen, die er
dauernd überholend ad absurdum führe; "irgendwie aber setzt er
dauernd in Frage, dauernd ein Ziel oder eine These setzend, wovon
man sich immer wieder entfernt." Dürrenmatt weiter: "Ich denke, man
muss die Antithesen nicht als feste Pole setzen, sondern sie dialektisch
ins Spiel ihrer eigenen Verkehrungen bringen; erst dann wird das
Ganze interessant. Wer will denn heute schon eine neue Ideologie
begründen? Reicht es nicht, wenn man die Prozesse, die dazu führen
sichtbar macht und in ihrer ganzen Paradoxie aufdeckt?" Nietzsche
bleibe seiner Meinung nach zu nahe beim satirischen Parodieren der
Fragestellungen, währenddem er selber noch einen Schritt weitergehe
und das Ganze ins Problem des Paradoxen zurücknehme. Als Student
habe er eine Dissertation "Über den Begriff des Tragischen bei
Kierkegaard" angefangen, aber nicht zu Ende geführt. Denn: was
heisse denn schon "tragisch" angesichts des Nichts?67

Als Dramatiker gehe er eigentlich die Frage von hintenhemm an,
in der Verkehrung, über das Komische. Man komme so weniger in die
Gefahr des Sich-Festlegens, was doch für Nietzsche zum grossen
Problem geworden sei. "Die Menschen wollen eben immer Lösungen,

67 Vgl. dazu: Roger W. Müller Farguell, "Zur Dramaturgie aporetischen Denkens.
Dürrenmatt und Kierkegaard", in: Neue Perspektiven zur deutschsprachigen
Literatur der Schweiz, Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik, Bd. 40,

Hrsg. Romey Sabalius, Amsterdam/Atlanta, 1997, S. 153-165.



144 Peter André Bloch

Rezepte. Sie lieben es, sich festzulegen. Dabei ist der Weg ins Labyrinth

aller möglichen Denkprozesse doch viel interessanter, offener,
kreativer, wenn auch in sich und für einen selbst unendlich riskanter
(lacht)."68

Résumé

Dürrenmatt est le dramaturge d'une anti-idéologie sans concession. Il s'inscrit en faux
contre toute univocité et toute simplification propre à un système. Son choix est celui
d'une poétique de la polysémie qu'il approfondit sans relâche en créant des pièces et
des récits aux implications sans cesse plus grotesques et plus absurdes. Notre analyse
des oeuvres précoces de Dürrenmatt tente de mettre en évidence les premiers degrés
de son mode de pensée dialectique, qui, par une série d'approches toujours renouvelées

et sur une trame passablement diverse, déroule une multitude de perspectives
interdépendantes par leur complexité même et s'annulant de ce fait dans l'absurde.
On en déduira aussi de précieux indices pour comprendre son oeuvre tardif, où sa

thématique fondamentale, le labyrinthe et le paradoxe, est variée à travers de

multiples approches existentielles.
Un des thèmes principaux de l'oeuvre dürrenmattienne, c'est le basculement

dans l'antithèse et le retournement, source de surprise, aboutissant à confronter en
permanence des contraires finalement inconciliables. Penseur dialectique, il dispose
d'une large palette de termes opposés, comme le pouvoir et l'impuissance, le bonheur
et la souffrance, le temps et l'éternité, le crime parfait et le châtiment fatal, le bourreau
et la victime, autant d'antagonismes indissociables déversés en cascades dans son
théâtre sensuel et grotesque, discutant du hasard et de la nécessité, à travers la

démesure de plus en plus folle des formes de représentation et des mécanismes de
pensée. Le dessein, toutefois, reste toujours le même: faire éclater toute univocité
dans les mille facettes d'un miroir fait de jeux et de représentations scéniques ne
rechignant pas à la parodie.

68 Peter André Bloch, "Gespräch mit Friedrich Dürrenmatt über Friedrich Nietzsche
in Sils-Maria, Sommer 1981", handschriftliche Notizen.


	Dürrenmatts Dramaturgie der Verkehrung

