
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 29: Ordo inversus

Artikel: "Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" ("Ludlul bl nmeqi",
Babylon, 13. Jahrh.)

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Rose

"Was einem gut erscheint,
ist wertlos vor Gott"
("Ludlul bel nëmeqi", Babylon, 13. Jahrh.)

Bei der Theologie wird man eher an den "ordo mundi" denken als an
einen Hang zum "ordo inversus. Denn hat es nicht die Theologie mit
einem Schöpfergott zu tun, der den Kosmos, die Welt als gute und
schöne Ordnung geschaffen hat? Die meisten werden die Theologie
zu den Kräften zählen, die Ordnung erhalten und stabilisieren helfen -
das ist jahrhundertelang von der Kirche erwartet worden, und Theologie

verstand man vor allem als die reflektierende, intellektuell verantwortete,

universitäre Seite von Kirche. In der Welt des Zusammenspiels
von "Thron und Altar" oder von Christengemeinde und Bürgergemeinde
(um einen Titel des Schweizer Theologen Karl Barth aufzunehmen1)
hatte die Theologie implizit oder explizit der "Ordnung" zu dienen.
Und dergleichen Erwartungen hat sie weitgehend und meisterhaft
entsprochen.

Das gilt mehr oder weniger für alle Disziplinen der Theologie,
auch für die meinige, die alttestamentliche Wissenschaft. Auch sie hat

vor allem über den "ordo mundi" und seine Darstellungen im Alten
Israel nachgedacht. "Weltordnung" ist in der deutschsprachigen altte-
stamentlichen Forschung geradezu zu einem Kristallisationspunkt
biblischer Theologie geworden; von unbezweifelbarem Einfluss ist dabei
die Zürcher Habilitationsschrift meines verehrten Lehrers Hans Heinrich

Schmid gewesen: Gerechtigkeit als Weltordnung2. Der Begriff der
"Weltordnung" ("ordo mundi") begegnet hier also programmatisch in
einem Buchtitel und hat unverkennbare Spuren in der alttestament-
lichen Wissenschaft hinterlassen. Das Besondere dieser Studie liegt

1 (Theologische Studien 20) Zürich, EVZ, 1946 (19702).

2 Gerechtigkeit als Weltordnung. Hintergrund und Geschichte des alttestament-
lichen Gerechtigkeitsbegriffes (Beiträge zur Historischen Theologie 40), Tübingen,

J.C.B. Mohr, 1968.



44 Martin Rose

darin, dass Hans Heinrich Schmid im Grunde "Vergleichende
Literaturwissenschaft" betrieben hat, indem er diese Idee einer "Weltordnung"
in den literarischen Werken des gesamten alten Vorderen Orients
nachzuweisen unternommen hat. In der ^es/semitischen Welt Syrien-
Palästinas sieht er die Idee der "Weltordnung" durch die sprachliche
Wurzel "sdq" ausgedrückt, was in den europäischen Sprachen nicht
ganz unmissverständlich mit "8tKmocruvr|", "justitia", "Gerechtigkeit",
"justice", etc. wiedergegeben wird. Hans Heinrich Schmid hat vor
allem an ägyptischen Texten gearbeitet und versteht dort die "Ma'at"
als Repräsentanz dessen, was wir als "Weltordnung" bezeichnen
würden. In der sumerischen Sprache und Schrift Mesopotamiens
findet die "Weltordnung" ihren Begriff im Wort "me", das die Ordnungen

im umfassenden Sinn bezeichnet, d.h. die gesamte "Welt- und
Kulturordnung" mit allen ihren konkreten Ausprägungen. Hans Heinrich

Schmid hat ein einzigartiges Panorama gezeichnet, das die Theologie

des Alten Israel in die Gedankenwelt des Alten Orients einbettet:
Israels "Weltordnung" als eine Spielform altorientalischer "Weltordnung"3.

Man gewinnt den Eindruck, dass überall in der altorientalischen
Literatur der "ordo mundi" vorausgesetzt sei und in den unterschiedlichen

Tonarten besungen werde: als sei dies das grosse Thema, um
das die ganze Literatur kreise. Dies stimmt in der Tat auch weitgehend

- aber eben nicht ausschliesslich. Im folgenden möchte ich ein
paar Stationen des anderen Weges abschreiten: desjenigen, der schliesslich

geradezu zu einer "Theologie des ordo inversus führen wird.

Erster Wegabschnitt: Infragestellung
des Funktionierens des "ordo mundi"

Die Nuance in der Überschrift möge beachtet werden: in diesem
Abschnitt soll es nicht um die Infragestellung des "ordo mundi" als
solchen gehen; das wird in der ältesten Zeit nicht gewagt - zumindest

3 Vgl. auch seinen Aufsatzband: Altorientalische Welt in der alttestamentlichen
Theologie, Zürich, TVZ, 1974.



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 45

in den uns überkommenen literarischen Zeugnissen nicht. Der "ordo
mundi" wird als selbstverständliche Grundbedingung vorausgesetzt,
aber man beobachtet, dass sein Funktionieren offensichtlich für eine
bestimmte Zeit suspendiert sein kann. Man beobachtet Begebenheiten,

die dem "ordo mundi" widersprechen.
Ein eindrückliches Zeugnis ist die babylonische Dichtung mit dem

Titel "Ludlul bel nëmeqi"4 aus dem 13- Jahrh. v. Chr.5, die einen Mann
namens Subsi-mesrê-Sakkan6 sprechen lässt, der die totale Verkehrung

der "Weltordnung" am eigenen Leib erfahren hat; er, der zu einer
angesehenen Familie gehörte, wurde zum Dreck der Gesellschaft.
Davon ist lang und breit in diesem Text die Rede; hier seien nur
wenige Zeilen als Beispiel zitiert:

Der ich fürstlich wandelte, erfuhr, daß ich festgehalten wurde;
gar stolz war ich, wurde (nun aber) zum Sklaven;
für den mit weitverzweigter Familie wurde ich zum Einsamen.
Gehe ich die Straße entlang, sind die Ohren gespitzt;
trete ich in den Palast ein, zwinkern die Augen.

4 Edition: Wilfred G. Lambert, Babylonian Wisdom Literature, Oxford, Clarendon
Press, I960, pp. 21-62, 283-302 ["critical and philological notes"], 343-345
["addenda"]. Zur Ergänzung des einleitenden Hymnus auf Grund eines weiteren
Textfundes cf. Donald John Wiseman, "A New Text of the Babylonian Poem of
the Righteous Sufferer", in: Anatolian Studies, 30, 1980, pp. 101-107. Zitiert wird
im folgenden nach der jüngsten deutschen Übersetzung: Wolfram von Soden,
"Ludlul bel nëmeqi - Ich will preisen den Herrn der Weisheit", in: Willem H. Ph.

Römer - Wolfram von Soden, Weisheitstexte I (Texte aus der Umwelt des Alten
Testaments III/l), Gütersloh, Gerd Mohn, 1990, pp. 110-135. Neuere Studien der
letzten Jahre: Sara Denning-Bolle, Wisdom in Akkadian Literature. Expression,
Instruction, Dialogue, Leiden, Ex Oriente Lux, 1992, pp. 129-132; Dorothea Sitzler,

Vorwurfgegen Gott. Ein religiöses Motiv im Alten Orient (Ägypten und
Mesopotamien), Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1995, pp. 84-99; Wilfred G. Lambert,
"Some new Babylonian wisdom literature", in: J. Day, R.P. Gordon, H.G.M.
Williamson (Hg.), Wisdom in Ancient Israel. Essays in Honour ofJ.A. Emerton,
Cambridge, University Press, 1995, pp. 32-34. Die jüngste französische Übersetzung

findet man in: Jean Lévêque, Sagesses de Mésopotamie (Suppl. au Cahier

Evangile 85), Paris, Cerf, 1993, pp. 60-73-
5 Zur Datierung: Wilfred G. Lambert, op. cit., p. 26: "The date of composition is

almost certainly Cassite period..."; Wolfram von Soden, op. cit., p. 112: "wohl im
12. Jh.".

6 So wird es aus der namentlichen Nennung in 111,43 erschlossen.



46 Martin Rose

Meine Stadt sieht mich wie einen Feind böse an;
gleich als ob es eine Feindin wäre, (verhält sich) mein aggressives Land.
Zu einem Fremden wurde für mich mein Bruder;
zu einem Bösen und einem Teufel wurde für mich mein Freund. (1,77-85)

Diese pervertierte Welterfahrung ist noch nicht das Eigentliche, das
dieser Subsi-mesrê-Sakkan zu sagen hat; denn jeder weiss, dass sich
nicht unbedingt alle Mitmenschen entsprechend einer gerechten
Weltordnung verhalten. Aber wenn selbst die Götter das Funktionieren der
Weltordnung nicht mehr garantieren, wenn der Gottesfürchtige von
ihnen ein Geschick zugeteilt bekommt, als wäre er ein Gottloser und
ein Gottesverächter - dann stellt sich die Frage der "Weltordnung" in
einer radikal zugespitzten Weise. Der Dichter legt seinem Subsi-
mesrê-Sakkan folgende Worte in den Mund;

Wie einer, der das Opfer dem Gotte nicht regelmäßig darbrachte,
oder bei der Mahlzeit die Göttin nicht nannte;
der die Nase nicht senkte, Niederwerfung nicht kannte,
in dessen Mund aufhörten Gebet (und) Flehen;
der den Feiertag des Gottes versäumte, den Monatsfeiertag mißachtete,
nachlässig wurde und ihre [= der Götter] Riten geringschätzte;
der (Gottes-)Furcht und Aufmerken seine Leute nicht lehrte,
seinen Gott nicht nannte, dessen Speise er aß,
seine Göttin verließ, Röstmehl (ihr) nicht darbrachte;
einem (Mann), der sich wild gebärdete, seinen Herrn vergaß,
der den gewichtigen Gotteseid leichtfertig aussprach:
eben denen glich ich!
Dabei dachte ich doch selbst an Beten (und) Gebet,
Gebet war (für mich) Einsicht, Opfer meine Gewohnheit.
Der Tag der Gottesverehrung war Herzensfreude für mich,
der Prozessionstag der Göttin Ertrag (und) Gewinn. (11,12-26)

Die in diesen Zeilen angesprochene Thematik erinnert an die biblische

Hiob-Dichtung, die uns vertrauter ist als der mesopotamische
Text "Ludlul bel nëmeqi"7. Auch Hiob ist im Anfang des Buches

expressis verbis als Musterbeispiel eines Gottesfürchtigen gezeichnet,
der sich im Bereich von Ethik und Kultus kein Versagen zuschulde-

7 In der Tat wird die babylonische Dichtung "Ludlul bel nëmeqi" manchmal "as

'The Babylonian Job'..." bezeichnet, vgl. W.G. Lambert, op. cit., p. 27.



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 47

kommen lässt, der selbst präventiv Versöhnungsopfer darbringt: "Denn
Hiob dachte: Vielleicht haben meine Kinder [bei ihren Festen] gesündigt

und Gott gelästert in ihrem Herzen" (Hiob 1,5)8. Und dann
brechen über diesen Menschen, der den "ordo mundi" in mustergültiger

Weise respektiert hatte, alle Katastrophen herein, die man sich nur
denken kann. Ihm bleibt schliesslich nichts mehr als das nackte Leben,
und auch das noch von Krankheit und Verzweiflung zerfressen: ein
Hiob, der nicht mehr leben, aber auch nicht sterben kann.

Es gilt aber zu betonen: die Hiob-Dichtung stellt die Existenz eines
"ordo mundi" keineswegs in Frage. Er ist nur für einen Moment
suspendiert, sozusagen aus pädagogischen Gründen: um zu testen,
wie ernsthaft es dem Hiob wirklich um seine Gottesfurcht und die
Verwirklichung des "ordo mundi" in seiner Umgebung und in seinem
Leben ist. Das Ganze ist erzähltechnisch als Wette im Himmel dargestellt;

der advocatus diaboli stellt Gott die herausfordernde Frage:

Ist Hiob [etwa] ohne Grund [= umsonst] gottesfürchtig? Hast du nicht ihn und
sein Haus und alles, was er hat, ringsum beschützt? Das Werk seiner Hände hast
du gesegnet, und seine Herden haben sich im Lande ausgebreitet. Doch strecke
deine Hand aus und taste seine ganze Habe an - wenn er dich dann nicht ins
Angesicht lästert! (1,9-11)

Im biblischen Hiob-Buch hängt die "Weltordnung" an einem seidenen
Faden, aber schliesslich geht es gut aus. Die Zeit der Suspendierung
der "Weltordnung" erreicht am Schluss des Buches ihr Ende (42,12):
"Der Herr aber segnete Hiob danach [noch] mehr als zuvor...", und
dann folgt eine Aufzählung der wiedergutmachenden Segnungen:
noch einmal sieben Söhne und drei Töchter, 14000 Schafe und 6000
Kamele usw. usf. Die Welt ist wieder in Ordnung. Es ist das "happy
end", wie es sich für eine ordentliche Erzählung gehört.

Die babylonische "Ludlul bel nëmeqi"-Dichtung ist keine Erzählung.

Zwar "erzählt" sie in gewisser Weise vom Geschick eines Subsi-

8 Die Zitate aus dem Hiob-Buch folgen (hier und im folgenden) der Neuüberset¬

zung der Zürcher Bibel: Das Buch Hiob. Das Buch Kohelet. Das Hohelied
(Fassung 1998), Zürich, Verlag der Zürcher Bibel, 1998. Bei den Wörtern in
eckigen Klammern handelt es sich um Zusätze, die ich zur Erläuterung eingefügt
habe.



48 Martin Rose

mesrê-Sakkan, aber ihr literarisches Genre ist nicht das der Erzählung.
Sie gibt sich eindeutig als Hymnus zu erkennen, als liturgischer
Lobpreis, der seinen Platz im Kultus hatte. Der Titel "Ludlul bei
nëmeqi" entspricht gemäss der altorientalischen Gewohnheit den
ersten Worten des Textes; übersetzt lautet also die Eröffnung dieser
Dichtung: "Preisen will ich den Herrn der Weisheit!" Es ist das

"Preisen", das sich im liturgischen Hymnus vollzieht. Das weist auf
eine andere Form, die Erfahrung des Nicht-Funktionierens des "ordo
mundi" aufzufangen: der Leidgeprüfte sucht - und findet! - eine
Antwort im Bereich des Kultus. Es ist nicht die Antwort der ratio,
sondern die der inspiratio. Subs i-mesrê-Sakkan hat sich in den Tempel

begeben, um im divinatorischen Traum eine Antwort zu erhalten,
die er sich nicht selbst geben kann, sondern die vom Gott inspiriert
wird. Die Frage der Inkubation und Oneiromantie muss hier nicht im
einzelnen behandelt werden9; solche kultische Praxis steht meines
Erachtens im Hintergrund von "Ludlul bel nëmeqi". Denn zum einen
sind die Träume gleichsam ritualisiert: es genügt nicht, einmal von der
Wiederherstellung der Weltordnung zu träumen - Träume können ja
auch Illusion und Täuschung sein ("Träume sind Schäume"!) -, aber
wenn dreimal10 die Botschaft der Träume in dieselbe Richtung geht,
dann verdient sie Vertrauen. Das zweite liturgische Element nach der
Traumerfahrung ist in "Ludlul bël nëmeqi" die Intervention des

"Beschwörungspriesters" (111,41), der im Auftrag des höchsten Gottes
(111,42: "Marduk selbst hat mich geschickt") ein Schreibtäfelchen
bringt, auf dem die erlösenden Worte der Gottheit eingezeichnet sind.
Sozusagen schwarz auf weiss kann der Leidgeprüfte die Garantie der
Weltordnung nach Hause tragen. Aber bevor er nach Hause geht,
stimmt er noch den Hymnus an, eben: "Ludlul bël nëmeqi" - "Preisen
will ich den Herrn der Weisheit!"

9 Für den Alten Orient verweist W.G. Lambert (op. cit., p. 23, n. 2) auf Adolf Leo

Oppenheim, The Interpretation ofDreams in the Ancient Near East, with a
translation of an Assyrian Dream-book, Philadelphia, American Philosophical Society,
1956. Als jüngere Studie sei besonders genannt: Frederick H. Cryer, Divination
in Ancient Israel and its Near Eastern Environment (JSOT.S 142), Sheffield,
Sheffield Academic Press, 1994.

10 111,8.21 ("A second time..."). 29 ("A third time...").



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 49

Das ist die Antwort, die der Kultus anbietet: er ermöglicht einen
Platz für die Klage; die Erfahrung des Nicht-Funktionierens der
Weltordnung muss in Worte gefasst werden, das heisst in die Worte der
Klage, wie sie sich beispielhaft in der "Ludlul bel nêmeqi"-Dichtung
finden. Abgrundtiefe Klage und jubelnder Hymnus stehen hier unmittelbar

nebeneinander - wie übrigens auch in den meisten Klagepsalmen

des Alten Testaments, die unversehens von der Klage in den
Lobpreis übergehen. Dazwischen muss etwas Entscheidendes geschehen

sein: eben die Gottes-Antwort, die durch den Priester vermittelt
worden ist - die alttestamentliche Forschung spricht seit Joachim
Begrich für das analoge Phänomen im Alten Israel vom "priesterlichen
Heilsorakel"11.

Entsprechendes ist vermutlich für alle Religionen belegt, und man
kann jetzt mit Recht noch einmal auf die stabilisierende Funktion von
Religion und Kultus hinweisen: das befürchtete und in der Klage
verbalisierte Mcü/-Funktionieren des "ordo mundi" wird hier durch
eine liturgische Antwort aufgefangen; der "ordo inversus wird im
Kultus überwunden. Doch eine solche kultische Interpretation der
"Ludlul bel nêmeqi"-Dichtung wird nicht ausreichend sein: liturgische
Vorgänge stehen zwar ohne Zweifel im Hintergrund, aber sie sind
wohl kaum das Eigentliche dieser Dichtung. Dieser Text aus dem
13./12. Jahrh. v. Chr. ist über Jahrhunderte hinweg immer wieder
abgeschrieben worden, besonders viele Abschriften besitzen wir aus
dem 7./.6. Jahrh.12, und seine Überlieferung bis in die persische Zeit ist

durchaus wahrscheinlich. Nun muss allerdings präzisiert werden, dass

die Abschriften, die wir von diesem Text besitzen, nicht in den
Bereich von Tempelkultus und -liturgie führen, sondern dass dieser
Text vielmehr im Rahmen der Gelehrtenliteratur überliefert wurde13.

11 Joachim Begrich, "Das priesterliche Heilsorakel", in: Zeitschriftfür die alttesta¬

mentliche Wissenschaft [ZAW], 52, 1934, pp. 81-92 Gesammelte Studien zum
Alten Testament (Theologische Bücherei 21), München, Chr. Kaiser, 1964,

pp. 217-231.
12 W.G. Lambert, op. cit., p. 26: "Nine manuscripts..." (aus der Bibliothek des

Assurbanipal).
13 W.G. Lambert, op. cit., p. 26 ("Ludlul was a classic of Babylonian literature in the

seventh century B.C."); D. Sitzler, op. cit., pp. 85-86.



50 Martin Rose

Ich könnte aktualisiert sagen: er wurde letztlich nicht im Kontext der
kirchlichen Gesangbücher und Messbücher tradiert, sondern als Literatur

der Theologen. Das muss seine Gründe haben, dass nicht so sehr
die kultischen Praktiker an diesem Text interessiert waren als vielmehr
die theologischen Systematiker.

Dazu ist Folgendes zu bemerken. Der Form und Gattung nach
fügt sich die "Ludlul bel nëmeqi"-Dichtung absolut in die hymnische
Literatur vergleichbarer Orientierung ein; der Text zählt 480 Verse, je
120 Verse auf vier Tafeln14, wobei jede Tafel praktisch eine selbständige

Sequenz der liturgisch-dramatischen Abfolge darstellt. Diese
perfekte poetisch-liturgische Durchstrukturierung ist aber wohl kaum der
eigentliche Grund für das besondere Interesse der babylonischen
Theologen an diesem Text. Meines Erachtens liegt die Antwort auf der
inhaltlichen Ebene: inhaltlich deuten sich Reflexionen an, die über
die kultisch-liturgische Praxis hinausweisen. Zwei Hinweise mögen
hier genügen:

1) Der poetische Hymnus richtet sich an Marduk, den babylonischen

Staats- und Reichsgott; dieser wird aber nicht als mächtiger
Kriegsgott gepriesen, auch nicht als Gott des Königs und der Monarchie,

auch nicht als Schöpfergott oder als Herr über Krankheiten,
Seuchen und Tod, sondern die eröffnende Zeile stellt ein anderes
Prädikat in den Mittelpunkt: "Preisen will ich den Herrn der Weisheit!"
Marduk wird vor allem gesehen als der, der in einzigartiger Weise über
"Weisheit" verfügen kann. Was ist im altorientalischen Kontext unter
"Weisheit" zu verstehen? "Weisheit" ist dort nicht in erster Linie eine
Frage der Intelligenz und des Wissens, entsprechend z.B. der Definition,

die Descartes für das französische Äquivalent "sagesse" gegeben
hat: "Parfaite connaissance de toutes les choses que l'homme peut
savoir." In der altorientalischen Welt ist "Weisheit" nicht in erster Linie
durch Inhalte ÇWissens-Inhalte) geprägt, sondern durch ein bestimmtes

Vorgehen, durch ein überlegtes und überlegendes Prozedere im
Nachdenken und Argumentieren. Dies vollzieht sich meines Erachtens
in jeweils drei Schritten: Beobachten, Reflektieren und Urteilen. Diese

14 Cf. W.G. Lambert, op. cit., p. 25; Wolfram von Soden, op. cit., p. 112.



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 51

drei Schritte bilden das Grundgerüst für "Weisheit", wie ich sie definieren

möchte15:

"Weisheit" als ein überlegtes und überlegendes Vorgehen, das immer wieder neu
bei den konkreten und alltäglichen Erfahrungen einsetzt, diese reflektiert und
deren Überdenken bis an den Punkt weitertreibt, dass Postulate und Ordnungen
formuliert werden.

Der Einsatzpunkt der "Weisheit" bei den "Erfahrungen" scheint mir
nicht unerheblich. "Weisheit" ist nicht einfach Tradieren von Tradition,
sondern eine Geisteshaltung, die das an der Erfahrung hier und jetzt
Bewährte - und nur das! - tradieren will. Dieser Prozess des
ständigen Vergleichens des Tradierten mit der eigenen "Erfahrung" macht
das Propium der Weisheit aus. Die Aufnahme des Überlieferten drückt
sich im Verb "Hören" aus, das kritische Vergleichen des Überlieferten
vollzieht sich im eigenen "Sehen" und "Beobachten". Neben die Autorität

der Tradition tritt gleichsam die "Autorität" der beobachtenden
Erfahrung.

"Sehen" und "Beobachten" allein genügen allerdings noch nicht,
um die Frage der Bewährung des Tradierten zu stellen: das Beobachtete

muss auch "reflektiert" werden. Das wäre also der zweite Schritt
im weisheitlichen Vorgehen: das Wahrgenommene wird mittels der
"ratio" kontrolliert, es wird "rationalisiert". Das soll mit den beiden
Begriffen des "Reflektierens" und "Überdenkens" in meiner Definition
der "Weisheit" ausgedrückt werden. Das sinnlich Wahrgenommene,
zumal das von den Augen Gesehene muss "vernünftig" überprüft
werden, wenn es ein Gewicht bekommen soll, das mit der Autorität
der Tradition in Diskussion oder gar in Konkurrenz treten soll.

Diese Reflexion soll dann schliesslich an den Punkt führen, dass

"Postulate und Ordnungen formuliert" werden. Damit will ich sagen:
"Weisheit" ist nicht das "Erkennen" eines "ordo mundi", sondern das

"Postulieren" einer Ordnung, und zwar einer Ordnung, die auf der
Linie des Beobachteten und Reflektierten liegt. Im "Postulieren" findet
eine Grenzüberschreitung statt, die man auf verschiedene Weise
benennen kann: man kann von einer Abstraktion sprechen, von einer

15 Cf. meine ausführlichere Darstellung "De la 'Krise der Weisheit' à la 'Weisheit der

Krise'", in: Revue de Théologie et de Philosophie, 131 1999, pp. 115-134.



52 Martin Rose

Generalisierung oder gar von einer Transzendierung. Die Einzelbeobachtung,

der einzelne "Fall" oder die einzelne "Erfahrung" werden in
einen grösseren Rahmen eingefügt; das einzelne Ich, das beobachtet
und reflektiert hat, bietet einer grösseren Gemeinschaft ein Ergebnis,
eine Schlussfolgerung an, die "Autorität" sein möchte, die über-
individuelle Bedeutung finden soll. Ohne solche "Autorität" gibt es
keine Weisheit; "Weisheit" ist das Angebot einer "Ordnungsperspektive",

die eine Autorität ausstrahlt. "Weisheit" ist also keinesfalls
einfach nur das Résumé von Erfahrung, die Kodifizierung diverser
Erfahrungssätze; unverzichtbar ist diese "Transzendierung"des Alltäglichen,
des Kontingenten und Zufälligen.

Kehren wir zur "Ludlul bel nëmeqi"-Dichtung zurück!: sie macht
ernst damit, dass der "ordo mundi" keine Erfahrungstatsache ist,
sondern nichts anderes als ein Postulat. Erfahrungstatsache ist, dass

man aufgrund seiner Beobachtungen sowohl ein Bild von einem " ordo
mundi" zeichnen könnte wie auch von einem "ordo inversusman
kann sich hymnisch über die Weltordnung freuen wie auch über ihr
Nicht-Funktionieren klagen. Erfahrung erlaubt nichts anderes als das

widersprüchliche Nebeneinander von Weltordnung und Chaos, von
Hymnus und Klage. Wenn der Dichter von "Ludlul bel nëmeqi"
dennoch das weisheitliche Postulat eines "ordo mundi" wagt, dann

nur im "Transzendieren" von Welterfahrung; er setzt voraus, dass es

(nur) einen gibt, der über Weisheit und weisheitliches Postulat verfügt:
Marduk, der "Herr der Weisheit" (bel nëmeqi).

2) Die "Ludlul bel nëmeqi"-Dichtung enthält noch ein weiteres
signifikantes Element, das weit über die traditionelle Religiosität und
kultische Frömmigkeit hinausgeht. Obwohl die mesopotamische
Religion unbezweifelbar polytheistisch war und obwohl im Text dieses

Hymnus durchaus von den vielen Göttern, besonders von den persönlichen

Schutzgöttern und Schutzgöttinnen, die Rede ist, wird letztlich
der Blick auf einen einzigen Gott konzentriert: Marduk. Bezeichnend
dafür ist, dass Marduk nicht einfach stärker und grösser ist als alle
anderen Götter, dass er aufgrund seiner überragenden Macht alles
Böse beseitigen kann und dem "ordo mundi" gegen alle dämonischen
und chaotischen Kräfte zum Sieg verhelfen kann. Dass Marduk der
"Gott der Götter" ist, versteht sich für einen babylonischen Theologen
von selbst; das ist nicht das Neue. Äusserst bemerkenswert dagegen



'Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 53

scheint mir, dass alles Göttliche und Dämonische in Marduk vereint
wird, das Schöpferische und das Zerstörerische, die Weltordnung und
das Chaos. Überspitzt könnte man hier geradezu von einer "monotheistischen"

Tendenz sprechen: Marduk ist letztlich die einzige Transzendenz,

die vor dieser weisheitlich-theologischen Reflexion noch
Bestand hat16 - die anderen Gottheiten verblassen zu Gegenständen
traditionell-kultischer Frömmigkeitspraxis.

Die widersprüchliche Wefterfahrung der babylonischen Theologen
findet ein Echo in der Weise, wie sie von Marduk sprechen; z.B. so:

Stachlig sind seine Schläge, sie durchbohren den Leib;
lind (aber) sind seine Verbände, heilen vom Tod. (I,21-2217)

In immer wieder neuen Gegensatzpaaren wird in der "Ludlul bei
nëmeqi"-Dichtung eine Widersprüchlichkeit in die Marduk-Theologie
hineingetragen. Für eine traditionelle Frömmigkeit wird diese Spannung

im Gottes-Bild fast unerträglich gewesen sein; man wird in der
Kultfrömmigkeit einen eindeutigen Marduk vorgezogen haben, einen
machtvollen, einen Marduk als Verteidiger des "summum bonum",
einen Gott, den man loben kann ("Großer Gott, wir loben dich, Herr,
wir preisen deine Stärke"). Doch die Theologie kann die Spannungen
in der Welterfahrung nicht so einfach überspringen; die Spannungen
müssen bestehenbleiben und ausgehalten werden. Der Theologe der
"Ludlul bel nëmeqi"-Dichtung behauptet nicht, dass es einen von
Marduk garantierten "ordo mundi" nicht gäbe, aber er lässt deutlich
erkennen, dass für ihn eine eindeutige Weltordnung rational unverfügbar

ist (1,32):

Kein Gott erfährt Marduks Ratschluß.

16 Cf. Rainer Albertz, "Ludlul bei nemeqi - eine Lehrdichtung zur Ausbreitung und

Vertiefung der persönlichen Mardukfrömmigkeit", in: Gerlinde Mauer und Ursula

Magen (Hg.), Ad bene et fideliter seminandum. Festgabe für Karlheinz Deller
zum 21. Februar 1987 {AOAT 220), Kevelaer, Butzon & Bercker, Neukirchen-

Vluyn, Neukirchener Verlag, 1988, pp. 25-53-
17 Vgl. auch den ganzen Absatz I,4ff. Cf. W.G. Lambert, op. cit., p. 27: "All he can

say is that though it be the lord who has smitten, yet it is the lord who will heal."



54 Martin Rose

Und wenn schon die Götter Marduks Ratschluss nicht erfahren, wie
sollten dann erst die Sterblichen wissen, wie aus den Widersprüchlichkeiten

der Welterfahrung herauszukommen ist?! Damit zeichnet sich
schon in diesem Text des 2. Jahrtausends andeutungsweise das ab,
was ich in meinem zweiten Wegabschnitt thematisieren möchte:

Zweiter Wegabschnitt: Nicht-Erkennbarkeit eines "ordo mundi"

In diesem Teil möchte ich einen theologischen Denkansatz der Alten
Welt darstellen, der etwas weitergeht als nur anzunehmen, dass aus
irgendwelchen Gründen das Funktionieren des "ordo mundi" für eine
bestimmte Zeit suspendiert ist, sei es aus pädagogischen Gründen, sei
es wegen einer noch ausstehenden Wiedergutmachung von Verschuldung

oder aus welchen Gründen auch immer. Bei diesem zweiten
Wegabschnitt wird schliesslich grundsätzlich darauf verzichtet,
überhaupt noch nach Gründen für das beobachtete Nicht-Funktionieren
der Weltordnung zu suchen. Wir werden hier Zeugen einer kritischen
Theologie, die die Fragwürdigkeit allen Operierens mit der Idee einer
"Weltordnung" aufweist. Modern ausgedrückt könnte man sagen: der
"ordo mundi" wird als Ideologie entlarvt, als fragwürdiges Instrument
in der Hand der Erzieher, der Politiker, der Ökonomen, der Juristen
und vieler anderer, die Macht ausüben wollen. Wer behauptet, einen
"ordo mundi" erkennen und evident machen zu können, betrügt sich
selbst und die anderen. Ein "ordo mundi" ist nicht zu erkennen, sagt
diese kritische Theologie.

Ein besonderes Beispiel dieses zweiten Denkansatzes liegt im
biblischen Buch des Predigers Salomo vor (oder mit dem hebräischen
Namen: Qohelet). In immer wieder neuen Wellen werden in diesem
biblischen Buch die überkommenen, traditionellen Werte der israelitischen

Gesellschaft in Frage gestellt. Ich werde nur einige Beispiele
nennen; dieses provokative Buch dürfte im übrigen ausreichend
bekannt sein.

Die "Weltordnung" der damaligen Pädagogik wollte, dass das

Alter zu idealisieren sei und dass demgegenüber die Jugend nur etwas
Unvollkommenes, Vorläufiges, Unfertiges darstelle; Jung-Sein war nichts



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 55

an sich Wertvolles, sondern allenfalls etwas noch Entwicklungsfähiges.

Qohelet dagegen verkehrt diese traditionelle Wertordnung der
Pädagogik ins Gegenteil (ll,7ff):

Freue dich, junger Mann, in deiner Jugend,
und dein Herz erfreue dich in deinen Jugendtagen [...]
bevor die schlechten Tage sich nahen
und die Jahre kommen, von denen du sagen wirst:
Sie gefallen mir nicht.
Bevor sich die Sonne verfinstert
und das Licht und der Mond und die Sterne...18

- und dann geht über viele Verse die dunkle Beschreibung des Alters
weiter: mit Sehschwäche und Erblindung, mit Zahnlosigkeit und
Appetitlosigkeit, mit Langsamkeit und Gebrechlichkeit usw. usf. Da ist
absolut nichts mehr von einem glücklichen und zufriedenen Lebensabend,

da ist nichts mehr von dem Bild der Erzväter Israels, die reich
an Jahren und lebenssatt Abschied nehmen, da ist nichts mehr vom
pädagogischen "ordo" der israelitischen Gesellschaft, der eine respektvolle

Haltung gegenüber dem Alter einschärfte. Von Qohelet werden
die Alten letztlich nur noch als Senile gezeichnet. Es läuft bei ihm auf
die Darstellung eines "ordo inversuf hinaus: das Alter ist nicht mehr
Vollendung, sondern nur letzte Phase einer unaufhaltsamen Dekadenz,

eines Verfalls und eines Zerfalls; die Alten sind diejenigen, deren
Verfallsdatum schon abgelaufen ist.

Das ist der neue ordo gemäss Qohelet, ein gegenüber der Pädagogik

seiner Zeit gegenläufiger ordo-. die Jugendlichkeit als ideale
Orientierung, Jugendzeit als positive Zeit, "bevor die schlechten Tage
kommen", wie Qohelet sagt. Diese Idealisiemng der Jugend war zu seiner
Zeit ein "ordo inversus", ist aber heute geradezu Normalität gewor-

18 Das Zitat folgt hier der Neuübersetzung der Zürcher Bibel (s.o. Anm. 8). Die
folgenden Qohelet-Zitate dagegen sind eigene Übersetzungsversuche, die meine
exegetischen Forschungsarbeiten zum Qohelet-Buch zusammenfassend
widerspiegeln möchten; cf. M. Rose, Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de

Qohéleth (OBO 168), Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1999.



56 Martin Rose

den19 - nicht nur in der Werbung mit dem Vorherrschen von jungen,
dynamischen Menschen mit vollem Busen und vollem Haar, sondern
auch in der Realität des Arbeitsmarktes, wo Arbeitslose über 50 kaum
noch eine Chance haben. Wir haben uns schon an diesen neuen ordo
des Jung-Seins um jeden Preis gewöhnt, aber zur Zeit des Qohelet war
das ein "ordo inversus!'.

Auch auf der Ebene der Gesellschaftsordnung kann Qohelet
keinen ordo mehr erkennen: Sklaven reiten hoch zu Ross, und Fürsten
gehen gleich Sklaven zu Fuss (10,7) - das ist ein "ordo inversus".
Dasselbe gilt für den Fall, dass ein junger Mann aus der Bevölkerungsschicht

der Armen, der direkt aus dem Gefängnis kommt, aus dem
Tiefsten, was man sich gesellschaftlich vorstellen kann, sozial bis an
die Spitze aufsteigt, um König zu werden (4,13-14). Es wird weiter
notiert (4,15), dass sich alle auf die Seite dieses jungen Mannes
stellten: "Da war kein Ende bei dem ganzen Volk, an dessen Spitze er
stand" (V.16) - die Demokratie machte es möglich, aber für einen
Orientalen musste die griechische Demokratie damals als ein "ordo
inversus empfunden werden. Wir haben uns inzwischen an diese
demokratische Ordnung gewöhnt, so sehr, dass sie nur noch verwaltet
werden muss und bei einer Stimmbeteiligung um 30% herum nicht
mehr wirklich vom Volk getragen wird (ist das noch "Demokratie"?!).
Aber zur Zeit des Qohelet war jede "demokratische" Tendenz für
einen Menschen der orientalischen Kultur ein "ordo inversuf.

Qohelet wird nicht müde, die Nicht-Erkennbarkeit eines "ordo
mundi" zu betonen; nehmen wir als weiteres Beispiel noch 9,11: Es ist

keineswegs so, dass der schnellste Läufer auch wirklich gewinnt und
die Medaille erhält; es ist keineswegs so, dass der heldenhafteste
Krieger auch wirklich auf der Siegerseite steht; es ist keineswegs so,
dass der am besten Ausgebildetete auch am leichtesten sein tägliches

19 Cf., z.B., Jacques Ellul, La raison d'être. Méditation sur l'Ecclésiaste, Paris, Seuil,
1987, p. 140: "... dans les sociétés traditionnelles, le vieillard était écouté, pris au
sérieux, parce que qui a beaucoup vu a beaucoup retenu... Aujourd'hui, nous
sommes dans la situation inverse. La question posée n'est plus du tout: 'Est-ce

que vous écoutez la leçon de la Sagesse qui vous vient de l'expérience du
vieillard?' Mais constamment: 'Est-ce que vous comprenez les jeunes? Est-ce que
vous êtes branché?' [...] Le vieillard n'a qu'à se mettre à l'école. Si bien que son
expérience est nulle."



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 57

Brot verdient; es ist keineswegs so, dass der Fähigste auch wirklich zu
Reichtum kommt; es ist keineswegs so, dass der Intelligenteste auch
wirklich Anerkennung findet! - Die traditionelle Ordnung setzte voraus,

dass dieses alles gut funktionierte; aber eine solche Ordnung ist
schlicht nicht zu erkennen. Qohelet sagt nicht, dass sie vielleicht ab
und zu suspendiert sei, sondern dass sie grundsätzlich überhaupt nicht
zu erkennen sei:

Wie immer der Mensch sich abmüht, eine Ordnung zu suchen und zu erkennen,
er würde es nicht ergründen; und selbst der Verständigste und Intelligenteste,
der vielleicht behauptet, etwas erkannt zu haben, würde es doch nicht ergründen.

(8,17)

Das ist die grundsätzliche "Nicht-Erkennbarkeit eines ordo mundi", die
in der Überschrift dieses zweiten Teils angesprochen ist und für die
das Buch Qohelet ein Zeugnis ganz besonderer Art darstellt. Qohelet
zieht aus dieser Feststellung eine Konsequenz, die praktisch auf das
Postulat eines "ordo inversuf hinausläuft, mehr noch: eines fundamentalen

"ordo inversus", der alle anderen invertierten Ordnungen pädagogischer,

soziologischer oder ökonomischer Art, wie ich sie vorhin skizziert

habe, in den Schatten stellt: die einzige "Ordnung", die Qohelet
für wirklich erkennbar hält, ist die Ordnung des Todes, und das ist nun
wirklich eine totale "Anti-Ordnung" zu allem, was dem Menschen
wichtig und lebensvoll erscheint. Das ist für Qohelet das einzige im
Leben, was man mit totaler Sicherheit "kennen" und "wissen" kann:

Die Lebenden wissen, dass sie sterben werden; die Toten aber wissen gar nichts
mehr; auch ihr Andenken wird schnell vergessen sein. (9,5).

Die Radikalität des "ordo inversuf, den der Tod in diesem biblischen
Buch bildet, geht so weit, dass unter diesem letzten, fundamentalen
Gesichtspunkt der Theologe Qohelet alle Privilegien des Mensch-
Seins zurückweist:

Der Mensch ist letztlich nichts anderes als ein Tier. Denn das Ende des Menschen
ist gleich dem Ende des Tieres: wie das Tier stirbt, so stirbt auch der Mensch.

Denn alle gehen an einen Ort. Alle sind sie aus Staub geworden, und alle
werden sie wieder zu Staub. Es ist nicht zu erkennen, dass nach dem Tod der
Odem des Menschen [seine "Seele"] zum Himmel hinaufsteige, während der
Odem des Tieres zur Erde hinabfahre. (3,18-21)



58 Martin Rose

Das ist nach Qohelet die Lebensordnung, wirklich ein ordo, in den
sich alle einfügen, em= ordnen müssen. Und die ganze Theologie und
Philosophie dieses biblischen Schriftstellers wird von dieser Ordnung
des Todes her entworfen. Wenn eine solche "Todes-Ordnung" nicht
ein "ordo inversus" ist, dann weiss ich nicht, wo ich ihn noch suchen
soll. Für die damalige Zeit jedenfalls und für viele Jahrhunderte
danach wurde eine solche Ordnungsvorstellung öfter als Häresie
verdächtigt, und es gab jüdische Kreise, die dieses Buch lieber
ausserhalb als innerhalb ihres Kanons der heiligen Schriften gesehen
hätten20. Wenn die Bibel von Hohenpriestern und Päpsten zusammengestellt

worden wäre, hätte das Buch Qohelet ohne Zweifel keine
Aufnahme darin gefunden. Die Theologen allerdings haben anders
über die Bedeutung dieses Buches gedacht - vergleichbar der
Wertschätzung, die das Buch "Ludlul bel nëmeqi" bei den Theologen der
babylonischen Religionstradition gefunden hatte.

Dritter Wegabschnitt: Ein "ordo inversus"
als menschliche Lebensordnung

Der dritte Wegabschnitt möchte genau den "ordo inversus" der eben
skizzierten Todes-Ordnung als die zutiefst "menschliche Lebens-Ordnung"

bezeichnen. Das will ich im folgenden kurz darstellen und
erläutern.

In vielerlei Hinsicht stand das, was Jesus von Nazareth lehrte,
näher bei Qohelet als bei den Schriftgelehrten seiner Zeit. Wir finden
für Jesus z.B. Worte von schärfster Kultkritik überliefert, die der
Radikalität bei Qohelet kaum nachstehen (cf. Qoh 4,17ff). Man wird
hier besonders auch an das "Anti-thetische" denken, das sich gegen
die übliche Ordnung und Lehre wendet: "Ihr habt gehört, dass zu den
Alten gesagt ist... Ich aber sage euch..." (Mt 5,21ff). Zu nennen ist

20 Vayigra rabha 28 und Qoheleth rabba zu Qoh 1,3 et 11,9; cf. Emmanuel Pode-

chard, L'Ecclésiaste, Paris, Gabalda, 1912, p. 11: "Les sages (D,D3n) voulaient
cacher le livre de Qohéleth, parce qu'ils trouvaient en lui des paroles qui
inclinaient à l'hérésie".



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 59

schliesslich auch seine Ablehnung jedes Versuches, Gott und Gottes
Vergeltung in dieser Welt ablesen und verrechnen zu wollen: "Gott
lässt seine Sonne aufgehen über Böse und Gute und lässt regnen über
Gerechte und Ungerechte" (Mt 5,45). Es kann gar kein Zweifel daran
bestehen, dass sehr viel Häretisches von einem "ordo inversus in dem
Lehren dieses Jesus gewesen sein muss. Aber entscheidender war
- und darin geht Jesus über Qohelet hinaus -, dass er nicht nur einen
"ordo inversus" gelehrt hat, sondern vor allem gelebt hat. Vermutlich
hat beides, Lehre und Leben eines "ordo inversus", ihn ans Kreuz
gebracht. Die Jesus-Erzählungen in den Evangelien fahren auf dieser
Linie fort: sie wagen, den Gekreuzigten als den Messias zu verkündigen,

als die Königsgestalt, die seit Jahrhunderten von Israel erwartet
wurde; Jesus ist der Gesalbte Gottes, der von einer vordem zwielichtigen

Frauengestalt gesalbt worden ist; er ist der Gekrönte, indem man
ihm eine Dornenkrone auf den Kopf gedrückt hat; er ist der Erhöhte,
indem man ihn hoch an ein Kreuz gehängt hat usw. Alles wird
darangesetzt, dass der "ordo inversuf, gemessen an der üblichen
Messias-Ordnung, deutlich wird.

Ich will hier der Frage des "Historischen Jesus" nicht weiter
nachgehen21; im Rahmen dieser Jahrestagung der "Schweizerischen
Gesellschaft für allgemeine und vergleichende Literaturwissenschaft"
geht es ja vor allem um Literatur. Der (historische) Jesus aber hat
bekanntlich keine "Literatur" geschrieben; es wird nur einmal erzählt,
dass er etwas in den Sand geschrieben habe (Joh 8,6.8) - und der
Wind ist darüber gegangen, und dann war es nicht mehr da. "Literatur"
hat dann allerdings Paulus aus der Jesus-Tradition gemacht: Briefliteratur,

die von erheblichem theologischen Niveau und von unermessli-
cher Wirkung war. Paulus hat den "ordo inversus" des Jesus von
Nazareth reflektiert-, er hat das, was Jesus in erster Linie gelebt hatte, in
theologische Systematik umgesetzt. Er ist der Initiator christlicher
Theologie. Und die Theologie, die er in seinen Briefen entfaltet, ist in

ganz entscheidender Weise von den Gedanken geprägt, die ich in das

Umfeld von "ordo inversus" einordnen möchte: es ist bewusst eine
"verkehrte Welt", die den Normen der Zeit entgegengesetzt ist, eine

21 Vgl. dazu jetzt besonders Gerd Theißen und Annette Merz, Der historischeJesus.

Ein Lehrbuch, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1996.



60 Martin Rose

Theologie, die ihre Mitte - wie bei Qohelet - im Tod findet, mehr
noch: in einem sozusagen radikalisierten Tod, nämlich im Kreuzestod:

Im Wort vom Kreuz hat Gott die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht. Denn
während Juden Wunderzeichen fordern und Griechen nach philosophischer
Weisheit fragen, predigen wir einen Gekreuzigten, für die Juden ein Ärgernis, für
die Griechen eine Torheit. (IKor l,18ff)

Ist diese ganze Umkehrung der Werte-Ordnung nicht sehr nah bei der
alten "Ludlul bel nëmeqf'-Dichtung, in der zu lesen ist: "Was einem
gut erscheint, ist wertlos vor Gott"? Und man darf wohl auch umgekehrt

formulieren: Was in der traditionellen Weltordnung als wert los

erscheint, ist gut vor Gott. Kaum anders liest es sich in den Worten des
Paulus: "Was vor der Welt töricht und schwach ist, hat Gott erwählt"
(IKor 1,27). Natürlich könnte man schnellhin sagen, dass es sich hier
um nichts anderes als die tröstende Ideologie der im Leben Zukurzge-
kommenen handele. Eine solche Erklärung ginge aber völlig an den
Tatsachen vorbei; es gibt keinerlei glaubwürdige Anzeichen, dass
Paulus so ein "Zukurzgekommener" gewesen sei, der deshalb diese
Theologie eines "ordo inversus" entwickelt habe. Und schon gar nicht
geht es bei Paulus um ein Vertrösten auf ein besseres Jenseits.

Es geht ihm um eine alternative "menschliche Lebensordnung",
wie ich im Titel dieses dritten Teils formuliert habe; anders gesagt: es

geht um die programmatische Entwicklung der Vorstellung einer
Ordnung für menschliches Leben, das hier und jetzt gelingen soll.
Paulus entwickelt im Brief an die Gemeinde von Korinth sein
theologisches Konzept als Anti-Ordnung gegen die beiden vorherrschenden
Systeme in seiner eigenen Welt: gegen die jüdisch-religiöse Ordnung
und gegen die griechisch-philosophische Ordnung. In der jüdischen
Ordnung sieht er vor allem aus zwei Gründen ein Hindernis für die
Verwirklichung zutiefst menschlichen Lebens: (1) der Mirakelglaube
oder die "Wunderzeichen", von denen Paulus hier schreibt, können
davon ablenken, Realitäten der menschlichen Existenz auf dieser Erde
nicht ernst genug zu nehmen, mehr von Gott, seinen Wundern und
seiner Zukunft zu erwarten als auf die Menschen in ihrem Leben hier
und jetzt zu blicken; (2) die zentrale Bedeutung des Gesetzes im
Judentum, der Tora, suggeriert zu leicht die Idee, der Mensch könne



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 61

eine Perfektion finden, seine "Gerechtigkeit vor Gott", wie es gemäss
dem jüdischen Sprachgebrauch heisst. Paulus schlägt stattdessen ein
Mensch-Sein vor ohne Mirakelglaube und ohne Perfektionsglaube. —

Was er an der griechischen Ordnung verwirft, ist die ocxjncc, die zu
seiner Zeit zum Inbegriff eines intellektuellen philosophischen
Systems geworden war. Das war freilich nicht immer so der Fall für den
Begriff der ccxjna22; aber die Definition des Aristoteles hatte kanonische

Wirkung gewonnen: acxtna als die Kenntnis der Gründe und
Zusammenhänge. "Illusion!", würde Paulus sagen; die letzten Gründe
und Urgründe bleiben dem Menschen verborgen, und wer auf solche
GCx|>la menschliches Leben gründen will, gerät in die Hybris, die die
Grenze zwischen Schöpfer und Geschöpf missachten kann, die Grenze

zwischen Wissen und Nicht-Wissen.
Jüdischer ordo und griechischer ordo sind nur die konkreten

Beispiele aus der Lebenswelt des Paulus. Aus seinem Brief an die
Gemeinde in Rom könnte man noch ein weiteres Beispiel von "ordo
inversus in der Theologie des Paulus anführen: das Anti-Modell zur
römisch-politischen Ordnung. Es geht aber um mehr als eine nur
historische Verankerung seiner Theologie in einer konkreten Zeitsituation;

Judentum, Griechentum und Römertum dienen ihm als Beispiele
dafür, wie menschliche Lebensordnung letztlich nicht gefunden werden

kann. Allen dreien ist gemeinsam, dass das Menschenbild und der
"ordo mundi" im Blick auf eine Grösse, eine Macht oder eine Perfektion

gesucht werden: Perfektion in der Tora-Verwirklichung, Perfektion

in der philosophischen Systematik, Perfektion in der Durchsetzung

einer politischen Ordnung. Es ist überall der Blick nach oben, auf
die oberen Ränge der Hierarchie: gleichgültig, ob es sich um eine
religiöse, intellektuelle oder politische Hierarchisierung handelt.
Entscheidend ist in jedem Fall der Leistungsdruck: nur wer Besseres leistet
als der andere, verwirklicht besser sein Mensch-Sein.

Der "ordo inversus" des Paulus blickt nach unten: nur wer den
Schwächeren in sein eigenes Leben und Denken hineinnimmt,
verwirklicht wahrhaft menschliche Lebensordnung. Dieser "Blick nach
unten" hat fundamental damit zu tun, dass man eben nicht nur

22 Cf. meine Skizze zum Verständnis der oo<))ia in: "De la 'Krise der Weisheit' à la
'Weisheit der Krise'" (s.o. Anm. 15).



62 Martin Rose

religiös, sozial oder politisch nach "unten" blickt, sondern vor allem
existentiell nach unten: sozusagen hinunter in das eigene Grab, in die
eigene Sterblichkeit. Der Tod als pars pro toto für alle Schwäche. Wer

von dieser Perspektive aus lebt, der Perspektive des Todes und aller
Schwäche, lebt menschlich. Die Tiere sterben, wie die Menschen auch
sterben (hatte Qohelet geschrieben), aber die Tiere können sich ihr
Sterben nicht bewusst machen. Bewusst aus dem Tod und aus der
Schwäche leben - das wird als das Eigentliche am Mensch-Sein

proklamiert. "Aus dem Tod und aus der Schwäche leben" heisst nicht,
sich der Resignation hingeben, die Flügel hängen lassen, die Dinge
laufen lassen, wie sie laufen. Das wäre nicht in der Linie des Paulus.
Es ist unvorstellbar, mit welcher Energie Paulus den Mittelmeer-Raum
durchwandert hat, immer und überall ein Zeuge seiner Theologie des

Kreuzes-, immer und überall ein Zeuge für die andere menschliche
Lebensordnung. Da war nichts von Resignation angesichts des Todes,
sondern das war volles Leben, energisch und illusionslos: Leben aus
dem Bewusstsein der Schwäche und der Grenzen.

Unsere christliche Welt hat sich an die Symbolik des Kreuzes
gewöhnt, viel zu sehr gewöhnt. Das Kreuz hat das Provozierende
eines "ordo inversus" praktisch völlig verloren. Die Untergrund-Kirche
war zur Ecclesia triumphans geworden, und den Mann am Kreuz hat
man zum Pantokrator in den Apsiden der grossen Basiliken stilisiert.
Der paulinischen Theologie des "ordo inversus ist es kaum anders

gegangen: die deuteropaulinischen Briefe (lTim, 2Tim, Tit), die unter
dem Namen des Paulus umlaufen, die aber wohl aus dem Anfang des
2. Jahrh. datieren, kehren in den geordneten Rahmen einer Institution
zurück. Gewiss: Paulus ist nach Rom gekommen, aber er ist nicht "il
Papa" der römischen Kirche geworden. Ein so subversiver und sozusagen

"inversiver" Denker konnte es nicht werden; er konnte nicht
"vicarius Dei" in Rom werden, weil er sich vor allem als "vicarius
pauperum" verstand (IKor 9,22): "Ich bin den Schwachen ein Schwacher

geworden, damit ich die Schwachen gewinne" - nie aber hätte er
schreiben können: "Ich bin den Starken ein Starker geworden."
Zutiefst geprägt war er von dem Blick nach unten-, Paulus hat ohne
Zweifel mehr vom Kreuz als von der Auferstehung geredet und
geschrieben, mehr von der Schwäche als von der Stärke, mehr von der
Unsicherheit als von der Sicherheit, mehr von der Zeit als von der



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 63

Ewigkeit. Die paulinische Theologie eines "ordo inversus" wurde zwar
offiziell kanonisiert, aber die Kirche begann, immer stärker nach oben
zu blicken: auf Kaiser und Herrschaft23.

Drei Wegabschnitte habe ich im vorangehenden vorgestellt; letztlich
sind es nichts weiter als drei punktuelle Beispiele: "Ludlul bel nêmeqi",
Qohelet und Paulus. Man könnte noch weitere Beispiele nennen; man
müsste die Linien noch besser auszeichnen; es wäre noch manches
besser zu machen. Das kann hier nicht geschehen. Der folgende,
letzte Teil soll kurz zusammenfassend noch einmal auf den Weg
zurückblicken, der abzuschreiten versucht worden ist.

Die Begleitung auf dem Weg: eine kritische,
wissenschaftliche Theologie

Das kennzeichnet meines Erachtens die drei Literaturwerke, die im
vorangehenden vergleichend vorgestellt worden sind: eine "kritische"
Einstellung, d.h. eine Kritik der landläufigen Ideologien eines "ordo
mundi". Diese "Kritik" bringt sich in der Weise zum Ausdruck, dass

überspitzt und anti-thetisch das Bild eines "ordo inversuf gezeichnet
wird. Diese kritische Theologie ist darin ein "wissenschaftliches"
Unternehmen, als sie nicht in erster Linie von Traditionen und Dogmen

ausgeht, sondern von Erfahrungen und von der Beobachtung der
Realitäten. Aus dem Beobachten, Vergleichen und Reflektieren ist alle
Wissenschaft entstanden, angefangen von den ersten Ansätzen, die
uns in der sumerischen Literatur des 4. Jahrtausends greifbar sind24,

über die Ausprägungen in der klassischen Antike bis hin zur moder-

23 Eine sehr schöne, beispielhafte Beschreibung anhand eines Mosaiks aus der
Santa Maria Maggiore (5. Jh.) findet man bei Matthias Krieg, "Melchisedek und
Abraham: Enkulturation im Dialog. Interpretation eines Bildes und Vermutungen
zu seinem Kontext", in: M. Krieg und M. Rose (Hg.), Universitas in theologia -
theologia in universitate, Zürich, TVZ, 1997, pp. 131-146.

24 Cf., z.B., Antoine Cavigneaux, art. "Lexikalische Listen", in: Reallexikon für
Assyriologie, VI, 1980-1983, pp. 609-641.



64 Martin Rose

nen Wissenschaft. Auch in den drei Literaturwerken, die im vorangehenden

angesprochen wurden, sind es zutiefst wissenschaftliche
Denkansätze, die sich dort zum Ausdruck bringen. Freilich geht es nicht um
naturwissenschaftliche Denkmodelle; in diesen Texten soll ja nicht
einfach die Beobachtung von "Natur" dargestellt und reflektiert werden,

es sollen nicht einzelne Phänomene ((fmvögeva - einzelne
"Erscheinungen") beschrieben werden, sondern hier zielt alles letztlich
auf den Menschen; diese Literatur will einen Beitrag zu einer "Wissenschaft

für den Menschen!' leisten. Und das bedeutet: der Mensch kann
sich für sein Mensch-Werden nicht mit einer Fülle von einzelnen
Beobachtungen begnügen, sondern er braucht eine Idee vom Ganzen.

Und dieses "Ganze" wird z.B. mit der traditionellen Chiffre "Gott"
bezeichnet: " tteo=\ogie", die Wissenschaft vom "Göttlichen", ist
fundamental der Versuch, verantwortbar etwas vom Ganzen zu sagen,
das der Mensch erfährt und erlebt. Dieses "Ganze" ist sachgerecht nur
in der Form des Paradoxalen und Widersprüchlichen zu beschreiben.
Je mehr aber ein Zeitgeist dieses Paradoxale vernachlässigt und lieber
die Idee eines uordo mundi" auf den Schild hebt, desto mehr muss
eine kritische Theologie das Bild eines ordo inversus in Erinnerung
rufen. Das hat sie seit Jahrtausenden getan: sie war eine "Begleitung
auf dem Weg" durch die Jahrtausende, seit dem Literaturwerk "Ludlul
bel nëmeqi" über Qohelet und Paulus; und diese Aufgabe wird die
Theologie hoffentlich auch noch für weitere Jahrtausende wahrnehmen,

nämlich auch weiterhin als "Begleitung auf dem Weg" der
Menschheit ihren kritischen Dienst anzubieten. Der "ordo inversus" ist
nicht irgendein Akzessoir dieser "kritischen Theologie", sondern ist ihr
Kernstück selbst. Das wäre meine These, die ich hier vorstellen wollte.

Résumé

Habituellement, on aurait tendance à compter la "théologie", considérée comme
"succursale" universitaire de l'Église, parmi les "forces de l'ordre" d'une société qui
avaient pour fonction de contribuer à une certaine stabilité éthique, psychique et
sociale (ordo mundi). On néglige facilement d'autres facettes de la théologie qui
permettent de parler plutôt d'une "théologie critique", souvent marginalisée sous
prétexte de son caractère intellectuel, subversif, hérétique et j'en passe. En effet,



"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" 65

comparé à l'idéologie d'un ordo mundi, le concept fondamental d'une telle "théologie
critique" doit être ressenti comme un ordo inversus.

Une théologie de cette orientation différente, voire opposée, n'est pas une
invention des temps modernes; on trouve ses premières attestations littéraires parmi
les textes mésopotamiens ("Ludlul bel nëmeqi", XIIIe/XIIe s.). Un autre exemple
extraordinaire nous est conservé dans le canon des écrits juifs, à savoir dans le livre de
l'Ecclésiaste ou Qohéleth. De même, la prédication de Jésus témoigne indubitablement

d'une approche qui s'inspire précisément de cette tradition sapientiale et
théologique, et le premier écrivain et théologien chrétien, Paul, développe une
pensée fondée sur un ordo inversus en rejetant tous les idéaux d'un ordo juif, grec ou
romain.

Le profil qu'a développé cette "théologie critique" au cours de son histoire, peut
être décrit en trois étapes: la première marquée par la mise en question du bon
fonctionnement d'un ordo mundi, la seconde par la supposition que fondamentalement,

un ordo mundi n'est pas reconnaissable ni démontrable de manière évidente, la

troisième par l'idée de développer un concept pour la vie humaine qui, lui, prend
justement \ordo inversus (représenté par la mort) pour son point de départ.

La "théologie critique" se sert de ce motif littéraire d'un ordo inversus pour
démasquer les idéologies et les illusions ainsi que pour dessiner, e contrario, une
image plus sincère de l'homme, plus modeste, plus réaliste... plus humaine. "C'est la

mort qui fait vivre (humainement)".




	"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" ("Ludlul bēl nēmeqi", Babylon, 13. Jahrh.)

