Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1999)

Heft: 29: Ordo inversus

Artikel: "Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" ("Ludlul bl nmeqi",
Babylon, 13. Jahrh.)

Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Rose

“Was einem gut erscheint,
ist wertlos vor Gott”
(“Ludlul bél nemeqi”, Babylon, 13. Jahrh.)

Bei der Theologie wird man eher an den “ordo mundi” denken als an
einen Hang zum “ordo inversus’. Denn hat es nicht die Theologie mit
einem Schopfergott zu tun, der den Kosmos, die Welt als gute und
schone Ordnung geschaffen hat? Die meisten werden die Theologie
zu den Kriften zdhlen, die Ordnung erhalten und stabilisieren helfen —
das ist jahrhundertelang von der Kirche erwartet worden, und Theolo-
gie verstand man vor allem als die reflektierende, intellektuell verantwor-
tete, universitire Seite von Kirche. In der Welt des Zusammenspiels
von “Thron und Altar” oder von Christengemeinde und Biirgergemeinde
(um einen Titel des Schweizer Theologen Karl Barth aufzunehmen?)
hatte die Theologie implizit oder explizit der “Ordnung” zu dienen.
Und dergleichen Erwartungen hat sie weitgehend und meisterhaft
entsprochen.

Das gilt mehr oder weniger fiir alle Disziplinen der Theologie,
auch flr die meinige, die alttestamentliche Wissenschaft. Auch sie hat
vor allem Uber den “ordo mundi” und seine Darstellungen im Alten
Israel nachgedacht. “Weltordnung” ist in der deutschsprachigen altte-
stamentlichen Forschung geradezu zu einem Kristallisationspunkt bib-
lischer Theologie geworden; von unbezweifelbarem Einfluss ist dabei
die Zurcher Habilitationsschrift meines verehrten Lehrers Hans Hein-
rich Schmid gewesen: Gerechtigkeit als Weltordnung?®. Der Begriff der
“Weltordnung” (“ordo mundi”) begegnet hier also programmatisch in
einem Buchtitel und hat unverkennbare Spuren in der alttestament-
lichen Wissenschaft hinterlassen. Das Besondere dieser Studie liegt

(Theologische Studien 20) Zirich, EVZ, 1946 (1970%).

2 Gerechtigkeit als Weltordnung. Hintergrund und Geschichte des alttestament-
lichen Gerechtigkeitsbegriffes (Beitrige zur Historischen Theologie 40), Tibin-
gen, J.C.B. Mohr, 1968.

—



44 Martin Rose

darin, dass Hans Heinrich Schmid im Grunde “Vergleichende Literatur-
wissenschaft” betrieben hat, indem er diese Idee einer “Weltordnung”
in den literarischen Werken des gesamten alten Vorderen Orients
nachzuweisen unternommen hat. In der westsemitischen Welt Syrien-
Palistinas sieht er die Idee der “Weltordnung” durch die sprachliche
Wurzel “sdq” ausgedriickt, was in den europdischen Sprachen nicht
ganz unmissverstindlich mit “Sikonoovvn”, “justitia”, “Gerechtigkeit”,
“justice”, etc. wiedergegeben wird. Hans Heinrich Schmid hat vor
allem an dgyptischen Texten gearbeitet und versteht dort die “Ma'at”
als Reprisentanz dessen, was wir als “Weltordnung” bezeichnen
wirden. In der sumerischen Sprache und Schrift Mesopotamiens
findet die “Weltordnung” ihren Begriff im Wort “me”, das die Ordnun-
gen im umfassenden Sinn bezeichnet, d.h. die gesamte “Welt- und
Kulturordnung” mit allen ihren konkreten Ausprigungen. Hans Hein-
rich Schmid hat ein einzigartiges Panorama gezeichnet, das die Theo-
logie des Alten Israel in die Gedankenwelt des Alten Orients einbettet:
Israels “Weltordnung” als eine Spielform altorientalischer “Weltord-
nung”?,

Man gewinnt den Eindruck, dass #berall in der altorientalischen
Literatur der “ordo mundi” vorausgesetzt sei und in den unterschied-
lichen Tonarten besungen werde: als sei dies das grosse Thema, um
das die ganze Literatur kreise. Dies stimmt in der Tat auch weiige-
hend — aber eben nicht ausschliesslich. Im folgenden mochte ich ein
paar Stationen des anderen Weges abschreiten: desjenigen, der schliess-
lich geradezu zu einer “Theologie des ordo inversus” fihren wird.

Erster Wegabschnitt: Infragestellung
des Funktionierens des “ordo mundi”

Die Nuance in der Uberschrift mége beachtet werden: in diesem
Abschnitt soll es nicht um die Infragestellung des “ordo mundi” als
solchen gehen; daswird in der iltesten Zeit nicht gewagt — zumindest

3 Vgl auch seinen Aufsatzband: Altorientalische Welt in der alttestamentlichen
Theologie, Zirich, TVZ, 1974.



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 45

in den uns Uiberkommenen literarischen Zeugnissen nicht. Der “ordo
mundi” wird als selbstverstindliche Grundbedingung vorausgesetzt,
aber man beobachtet, dass sein Funktionieren offensichtlich fur eine
bestimmte Zeit suspendiert sein kann. Man beobachtet Begebenhei-
ten, die dem “ordo mundi” widersprechen.

Ein eindriickliches Zeugnis ist die babylonische Dichtung mit dem
Titel “Ludlul bél némeqi”* aus dem 13. Jahrh. v. Chr.%, die einen Mann
namens Subsi-mesré-Sakkan® sprechen lisst, der die totale Verkeh-
rung der “Weltordnung” am eigenen Leib erfahren hat; er, der zu einer
angesehenen Familie gehorte, wurde zum Dreck der Gesellschaft.
Davon ist lang und breit in diesem Text die Rede; hier seien nur
wenige Zeilen als Beispiel zitiert:

Der ich fiirstlich wandelte, erfuhr, das3 ich festgehalten wurde;
gar stolz war ich, wurde (nun aber) zum Sklaven;

fur den mit weitverzweigter Familie wurde ich zum Einsamen.
Gehe ich die StraBe entlang, sind die Ohren gespitzt;

trete ich in den Palast ein, zwinkern die Augen.

4 Edition: Wilfred G. Lambert, Babylonian Wisdom Literature, Oxford, Clarendon
Press, 1960, pp. 21-62, 283-302 [“critical and philological notes”], 343-345
[“addenda”]. Zur Erginzung des einleitenden Hymnus auf Grund eines weiteren
Textfundes cf. Donald John Wiseman, “A New Text of the Babylonian Poem of
the Righteous Sufferer”, in: Anatolian Studies, 30, 1980, pp. 101-107. Zitiert wird
im folgenden nach der jiingsten deutschen Ubersetzung: Wolfram von Soden,
“Ludlul bél némeqi — Ich will preisen den Herrn der Weisheit”, in: Willem H. Ph.
Romer — Wolfram von Soden, Weisheitstexte I (Texte aus der Umwelt des Alten
Testaments I11/1), Giitersloh, Gerd Mohn, 1990, pp. 110-135. Neuere Studien der
letzten Jahre: Sara Denning-Bolle, Wisdom in Akkadian Literature. Expression,
Instruction, Dialogue, Leiden, Ex Oriente Lux, 1992, pp. 129-132; Dorothea Sitz-
ler, Vorwurf gegen Gott. Ein religioses Motiv im Alten Orient (Agypten und Meso-
potamien), Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1995, pp. 84-99; Wilfred G. Lambert,
“Some new Babylonian wisdom literature”, in: J. Day, R.P. Gordon, H.G.M.
Williamson (Hg.), Wisdom in Ancient Israel. Essays in Honour of J.A. Emerton,
Cambridge, University Press, 1995, pp. 32-34. Die jlingste franzosische Uberset-
zung findet man in: Jean Lévéque, Sagesses de Mésopotamie (Suppl. au Cahier
Evangile 85), Paris, Cerf, 1993, pp. 60-73.

5 Zur Datierung: Wilfred G. Lambert, op. cit., p. 26: “The date of composition is
almost certainly Cassite period...”; Wolfram von Soden, op. cit., p. 112: “wohl im
12. Jh.".

6 So wird es aus der namentlichen Nennung in 111,43 erschlossen.



46 Martin Rose

Meine Stadt sieht mich wie einen Feind bose an;

gleich als ob es eine Feindin wire, (verhilt sich) mein aggressives Land.
Zu einem Fremden wurde fiir mich mein Bruder;

zu einem Bosen und einem Teufel wurde fiir mich mein Freund. (I1,77-85)

Diese pervertierte Welterfahrung ist noch nicht das Eigentliche, das
dieser Subgi-mesré-Sakkan zu sagen hat; denn jeder weiss, dass sich
nicht unbedingt alle Mitmenschen entsprechend einer gerechten Welt-
ordnung verhalten. Aber wenn selbst die Gétter das Funktionieren der
Weltordnung nicht mehr garantieren, wenn der Gottesfiirchtige von
ihnen ein Geschick zugeteilt bekommt, als wire er ein Gottloser und
ein Gottesverichter — dann stellt sich die Frage der “Weltordnung” in
einer radikal zugespitzten Weise. Der Dichter legt seinem Subsi-
mesré-Sakkan folgende Worte in den Mund:

Wie einer, der das Opfer dem Gotte nicht regelmifig darbrachte,
oder bei der Mahlzeit die Gottin nicht nannte;

der die Nase nicht senkte, Niederwerfung nicht kannte,

in dessen Mund aufhorten Gebet (und) Flehen;

der den Feiertag des Gottes versiumte, den Monatsfeiertag miachtete,
nachlissig wurde und ihre [= der Gotter] Riten geringschitzte;
der (Gottes-)Furcht und Aufmerken seine Leute nicht lehrte,
seinen Gott nicht nannte, dessen Speise er af3,

seine Gottin verlie3, Rostmehl (ihr) nicht darbrachte;

einem (Mann), der sich wild gebirdete, seinen Herrn vergag,
der den gewichtigen Gotteseid leichtfertig aussprach:

eben denen glich ich!

Dabei dachte ich doch selbst an Beten (und) Gebet,

Gebet war (fiir mich) Einsicht, Opfer meine Gewohnheit.

Der Tag der Gottesverehrung war Herzensfreude fiir mich,

der Prozessionstag der Gottin Ertrag (und) Gewinn. (11,12-26)

Die in diesen Zeilen angesprochene Thematik erinnert an die bibli-
sche Hiob-Dichtung, die uns vertrauter ist als der mesopotamische
Text “Ludlul bél némeqi”’. Auch Hiob ist im Anfang des Buches
expressis verbis als Musterbeispiel eines Gottesfiirchtigen gezeichnet,
der sich im Bereich von Ethik und Kultus kein Versagen zuschulde-

7 In der Tat wird die babylonische Dichtung “Ludlul bél némeqi” manchmal “as
‘The Babylonian Job'...” bezeichnet, vgl. W.G. Lambert, op. cit., p. 27.



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 47

kommen ldsst, der selbst priaventiv Versohnungsopfer darbringt: “Denn
Hiob dachte: Vielleicht haben meine Kinder [bei ihren Festen] gesiin-
digt und Gott geldstert in ihrem Herzen” (Hiob 1,5)%. Und dann
brechen Uber diesen Menschen, der den “ordo mundi” in mustergiilti-
ger Weise respektiert hatte, alle Katastrophen herein, die man sich nur
denken kann. Ihm bleibt schliesslich nichts mehr als das nackte Leben,
und auch das noch von Krankheit und Verzweiflung zerfressen: ein
Hiob, der nicht mehr leben, aber auch nicht sterben kann.

Es gilt aber zu betonen: die Hiob-Dichtung stellt die Existenz eines
“ordo mundi” keineswegs in Frage. Er ist nur flir einen Moment
suspendiert, sozusagen aus pddagogischen Griinden: um zu testen,
wie ernsthaft es dem Hiob wirklich um seine Gottesfurcht und die
Verwirklichung des “ordo mundi” in seiner Umgebung und in seinem
Leben ist. Das Ganze ist erzihltechnisch als Wette im Himmel darge-
stellt; der advocatus diaboli stellt Gott die herausfordernde Frage:

Ist Hiob [etwa] ohne Grund [= umsonst] gottesfirchtig? Hast du nicht ihn und
sein Haus und alles, was er hat, ringsum beschitzt? Das Werk seiner Hinde hast
du gesegnet, und seine Herden haben sich im Lande ausgebreitet. Doch strecke
deine Hand aus und taste seine ganze Habe an — wenn er dich dann nicht ins
Angesicht lastert! (1,9-11)

Im biblischen Hiob-Buch hingt die “Weltordnung” an einem seidenen
Faden, aber schliesslich geht es gut aus. Die Zeit der Suspendierung
der “Weltordnung” erreicht am Schluss des Buches ihr Ende (42,12):
“Der Herr aber segnete Hiob danach [noch] mehr als zuvor...”, und
dann folgt eine Aufzihlung der wiedergutmachenden Segnungen:
noch einmal sieben S6hne und drei Téchter, 14000 Schafe und 6000
Kamele usw. usf. Die Welt ist wieder in Ordnung. Es ist das “happy
end”, wie es sich fiir eine ordentliche Erzihlung gehort.

Die babylonische “Ludlul bél némeqi”-Dichtung ist keine Erzih-
lung. Zwar “erzihlt” sie in gewisser Weise vom Geschick eines Subsi-

8 Die Zitate aus dem Hiob-Buch folgen (hier und im folgenden) der Neuiiberset-
zung der Ziircher Bibel: Das Buch Hiob. Das Buch Kobelet. Das Hobelied
(Fassung 1998), Zirich, Verlag der Zircher Bibel, 1998. Bei den Wortern in
eckigen Klammern handelt es sich um Zusitze, die ich zur Erlduterung eingefiigt
habe.



48 Martin Rose

mesré-Sakkan, aber ihr literarisches Genre ist nicht das der Erzihlung.
Sie gibt sich eindeutig als Hymnus zu erkennen, als liturgischer
Lobpreis, der seinen Platz im Kultus hatte. Der Titel “Ludlul bél
némeqi” entspricht gemiss der altorientalischen Gewohnheit den
ersten Worten des Textes; Uibersetzt lautet also die Eroffnung dieser
Dichtung: “Preisen will ich den Herrn der Weisheit!” Es ist das
“Preisen”, das sich im liturgischen Hymnus vollzieht. Das weist auf
eine andere Form, die Erfahrung des Nicht-Funktionierens des “ordo
mundi” aufzufangen: der Leidgepriifte sucht — und findet! — eine
Antwort im Bereich des Kultus. Es ist nicht die Antwort der ratio,
sondern die der inspiratio. Subi-mesré-Sakkan hat sich in den Tem-
pel begeben, um im divinatorischen Traum eine Antwort zu erhalten,
die er sich nicht selbst geben kann, sondern die vom Gott inspiriert
wird. Die Frage der Inkubation und Oneiromantie muss hier nicht im
einzelnen behandelt werden?; solche kultische Praxis steht meines
Erachtens im Hintergrund von “Ludlul bél némeqi”. Denn zum einen
sind die Triume gleichsam ritualisiert: es genligt nicht, einmal von der
Wiederherstellung der Weltordnung zu triumen — Tridume konnen ja
auch Illusion und Tduschung sein (“Triume sind Schiume”!) —, aber
wenn dreimall® die Botschaft der Triume in dieselbe Richtung geht,
dann verdient sie Vertrauen. Das zweite liturgische Element nach der
Traumerfahrung ist in “Ludlul bél némeqi” die Intervention des “Be-
schworungspriesters” (II1,41), der im Auftrag des hochsten Gottes
(Il1,42: “Marduk selbst hat mich geschickt”) ein Schreibtifelchen
bringt, auf dem die erlésenden Worte der Gottheit eingezeichnet sind.
Sozusagen schwarz auf weiss kann der Leidgepriifte die Garantie der
Weltordnung nach Hause tragen. Aber bevor er nach Hause geht,
stimmt er noch den Hymnus an, eben: “Ludlul bél némeqi” — “Preisen
will ich den Herrn der Weisheit!”

9 Fir den Alten Orient verweist W.G. Lambert (op. cit.,, p. 23, n. 2) auf Adolf Leo
Oppenheim, The Interpretation of Dreams in the Ancient Near East, with a trans-
lation of an Assyrian Dream-book, Philadelphia, American Philosophical Society,
1956. Als jungere Studie sei besonders genannt: Frederick H. Cryer, Divination
in Ancient Israel and its Near Eastern Environment (JSOT.S 142), Sheffield,
Sheffield Academic Press, 1994.

10 1II1,8.21 (“A second time...”). 29 (“A third time..."”).



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 49

Das ist die Antwort, die der Kultus anbietet: er ermoglicht einen
Platz fir die Klage; die Erfahrung des Nicht-Funktionierens der Welt-
ordnung muss in Worte gefasst werden, das heisst in die Worte der
Klage, wie sie sich beispielhaft in der “Ludlul bél némeqi”-Dichtung
finden. Abgrundtiefe Klage und jubelnder Hymnus stehen hier unmit-
telbar nebeneinander — wie Uibrigens auch in den meisten Klagepsal-
men des Alten Testaments, die unversehens von der Klage in den
Lobpreis Uibergehen. Dazwischen muss etwas Entscheidendes gesche-
hen sein: eben die Gottes-Antwort, die durch den Priester vermittelt
worden ist — die alttestamentliche Forschung spricht seit Joachim
Begrich fiir das analoge Phinomen im Alten Israel vom “priesterlichen
Heilsorakel”!!.

Entsprechendes ist vermutlich fiir alle Religionen belegt, und man
kann jetzt mit Recht noch einmal auf die stabilisierende Funktion von
Religion und Kultus hinweisen: das beflirchtete und in der Klage
verbalisierte Nicht-Funktionieren des “ordo mundi” wird hier durch
eine liturgische Antwort aufgefangen; der “ordo inversus” wird im
Kultus tberwunden. Doch eine solche kultische Interpretation der
“Ludlul bél némeqi”’-Dichtung wird nicht ausreichend sein: liturgische
Vorginge stehen zwar ohne Zweifel im Hintergrund, aber sie sind
wohl kaum das Eigentliche dieser Dichtung. Dieser Text aus dem
13./12. Jahrh. v. Chr. ist iber Jahrhunderte hinweg immer wieder
abgeschrieben worden, besonders viele Abschriften besitzen wir aus
dem 7./.6. Jahrh.'?, und seine Uberlieferung bis in die persische Zeit ist
durchaus wahrscheinlich. Nun muss allerdings prizisiert werden, dass
die Abschriften, die wir von diesem Text besitzen, nicht in den
Bereich von Tempelkultus und -liturgie fihren, sondern dass dieser
Text vielmehr im Rahmen der Gelebrtenliteratur iberliefert wurde!?.

11 Joachim Begrich, “Das priesterliche Heilsorakel”, in: Zeiftschrift fiir die alttesta-
mentliche Wissenschaft [ZAW), 52, 1934, pp. 81-92 = Gesammelte Studien zum
Alten Testament (Theologische Biicherei 21), Miunchen, Chr. Kaiser, 1964,
pp. 217-231.

12 W.G. Lambert, op. cit., p. 26: “Nine manuscripts...” (aus der Bibliothek des
Assurbanipal).

13 W.G. Lambert, op. cit., p. 26 (“ Ludlul was a classic of Babylonian literature in the
seventh century B.C.”); D. Sitzler, op. cit., pp. 85-86.



50 Martin Rose

Ich konnte aktualisiert sagen: er wurde letztlich nicht im Kontext der
kirchlichen Gesangbticher und Messbiicher tradiert, sondern als Litera-
tur der Theologen. Das muss seine Griinde haben, dass nicht so sehr
die kultischen Praktiker an diesem Text interessiert waren als vielmehr
die theologischen Systematiker.

Dazu ist Folgendes zu bemerken. Der Form und Gattung nach
fugt sich die “Ludlul bél némeqi”-Dichtung absolut in die hymnische
Literatur vergleichbarer Orientierung ein; der Text zdhlt 480 Verse, je
120 Verse auf vier Tafeln!*, wobei jede Tafel praktisch eine selbstindi-
ge Sequenz der liturgisch-dramatischen Abfolge darstellt. Diese per-
fekte poetisch-liturgische Durchstrukturierung ist aber wohl kaum der
eigentliche Grund fir das besondere Interesse der babylonischen
Theologen an diesem Text. Meines Erachtens liegt die Antwort auf der
inbaltlichen Ebene: inbaltlich deuten sich Reflexionen an, die Uber
die kultisch-liturgische Praxis hinausweisen. Zwei Hinweise mogen
hier genligen:

1) Der poetische Hymnus richtet sich an Marduk, den babyloni-
schen Staats- und Reichsgott; dieser wird aber nicht als michtiger
Kriegsgott gepriesen, auch nicht als Gott des Koénigs und der Monar-
chie, auch nicht als Schopfergott oder als Herr tUber Krankheiten,
Seuchen und Tod, sondern die eroffnende Zeile stellt ein anderes
Pridikat in den Mittelpunkt: “Preisen will ich den Herrn der Weisheit!”
Marduk wird vor allem gesehen als der, der in einzigartiger Weise tiber
“Weisheit” verfligen kann. Was ist im altorientalischen Kontext unter
“Weisheit” zu verstehen? “Weisheit” ist dort nicht in erster Linie eine
Frage der Intelligenz und des Wissens, entsprechend z.B. der Defini-
tion, die Descartes fiir das franzosische Aquivalent “sagesse” gegeben
hat: “Parfaite connaissance de toutes les choses que 'homme peut
savoir.” In der altorientalischen Welt ist “Weisheit” nicht in erster Linie
durch Inbhalte (Wissens-Inhalte) geprigt, sondern durch ein bestimm-
tes Vorgeben, durch ein Uberlegtes und tiberlegendes Prozedere im
Nachdenken und Argumentieren. Dies vollzieht sich meines Erachtens
in jeweils drei Schritten: Beobachten, Reflektieren und Urteilen. Diese

14 Cf. W.G. Lambert, op. cit., p. 25; Wolfram von Soden, op. cit., p. 112.



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 51

drei Schritte bilden das Grundgerust fiir “Weisheit”, wie ich sie definie-
ren mochte!®:

“Weisheit” als ein tUberlegtes und iberlegendes Vorgehen, das immer wieder neu
bei den konkreten und alltiglichen Erfahrungen einsetzt, diese reflektiert und
deren Uberdenken bis an den Punkt weitertreibt, dass Postulate und Ordnungen
formuliert werden.

Der Einsatzpunkt der “Weisheit” bei den “Erfabrungen” scheint mir
nicht unerheblich. “Weisheit” ist nicht einfach Tradieren von Tradition,
sondern eine Geisteshaltung, die das an der Erfabrung hier und jetzt
Bewdihrte — und nur das! — tradieren will. Dieser Prozess des stin-
digen Vergleichens des Tradierten mit der eigenen “Erfahrung” macht
das Propium der Weisheit aus. Die Aufnabhme des Uberlieferten driickt
sich im Verb “Héren” aus, das kritische Vergleichen des Uberlieferten
vollzieht sich im eigenen “Sehen” und “Beobachten”. Neben die Auto-
ritit der Tradition tritt gleichsam die “Autoritidt” der beobachtenden
Erfahrung.

“Sehen” und “Beobachten” allein genligen allerdings noch nicht,
um die Frage der Bewihrung des Tradierten zu stellen: das Beobach-
tete muss auch “reflektiert” werden. Das wire also der zweite Schritt
im weisheitlichen Vorgehen: das Wahrgenommene wird mittels der
“ratio” kontrolliert, es wird “rationalisiert”. Das soll mit den beiden
Begriffen des “Reflektierens” und “Uberdenkens” in meiner Definition
der “Weisheit” ausgedriickt werden. Das sinnlich Wahrgenommene,
zumal das von den Augen Gesehene muss “verniinftig” tberprift
werden, wenn es ein Gewicht bekommen soll, das mit der Autoritit
der Tradition in Diskussion oder gar in Konkurrenz treten soll.

Diese Reflexion soll dann schliesslich an den Punkt fiihren, dass
“Postulate und Ordnungen formuliert” werden. Damit will ich sagen:
“Weisheit” ist nicht das “Erkennen’ eines “ordo mundi”, sondern das
“Postulieren” einer Ordnung, und zwar einer Ordnung, die auf der
Linie des Beobachteten und Reflektierten liegt. Im “Postulieren” findet
eine Grenzlberschreitung statt, die man auf verschiedene Weise
benennen kann: man kann von einer Abstraktion sprechen, von einer

15 Cf. meine ausfiihrlichere Darstellung “De la ‘Krise der Weisheit’ a la ‘Weisheit der
Krise”, in: Revue de Théologie et de Philosophie, 131 1999, pp. 115-134.



52 Martin Rose

Generalisierung oder gar von einer Transzendierung. Die Einzelbeo-
bachtung, der einzelne “Fall” oder die einzelne “Erfahrung” werden in
einen grosseren Rahmen eingefligt; das einzelne Ich, das beobachtet
und reflektiert hat, bietet einer grosseren Gemeinschaft ein Ergebnis,
eine Schlussfolgerung an, die “Autoritit” sein mochte, die zber-
individuelle Bedeutung finden soll. Ohne solche “Autoritit” gibt es
keine Weisheit; “Weisheit” ist das Angebot einer “Ordnungsperspek-
tive”, die eine Autoritit ausstrahlt. “Weisheit” ist also keinesfalls ein-
fach nur das Résumé von Erfahrung, die Kodifizierung diverser Erfah-
rungssitze; unverzichtbar ist diese “Transzendierung”des Alltiglichen,
des Kontingenten und Zufilligen.

Kehren wir zur “Ludlul bél némeqi”-Dichtung zuriick!: sie macht
ernst damit, dass der “ordo mundi” keine Erfahrungstatsache ist,
sondern nichts anderes als ein Postulat. Erfabrungstatsache ist, dass
man aufgrund seiner Beobachtungen sowob! ein Bild von einem “ordo
mundi” zeichnen koénnte wie auch von einem “ordo inversus”, man
kann sich hymnisch tber die Weltordnung freuen wie auch tber ihr
Nicht-Funktionieren klagen. Erfahrung erlaubt nichts anderes als das
widerspriichliche Nebeneinander von Weltordnung und Chaos, von
Hymnus wund Klage. Wenn der Dichter von “Ludlul bél némeqi”
dennoch das weisheitliche Postulat eines “ordo mundi” wagt, dann
nur im “Transzendieren” von Welterfahrung; er setzt voraus, dass es
(nur) einen gibt, der iiber Weisheit und weisheitliches Postulat verfiigt:
Marduk, der “Herr der Weisheit” (bél némeqi).

2) Die “Ludlul bél némeqi”-Dichtung enthilt noch ein weiteres
signifikantes Element, das weit Giber die traditionelle Religiositit und
kultische Frommigkeit hinausgeht. Obwohl die mesopotamische Reli-
gion unbezweifelbar polytheistisch war und obwohl im Text dieses
Hymnus durchaus von den vielen Goéttern, besonders von den person-
lichen Schutzgéttern und Schutzgottinnen, die Rede ist, wird letztlich
der Blick auf einen einzigen Gott konzentriert: Marduk. Bezeichnend
dafiir ist, dass Marduk nicht einfach stirker und grosser ist als alle
anderen Gotter, dass er aufgrund seiner Uberragenden Macht alles
Bose beseitigen kann und dem “ordo mundi” gegen alle dimonischen
und chaotischen Krifte zum Sieg verhelfen kann. Dass Marduk der
“Gott der Gotter” ist, versteht sich fiir einen babylonischen Theologen
von selbst; das ist nicht das Neue. Ausserst bemerkenswert dagegen



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 53

scheint mir, dass alles Gottliche und Damonische in Marduk vereint
wird, das Schopferische und das Zerstorerische, die Weltordnung und
das Chaos. Uberspitzt kénnte man hier geradezu von einer “monothei-
stischen” Tendenz sprechen: Marduk ist letztlich die einzige Transzen-
denz, die vor dieser weisheitlich-theologischen Reflexion noch Be-
stand hat!® — die anderen Gottheiten verblassen zu Gegenstinden
traditionell-kultischer Frommigkeitspraxis.

Die widerspriichliche Welterfahrung der babylonischen Theologen
findet ein Echo in der Weise, wie sie von Marduk sprechen; z.B. so:

Stachlig sind seine Schlige, sie durchbohren den Leib; ,
lind (aber) sind seine Verbinde, heilen vom Tod. (1,21-2217)

In immer wieder neuen Gegensatzpaaren wird in der “Ludlul bél
némeqi”-Dichtung eine Widerspruchlichkeit in die Marduk-Theologie
hineingetragen. Fir eine traditionelle Frommigkeit wird diese Span-
nung im Gottes-Bild fast unertriglich gewesen sein; man wird in der
Kultfrommigkeit einen eindeutigen Marduk vorgezogen haben, einen
machtvollen, einen Marduk als Verteidiger des “summum bonum”,
einen Gott, den man Joben kann (“Grofer Gott, wir loben dich, Herr,
wir preisen deine Stirke”). Doch die Theologie kann die Spannungen
in der Welterfahrung nicht so einfach tiberspringen; die Spannungen
miussen bestehenbleiben und ausgehalten werden. Der Theologe der
“Ludlul bél némeqi”-Dichtung behauptet nicht?, dass es einen von
Marduk garantierten “ordo mundi” nicht gibe, aber er ldsst deutlich
erkennen, dass fir ihn eine eindeutige Weltordnung rational unverfiig-
bar ist (I,32):

Kein Gott erfihrt Marduks Ratschluf3.

16  Cf. Rainer Albertz, “Ludlul bel nemeqi — eine Lehrdichtung zur Ausbreitung und
Vertiefung der personlichen Mardukfrommigkeit”, in: Gerlinde Mauer und Ursula
Magen (Hg.), Ad bene et fideliter seminandum. Fesigabe filr Karlbeinz Deller
zum 21. Februar 1987 (AOAT 220), Kevelaer, Butzon & Bercker, Neukirchen-
Vluyn, Neukirchener Verlag, 1988, pp. 25-53.

17 Vgl. auch den ganzen Absatz I4ff. Cf. W.G. Lambert, op. cit., p. 27: “All he can
say is that though it be the lord who has smitten, yet it is the lord who will heal.”



54 Martin Rose

Und wenn schon die Gotter Marduks Ratschluss nicht erfahren, wie
sollten dann erst die Sterblichen wissen, wie aus den Widerspriichlich-
keiten der Welterfahrung herauszukommen ist?! Damit zeichnet sich
schon in diesem Text des 2. Jahrtausends andeutungsweise das ab,
was ich in meinem zweiten Wegabschnitt thematisieren mochte:

Zweiter Wegabschnitt: Nicht-Erkennbarkeit eines “ordo mundi”

In diesem Teil mochte ich einen theologischen Denkansatz der Alten
Welt darstellen, der etwas weitergeht als nur anzunehmen, dass aus
irgendwelchen Griinden das Funktionieren des “ordo mundi” fiir eine
bestimmte Zeit suspendiert ist, sei es aus padagogischen Griinden, sei
es wegen einer noch ausstehenden Wiedergutmachung von Verschul-
dung oder aus welchen Griinden auch immer. Bei diesem zweiten
Wegabschnitt wird schliesslich grundsitzlich darauf verzichtet, tber-
haupt noch nach Griinden fiir das beobachtete Nicht-Funktionieren
der Weltordnung zu suchen. Wir werden hier Zeugen einer kritischen
Theologie, die die Fragwirdigkeit allen Operierens mit der Idee einer
“Weltordnung” aufweist. Modern ausgedriickt koénnte man sagen: der
“ordo mundi” wird als Ideologie entlarvt, als fragwirdiges Instrument
in der Hand der Erzieher, der Politiker, der Okonomen, der Juristen
und vieler anderer, die Macht ausiiben wollen. Wer behauptet, einen
“ordo mundi” erkennen und evident machen zu kénnen, betriigt sich
selbst und die anderen. Ein “ordo mundi” is¢ nicht zu erkennen, sagt
diese kritische Theologie.

Ein besonderes Beispiel dieses zweiten Denkansatzes liegt im
biblischen Buch des Predigers Salomo vor (oder mit dem hebriischen
Namen: Qohelet). In immer wieder neuen Wellen werden in diesem
biblischen Buch die iiberkommenen, traditionellen Werte der israeliti-
schen Gesellschaft in Frage gestellt. Ich werde nur einige Beispiele
nennen; dieses provokative Buch diirfte im tbrigen ausreichend
bekannt sein.

Die “Weltordnung” der damaligen Pddagogik wollte, dass das
Alter zu idealisieren sei und dass demgegentiber die Jugend nur etwas
Unvollkommenes, Vorldufiges, Unfertiges darstelle; Jung-Sein war nichts



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 55

an sich Wertvolles, sondern allenfalls etwas noch Entwicklungsfihi-
ges. Qohelet dagegen verkehrt diese traditionelle Wertordnung der
Pidagogik ins Gegenteil (11,7ff):

Freue dich, junger Mann, in deiner Jugend,

und dein Herz erfreue dich in deinen Jugendtagen [...]
bevor die schlechten Tage sich nahen

und die Jahre kommen, von denen du sagen wirst:

Sie gefallen mir nicht.

Bevor sich die Sonne verfinstert

und das Licht und der Mond und die Sterne...18

—und dann geht Uber viele Verse die dunkle Beschreibung des Alters
weiter: mit Sehschwiche und Erblindung, mit Zahnlosigkeit und
Appetitlosigkeit, mit Langsamkeit und Gebrechlichkeit usw. usf. Da ist
absolut nichts mehr von einem gliicklichen und zufriedenen Lebens-
abend, da ist nichts mehr von dem Bild der Erzviter Israels, die reich
an Jahren und lebenssatt Abschied nehmen, da ist nichts mehr vom
pddagogischen “ordo” der israelitischen Gesellschaft, der eine respekt-
volle Haltung gegeniiber dem Alter einschirfte. Von Qohelet werden
die Alten letztlich nur noch als Senile gezeichnet. Es lduft bei ihm auf
die Darstellung eines “ordo inversus” hinaus: das Alter ist nicht mehr
Vollendung, sondern nur letzte Phase einer unaufhaltsamen Deka-
denz, eines Verfalls und eines Zerfalls; die Alten sind diejenigen, deren
Verfallsdatum schon abgelaufen ist.

Das ist der neue ordo gemiss Qohelet, ein gegentliber der Pidago-
gik seiner Zeit gegenliufiger ordo: die Jugendlichkeit als ideale Orien-
tierung, Jugendzeit als positive Zeit, “bevor die schlechten Tage kom-
men”, wie Qohelet sagt. Diese Idealisierung der Jugend war zu seiner
Zeit ein “ordo inversus”, ist aber heute geradezu Normalitit gewor-

18 Das Zitat folgt hier der Neutibersetzung der Zircher Bibel (s.o. Anm. 8). Die
folgenden Qohelet-Zitate dagegen sind eigene Ubersetzungsversuche, die meine
exegetischen Forschungsarbeiten zum Qohelet-Buch zusammenfassend wider-
spiegeln mochten; cf. M. Rose, Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de
Qobéleth (OBO 168), Freiburg/Schweiz, Universititsverlag, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1999.



56 Martin Rose

den'” — nicht nur in der Werbung mit dem Vorherrschen von jungen,
dynamischen Menschen mit vollem Busen und vollem Haar, sondern
auch in der Realitidt des Arbeitsmarktes, wo Arbeitslose iiber 50 kaum
noch eine Chance haben. Wir haben uns schon an diesen neuen ordo
des Jung-Seins um jeden Preis gewohnt, aber zur Zeit des Qohelet war
das ein “ordo inversus’.

Auch auf der Ebene der Gesellschaftsordnung kann Qohelet
keinen ordo mehr erkennen: Sklaven reiten hoch zu Ross, und Flirsten
gehen gleich Sklaven zu Fuss (10,7) — das ist ein “ordo inversus”.
Dasselbe gilt fiir den Fall, dass ein junger Mann aus der Bevolkerungs-
schicht der Armen, der direkt aus dem Gefingnis kommt, aus dem
Tiefsten, was man sich gesellschaftlich vorstellen kann, sozial bis an
die Spitze aufsteigt, um Konig zu werden (4,13-14). Es wird weiter
notiert (4,15), dass sich alle auf die Seite dieses jungen Mannes
stellten: “Da war kein Ende bei dem ganzen Volk, an dessen Spitze er
stand” (V.16) — die Demokratie machte es moglich, aber fiir einen
Orientalen musste die griechische Demokratie damals als ein “ordo
inversus” empfunden werden. Wir haben uns inzwischen an diese
demokratische Ordnung gewohnt, so sehr, dass sie nur noch verwaltet
werden muss und bei einer Stimmbeteiligung um 30% herum nicht
mehr wirklich vom Volk getragen wird (ist das noch “Demo=kratie”?!).
Aber zur Zeit des Qohelet war jede “demokratische” Tendenz fir
einen Menschen der orientalischen Kultur ein “ordo inversus”.

Qohelet wird nicht miide, die Nicht-Erkennbarkeit eines “ordo
mundi” zu betonen; nehmen wir als weiteres Beispiel noch 9,11: Es ist
keineswegs so, dass der schnellste Liufer auch wirklich gewinnt und
die Medaille erhilt; es ist keineswegs so, dass der heldenhafteste
Krieger auch wirklich auf der Siegerseite steht; es ist keineswegs so,
dass der am besten Ausgebildetete auch am leichtesten sein tigliches

19 Cf, z.B., Jacques Ellul, La raison d’étre. Méditation sur I'Ecclésiaste, Paris, Seuil,
1987, p. 140: “... dans les sociétés traditionnelles, le vieillard était écouté, pris au
sérieux, parce que qui a beaucoup vu a beaucoup retenu... Aujourd’hui, nous
sommes dans la situation inverse. La question posée n’est plus du tout: ‘Est-ce
que vous écoutez la lecon de la Sagesse qui vous vient de l'expérience du
vieillard?” Mais constamment: ‘Est-ce que vous comprenez les jeunes? Est-ce que
vous étes branché? [...] Le vieillard n’a qu'a se mettre 4 I'école. Si bien que son
expérience est nulle.”



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 57

Brot verdient; es ist keineswegs so, dass der Fihigste auch wirklich zu
Reichtum kommt; es ist keineswegs so, dass der Intelligenteste auch
wirklich Anerkennung findet! — Die traditionelle Ordnung setzte vor-
aus, dass dieses alles gut funktionierte; aber eine solche Ordnung ist
schlicht nicht zu erkennen. Qohelet sagt nicht, dass sie vielleicht ab
und zu suspendiert sei, sondern dass sie grundsitzlich tiberhaupt nicht
zu erkennen sei:

Wie immer der Mensch sich abmitiht, eine Ordnung zu suchen und zu erkennen,
er wirde es nicht ergriinden; und selbst der Verstindigste und Intelligenteste,
der vielleicht behauptet, etwas erkannt zu haben, wiirde es doch nicht ergriin-
den. (8,17)

Das ist die grundsitzliche “Nicht-Erkennbarkeit eines ordo mundi”, die
in der Uberschrift dieses zweiten Teils angesprochen ist und fir die
das Buch Qohelet ein Zeugnis ganz besonderer Art darstellt. Qohelet
zieht aus dieser Feststellung eine Konsequenz, die praktisch auf das
Postulat eines “ordo inversus” hinausliuft, mehr noch: eines fundamen-
talen “ordo inversus”, der alle anderen invertierten Ordnungen piddago-
gischer, soziologischer oder 6konomischer Art, wie ich sie vorhin skiz-
ziert habe, in den Schatten stellt: die einzige “Ordnung”, die Qohelet
fur wirklich erkennbar hilt, ist die Ordnung des Todes, und das ist nun
wirklich eine totale “Anti-Ordnung” zu allem, was dem Menschen
wichtig und lebensvoll erscheint. Das ist fiir Qohelet das einzige im
Leben, was man mit totaler Sicherheit “kennen” und “wissen” kann:

Die Lebenden wissen, dass sie sterben werden; die Toten aber wissen gar nichts
mehr; auch ihr Andenken wird schnell vergessen sein. (9,5).

Die Radikalitit des “ordo inversus’, den der Tod in diesem biblischen
Buch bildet, geht so weit, dass unter diesem letzten, fundamentalen
Gesichtspunkt der Theologe Qohelet alle Privilegien des Mensch-
Seins zurlickweist:

Der Mensch ist letztlich nichts anderes als ein Tier. Denn das Ende des Menschen
ist gleich dem Ende des Tieres: wie das Tier stirbt, so stirbt auch der Mensch.
Denn alle gehen an einen Ort. Alle sind sie aus Staub geworden, und alle
werden sie wieder zu Staub. Es ist nicht zu erkennen, dass nach dem Tod der
Odem des Menschen [seine “Seele”] zum Himmel hinaufsteige, wihrend der
Odem des Tieres zur Erde hinabfahre. (3,18-21)



58 Martin Rose

Das ist nach Qohelet die Lebensordnung, wirklich ein ordo, in den
sich alle einfiigen, ein=ordnen miissen. Und die ganze Theologie und
Philosophie dieses biblischen Schriftstellers wird von dieser Ordnung
des Todes her entworfen. Wenn eine solche “Todes-Ordnung” nicht
ein “ordo inversus” ist, dann weiss ich nicht, wo ich ihn noch suchen
soll. Fir die damalige Zeit jedenfalls und fiir viele Jahrhunderte
danach wurde eine solche Ordnungsvorstellung ofter als Hiresie
verdichtigt, und es gab jidische Kreise, die dieses Buch lieber
ausserhalb als innerhalb ihres Kanons der heiligen Schriften gesehen
hitten®, Wenn die Bibel von Hohenpriestern und Pipsten zusammen-
gestellt worden wire, hitte das Buch Qohelet ohne Zweifel keine
Aufnahme darin gefunden. Die Theologen allerdings haben anders
Uiber die Bedeutung dieses Buches gedacht — vergleichbar der Wert-
schitzung, die das Buch “Ludlul bél némeqi” bei den Theologen der
babylonischen Religionstradition gefunden hatte.

Dritter Wegabschnitt: Ein “ordo inversus”
als menschliche Lebensordnung

Der dritte Wegabschnitt méchte genau den “ordo inversus” der eben
skizzierten Todes-Ordnung als die zutiefst “menschliche Lebens-Ord-
nung” bezeichnen. Das will ich im folgenden kurz darstellen und
erldutern.

In vielerlei Hinsicht stand das, was Jesus von Nazareth lehrte,
niher bei Qohelet als bei den Schriftgelehrten seiner Zeit. Wir finden
fur Jesus z.B. Worte von schirfster Kultkritik tberliefert, die der
Radikalitdt bei Qohelet kaum nachstehen (cf. Qoh 4,17ff). Man wird
hier besonders auch an das “Anti-thetische” denken, das sich gegen
die ibliche Ordnung und Lehre wendet: “Ihr habt gehort, dass zu den
Alten gesagt ist... Ich aber sage euch...” (Mt 5,21ff). Zu nennen ist

20 Vayigra rabba 28 und Qoheleth rabba zu Qoh 1,3 et 11,9; cf. Emmanuel Pode-
chard, L'Ecclésiaste, Paris, Gabalda, 1912, p. 11: “Les sages (D 32M) voulaient
cacher le livre de Qohéleth, parce qu’ils trouvaient en lui des paroles qui
inclinaient a I'hérésie”.



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 59

schliesslich auch seine Ablehnung jedes Versuches, Gott und Gottes
Vergeltung in dieser Welt ablesen und verrechnen zu wollen: “Gott
lasst seine Sonne aufgehen iiber Bose und Gute und lisst regnen (iber
Gerechte und Ungerechte” (Mt 5,45). Es kann gar kein Zweifel daran
bestehen, dass sehr viel Hiretisches von einem “ordo inversus” in dem
Lehren dieses Jesus gewesen sein muss. Aber entscheidender war
— und darin geht Jesus iiber Qohelet hinaus —, dass er nicht nur einen
“ordo inversus” gelebrt hat, sondern vor allem gelebt hat. Vermutlich
hat beides, Lehre und Leben eines “ordo inversus”, ihn ans Kreuz
gebracht. Die Jesus-Erziahlungen in den Evangelien fahren auf dieser
Linie fort: sie wagen, dén Gekreuzigten als den Messias zu verkiindi-
gen, als die Konigsgestalt, die seit Jahrhunderten von Israel erwartet
wurde; Jesus ist der Gesalbte Gottes, der von einer vordem zwielichti-
gen Frauengestalt gesalbt worden ist; er ist der Gekronte, indem man
ihm eine Dornenkrone auf den Kopf gedriickt hat; er ist der Erhohte,
indem man ihn hoch an ein Kreuz gehingt hat usw. Alles wird
darangesetzt, dass der “ordo inversus’, gemessen an der ublichen
Messias-Ordnung, deutlich wird.

Ich will hier der Frage des “Historischen Jesus” nicht weiter
nachgehen?!; im Rahmen dieser Jahrestagung der “Schweizerischen
Gesellschaft fur allgemeine und vergleichende Literaturwissenschaft”
geht es ja vor allem um Literatur. Der (historische) Jesus aber hat
bekanntlich keine “Literatur” geschrieben; es wird nur einmal erzihlt,
dass er etwas in den Sand geschrieben habe (Joh 8,6.8) — und der
Wind ist dartiiber gegangen, und dann war es nicht mehr da. “Literatur”
hat dann allerdings Paulus aus der Jesus-Tradition gemacht: Brieflitera-
tur, die von erheblichem theologischen Niveau und von unermessli-
cher Wirkung war. Paulus hat den “ordo inversus” des Jesus von
Nazareth reflektiert; er hat das, was Jesus in erster Linie gelebt hatte, in
theologische Systematik umgesetzt. Er ist der Initiator christlicher
Theologie. Und die Theologie, die er in seinen Briefen entfaltet, ist in
ganz entscheidender Weise von den Gedanken geprigt, die ich in das
Umfeld von “ordo inversus” einordnen mochte: es ist bewusst eine
“verkehrte Welt”, die den Normen der Zeit entgegengesetzt ist, eine

21 Vgl. dazu jetzt besonders Gerd Theifen und Annette Merz, Der bistorische Jesus.
Ein Lebrbuch, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1996.



60 Martin Rose

Theologie, die ihre Mitte — wie bei Qohelet — im 7od findet, mehr
noch: in einem sozusagen radikalisierten Tod, nimlich im Kreuzes-
tod:

Im Wort vom Kreuz hat Gott die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht. Denn
wihrend Juden Wunderzeichen fordern und Griechen nach philosophischer
Weisheit fragen, predigen wir einen Gekreuzigten, fiir die Juden ein Argernis, fiir
die Griechen eine Torheit. (1Kor 1,18ff)

Ist diese ganze Umkehrung der Werte-Ordnung nicht sehr nah bei der
alten “Ludlul bél némeqi”-Dichtung, in der zu lesen ist: “Was einem
gut erscheint, ist wertlos vor Gott”? Und man darf wohl auch umge-
kehrt formulieren: Was in der traditionellen Weltordnung als wert/os
erscheint, ist gut vor Gott. Kaum anders liest es sich in den Worten des
Paulus: “Was vor der Welt toricht und schwach ist, hat Gott erwihlt”
(1Kor 1,27). Nattirlich kénnte man schnellhin sagen, dass es sich hier
um nichts anderes als die trostende Ideologie der im Leben Zukurzge-
kommenen handele. Eine solche Erklirung ginge aber voéllig an den
Tatsachen vorbei; es gibt keinerlei glaubwiirdige Anzeichen, dass
Paulus so ein “Zukurzgekommener” gewesen sei, der deshalb diese
Theologie eines “ordo inversus” entwickelt habe. Und schon gar nicht
geht es bei Paulus um ein Vertrosten auf ein besseres Jenseits.

Es geht ihm um eine alternative “menschliche Lebensordnung”,
wie ich im Titel dieses dritten Teils formuliert habe; anders gesagt: es
geht um die programmatische Entwicklung der Vorstellung einer
Ordnung fir menschliches Leben, das hier und jetzt gelingen soll.
Paulus entwickelt im Brief an die Gemeinde von Korinth sein theolo-
gisches Konzept als An#i-Ordnung gegen die beiden vorherrschenden
Systeme in seiner eigenen Welt: gegen die jidisch-religidse Ordnung
und gegen die griechisch-philosophische Ordnung. In der jiidischen
Ordnung sieht er vor allem aus zwei Griinden ein Hindernis fiir die
Verwirklichung zutiefst menschlichen Lebens: (1) der Mirakelglaube
oder die “Wunderzeichen”, von denen Paulus hier schreibt, kbnnen
davon ablenken, Realititen der menschlichen Existenz auf dieser Erde
nicht ernst genug zu nehmen, mehr von Gott, seinen Wundern und
seiner Zukunft zu erwarten als auf die Menschen in ihrem Leben hier
und jetzt zu blicken; (2) die zentrale Bedeutung des Gesetzes im
Judentum, der Tora, suggeriert zu leicht die Idee, der Mensch konne



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 61

eine Perfektion finden, seine “Gerechtigkeit vor Gott”, wie es gemiss
dem jidischen Sprachgebrauch heisst. Paulus schligt stattdessen ein
Mensch-Sein vor obne Mirakelglaube und ohne Perfektionsglaube. —
Was er an der griechischen Ordnung verwirft, ist die coola, die zu
seiner Zeit zum Inbegriff eines intellektuellen philosophischen Sy-
stems geworden war. Das war freilich nicht immer so der Fall fiir den
Begriff der codla®?; aber die Definition des Aristoteles hatte kanoni-
sche Wirkung gewonnen: codla als die Kenntnis der Griinde und
Zusammenhinge. “Illusion!”, wiirde Paulus sagen; die letzten Griinde
und Urgriinde bleiben dem Menschen verborgen, und wer auf solche
cooloe menschliches Leben griinden will, gerit in die Hybris, die die
Grenze zwischen Schopfer und Geschopf missachten kann, die Gren-
ze zwischen Wissen und Nicht-Wissen.

Judischer ordo und griechischer ordo sind nur die konkreten
Beispiele aus der Lebenswelt des Paulus. Aus seinem Brief an die
Gemeinde in Rom koénnte man noch ein weiteres Beispiel von “ordo
inversus” in der Theologie des Paulus anfiihren: das Anti-Modell zur
romisch-politischen Ordnung. Es geht aber um mehr als eine nur
historische Verankerung seiner Theologie in einer konkreten Zeitsitua-
tion; Judentum, Griechentum und Rémertum dienen ihm als Beispiele
dafiir, wie menschliche Lebensordnung letztlich nicht gefunden wer-
den kann. Allen dreien ist gemeinsam, dass das Menschenbild und der
“ordo mundi” im Blick auf eine Grosse, eine Macht oder eine Perfek-
tion gesucht werden: Perfektion in der Tora-Verwirklichung, Perfek-
tion in der philosophischen Systematik, Perfektion in der Durchset-
zung einer politischen Ordnung. Es ist Giberall der Blick nach oben, auf
die oberen Ringe der Hierarchie: gleichgiltig, ob es sich um eine
religiose, intellektuelle oder politische Hierarchisierung handelt. Ent-
scheidend ist in jedem Fall der Leistungsdruck: nur wer Besseres leistet
als der andere, verwirklicht besser sein Mensch-Sein.

Der “ordo inversus” des Paulus blickt nach unten: nur wer den
Schwéicheren in sein eigenes Leben und Denken hineinnimmt, ver-
wirklicht wahrhaft menschliche Lebensordnung. Dieser “Blick nach
unten” hat fundamental damit zu tun, dass man eben nicht nur

22 Cf. meine Skizze zum Verstindnis der codia in: “De la ‘Krise der Weisheit’ a la
‘Weisheit der Krise'” (s.0. Anm. 15).



62 Martin Rose

religits, sozial oder politisch nach “unten” blickt, sondern vor allem
existentiell nach unten: sozusagen hinunter in das eigene Grab, in die
eigene Sterblichkeit. Der Tod als pars pro toto fur alle Schwiche. Wer
von dieser Perspektive aus lebt, der Perspektive des Todes und aller
Schwiche, lebt menschlich. Die Tiere sterben, wie die Menschen auch
sterben (hatte Qohelet geschrieben), aber die Tiere konnen sich ihr
Sterben nicht bewusst machen. Bewusst aus dem Tod und aus der
Schwiche leben — das wird als das Eigentliche am Mensch-Sein
proklamiert. “Aus dem Tod und aus der Schwiiche leben” heisst nichi,
sich der Resignation hingeben, die Fliigel hingen lassen, die Dinge
laufen lassen, wie sie laufen. Das wire nicht in der Linie des Paulus.
Es ist unvorstellbar, mit welcher Energie Paulus den Mittelmeer-Raum
durchwandert hat, immer und Uberall ein Zeuge seiner Theologie des
Kreuzes, immer und tberall ein Zeuge fir die andere menschliche
Lebensordnung. Da war nichts von Resignation angesichts des Todes,
sondern das war volles Leben, energisch und illusionslos: Leben aus
dem Bewusstsein der Schwiche und der Grenzen.

Unsere christliche Welt hat sich an die Symbolik des Kreuzes
gewohnt, viel zu sehr gewohnt. Das Kreuz hat das Provozierende
eines “ordo inversus” praktisch vollig verloren. Die Untergrund-Kirche
war zur Ecclesia triumphans geworden, und den Mann am Kreuz hat
man zum Pantokrator in den Apsiden der grossen Basiliken stilisiert.
Der paulinischen Theologie des “ordo inversus” ist es kaum anders
gegangen: die deuteropaulinischen Briefe (1Tim, 2Tim, Tit), die unter
dem Namen des Paulus umlaufen, die aber wohl aus dem Anfang des
2. Jahrh. datieren, kehren in den geordneten Rahmen einer Institution
zurlick. Gewiss: Paulus ist nach Rom gekommen, aber er ist nicht “il
Papa” der romischen Kirche geworden. Ein so subversiver und sozusa-
gen “inversiver” Denker konnte es nicht werden; er konnte nicht
“vicarius Dei” in Rom werden, weil er sich vor allem als “vicarius
pauperum” verstand (1Kor 9,22): “Ich bin den Schwachen ein Schwa-
cher geworden, damit ich die Schwachen gewinne” — nie aber hitte er
schreiben konnen: “Ich bin den Starken ein Starker geworden.”
Zutiefst geprigt war er von dem Blick nach unten; Paulus hat ohne
Zweifel mebr vom Kreuz als von der Auferstehung geredet und
geschrieben, mehr von der Schwiche als von der Stiarke, mehr von der
Unsicherheit als von der Sicherheit, mehr von der Zeit als von der



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 63

Ewigkeit. Die paulinische Theologie eines “ordo inversus” wurde zwar
offiziell kanonisiert, aber die Kirche begann, immer stirker nach oben
zu blicken: auf Kaiser und Herrschaft?3.

Drei Wegabschnitte habe ich im vorangehenden vorgestellt; letztlich
sind es nichts weiter als drei punktuelle Beispiele: “Ludlul bél némeqi”,
Qohelet und Paulus. Man kdénnte noch weitere Beispiele nennen; man
musste die Linien noch besser auszeichnen; es wire noch manches
besser zu machen. Das kann hier nicht geschehen. Der folgende,
letzte Teil soll kurz zusammenfassend noch einmal auf den Weg
zurickblicken, der abzuschreiten versucht worden ist.

Die Begleitung auf dem Weg: eine kritische,
wissenschafftliche Theologie

Das kennzeichnet meines Erachtens die drei Literaturwerke, die im
vorangehenden vergleichend vorgestellt worden sind: eine “kritische”
Einstellung, d.h. eine Kritik der landldufigen Ideologien eines “ordo
mundi”. Diese “Kritik” bringt sich in der Weise zum Ausdruck, dass
Uberspitzt und anti-thetisch das Bild eines “ordo inversus’ gezeichnet
wird. Diese kritische Theologie ist darin ein “wissenschaftliches”
Unternehmen, als sie nicht in erster Linie von Traditionen und Dog-
men ausgeht, sondern von Erfahrungen und von der Beobachtung der
Realititen. Aus dem Beobachten, Vergleichen und Reflektieren ist alle
Wissenschaft entstanden, angefangen von den ersten Ansitzen, die
uns in der sumerischen Literatur des 4. Jahrtausends greifbar sind?4,
uber die Ausprigungen in der klassischen Antike bis hin zur moder-

23 Eine sehr schone, beispielhafte Beschreibung anhand eines Mosaiks aus der
Santa Maria Maggiore (5. Jh.) findet man bei Matthias Krieg, “Melchisedek und
Abraham: Enkulturation im Dialog. Interpretation eines Bildes und Vermutungen
zu seinem Kontext”, in: M. Krieg und M. Rose (Hg.), Universitas in theologia —
theologia in universitate, Ziirich, TVZ, 1997, pp. 131-146.

24 Cf.,, z.B., Antoine Cavigneaux, art. “Lexikalische Listen”, in: Reallexikon fiir
Assyriologte, VI, 1980-1983, pp. 609-641.



64 Martin Rose

nen Wissenschaft. Auch in den drei Literaturwerken, die im vorange-
henden angesprochen wurden, sind es zutiefst wissenschaftliche Denk-
ansdtze, die sich dort zum Ausdruck bringen. Freilich geht es nicht um
naturwissenschaftliche Denkmodelle; in diesen Texten soll ja nicht
einfach die Beobachtung von “Natur” dargestellt und reflektiert wer-
den, es sollen nicht einzelne Phinomene (douvopevo. — einzelne “Er-
scheinungen”) beschrieben werden, sondern hier zielt alles letztlich
auf den Menschen; diese Literatur will einen Beitrag zu einer “Wissen-
schaft frir den Menschen” leisten. Und das bedeutet: der Mensch kann
sich fir sein Mensch-Werden nicht mit einer Fllle von einzelnen
Beobachtungen begniigen, sondern er braucht eine Idee vom Gan-
zen. Und dieses “Ganze” wird z.B. mit der traditionellen Chiffre “Gott”
bezeichnet: “Theo=logie”, die Wissenschaft vom “Géttlichen”, ist fun-
damental der Versuch, verantwortbar etwas vom Ganzen zu sagen,
das der Mensch erfihrt und erlebt. Dieses “Ganze” ist sachgerecht nur
in der Form des Paradoxalen und Widerspriichlichen zu beschreiben.
Je mehr aber ein Zeitgeist dieses Paradoxale vernachlissigt und lieber
die Idee eines “ordo mundi” auf den Schild hebt, desto mehr muss
eine kritische Theologie das Bild eines ordo #nversus in Erinnerung
rufen. Das hat sie seit Jahrtausenden getan: sie war eine “Begleitung
auf dem Weg” durch die Jahrtausende, seit dem Literaturwerk “Ludlul
bél némeqi” Giber Qohelet und Paulus; und diese Aufgabe wird die
Theologie hoffentlich auch noch fiir weitere Jahrtausende wahrneh-
men, ndmlich auch weiterhin als “Begleitung auf dem Weg” der
Menschheit ihren kritischen Dienst anzubieten. Der “ordo inversus” ist
nicht irgendein Akzessoir dieser “kritischen Theologie”, sondern ist ihr
Kernstiick selbst. Das wire meine These, die ich hier vorstellen wollte.

Résumé

Habituellement, on aurait tendance a compter la “théologie”, considérée comme
“succursale” universitaire de I'Eglise, parmi les “forces de l'ordre” d’'une société qui
avaient pour fonction de contribuer a une certaine stabilité éthique, psychique et
sociale (ordo mundi). On néglige facilement d’autres facettes de la théologie qui
permettent de parler plutdét d'une “théologie critique”, souvent marginalisée sous
prétexte de son caractére intellectuel, subversif, hérétique et jen passe. En effet,



“Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott” 65

comparé a I'idéologie d’'un ordo mundi, le concept fondamental d'une telle “théologie
critique” doit étre ressenti comme un ordo inversus.

Une théologie de cette orientation différente, voire opposée, n'est pas une
invention des temps modernes; on trouve ses premiéres attestations littéraires parmi
les textes mésopotamiens (“Ludlul bél némeqi”, XIII¢/XII¢ s.). Un autre exemple
extraordinaire nous est conservé dans le canon des écrits juifs, a savoir dans le livre de
I'Ecclésiaste ou Qohéleth. De méme, la prédication de Jésus témoigne indubitable-
ment d'une approche qui sinspire précisément de cette tradition sapientiale et
théologique, et le premier écrivain et théologien chrétien, Paul, développe une
pensée fondée sur un ordo inversus en rejetant tous les idéaux d'un ordo juif, grec ou
romain.

Le profil qu'a développé cette “théologie critique” au cours de son histoire, peut
étre décrit en trois étapes: la premiére marquée par la mise en question du bon
fonctionnement d'un ordo mundi, la seconde par la supposition que fondamentale-
ment, un ordo mundi n’est pas reconnaissable ni démontrable de maniére évidente, la
troisitme par I'idée de développer un concept pour la vie humaine qui, lui, prend
justement I'ordo inversus (représenté par la mort) pour son point de départ.

La “théologie critique” se sert de ce motif littéraire d’'un ordo inversus pour
démasquer les idéologies et les illusions ainsi que pour dessiner, e contrario, une
image plus sincére de 'homme, plus modeste, plus réaliste... plus humaine. “C'est la
mort qui fait vivre (humainement)”.






	"Was einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott" ("Ludlul bēl nēmeqi", Babylon, 13. Jahrh.)

