
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1998)

Heft: 27: Memoria

Artikel: Einleitung : Gedächtnis für ein Thema

Autor: Müller Farguell, Roger W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roger VU Müller Farguell

Einleitung:
Gedächtnis für ein Thema

Memoria - wer Gedächtnis hat für dieses Thema, kann auf eine
Dekade zurückblicken, die einige paradigmatische Schwellenwerte
aufweist. Einen nicht unerheblichen Anteil an der enormen
Intensivierung der Forschungs- und Kongresstätigkeit in diesem Bereich
tragen die Geistes- und Kulturwissenschaften bei, die schon seit
Mitte der Achtzigerjahre mit ihrer Fülle von Publikationen zu einem
veritablen Memoria-Boom beitragen. Glaubt man den Protagonisten
der Kulturwissenschaften, so geht der epistemologische Trend "vom
Erinnerungs-Diskurs zum Gedächtnis-Diskurs", wobei sich "das Interesse

vom individuellen zum kulturellen Gedächtnis, namentlich zu
dem Gedächtnis als Kultur und der Kultur des Gedächtnisses"1
verschiebe. Bei der aktuellen Fokussierung auf einen kulturwissenschaftlichen

Kernbezirk bleiben allerdings jene klinischen Ergebnisse
der kognitionswissenschaftlichen und neurologischen Forschung in
aller Regel ausgeblendet, die seit dem 19- Jahrhundert auf eine
kontinuierliche Tradition verweisen kann und derzeit das Interesse der
Öffentlichkeit massgeblich prägt.

Die von den Vereinten Nationen für die Neunzigerjahre ausgelobte

"Dekade des Gehirns" wird, gemessen an der Medienpräsenz,
in erster Linie von den Ergebnissen der Neurologie beherrscht, die
mit virtuellen Visualisierungstechniken der Tomographie, Spektroskopie

und der Enzephalographie ein analytisches Instrumentarium
verwirklichen, von dem Descartes im Discours de la méthode (1637),
ebenso La Mettrie in L'Homme machine (1748) und über ein
Jahrhundert später die lokalisationsforschenden Hirnphysiologen wie Ex-

ner, Hughlings Jackson oder Wernicke nur träumen konnten. Wo der

1 Sigrid Weigel, Bilder des kulturellen Gedächtnisses. Beiträge zur Gegenwartslite¬

ratur, Dülmen-Hiddingsel, Tende, 1994, S. 41.



10 Roger W. Müller Farguell

"Wandel vom Seelenorgan zum Gehirn" im 18. Jahrhundert zur "Ästhe-

tisierung des Gehirns"2 führt, sich am Ende des 19- Jahrhunderts
entlang der neurophysiologischen Leitforschung zur "Materialisierung
des Ichs"3 entwickelt, scheinen wir dem Gedächtnis heute, am Ende
des 20. Jahrhunderts bei seiner Arbeit förmlich zusehen zu können.
Doch kaum hat sich die "Visiotypie"4 des optischen Paradigmas
etabliert, schon melden Hirnforscher wie Ralf Galuske vom Frankfurter

Max-Planck-Institut Bedenken an, ob "durch konsequentes Starren

auf Gehirne" überhaupt noch ein wissenschaftlicher Fortschritt
erzielt werden kann5. Dennoch hat die virtuelle Visualisierung
zerebraler Vorgänge derzeit gute Chancen, in den medialen Schaufenstern

des ausgehenden Millenniums als wissenschaftlicher Fetisch

präsentiert zu werden.
In zweiter Linie wird die digitale Vernetzung als "globales

Gedächtnis der Menschheit" zelebriert, ein Gedächtnis freilich, das den
Privilegierten vorbehalten bleibt, die über einen kompetenten
Zugang zur künstlichen Intelligenz verfügen. Beim Zugriff auf dieses

Netzgedächtnis mag auf den ersten Blick etwa die Tatsache verblüffen,

dass sich innert weniger Sekunden Publikationen zum vorliegenden

Thema in vierstelliger Zahl auflisten lassen6. - Die Ernüchterung
folgt dann bei der Triage. Der rational gesteuerten Informationsabwehr,

die Harald Weinrich unlängst als "Oblivionismus der Wissenschaft"7

bezeichnet hat, bleibt bei solchem informellem Oversampling
schliesslich einzig die Relevanz-Selektion im globalen Gedächtnis
vorbehalten. "Neben dem Wissen", so pointiert dazu Eberhard Läm-
mert in seiner Einleitung zum Sammelband Vom Nutzen des Verges-

2 Michael Hagner, Homo cerebralis. Der Wandel vom Seelenorgan zum Gehirn,
Berlin, Berlin Verlag, 1997, S. 53-

3 Olaf Breidbach, Die Materialisierung des Ichs. Zur Geschichte der Hirnforschung
im 19 und 20. Jahrhundert, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1997.

4 Uwe Pörksen, Weltmarkt der Bilder. Eine Philosophie der Visiotypie, Stuttgart,
Klett-Cotta, 1997.

5 "Boten der Erinnerung", Der Spiegel, 12, 1997, S. 188.

6 Vgl. Karlsruher virtueller Katalog (KVK), http://www.ubka.uni-karlsruhe.de/
kvk.html.

7 Harald Weinrich, Lethe. Kunst undKritik des Vergessens, München, Beck, 1997, S.

267.



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 11

sens (1996), wird im Zeitalter der Digitalisierung in zunehmenden
Masse "auch das Vergessenkönnen zu einer Überlebensfrage"8.

In dritter Linie tritt Memoria in der Öffentlichkeit in Gestalt einer
permanenten Welle kalendarischer Erinnerungsaktionen auf. Geburtsund

Todestage reputierter Persönlichkeiten reihen sich ebenso in die
Maschinerien des kulturindustriellen Recyclings wie die Jahrestage
und Zentenarfeiern historischer Eckdaten. Die Gedenkkultur zählt im
Geschäft der Medienproduzenten längst zur Tagesroutine, die es

professionell antizipierend abzuarbeiten gilt: Gedenkbeschleunigung
und Gedankenflucht verstärken sich dabei wechselseitig. Erst die
Frage nach der (Un-)darstellbarkeit des sogenannt kollektiven Gedächtnisses

in Form von künstlerisch wie politisch umstrittener Holocaust-
Denkmäler, -Museen oder der Mahnmahle aus der sowjetischen
Besatzungszeit ist jüngst zur pièce de résistance für ein Überdenken
medial induzierter Gedenkrituale geworden9. Namhafte Politologen
und Kulturtheoretiker äussern überdies wiederholt den Verdacht, die
Gedächtnisagenturen postmoderner Gesellschaften würden sich
zunehmend in Versuchen überbieten, spektakuläre Situationen historischer

Wiedererkennbarkeit zu inszenieren, um der sozio-kulturellen
"Identitätsdiffusion" (Hermann Lübbe) kompensativ zu begegnen.
Auch ohne kulturpessimistisches Ressentiment Hesse sich das immense

Interesse an Memoria am postulierten "Ende der grossen
Erzählungen" (Jean-François Lyotard) als "Zerfallsprodukt der
Geschichtsphilosophie" (Norbert Boltz) verstehen. Im Ausgang dieser skeptischen
Einsicht läge schliesslich die Annahme, mit der publikumswirksamen

Memoria-Renaissance sei ein Übergang vom historischen Raum
zu dem der Werbung markiert. Damit wäre ein Paradigmenwechsel
eingeleitet, der die Befürchtung Heideggers einholt, die "Vertreibung
der Mnemosyne"10 würde im technokratisch verwalteten Gedächtnis

8 Eberhard Lämmert, "Vom Nutzen des Vergessens", Vom Nutzen des Vergessens,

hg. v. G. Smith und H. M. Emrich, Berlin, Akademie, 1996, S. 10.

9 Vgl. Elisabeth Weber, Georg Christoph Tholen (Hg.), Das Vergessen(e). Anamnesen

des Undarstellbaren, Wien, Turia & Kant, 1997.
10 Martin Heidegger, Was heisst Denken? (1951/52), Tübingen, Niemeyer, 1954,

S. 11. Vgl. dazu Alexander Garcia Düttmann, Das Gedächtnis des Denkens.
Versuch über Heidegger und Adorno, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1991.



12 Roger W. Müller Farguell

ohne Andenken auf Hochtouren betrieben. Selbst Jürgen Habermas
muss in seiner Ontologisierungs-Kritik an der Heideggerschen
Seinsvergessenheit einräumen, jene "Leerformel des 'Andenkens'"11 könne
sich auch ein dezentriertes, postmodernes Bewusstsein einhandeln.
Zur besagten Leerformel des "Andenkens" führt Jean Baudrillard
1989 anlässlich der pompösen Feierlichkeiten zum 200. Jahrestag der
Französischen Revolution in einem Interview an, es gäbe zwei
Formen des Vergessens: entweder das gewaltsame Auslöschen der
Erinnerung oder, im Gegenteil, die aufsehenerregende Ankurbelung der
Memoria im Wettlauf von historischer Tagestribüne und Infotainment,

was einem "Gedenken ohne Gedächtnis"12 gleichkäme.
Zweifellos hat sich auch der Gedächtnisbegriff selbst von seiner

ursprünglichen Wörtbindung ans Denken, Gedenken und die
Andacht soweit semantisch gelöst und pragmatisch gelockert, dass er
zur historischen und sozialen Universal-Metapher fast beliebig sich

verkoppeln lässt. Wo vom kollektiven, kulturellen und globalen
Gedächtnis die Rede ist, verflacht die subjektive Einsenkung, während
zugleich eine semantische Irritation zu beobachten ist, wie sie sich
bei überdeterminierten Begriffen regelmässig einstellt. Doch dies
sind nur oberflächliche Symptome. Es stellt sich in diesem
Zusammenhang auch analytisch die Frage, ob Memoria, wo sie etwa zum
Kollektiv-Denkmal hypostasiert oder medial verdinglicht in Anspruch
genommen wird, in dem Masse zur abstrakten Universal-Metapher
verflacht, als sie nurmehr den Funktionsmodus des Eingedenkens
anzeigt.

Im Jargon der Systemtheorie ausgedrückt heisst dies etwa soviel,
wie jene Beobachtungs-Operationen anzugeben, die das "Systemgedächtnis"

(Niklas Luhmann) als solches beschreiben. Kybernetisch
betrachtet wäre Memoria die Differenz zwischen dem "Systemgedächtnis"

und seiner jeweiligen Umwelt, zuzüglich der Differenz

11 Jürgen Habermas, Derphilosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen,
Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1985, S. 168.

12 Stephan Krass, "Scharniere des Kulturbetriebs XIX: Der Gedenktag", Neue Zür¬
cher Zeitung, 19 9.1995, S. 45.



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 13

zwischen dieser neuen und der bestehenden Information13. Demnach

wäre Erinnerung erst im Rekurs auf eine vorgängige Betrachtung

des "Systemgedächtnisses" beschreibbar, und zwar unter
Berücksichtigung ihrer Funktion im Netzwerk beteiligter Systeme. Das
"Systemgedächtnis" wäre folglich in keinem Moment absolut
beschreibbar, sondern bliebe immerzu differenziell strukturiert; - oder
anders, nämlich rhetorisch gesprochen: die Metapher des
"Systemgedächtnisses" konstituiert sich metonymisch. Betrachtet man Kunst in
diesem Sinne als autopoetisches System, das seine Selbstbeobachtung

aus der Differenz zur Umwelt darstellt, so hat sie ein relationales

Gedächtnis, aber keine Identität. Wer demnach Kunst als kollektives,

kulturelles oder globales Gedächtnis beschreibt, kann dessen
Inhalte erst am Horizont benachbarter Systeme zur Geltung bringen.
Diese Modalität des Kunst-Gedächtnisses nennt Luhmann in Anlehnung

an Renate Lachmanns Kultursemiotik14 "Intertextualität", insofern

Kunstwerke wie Texte untereinander Diskurse führen, zitieren,
übersetzen, ironisieren, um sich so über das einzelne Kunstwerk
hinaus im Kunstsystem zu konstituieren. Über ein Gedächtnis
verfügte ein solches Kunstsystem allerdings nur in dem Mass, als es
einen unmarked space bildet, denn es sei unmöglich, "die Gesamtheit

dessen, was im System vor sich geht, im Systemgedächtnis
aufzubewahren und zu repräsentieren"15. Dieser Systemtheorie
zufolge ist das Gedächtnis des Gedächtnisses also nicht vollständig
repräsentierbar. Es würde am ehesten dem "Katalog der Kataloge"
entsprechen, wie ihn Jorge L. Borges schon 1941 in der Bibliothek
von Babel beschreibt: jener unauffindbare, einzig echte Katalog des

13 Vgl. Thomas Wägenbaur, "Memory and Recollection: The Cognitive and Literary
Model", The Poetics ofMemory, hg. v. Thomas Wägenbaur, Tübingen, Stauffenburg,

1998, S. 3-22. Dazu ferner Dirk Baecker, "Überlegungen zur Form des

Gedächtnisses", Gedächtnis. Probleme und Perspektiven der interdisziplinären
Gedächtnisforschung, hg. v. Siegfried J. Schmidt, Frankfurt a. Main, Suhrkamp,
1992, S. 337-359.

14 Renate Lachmann, Gedächtnis und Literatur, Intertextualität in der russischen

Moderne, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1990.

15 Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1995,
S. 394 f.



14 Roger W. Müller Farguell

Gedächtnisarchivs, der sich auch selbst enthielte. Die kybernetisch
begriffene Memoria ist wie diese Bibliothek: unbegrenzt und periodisch.

Wenn inmitten der galoppierenden Entwicklung der Memoria-
Diskussion in der letzten Dekade eines deutlich wurde, so zumindest

dies, dass die Theorie der Memoria ihre begriffliche Unschuld
seit jenen Tagen des Gedächtniskünstlers Simonides von Keos (556-
468 v. Chr.), als die rhetorische Merktechnik sich noch im Dienste
des Grabkults und der Totenklage16 verdingte, recht gründlich verloren

hat. Aus dem nekrologischen Vergangenheitsbezug antiker und
mittelalterlicher Erinnerungskulturen, worin "die an den Toten sich

knüpfende Erinnerung die Urform kultureller Erinnerung"17 darstellt,
schälen sich spätestens seit Hegels Verdikt gegen die "aufgewärmte
und billig wieder vergessene Mnemonik der Alten"18 und die mne-
mologisch wenig durchdachte semiotische Hohlform des Grabes eine
Reihe analytischer Ansätze zur Konzeption der Memoria heraus, die
das Denken in der Moderne geprägt haben. Dass indes die Simoni-
des-Legende vom lobsingenden und trostspendenden Mnemotechniker

bereits in der Antike nur eben ganz zweckvoll erfunden war,
wusste schon Cicero in De oratore (II, 351-360) mit beiläufiger Ironie
zu bemerken, dort, wo im Jahre 55 v. Chr. von jener "Urszene der
Mnemotechnik" (Anselm Haverkamp) erstmals schriftlich berichtet
wurde. Hartnäckig hält sich seither der Topos vom Gedächtniskünstler

in der europäischen und angelsächsischen Literatur19. Immerhin
hat sich mit der rhetorisch induzierten Vorstellung merktechnischer
loci und sedes in den nachfolgenden Theorien der Memoria eine
ästhetische Ideologie etabliert, die Gedächtnis als Raum und mnemi-
sches Denken als Durchschreiten einer imaginären Topografie
konzipiert. Als Verankerungstopos einer langen Reihe von rhetorischen

16 Stefan Goldmann, "Statt Totenklagen Gedächtnis - Zur Erfindung der Mnemo¬
technik duch Simonides von Keos", Poetica, Bd. 21, Heft 1-2, 1989, S. 43-66.

17 Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identität in frühen Hochkulturen, München, Beck, 1992, S. 6l.

18 Georg W. F. Hegel, Enzyklopädie derphilosophischen Wissenschaften III, § 462.

19 Vgl. Ulrich Ernst, "Die Bibliothek im Kopf: Gedächtniskünstler in der europäi¬
schen und amerikanischen Literatur", Zeitschrift für Literaturwissenschaft und
Linguistik, 105, 1997, S. 86-123.



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 15

und semiotischen Enzyklopädien hat diese Verschränkung von Ort
und Weg, Topos und Methodos, sich zum epistemologischen "Denkmal

des eigenen procederé'20 erhoben, wie Anselm Haverkamp dazu
einschlägig vermerkt. Gekoppelt an die topische Metaphorik von
Haus und Tempel, Archiv und Bibliothek sowie den entsprechenden
iterativen Figuren von (Um-)Wegen, Bahnungen und Gedankengängen,

die sie durchziehen, grundiert die exemplarische Legende aus
dem Lehrbuch der Rhetorik einen Hauptteil der Memoria-Konzepte
bis ins 18. Jahrhundert hinein. In deren Schatten werden weiterhin
die von Piaton inaugurierten Memoria-Konzepte von Buch und Schrift,
Palimpsest, Merkbild und Spur sowie deren komplementäre Strategien

des Lesens, der Ekphrasis und des typo-grafischen Prägens und
Merkens tradiert. Nicht selten stehen den vorherrschenden Raum-

Ideologien der Memoria überdies das Zählen, formelhaftes Reduzieren

und Rubrizieren zur Seite, überhaupt die mathematischen,
astrologischen und kabbalistischen Denkfiguren, die besonders im Barock
als Hilfstechniken der ars memorativa zur Anwendung gelangen21.
Im Zuge neuerer Methodologie zeichnet sich immer deutlicher ab,
wie unzulänglich ein streng topisches Verständnis der Memoria-Phä-
nomenologie im Sinne der von Harald Weinrich 196422 vorgeschlagenen

Polarität von Magazin- und Tafel-Konzeptionen geworden ist,
und wie eine differenziertere, selbstreflexive Tropologie wissenschaftlicher

Denkfiguren23 sich dazu anschickt, den Lektüre-Kanon zur
Memoria-Literatur auch rückwirkend aufzurollen24.

20 Anselm Haverkamp, "Auswendigkeit. Das Gedächtnis der Rhetorik", Gedächt¬

niskunst: Raum - Bild - Schrift. Studien zur Mnemotechnik, hg. v. Anselm
Haverkamp und Renate Lachmann, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1991, S. 28.

21 Vgl. Stefan Rieger, Speichern/Merken. Die künstlichen Intelligenzen des Barock,
München, Fink, 1997.

22 Harald Weinrich, "Typen der Gedächtnismetaphorik", Archiv für Begriffsge¬
schichte, Bd. 9, 1964, S. 23-26, wiederabgedruckt in ders., Sprache in Texten,

Stuttgart, Bouvier, 1976, S. 291-294.

23 Vgl. Aleida Assmann, "Zur Metaphorik der Erinnerung", Mnemosyne. Formen
und Funktionen der kulturellen Erinnerung, hg. v. Aleida Assmann und Dietrich
Harth, Frankfurt a. Main, Fischer, 1991, S. 13-35.

24 Vgl. Jacques Derrida, Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression, aus
dem Französischen von Hans-Dieter Gondek und Hans Naumann, Berlin,
Brinkmann & Bose, 1997.



16 Roger W. Müller Farguell

Seit mit dem Niedergang der Schulrhetorik um 1800 auch die
Mnemotechnik ihre beherrschende Stellung einbüsst, haben die
damit verbundenen logisch-figurativen Konzeptionen keineswegs
abgedankt. Vielmehr leben sie "unterhalb der modernen, ästhetisch
gerichteten Aufmerksamkeiten"25 fort, tauchen etwa in Baudelaires
Definition der Kunst als einer "mnémotechnie du beau"26 oder
komplementär dazu in de Quinceys Rhetorik-Definition als einem
kunstvollen "management of thoughts"27 wieder auf. Ein Kennzeichen
moderner Memoria-Konzeptionen stellt der Übergang von den
klassischen Topologien zu hybriden Tropologien dar. Nur drei Namen,
Sigmund Freud, Richard Semon und Aby Warburg, seien in diesem
Zusammenhang genannt, welche den Memoria-Diskurs auf der Schwelle

von Leib und Seele situieren: Während beim jungen Neuro-Psy-
chologen Freud die Schrift als Gedächtnisspur mit neuronaler
Bahnung und Widerstand figuriert, fasst der Darwinist Richard Semon
die "Mneme" als phylogenetischen "Engrammschatz" des individuellen

Körpers auf, und schliesslich versammelt Aby Warburg in seinem
Frankfurter Mnemosyne-Atlas (1924-1929) unzählige Bilder zur
Körpersprache in einem umfassenden ethnischen Archiv, um "die
Wanderung der Bilder, die das kollektive Gedächtnis der Menschheit
transportieren"28 zu dokumentieren. In den genannten Dispositiven
dient stets der Körper als tertium comparationis, um Memoria auf
ganz unterschiedliche Bereiche zu übertragen.

25 Anselm Haverkamp, "Text als Mnemotechnik - Panorama einer Diskussion",
Gedächtniskunst, a.a.O., S. 11.

26 Charles Baudelaire, "Salon de 1846", Oeuvres complètes, hg. v. C. Pichois, Paris,
Gallimard, 1976, Bd. 2, S. 455. Zum Paradigmenwechsel von mythologischer zur
autopoetischen Memoria vgl. John E Jackson, "Le changement de paradigme I",
ders., Mémoire et création poétique, Paris, Mercure de France, 1992, S. 179-224.
Dazu ferner Manfred Koch, "Mnemotechnik des Schönen Studien zur poetischen

Erinnerung in Romantik und Symbolismus, Tübingen, 1988, sowie zu
Baudelaire D. J. Mossop, "Baudelaire et 'l'art mnémotique'", Symposium, Quarterly
Journal in Modern Foreign Literatures, 33/4, 1979, S. 345-357, und Hans-Jost
Frey, "Über die Erinnerung bei Baudelaire", Symposium, 33/4, a.a.O., S. 312-330.

27 Thomas de Quincey, "Rhetoric", The Collected Writings, hg. v. D. Masson, New
York, AMS Press, 1968, Bd. 10, S. 101.

28 Aby Warburg, Ausgewählte Schriften und Würdingungen, hg. v. D. Wuttke,
Baden-Baden, Koerner, 1979.



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 17

Dieser Überschreitung von angestammten Memoria-Bereichen geht
Nietzsche mit der Frage voraus, wie dem Körper ein schmerzliches
Gedächtnis gemacht wird. Seine Antwort in der zweiten Abhandlung
der Genealogie der Moral (1887) ist zivilisationskritisch und radikal-
tropologisch zugleich: Zwar vergass man den bildsprachlichen
Ursprung der Gedächtnisbildung am Leibe, was Moral und Gesetz aber
nicht daran hindert, darin eingeprägtes schlechtes Gewissen interpre-
tatorisch auszubeuten. Es ist zudem Nietzsches gedanklicher Vör-
stoss, der Geschichte des Gedächtnisses ein "aktives, im strengen
Sinne positives Hemmungsvermögen" (Kritische Gesamtausgabe
VI,2,307), namentlich das "Vergessen-können" entgegenzusetzen. In
der Freudschen Psychoanalyse wird eben dieses hemmende und zu
Umwegen zwingende Moment des Vergessens und Verdrängens zur
treibenden Kraft konstruktiver/konstruierter Erinnerungsarbeit.

Im Zeichen eines wachsenden Bewusstseins für die Unterminierung

des Bewusstseins stehen in der Folge sowohl die strukturelle
Entkoppelung von Bewusstsein und Gedächtnis bei Freud, wie auch
die epische Kultivierung der mémoire involontaire bei Proust: Beiden

Konzeptionen lag je schon der Verdacht einer prinzipiellen
Unverfügbarkeit der Erinnerung zugrunde, eine Hypothese mithin, die
sich im frühen 20. Jahrhundert zum Basis-Theorem in der Memoria-
Literatur verdichtet hat. Jene Durchlässigkeit von Erinnern und
Vergessen, namentlich die "kopernikanische Wende" in der "Dialektik
des Erwachens", wo Vergessenes im Nu erinnerlich und Erträumtes
zur Ähnlichkeit entstellt wird, wie sie Benjamin für die Individual-
Anamnese im Kollektiv zur Geltung bringt, stehen im Zeichen einer
gewandelten Denkform in der Moderne, die gegenüber den
enzyklopädischen, rituellen und monumentalischen Erinnerungsformen
nunmehr auch dem Zwang, dem Nutzen und der Erklärungsbedürftigkeit
des Vergessens einen entsprechenden Raum zumisst.

Friedrich G. Jünger hat diese innere Abhängigkeit von Denken
und Vergessen mit der Formel auf den Punkt gebracht, Gedächtnis
sei auf Abruf gesetztes "Verwahrensvergessen"29. In Jüngers Rückführung

der Memoria-Konzeption von der cartesianischen Bewusstseins-

29 Friedrich Georg Jünger, Gedächtnis und Erinnerung, Frankfurt am Main, Kloster-

mann, 1957, S. 17.



18 Roger W. Müller Farguell

Philosophie in eine Ontologie des gedachten Denkens wird
"Vergessenheit" - paradox, wie es scheint - im "Gedächtnis" verwahrt. Die
Idee einer Interdependenz von Erinnern und Vergessen, zumal die
Vorstellung einer systemischen Schichtung von Gedächtnis und Amnesie,

ist indes kein echter epistemologischer Fortschritt, geniesst aber
bei jeder Forschergeneration den Vorzug, gleichsam aufs Neue
entdeckt zu werden. Spätestens seit William James 1890 in den
Principles of Psychology die Mehrschichtigkeit des Gedächtnisses postulierte,

besitzt auch in der naturwissenschaftlichen Gedächtnisforschung
jene Theorie bis heute ein gewisses Hausrecht, dass vermeintlich
Vergessenes sich in unterschiedlich kodierten Mustern eines
Mehrspeichersystems mit seinen funktional differenzierten "levels of
processing"30 im Prinzip ohne Ende bewahren könne, - womit sich
Freuds einst so verblüffende Vermutung bestätigt sieht, kein Traum,
kein Gedachtes werde je wirklich vergessen.

Dass nun aus der Einsicht in die Bedingungen des Vergessens
keine positive ars oblivionalis nach dem Muster der rhetorischen
Mnemotechniken zu etablieren ist, hat bereits Umberto Eco31 mit
grösster Klarheit dargelegt. Er begründet in aller Kürze so: Da
Vergessen kein intentionaler Akt sei, noch ein semiotischer Thesaurus
all dessen etabliert werden könne, was abwesend sei, könne auch
die Kunst des Vergessens, ausser vielleicht zu Täuschungszwecken,
keine lehrbare Disziplin bilden. Das hat Theodor W. Adorno wiederum

nicht daran gehindert, in seinem Brief an Walter Benjamin vom
29. Februar 1940 über eine "dialektische Theorie des Vergessens"
nachzudenken. Sie wäre am ehesten als eine "Theorie der Verdingli-
chung"32 zu verstehen, denn, so argumentiert Adorno, "alle Verding-
lichung ist ein Vergessen: Objekte werden dinghaft in dem Augenblick,

wo sie festgehalten sind, ohne in allen ihren Stücken aktuell
gegenwärtig zu sein: wo etwas von ihnen vergessen ist". Von daher

30 Vgl. dazu A. D. Baddley, Human Memory. Theory and Practice, Boston, Basic

Books, 1990; ferner Gerald E. Edelman, Bright Air, Brilliant Fire- On the Matter
of the Mind, New York, Basic Books, 1992.

31 Umberto Eco, "An 'Ars Oblivionalis? Forget It!", Publications of the Modern
Language Association, Bd. 103, 1988, S. 251-261.

32 Henri Lonitz (Hg.), Theodor W. Adorno- Walter Benjamin. Briefwechsel 1928-
1940, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1994, S. 417.



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 19

stellt Adorno die Frage, die sich leicht auch gegen die blitzende
Klarsicht Umberto Ecos wenden Hesse, inwiefern dieses Vergessen
das Erfahrungsbildende sei, genauer: "das epische Vergessen und
wieweit es das reflektorische Vergessen ist" (ebd.). Mit Blick auf
Kafkas Erzählungen verdeutlicht er das Vergessene als dialektische
Kehrseite der Verdinglichung, wenn es heisst, es bliebe "allemal die
Spur des vergessenen Menschlichen am Ding" (ebd.). Walter Benjamin

jedenfalls hat Adorno in seiner Antwort vom 7. Juli zugestimmt,
stellten Kafkas Tiergestalten doch das vergessene Menschliche an
den Dingen dar, insofern es nicht durch Arbeit gestiftet sei.
Insbesondere findet Benjamin den "locus classicus einer Theorie des
Vergessens" in Tiecks Märchennovelle Der blonde Eckbert, und zwar
dort, wo der Name des Hündchens Strohmian als Platzhalter fürs
Vergessene einsteht. Einmal zur Ersatzform verdinglicht, begründet
sich das Vergessen ausgerechnet im Andenken des Namens selbst.
Seine epische und reflektorische Dimension gewinnt das Vergessen
tatsächlich dadurch, dass es ein darstellbarer Akt ist. Dass Vergessenes

in dem Mass erzählbar bleibt wie es die negative Dialektik der
Erfahrung bildet, wendet die kritische Theorie in der Folge reflektorisch

gegen eine melancholische Kontemplations-Kultur, die dem
Vergessen emphatisch zuspricht.

Blieben wir an dieser Stelle stehen, dann würde die Reflexion
zur Memoria-Diskussion in ein bedenkliches Paradox einmünden,
wonach ein Gedachtes nie wirklich vergessen, Vergessenes aber nie
wirklich verdinglicht sein kann. Auch das Erzählen nach Auschwitz
wäre von diesem Paradoxon in gefährlicher Weise betroffen, - wie
überhaupt das Erzählen nach einer traumatisch vernichtenden
Katastrophe. Das literarische Erzählen hat seine Unschuld, Gedächtnis
wiederbringlich festzuhalten, längst an den skeptischen Verdacht
verloren, dass es stets seinen Halbpart zum Vergessen beiträgt, ja

Vergessenes sogar in dem, was noch konventionell erzählbar scheint,
schliesslich restlos festgeschrieben würde. An diesem Widerspruch
laboriert im Grunde jeder Versuch, der traumatisierenden Gewalt
einen anamnestischen Ort in der Literatur zu verleihen, ohne dabei
Gefahr zu laufen, dereinst zum literarischen Topos zu gerinnen.
Nachkriegs-Autoren wie Robert Antelme, Patrick Modiano, Georges
Perec oder Primo Levi haben sich dieser Darstellungs-Problematik



20 Roger W. Müller Farguell

der Memoria in unterschiedlicher Weise angenommen. Jeanne Bern
kontrastiert in ihrem Beitrag La mémoire, l'écriture et l'impossible à
dire einerseits die "écriture blanche" Antelmes, der die Auslöschung
eines tyrannischen Gedächtnisses thematisiert, mit Modiano andererseits,

der einen hypertrophisierenden Gedächtnis-Kult betreibt, um
schliesslich bei Perec eine Dekonstruktion der mnemischen Örtlichkeit

zu beobachten, worin sich die fragmentierte, lückenhafte Anamnese

in einer ebenso fragmentierten und lückenhaften Textualität
widerspiegelt. Quer zu den individuellen Biografien weist Bern eine
Schreibung der Memoria nach, die zwischen Spur und Lücke manövriert

("entre la trace et la lacune"). Die Frage, wie sich die Lektüre
den literarischen Bedingungen einer skeptisch verhärteten Mnemosyne

jeweils stellt, drängt sich besonders dort auf, wo Texte - wie
jene Primo Levis' - sich ausdrücklich der eindimensional psychologi-
sierenden, poetologisierenden oder rhetorisierenden Vereinnahmung
verschliessen. Solchen Reserven gegen die Verdinglichung der
Memoria ist Hubert Thüring in seinem vorliegenden Aufsatz zu Levis'
"Traum vom Erzählen" nachgegangen. Probeweise aufgeschlüsselt
wird darin der Versuch, nach Auschwitz "im Gedächtnis der Literatur"

zu überleben. Dabei zeichnet sich eine mnemonische Praxis ab,
die ihre literarische Erinnerungsarbeit mit grösster erzählerischer Af-
fektivität wider den droheneden "Memorizid" vorantreibt, ein tödliches

Vergessen, das sie in topischen oder methodischen Festschreibungen

wiedererkennt. Zweifellos hat hier Memoria aufgehört, sich

gemäss der rhetorischen Mnemonik häuslich einzurichten.
Ebenso wie Erinnerung eine Grundvoraussetzung jeder Kultur

bildet, so richtet auch der Zusammenbruch der tradierten Welt eine

ganze Erinnerungskultur zugrunde. Im alt-testamentarischen Buch
der Prediger wird der Widerspruch zur traditionellen, kollektiv
überlieferten Welt in radikaler Weise offenkundig: "Der Früheren gedenkt
man nicht mehr", - und: "Nichts ist es mit dem Erinnern". Dass
nichts mehr sei mit der Erinnerung, jene beharrliche Verweigerung
humaner Transzendenz im Buch Qohelet, wonach am Ende nichts
als das bare Vergessen stehe, lässt sich nach Martin Roses einsichtsvoller

Lektüre erst vor dem historischen Hintergrund des Zusammenbruchs

des Alten Israel im sechsten vorchristlichen Jahrhundert
verstehen. Wo die gemeinschaftlichen Institutionen, der Staat, eine Nation



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 21

auseinanderbrach, die wirtschaftliche, intellektuelle und religiöse
Oberschicht ins babylonische Exil verschleppt wurde, blieb - ausser dem
Wort - nichts, was die materielle Kohärenz eines kollektiven
Gedächtnisses hätte bilden können. Bedeutsam erscheint in der hier
vorherrschenden Sprache des katastrophischen Bewusstseins, wie
das "Sehen" allgegenwärtig ist, das Beobachtete indessen ihr fast

unsäglich wird: Wie im traumatisierten Gedächtnis bricht das
Beobachtbare und das Sagbare auseinander.

Anders verfährt Goethe mit dem, was ihm in Form der epochalen

Zäsur der Französischen Revolution begegnet. Auch hier werden
Kollektiv wie Individuum schmerzlich aus vertrauten Bahnen gerissen,

wogegen Goethes zeitgenössische Schriften - namentlich die
Campagne in Frankreich und die Unterhaltungen deutscher
Ausgewanderten - den Widerstand wandlungs-träger Erfahrungsgehalte
aufbieten. Dass dies nicht einzig ideologiekritisch auf Goethes eska-
pistischen Konservatismus abgebucht werden kann, es vielmehr
einen retardierenden Zug "langsamer Mentalität" und die Beharrlichkeit

kollektiver Erinnerung darstellt, darauf macht Manfred Kochs
Beitrag in diesem Band aufmerksam. Wo um 1800 ein historiographi-
sches, weltgeschichtliches Bewusstsein als kollektives Gedächtnis sich

etabliert, verliert der Beobachter seine privilegierte Stellung als deu-
tungsbefugte Instanz an eine sich unabsehbar fortentwickelnde
Geschichte und deren künftige Historiographen. Goethes inzwischen
etwas abgedroschener Sinnspruch nach der Schlacht von Valmy,
"von hier und heute geht eine neue Epoche der Weltgeschichte aus
und ihr könnt sagen, ihr seid dabeigewesen", entpuppt sich aus
dieser epistemologischen Sicht tatsächlich als Entmächtigung anschaulicher

Gegenwart. Allein die Rhythmik der Wiederkehr einer Zerstörung

kollektiven Gedächtnisses wird zum anthropologischen Leitmotiv

inmitten erschütternder Weltbegebenheiten, und die Berufung
aufs Gespräch, die gemeinschaftliche Bildung aus dem Weltmarkt
literarischer Motive bilden das bewegliche Fundament figuralen
Gedächtnisses einer neuen, modernen Kommunikation: memoria mobi-
lis. In wiederholten Spiegelungen fragmentierter Erfahrung wird darin

kollektives Gedächtnis als zerstreutes rekonstituiert.
Und was, wenn sich der Körper selbst als Gedächtnis darstellen

liesse? Genauer: der kultur-mnestische Zusammenhang von Kleidung



22 Roger W. Müller Farguell

und Nacktheit, Mimik, Gestik und Habitus, worin sich Erinnerung
und Wiederholung als Trägheitsmomente der Lebenspraxis manifestieren?

Wieder wäre mit der "mémoire du corps" (Bergson) eine
Gedächtnisform im Spiel, die das Bewusstsein unterläuft, um dafür
eine kulturpragmatische Mneme zu bilden. Heiner Weidmann, der
sich in diesem Band mit der neoklassischen Mode um 1800 sowie
mit deren neo-neo-klassischen Wiederkehr um 1900 befasst, macht
in seiner Untersuchung eine Körper-Rhetorik geltend, deren Kodizes
auf einer kulturellen Anamnesis im Sinne einer körperlichen
Wiedererkennung atavistischer Verhaltenskulturen beruht. Im Zusammenspiel

von Erinnerung, Wiederholung und Vergessen erzeugt Mode
aus der jeweiligen Lesart kultureller Repertoires eine habituelle Form
der Erinnerung.

Und wie, fragt Alain Faudemay in seinem Beitrag, wenn die
Erinnerung sinnlicher Erfahrung im Text sich sträubt und widersinnig
wird? Ausgehend von einem close reading des Baudelairschen Gedichtes

Le Flacon aus den Fleurs du mal, erkundet er jenen betörenden
Rausch des Parfums, der dem Textgefäss mimetisch entsteigt. Sinnliche

Erinnerung kehrt hier allegorisch als Andere wieder: etwa als

untote Revenante, die den körperlichen Verfall erotisch sublimiert,
oder als Wiederkehr des Vergangenen, das sich auf phantastische
Weise dupliziert und verwandelt. - Doppelgänger der Erinnerung
allemal, die sich zu sinnlichen Allegorien des Lesens aufwerfen,
dabei widersprüchlich bleiben bis in die Oxymora und die stilistischen

Ambiguitäten des Textes. Wenn am Ende vom persuasiven
Vampirismus in Baudelaires Texten die Rede ist, dann in strenger
Konsequenz des vorliegenden Themas: "le souvenir est un mort
vivant".

Die (Lektüre-)Erfahrung, dass in der Erinnerung etwas
Gegensätzliches arbeitet, worin aber auch ein vorantreibender Widerstand
liegt, ist nicht allein ein psychologischer, sondern ebenso ein
textanalytischer Befund. Auf konzeptueller Ebene, so führt Manfred Weinberg

in seinem Beitrag aus, kehrt dieser Befund als paradoxale
Verfasstheit der Memoria wieder. Aus den Rhetoriken der Antike ist
die Binsenweisheit bekannt, nur das Aussergewöhnliche hafte im
Gedächtnis, was etwa das Bild des Erhabenen (und des Abgrunds)
miteinschliesst. Das Erhabene prägt sich dadurch unvergesslich ein,



Einleitung: Gedächtnis für ein Thema 23

dass sich Unendliches aufs Bildliche reduziert. Das Bild des Erhabenen,

dies zeigen die einschlägigen Theorien von Longinus bis Kant
und Lyotard, wird daher notwendig eine unangemessene Darstellung
sein: sie greift im Unendlichen zu kurz. Wer folglich mit erhabener
Bildlichkeit memoriert, greift geflissentlich zu kurz, um Erinnerung,
die - wie das Erhabene - nie ganz zu Ende gedacht werden kann,
figurativ darstellen zu können. Diesen mnemotechnischen Kunst-
Griff vergessen zu machen, gilt schliesslich die analytische Aufmerksamkeit

auf dem Weg vom präsentischen Gedächtnis zum unab-
schliessbaren Erinnern, mithin eine nicht ganz unbedenkliche Methode,
droht sie doch das innere Zeitgeschehen aus den Fugen zu bringen.

Der Versuch, ein Gedächtnis zu schaffen für ein Thema wie Memoria,

kann selbst nur eine Einleitung sein zu weiteren Ausführungen.
Der vorliegende Band stellt in seiner thematischen wie methodischen

Vielfalt die offen deklarierte Heterogenität einer fortgeschrittenen
Diskussion dar, die er selbst keineswegs abbildet, sondern

deren Bestandteil er ist. Diese Diskussion hatte auch Bestand im Kreis
der interuniversitären Arbeitsgruppe der komparatistischen Gesellschaft

der Schweiz sowie in deren Berner Jahreskongress vom Juli
1997. Allen Teilnehmenden sei an dieser Stelle für diese und alle
daran anschliessenden Beiträge gedankt.




	Einleitung : Gedächtnis für ein Thema

