
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1998)

Heft: 27: Memoria

Artikel: Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen

Autor: Weinberg, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Weinberg

Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen

"Es ist Zeit, dass es Zeit wird"1.
Paul Celan, Corona

1.

Warnungen, sich auf das Thema des Gedächtnisses einzulassen, gibt
es genug. So schreibt etwa Frances A. Yates in The Art ofMemory.
"Mnemosyne, sagten die Griechen, ist die Mutter der Musen; bei der
Geschichte von der Schulung dieser fundamentalen und schwer fassbaren

menschlichen Fähigkeit werden wir den Boden unter den Füssen
verlieren"2. In seiner Einleitung zum Sammelband Raum - Bild -
Schrift. Studien zur Mnemotechnik verweist Anselm Haverkamp auf
Yates' Schlussbemerkung: "Wenn ich zurückblicke, bin ich mir be-

wusst, wie wenig ich über weite Strecken der Geschichte von der
Bedeutung dieser Kunst verstanden habe"3 - und fügt hinzu: "Das ist
nicht nur die Bescheidenheit, die das Thema Gedächtnis wie kein
anderes erfordert, sondern das Eingeständnis von Begrenzungen, die
so leicht nicht zu bezwingen sind"4. Schon 1964 hat Hans-Georg
Gadamer zur Memoria geäussert, es handle sich um ein "Riesenthema",

das immer "nur in Bruchstücken und Teilaspekten disku-

1 Paul Celan, Mohn und Gedächtnis, ders., Gesammelte Werke, Gedichte I, Frank¬

furt a. Main, Suhrkamp, 1983, Bd. 1, S. 37.
2 Frances A. Yates, Gedächtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles bis

Shakespeare, Weinheim, VCH, Acta humaniora, 19912 (19901), S. 5 (Original: The

An ofMemory, London, Routledge & Kegan Paul/PLC, 1966).

3 Ebd., S. 352.
4 Anselm Haverkamp, "Text als Mnemotechnik - Panorama einer Diskussion I",

Raum - Bild - Schrift. Studien zur Mnemotechnik, hg. v. Anselm Haverkamp
und Renate Lachmann, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1991, S. 7-15, Zitat: S. 7.



182 Manfred Weinberg

tiert"5 werden könne; am Ende seines Tagungsberichts schreibt er
dann vom "unendlichen Thema"6 der Memoria. Diese auf den ersten
Blick unscheinbare Formulierung erweist sich näherem Zusehen als
Paradox: Was unendlich ist, kann nicht angemessen, d.h. umfassend
thematisiert werden; was zum Thema gemacht wird, verliert den
Status der Unendlichkeit. Bei Jacques Derrida liest man:

Was ist das, das Gedächtnis? Wenn das Wesen des Gedächtnisses zwischen
dem Sein und dem Gesetz intrigiert, welchen Sinn kann dann die Frage nach
Sein und Gesetz des Gedächtnisses haben? Das sind Fragen, die man ausserhalb

der Sprach(ordnung)en (hors des langues), und ohne sie den Übersetzungen

und Übertragungen - über den Abgrund - anzuvertrauen, nicht stellen
kann; denn sie erfordern unmögliche Übergänge - von einer Sprache zur
anderen, sie erfordern die schwankende Beständigkeit einer Anlegerbrücke7.

Diese Warnungen können eigentlich nur zur Unlust führen, sich mit
Erinnern und Gedächtnis überhaupt zu befassen. Woher aber rührt
dann die offensichtlich weit verbreitete Lust, sich der Memoria
dennoch anzunehmen, von der auch dieser Band Zeugnis ablegt?

Nun haben Antworten auf Fragen nach dem "Warum" immer
etwas Spekulatives und es erscheint angemessener, sich der Frage
nach dem "Wie" zuzuwenden: Wie lässt sich angesichts der zitierten
Warnungen trotzdem über Memoria sprechen? Den einen Weg weist
Gadamers Formulierung vom immer nur in Bruchstücken zu diskutierenden

"Riesenthema". Man nähert sich der Frage nach Erinnerung und
Gedächtnis aus der Perspektive eines klar umrissenen Problems oder
eines allemal endlichen literarischen Textes. Wenn allerdings die Formel

vom "unendlichen Thema" konstitutiv für die Memoria ist, dann
wird man sich der Unendlichkeit auch auf diesem Wege zu stellen
haben; der abgegrenzte Gegenstandsbereich kann dabei jedoch zum
Widerlager solcher Unendlichkeit werden und den Absturz verhindern.

Mich reizt für diesen Aufsatz ein demgegenüber unbescheidenes
Projekt: Wenn eine Auseinandersetzung mit Memoria nur auf einer

5 Flans-Georg Gadamer, "Bericht über die Arbeitstagung vom Oktober 1959",
Archivfür Begriffsgeschichte, Bd. 9, 1964, S. 15-18, Zitat S. 15.

6 Ebd., S. 18.

7 Jacques Derrida, Mémoires. Für Paul de Man, Wien, Edition Passagen, 1988,
S. 25.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 183

schwankenden Brücke über einem Abgrund möglich ist, so möchte
ich im Folgenden versuchen, ohne das Netz einer eingeschränkten
Perspektive diesen Standpunkt, der keiner ist und sein kann,
einzunehmen. Statt des Sicherungsnetzes habe ich meinen Ausführungen
allerdings einen "doppelten Boden" gegeben und als Perspektive auf
die Memoria das ebenso unendliche Thema der Erhabenheit gewählt
- in der Hoffnung, mich für die Dauer meiner Darlegungen vielleicht
auf zwei schwankenden Brücken zugleich halten zu können.

2.

Doch lässt diese Einleitung das Unternehmen eines aufzuweisenden
Zusammenhangs von Erhabenheit und Gedächtnis wagemutiger
erscheinen, als es tatsächlich ist. Denn es zeigt sich, dass das in der
Formel vom "unendlichen Thema" der Memoria angesprochene
Verhältnis von Unendlichem und Endlichem gerade im Horizont der
Erhabenheit verhandelt wird. Immanuel Kant etwa schreibt in der
Kritik der Urteilskraft: "Das Schöne [...] betrifft die Form des
Gegenstandes, die in der Begrenzung besteht; das Erhabene ist dagegen
auch an einem formlosen Gegenstand zu finden, sofern Unbegrenzt-
heit an ihm, oder durch dessen Veranlassung, vorgestellt und doch
Totalität derselben hinzugedacht wird"8. Zum Mathematisch-Erhabenen

heisst es: "Erhaben ist also die Natur in derjenigen ihrer
Erscheinungen, deren Anschauung die Idee ihrer Unendlichkeit bei sich
führt"9. Zumindest in der Kantischen Fassung des Erhabenen wird
somit ein Zusammenhang von Unbegrenztheit und Totalität, von
Unendlichkeit und Anschauung gedacht, der sich als Parallele zu
Gadamers Paradox von Unendlichkeit und Thematisierung angesichts

der Memoria in Anschlag bringen lässt.

Noch deutlicher wird dieser Zusammenhang in Friedrich Schel-

lings Philosophie der Kunst, wenn er das Erhabene das "Symbol des

8 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, ders., Werke in zehn Bänden, hg. v.

Wilhelm Weischedel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983, Bd.

8, S. 233-620, Zitat: S. 329.

9 Ebd., S. 342.



184 Manfred Weinberg

Unendlichen als solchem"10 nennt und darunter die "Einbildung des

Unendlichen ins Endliche''11 fasst.

Doch schon mit der Heranziehung von Aussagen zweier Autoren
zur Erhabenheit handelt man sich ein Problem ein, das Christine
Pries in der Einleitung zum von ihr herausgegebenen Sammelband
Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grössenwahn in die
Aussage gefasst hat, dass der "Begriff des Erhabenen sich durch die
Vielzahl seiner unterschiedlichen oder sogar gegensätzlichen Ausprägungen

und Konnotationen" auszeichne: "Unter dem Erhabenen wurde
im Laufe der Zeit dann auch ganz Verschiedenes verstanden"12. Nur
weil Kant und Schelling also beide vom Erhabenen schreiben, müssen

sie damit nicht dasselbe Phänomen im Blick haben; nicht einmal
die zeitliche Nähe von Kant und Schelling verhindert die Differenz
ihrer Konzepte, die Pries als Verlust von Negativität beschreibt: "aus
der Nicht-Anschaubarkeit des Absoluten bei Kant wird bei Schelling
eine 'ästhetische'13 bzw. eine 'höhere [...] Anschauung'14"15.

Angesichts der so verschiedenen Fassungen des Erhabenen täte
man gut daran, sich zunächst einen Überblick über dessen
Begriffsgeschichte zu verschaffen. Ich kann hier nur wenige Sätze von
Christine Pries anführen, nach der das Erhabene "seine Karriere als
rhetorische Kategorie (bei 'Longinos')" begann, doch "bereits hier
seine von Piaton und Aristoteles herrührende Verwandtschaft sowohl
mit dem Enthusiasmus als auch mit Pathos und Katharsis kaum
verhehlen [konnte], ohne jedoch darauf reduzierbar zu sein". Nach
einem Blick auf die moralische und theologische Dimension und die
zumindest für das Kantische Erhabene entscheidende Frage der Un-
darstellbakeit fährt Pries fort: "Einmal wurde das Erhabene mit der
höchsten Vollkommenheit in Verbindung gebracht, ein andermal mit

10 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Philosophie der Kunst, 1859, Reprint: Darm¬
stadt, 1976, S. 108.

11 Ebd., S. 105.

12 Christine Pries, Einleitung, dies. (Hg.), Das Erhabene. Zurischen Grenzerfahrung
und Grössenwahn, Weinheim, VCH, Acta humaniora, 1989, S. 1-30, Zitat: S. 3.

13 Vgl. F. W. J. Schelling, Philosophie der Kunst, a.a.O., S. 107.
14 Ebd.
15 Christine Pries, Übergänge ohne Brücken. Kants Erhabenes zwischen Kritik und

Metaphysik, Berlin, VCH, Acta humaniora, 1995, S. 20/21.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 185

Chaos und Roheit. Es stand für Kultur und das Absolute und galt
doch häufig als 'Ueberspannung und Unsinn' (Schiller), wurde als
irrational, ja wahnsinnig und daher mangelhaft qualifiziert"16.

Angesichts dieser Unübersichtlichkeit befällt einen schon wieder
Unlust. Zur zwischenzeitlichen Luststeigerung sei hier ein Ordnungsversuch

unternommen, indem ich auf Christine Pries' Postulat zweier
"im grossen und ganzen linear verlaufende^] Traditionslinien des
Erhabenen" verweise: "einer rhetorisch-poetisch-künstlerischen
[Tradition; M.W.] ('Longinos', klassische Poetik, Boileau, deutsche
Frühaufklärung) auf der einen und einer ästhetisch-sensualistisch-'natür-
lichen' ('die Engländer', Kant usw.) auf der anderen Seite"17.

Hier meint der mit den Angelegenheiten der Memoria Befasste

gleich wieder festen Grund unter den Füssen zu spüren, insofern
sich doch auch in den abendländischen Konzeptualisierungen des
Gedächtnisses zwei Stränge unterscheiden lassen, deren einer im
Horizont der Philosophie resp. Metaphysik anzusiedeln, während
der andere rhetorisch motiviert ist. Harald Weinrich hat in diesem
Sinne von der "Zweiheit der Memoria-Bildfelder" - einerseits Wachstafel,

andererseits Magazin - als einem "Faktum der abendländischen
Geistesgeschichte"18 gesprochen; allerdings solche "Doppelheit" gleich
wieder an die Existenz eines Gedächtnisses als Gegenstand des
Nachdenkens zurückgebunden19. Damit ist die säuberliche Trennung zweier
Traditionslinien wiederum in Frage gestellt. Die gegenseitige Verwie-
senheit der philosophischen und rhetorischen Konzeptualisierungen

wird noch deutlicher, wenn man sich daran erinnert, dass sich
auch die Mnemotechnik der Wachstafel als Metapher bedient hat. So

schreibt u.a. Cicero in De oratore, dass die mnemonischen imagines
an den loci "gerade wie mit Buchstaben auf Wachs"20 notiert wür-

16 Christine Pries, Das Erhabene (Einleitung), a.a.O., S. 3.

17 Ebd., S. 5.

18 Harald Weinrich, "Typen der Gedächtnismetaphorik", Archiv für Begriffsge¬
schichte, Bd. 9, 1964, S. 23-26, Zitat: S. 26.

19 Weinrich schreibt, dass wir "einen Gegenstand wie die Memoria" (Hervorhebung
von mir; M.W.] nun einmal "nicht ohne Metaphern" zu denken vermögen (ebd.).

20 Marcus Tullius Cicero, Über den Redner/De oratore, hg. v. W. Merklin, Stuttgart,
Reclam, 1976, S. 433-



186 Manfred Weinberg

den. Umgekehrt Hesse sich auf Piatons Formulierung von der
"Inschrift in die Seele"21 verweisen, die die herkömmliche Deutung der
Wachstafel als Metapher einer gerade nicht zeichenvermittelten
Erinnerung fraglich werden lässt.

So hat der Versuch, zwei Traditionslinien zu benennen, vor
allem gezeigt, dass die Ordnung zumindest der Dinge des Erinnerns
nicht so einfach ist, dass sie sich solcher Trennung fügen würde.
Ähnliches gilt für die Erhabenheit. Zwar habe ich vorhin die zwei
Traditionslinien mit Formulierungen von Christine Pries benannt, doch
dabei unterschlagen, dass sie diese Ordnung als eine einführt, die
zwar "gelegentlich versucht worden" sei, aber "eine übergrosse
Vereinfachung darstelle": "Die wechselseitigen Einflüsse und Absetzungen

sind weitaus komplizierter. Die unterschiedlichen Konnotationen
des Erhabenen nehmen zu unterschiedlichen Zeiten unterschiedliche
Gewichtungen an, so dass ganz unterschiedliche Phänomene als
erhaben bezeichnet werden und man resignierend fragen möchte,
ob es 'das Erhabene' überhaupt gibt"22. Ähnlich wie Weinrich
hinsichtlich der Memoria lässt sich Pries jedoch nicht von der Erhabenheit

als einem Gegenstand des Nachdenkens abbringen, indem sie
als "gemeinsames Merkmal der diversen Konzeptionen des Erhabenen"

den Umstand benennt, "dass sie alle mit extremen Doppelungen

arbeiten. Das Erhabene wird jeweils durch Gegensatzpaare
beschrieben, in deren Spannungsfeld es sich konstituiert. Das macht
eine Theorie des Erhabenen begreifbarer, aber nicht einfacher. Sie

müsste eine Theorie des Paradoxes sein"23.

21 Vgl. Platon, Pbaidros 274 c-278 b, übersetzt von Edgar Salin, Schrift und Ge¬

dächtnis. Beiträge zurArchäologie der literarischen Komunikation, hg. v. Aleida
und Jan Assmann, Christoph Hardmeier, München, Fink, 19932 (19831), S. 7-9,
Zitat: S. 9.

22 Christine Pries, Das Erhabene (Einleitung), a.a.O., S. 5.

23 Ebd., S. 6. Ich folge dieser Argumentation und nehme sie als Rechtfertigung für
eine Zusammenschau auch historisch weit auseinanderliegender Konzeptualisie-
rungen des Erhabenen, die aber immer nur auf diesen einen Punkt des
Paradoxes bezogen ist und keine weitergehende Übereinstimmung der jeweiligen

Vorstellungen vom Erhabenen behaupten will und kann. Dies bleibt zu
erinnern, wenn ich - vor allem zum Ende dieses Aufsatzes hin - verschiedene

Erhabenheitskonzepte aufeinander beziehe.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 187

Damit schliesst sich ein erster Kreis der Zusammenschau der
Phänomene der Erinnerung und der Erhabenheit, insofern sie in
solcher paradoxalen Verfasstheit übereinstimmen. Noch deutlicher
wird die Parallele, wenn Pries "das Gefühl des Erhabenen" als "in
sich gespalten, und zwar irreduzibel"24 benennt. Ebenso liesse sich
das Phänomen der Erinnerung beschreiben; als gespalten nämlich
von jenem Abgrund, über den sich die eine der schwankenden
Brücken spannt, auf der ich mich hier zu halten versuche. Ich habe
an anderer Stelle aufgezeigt, wie solche Abgründigkeit in drei grossen

"Urszenen" des abendländischen Gedächtnisdenkens - Hesiods
Theogonie, Piatons Tbeuth-Mythos und der Gründungslegende der
Mnemotechnik - zunächst vorausgesetzt und reflektiert wird, um
schliesslich doch zu einem einsinnigen Konzept der Erinnerung als

wahrer (d.h. den Phänomenen adäquater) und verfügbarer verein-
deutigt zu werden, wobei solche Reduktion jeweils auf einer
Vertauschung göttlicher und menschlicher Positionen gründet25. Daran
erweist sich die Chance des hier unternommenen Versuchs. Im Bezug
auf das Erhabene könnte sowohl die irreduzible Gespaltenheit auch
des Erinnerns deutlich werden - wie die Bedingung der Notwendigkeit

sich aufweisen lassen könnte, den jedem Erinnern eingeschriebenen

Abgrund vergessen zu machen.
Elisabeth Weber und Georg Christoph Tholen beginnen ihre

Einleitung zum Sammelband Das Vergessen(e). Anamnesen des

Undarstellbaren mit dem Abschnitt:

Über das Vergessen, über das Vergessene. Die Klammern im Titel dieses

Buches wollen an die Risse mahnen, die sowohl das Vergessen als auch das

Erinnern durchziehen. Sie zeichnen noch das tiefste Vergessen mit Spuren des

Vergessenen und Zu-Erinnernden, noch das wachste Erinnern mit Spuren des

Vergessens, der Unmöglichkeit des Erinnerns.

Und sie fahren in Bezug auf Marcel Cohens Buch Mauern (Anamnesen)

fort:

24 Ebd., S. 25.

25 Vgl. Vf., "Das Gedächtnis der Dekonstruktion", Poststrukturalismus- Herausfor¬

derung an die Literaturwissenschschaft. DFG-Symposion 1995, hg. v. Gerhard

Neumann, Stuttgart, Weimar, Metzler, 1997, S. 23-39.



188 Manfred Weinberg

Es gibt Anamnesen, die nur gelingen, wenn sie gleichsam von Mauern
umstellt, von Furchen des Vergessens eingeklammert sind. Werden sie von diesen
Mauern begrenzt, so schützen eben diese Mauern sie auch davor, von der Flut
des zu Erinnernden, von dem, was sie in sich bergen, selbst vernichtet zu
werden und den sich Erinnernden mitzureissen2<\

Die Flut, die zu vernichten vermag, indem sie einen mitreisst, ist ein
Erhabenheitstopos, der an dieser Stelle auf die Unendlichkeit des zu
Erinnernden angewendet wird. Die Gefahr wird gebannt von den
Furchen des Vergessens, die jedes Erinnern durchziehen. Das
eingeklammerte "e" im Titel trennt dabei die Frage nach dem "Was" des

Vergessens (und implizit des Erinnerns) von der Frage nach dem
"Wie", um beide Ebenen zugleich als untrennbar miteinander
verklammert auszuweisen. Für die Formel vom "unendlichen Thema"
heisst dies: Die Unendlichkeit des zu Erinnernden wird von einem
jedem Erinnern eingeschriebenen Vergessen auf ein Endliches reduziert,

das aber von den Spuren des Vergessenen - und damit des
Unendlichen - gezeichnet bleibt; das Erinnern muss jedoch solches
Vergessen seinerseits vergessen, um sich als Erinnerung zu stabilisieren.

Und da wir es im Verlaufe dieses Aufsatzes auch noch mit der
Wahrheit zu tun bekommen werden, gilt hier Friedrich Kittlers Dik-
tum: "Im Vergessen des Wortes Vergessen fallen Geäussertes und
Äusserung zusammen. Der Taumel dieses Zusammenfalls ist die
Wahrheit"27.

In William Wordsworths Prelude, um auch einen literarischen
Beleg anzuführen, liest man u.a.:

But that the soul,
Remembering how she felt, but what she felt
Remembering not, retains an obscure sense
Of possible sublimity28.

26 Elisabeth Weber, Georg Christoph Tholen, Einleitung, dies. (Hg.), Das Vergessen(e).

Anamnesen des Undarstellbaren, Wien, Turia + Kant, 1997, S. 7-17, Zitat: S. 7.

27 Friedrich Kittler, "Vergessen", Texthermeneutik. Aktualität. Geschichte, Kritik,
hg. v. Ulrich Nassen Paderborn, München, Wien, Zürich, UTB, 1979, S. 195-221,
hier: S. 196.

28 William Wordsworth, The Fourteen-Book Prelude, hg. v. W.J.B.Owen, Ithaca and
London, Cornell University Press, 1985, S. 56.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 189

Insofern auch hier das "Was" vom "Wie" getrennt wird, mag sich im
Zusammenhang der Erhabenheit mit dem Gedächtnis also nicht nur
die These bestätigen, dass sich alles, was erinnert wird, einem
Vergessen verdankt, sondern es lässt sich vielleicht daran erweisen, dass
auch das "Wie" des Erinnerns immer schon vom Abgrund des

Vergessens gezeichnet ist.
Da ich mich mit diesen allgemeinen Hinweisen dem Abgrund

der Unverständlichkeit schon bedrohlich genähert habe, wende ich
mich nun konkreten Konzeptualisierungen des Erhabenen und dem
in ihnen formulierten Bezug zum Gedächtnis zu, um auf diese Weise
den aufkommenden Schwindel zu bekämpfen.

3.

Longinus - genauer: Pseudo-Longinus - schreibt in Pen hypsous-,

"Denn wahrhaft gross ist nur, was zu langem Sinnen aufregt, wogegen

man nur schwer, besser gesagt, gar nicht, aufkommt und was
sich dem Gedächtnis fest und unauslöschlich einprägt"29. Das Erhabene

Longins fügt sich als "rhetorische Kategorie" auch den Regeln
der Mnemotechnik. In diesem Sinne liest man beim Auetor ad Heren-
nium zu den Imagines: "Wir sollten also solche Bilder aufstellen, die
möglichst lange im Gedächtnis haften. Dies wird geschehen, wenn
wir möglichst auffällige Gleichnisse wählen [...]; wenn wir sie irgendwie

entstellen, etwa indem wir ein blutbeflecktes oder mit Lehm
beschmiertes oder mit roter Farbe bestrichenes Gleichnis einführen,
damit die Gestalt mehr hervorgehoben wird"30. Man behält besser im
Gedächtnis, was eben nicht alltäglich, vielmehr aussergewöhnlich ist;
dies kann auch Erhabenes im Sinne Longins sein. Solche Erhabenheit

ist dabei von der Kants zunächst denkbar weit entfernt, insofern

29 Longinus, Vom Erhabenen, Griechisch/Deutsch, hg. v. Otto Schönberger, Stutt¬

gart, Reclam, 1988, 7.3.
30 Ad Herennium, III, xxii, zit. nach Frances A. Yates, Gedächtnis und Erinnern,

a.a.O., S. 18.



190 Manfred Weinberg

sie so gar nichts mit der Frage "der negativen und notwendig
unangemessenen Darstellung"31 zu tun hat.

Allerdings gilt auch für das Erhabene des Longinus, dass es sich
bei näherem Zusehen einer so eindeutigen Verortung nicht fügt. An
späterer Stelle führt Longin nämlich aus: "So erweckt manchmal
schon ohne gesprochenes Wort der blosse Gedanke für sich durch
seinen Hochsinn Bewunderung, wie etwa das Schweigen des Aias in
der 'Totenbeschwörung' gross ist und erhabener als jede Rede"32.

Schweigen aber ist nicht einfach als rhetorische Kategorie zu verbuchen.

Gerade diese Bestimmung bezieht die Erhabenheit jedoch
auch wieder auf die Erinnerung, insofern sie der Aussage folgt,
"Erhabenheit sei Widerhall von Seelengrösse"33 [Hervorhebung von mir;
M.W.]. Zusammenfassend heisst es später: "Soviel wird genügen über
das, was in den Gedanken erhaben ist, und über das, was an
Erhabenem aus Nachahmung von Seelengrösse oder durch
Vergegenwärtigung entsteht"34 [Hervorhebungen von mir; M.W.]. Insofern
Erhabenheit durch Vergegenwärtigung entsteht, haben wir es also
nicht nur mit seiner "passiven" Unvergesslichkeit zu tun, sondern
das Gedächtnis ist offensichtlich auch aktiv an ihrer Hervorbringung
beteiligt.

Zum angesprochenen Konzept der Mimesis bemerkt Jörg Vill-
wock:

Mimesis steigert sich im erhabenen Stil zu einer lebendig vollzogenen Wiederholung.

Ziel der Stilisierung ist das gesteigerte Geschehenlassen dessen, was
sprachlich beschrieben wird. [...] Die zentrale Intuition des Longinus besteht
m.E. darin, dass die Rhetorik des Erhabenen absolut und daher präsentisch ist,
mithin ihr Gelingen davon abhängt, dass sie das thematische Was im Wie der
Darstellung zwanglos anwesen zu lassen vermag35.

31 Wilfried Menninghaus, "Zwischen Überwältigung und Widerstand. Macht und
Gewalt in Longins und Kants Theorien des Erhabenen", Poetica, Bd. 23, 1991,
S. 1-19, Zitat: S. 2.

32 Longinus, Vom Erhabenen, a.a.O., 9.2.

33 Ebd.
34 Ebd., 15.12.
35 Jörg Villwock, "Sublime Rhetorik. Zu einigen noologischen Implikationen der

Schrift 'Vom Erhabenen"', Das Erhabene, hg. v. Christine Pries, a.a.O., S. 33-53,
Zitat: S. 53.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 191

Bestimmt man das Erhabene als zunächst rhetorische Kategorie, wundert

es nicht, dass diese in besonderer Weise vom Ende der Rhetorik
im 18. Jahrhundert betroffen wurde. Verwunderlich ist es dann
allerdings, wenn man in dem 1792 entstandenen Fragment Über das
Erhabene von Ludwig Tieck einen derart ungebrochenen Rückbezug
auf Longin findet wie den folgenden: "Longin definirt im siebenten
Abschnitt das Erhabene auf folgende Art: Gross ist das, dem wir
nicht widerstehen können, was sich tief in unsere Seele prägt und
sich nicht wieder auslöschen lässt"36. Anders als Longinus, der das
Erhabene sich dem Gedächtnis einprägen Hess, nimmt Tieck
allerdings als "Speichermedium" die Seele in Anspruch und rekurriert
damit offensichtlich auf die platonische Wachstafelmetapher.

Longins zweite Bestimmung des Erhabenen, die "Aufregung zu
langem Sinnen", überträgt Tieck in die Anmerkung, dass wir einen
erhabenen "Gedanken nie ganz zu Ende denken können"37, und
macht so aus der positiven Bestimmung Longins eine negative. Damit

gerät aber, was bei Longin widerspruchsfrei zusammengeht -
Unvergesslichkeit und langes Sinnen - bei Tieck in einen (Gadamers
Paradox des unendlichen Themas vorwegnehmenden) Widerspruch:
Wie soll sich ein nicht zu Ende zu Denkendes erinnern lassen? Tieck
versucht diesen Widerspruch aufzulösen, indem er schreibt, "dass
Erhabenheit einzig in den Ideen bestehen könne, der Ausdruck kann
bloss dazu dienen, um die Worte nicht des Gedankens unwürdig zu
machen, eben dies sagt auch Longin"38. Dass Longin das Gegenteil,
wenn auch vielleicht nicht das genaue Gegenteil, des ihm hier von
Tieck Zugeschriebenen sagt, erhellt u.a. seine Formel von einer
"Kunstlehre des Erhabenen"39. Zudem benennt er deutlich genug
die "rednerischen Figuren" als nicht den "geringstein] Baustein der
Grösse"40.

36 Zit. nach: Edwin H. Zeydel, "Tieck's Essay 'Über das Erhabene"', PMLA, Bd. 50,

1935, S. 537-549, Zitat: S. 541.

37 Ebd., S. 543.

38 Ebd., S. 541.

39 Longinus, Vom Erhabenen, a.a.O., 2.1.
40 Ebd. 16.1.



192 Manfred Weinberg

Doch hat diese unterschiedliche Profilierung des Erhabenen noch
eine andere Pointe. Jörg Villwock schreibt, dass die "Qualität der
Unvergesslichkeit [...] das Erhabene [Longins; M.W.] mit dem griechischen

Aletheiabegriff der Wahrheit verbindet, denn aletheia bedeutet
wörtlich das der 'Lethe', der Vergessenheit, Entnommene, immer
wieder zu Erinnernde"41. Tiecks Wahrheit dagegen ist eine andere,
gebunden an eine Ideenlehre, die uns gleich noch im Hinblick auf
Piatons Anamnesis-Konzept beschäftigen wird.

Longins Erhabenes erschöpft sich jedoch offensichtlich nicht in
seiner Rhetorizität. In Hinblick auf die das Gefühl der Erhabenheit
hervorbringenden "rednerischen Figuren" heisst es nämlich: "Daher
scheint eine Figur dann am besten, wenn eben dies verborgen bleibt,
dass es eine Kunstfigur ist"42. Anders gesagt: Auch wenn das Erhabene

bei Longin (im Sinne des "Was" des Erinnerten) ein dem
Gedächtnis unauslöschlich Eingeprägtes ist, ist ihm doch zugleich
(bezogen auf das "Wie" des Erinnerns) deutlich ein Vergessen
eingeschrieben, insofern die Hervorbringung eines erhabenen Gefühls der
rhetorischen Figur um so besser gelingt, desto mehr sie ihren
Kunstcharakter verbergen und d.h. vergessen machen kann. Longinus
fährt fort:

Erhabenheit und Pathos sind deshalb Mittel gegen den Argwohn beim
Gebrauch von Redefiguren [...]. Ein guter Beleg dafür ist der [...] Schwur "bei den
Helden von Marathon". Wie nämlich verbarg der Redner hier die Figur? Offenbar

gerade durch Glanz. Denn so ungefähr wie schwaches Licht verschwindet,
wenn die Sonne es umstrahlt, so verdunkelt die alles umleuchtende Grösse die
Kunstgriffe der Rhetorik4^.

Das Erhabene wird somit zwar einerseits an die rednerischen Figuren,

die es hervorbringen, gebunden, andererseits aber daran, dass

es die "Kunstgriffe der Rhetorik" vergessen macht. Bezüglich dieser
Stelle hat Neil Hertz nachgefragt: "But what is it that disappears? Not
the particular figure, of course, but the fact that it is a figure - its

41 Jörg Villwock, Sublime Rhetorik, a.a.O., S. 43.

42 Longinus, Vom Erhabenen, a.a.O., 17.1.

43 Ebd., 17.2.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 193

figurativeness, so to speak"44. Ähnliches Hesse sich für die Erinnerung

postulieren, die ihre rhetorische Verfasstheit ebenfalls vergessen
machen muss, um sich als Erinnerung - genauer: als wahre Erinnerung

im Sinne einer adaequatio memoriae ad rem - zu stabilisieren.

4.

Christine Pries hat Immanuel Kant innerhalb der Tradition des
Nachdenkens über das Erhabene "eine 'Schaltstellenfunktion' zwischen
den älteren Theorien und den neueren Reflexionen"45 zugeschrieben.

Ihre 1995 vorgelegte Studie zu Kants Erhabenem hat sie unter
den Titel Übergänge ohne Brücken gestellt, der andeutet, dass mir in
der Auseinandersetzung mit Kants Erhabenheitskonzept möglicherweise

die zweite schwankende Brücke abhanden kommen wird.
So weit ich sehe, taucht bei Kant die Zuschreibung einer

Unvergesslichkeit des Erhabenen ausdrücklich nicht auf. Allerdings hat sie

Jean-François Lyotard nachgetragen, wenn er schreibt:

Eigentlich ist das erhabene Gefühl [...] der subjektive Zustand, den das kritische

Denken selbst empfinden muss, wenn es sich bis zu seinen Grenzen
(also über sie hinaus) mitreissen lässt und gegen dieses Mitgerissensein Widerstand

leistet4^ [...]. Das Absolute ist niemals da, niemals in einer Darstellung
gegeben, aber es ist immer "präsent", als Aufruf, über das "da" hinauszudenken.

Unfasslich, aber unvergesslich. Niemals ganz gegeben (restitué), niemals
aufgegeben47.

44 Neil Hertz, "A Reading of Longinus", ders., The End of the Line. Essays on
Psychoanalysis & the Sublime, New York, Columbia University Press, 1985, S. 1-

21, Zitat: S. 17.

45 Christine Pries, Übergänge ohne Brücken, a.a.O., S. 7.

46 Ich erinnere hier an Elisabeth Webers und Georg Christoph Tholens Zuschrei¬

bung eines Mitgerissenseins von der Flut des zu Erinnernden und dem an die
Furchen des Vergessens gebundenen Widerstand dagegen.

47 Jean-François Lyotard, Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen, München,
Fink, 1994, S. 170.



194 Manfred Weinberg

Doch ist diese Unvergesslichkeit offensichtlich nicht mehr die des

Longinus. Wenn Erhabenheit bei Longin einfach und eindeutig eine
Frage der Darstellung wäre, hätten wir es sogar mit zwei vollständig
inkompatiblen Konzepten zu tun. Doch hatte Jörg Villwock immerhin

die "zentrale Intuition" der Longinschen "Rhetorik des Erhabenen"

dahingehend bestimmt, dass sie "absolut und daher präsentisch"

sei und so zwei der zentralen Stichworte Lyotards auch auf
Longinus angewandt. Dennoch bleibt an einer entscheidenden Differenz

festzuhalten: Das Unvergessliche des Erhabenen bei Longin ist
die Unvergesslichkeit einer Darstellung; in Lyotards Kants-Lektüre
wird demgegenüber das "Absolute", auf das mich das Erhabene
verweist, zwar ebenfalls als unvergesslich, aber eben niemals in
einer Darstellung gegeben benannt.

Bevor ich dem weiter nachgehe, möchte ich kurz danach
Ausschau halten, ob sich im Kantischen Konzept des Erhabenen - in
Parallele zu Longin - auch eine aktive Rolle des Erinnerns finden
lässt. Da sich bei Kant, wie gesagt, keine wörtlichen Auslassungen
dazu finden, greife ich auf Schillers Abhandlung Über das Erhabene
zurück48. Darin liest man: "Das Erhabene verschafft uns also einen
Ausgang aus der sinnlichen Welt, worin uns das Schöne gern gefangen

halten möchte"49. Der Bezug auf die Erinnerung erfolgt im sich
anschliessenden Beispiel: "Die Schönheit unter der Gestalt der Göttin
Calypso hat den tapfern Sohn des Ulysses bezaubert, [...]. Lange
glaubt er einer unsterblichen Gottheit zu huldigen, da er doch nur in
den Armen der Wollust liegt, - aber ein erhabener Eindruck ergreift
ihn plötzlich unter Mentors Gestalt, er erinnert sich seiner bessern

48 Nicht ohne allerdings den Hinweis anzuführen, dass Schiller, indem er das
Erhabene nicht "wie Kant den Naturphänomenen vorbehält, sondern es auch auf
die Kunst bezieht", eine "Integration des Erhabenen in die menschliche Welt"
vornimmt, die es wiederum "darstellungsfähig" macht, (vgl. Ulrich Tschierske,
Vernunfkritik und äshetische Subjektivität. Studien zur Anthropologie Friedrich
Schillers, Tübingen, 1988, 40; zit. nach: Christine Pries, Übergänge ohne Brücken,
a.a.O., S. 16).

49 Friedrich Schiller, "Über das Erhabene", ders., Werke und Briefe in 8 Bänden,
Theoretische Schriften, Frankfurt a. Main, Deutscher Klassiker Verlag, Bd. 8,
1992, S. 822-840, Zitat: S. 830.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 195

Bestimmung, wirft sich in die Wellen und ist frei"50. Auch hier
kommt der Erinnerung also eine aktive Rolle zu; angesichts des
Erhabenen erinnert sich der Mensch seiner "bessern Bestimmung";
erinnert sich also jenes Absoluten, dem Lyotard Unvergesslichkeit
zugeschrieben hat.

Konfrontiert man das Longinsche und das Kantische Erhabene
aus dieser Perspektive, so stehen sie auch für zwei unterschiedliche,
dem ihm eingeschriebenen Erinnern je voraus-gesetzte Zeitmodelle.
Wäre das Erhabene Longins bloss ein unvergesslich Dargestelltes, so
wäre es re-präsentabel im herkömmlich linearen Verständnis von
Zeit. Erinnerung meint dann: Vergegenwärtigung eines Vergangenen.
Wenn Lyotard in seiner Bestimmung, dass das Absolute zwar niemals
darstellbar, dafür aber immer "präsent" sei, das Wort präsent in
Anführungszeichen setzt, zeigt sich daran, dass wir es hier mit einem
komplexeren Verständnis von Repräsentation zu tun haben. In einem
Das Undarstellbare - wider das Vergessen betitelten Interview mit
Christine Pries äussert Lyotard: "meine Schlussfolgerung besteht darin,

dass wahrscheinlich jede wichtige Malerei immer schon an der
Grenze der Repräsentierbarkeit arbeitet und dass es in der grossen
Malerei wie in der grossen Literatur dämm geht, die Schuld einer
Präsenz zu begleichen, die immer verfehlt wird"51.

Den Versuch, diesen Begriff der "Präsenz" positiv zu fassen,
möchte ich hier zunächst im Rückgriff auf Emil Staigers Bestimmung
des lyrischen Erinnerns in seinen Grundbegriffen der Poetik
unternehmen. Dort liest man, dass "Gegenwärtiges, Vergangenes, ja sogar
Künftiges [...] in lyrischer Dichtung erinnert werden könne"52. Den
in Sachen der Memoria Bewanderten mag dies zunächst an die
Fähigkeit der Musen in Hesiods Tbeogonie erinnern, "das Seiende,
das Sein-Werdende und das Vorher-Seiende"53 zu künden, wobei

50 Ebd.
51 Jean-François Lyotard, "Das Undarstellbare - wider das Vergessen. Ein Gespräch

zwischen Jean-François Lyotard und Christine Pries", Das Erhabene, hg. v.

Christine Pries, S. 319-347, Zitat: S. 323.
52 Emil Staiger, Grundbegriffe der Poetik, Zürich, Atlantis, 1968", S. 62.

53 Hesiod, Théogonie, Vers 38, Übersetzung zit. nach Wolfgang Schadewaldt, Die
Anfänge der Philosophie bei den Griechen. Die Vorsokratiker und ihre Voraussetzungen,

Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1978, S. 86.



196 Manfred Weinberg

solcher alle drei Zeitekstasen versammelnde logos unter der
Voraussetzung des Singens vor Zeus, "auf dem Olymp"54, steht; als hingegen

die Musen Hesiod inspirieren, damit er den Menschen vom
Werden der griechischen Götter berichte, heisst es bloss: "Damit ich
rühme, was sein wird und was vorher war"55. Auf diese Differenz
wird zurückzukommen sein.

Staiger dagegen nimmt eine andere Pointierung vor, wenn er
von einer erinnernden "Rückkehr in den Mutterschoss"56 schreibt,
sowie davon, dass der Lyriker sich erinnernd im "Sein" finde, "das je
schon war, bevor eine Gegenwart aufging"57; zuletzt heisst es, dass
im lyrischen Erinnern "an sich überhaupt noch keine Zeit"58 sei. Eine
solche Zeitlosigkeit bringt auch Lyotard, wenngleich mit gänzlich
anderen Implikationen, für die Kantische Konzeption des Erhabenen
in Anschlag, wenn er darin gleich ein doppeltes "Zeit-Nichts"
ausmacht, das er von einer "doppelteln] Entkräftung des Prinzips der
Sukzession" ableitet: "zum einen eine Entkräftung im eigentlichen
Sinne, die sich dem 'Regressus' der Einbildungskraft verdankt. Zum
anderen eine Entkräftung oder besser gesagt Entzeitlichung, die sich
der 'Präsenz' der Idee der Vernunft verdankt"59.

Hier beschleicht den Leser möglicherweise das unabweisbare
Gefühl, der Verfasser habe endgültig den Boden unter den Füssen
verloren. Und zugegeben: Es fehlt nicht viel und ich nähme die von
Lyotard benannte Entkräftung persönlich. Andernteils nähere ich mich
mit diesen zwei Zeit-Nichtsen in einer für die Memoria entscheidenden

Frage offensichtlich jener irreduziblen Gespaltenheit des Erhabenen,

die ich eingangs als Fluchtpunkt meines Versuchs ausgegeben
habe. Und da das Phänomen der Erhabenheit, zumindest in seiner
Kantischen Fassung, verspricht, nach einer ersten Phase der Unlust
doch wieder zur Lust zu führen, sei hier eine letzte Anstrengung
unternommen, die Balance zu halten.

54 Hesiod, Theogonie, in: ders., Sämtliche Gedichte, übers, und erl. W. Marg, Zürich,
Stuttgart, 1970, S. 45.

55 Ebd.
56 Emil Staiger, Grundbegriffe der Poetik, a.a.O., S. 218.

57 Ebd.
58 Ebd.
59 Jean-François Lyotard, Die Analytik des Erhabenen, a.a.O., S. 164.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 197

Staigers Konzept eines lyrischen Erinnerns steht, wie vor allem
die Bestimmung eines Seins, "das je schon war, bevor eine Gegenwart

aufging", zeigt, ganz in der Tradition des platonischen Anamne-
sis-Konzepts. Im Phaidros liest man dazu:

Denn eine [Seele; M.W.], die niemals die Wahrheit erblickt hat, kann auch
niemals diese [die menschliche; M.W.] Gestalt annehmen; denn der Mensch
muss nach Gattungen Ausgedrücktes begreifen, indem er von vielen Wahrnehmungen

zu einem durch Denken Zusammengebrachten fortgeht. Und dies ist
die Erinnerung an jenes, was einst unsere Seele gesehen, Gott nachwandelnd
und das übersehend, was wir jetzt als seiend bezeichnen (Phaidros 249 b/c).

Was die Seele im vorgeburtlichen "Flug" schaute, was sie, zur Welt
kommend, vergass und in jeder Erkenntnis anamnestisch wiedererinnert,

sind die Ideen. Diese Ideen schaffen Zusammenhang in den
vielen Wahrnehmungen. Anders gesagt: Die Erinnerung an die Ideen
überführt die Unendlichkeit der Wahrnehmungen in die Endlichkeit
der Erkenntnisse. Insofern Piaton aber den Seelenflug in ein vorgeburtliches

Noch-Nicht-Menschsein verlegt und ihn als ein "Gott nachwandeln"

versteht, ist bei ihm aller menschlichen Erkenntnis die Spur
des Göttlichen eingeprägt. Im "Geburtstrauma", wenn man es so
nennen kann, wird solche Göttlichkeit jedoch vergessen und, dies ist
entscheidend, bleibt es in allen menschlichen Erkenntnisleistungen:
erinnert werden die Zusammenhang stiftenden Ideen, vergessen bleibt
deren göttliche Herkunft. Im Kontext des Theuth-Mythos - und als
die vorangestellte Bedingung der Möglichkeit des in ihm entwickelten

Gedächtnismodells - heisst es entsprechend, dass nur die Götter
selbst das Wahre wüssten: "Könnten wir aber dieses finden, würden
wir uns dann noch irgend um menschliche Urteile kümmern"?60

Ich scheine mich mit dieser Rückführung des Staigerschen
Konzeptes eines lyrischen Erinnerns auf die platonische Anamnesislehre
und dem Aufweis der in ihr eingeschriebenen, wenn auch vergessenen

Göttlichkeit der Ideen in einem völlig anderen Kontext als dem
für das Longinsche Erhabenen in Anschlag zu bringende
Erinnerungsmodell zu bewegen. Zu verweisen bleibt aber auf Jörg Vill-

60 Piaton, Phaidros, in: ders., Sämtliche Werke in zehn Bänden, Frankfurt a. Main,
Rowohlt, 1991, Bd. 6. S. 9-149, Zitat: S. 137.



198 Manfred Weinberg

wocks Bestimmung, dass die Mimesis im Kontext von Longins
Erhabenem "die geistgetragene und als Steigerung zu erfahrende Rückkehr

aus der Differenzierung des Seienden in die Einheit des
Ungesonderten"61 abbilde. An anderer Stelle seines Aufsatzes zur Sublimen
Rhetorikbei Longin schreibt Villwock, dass für Longin die "vollendete

Einheit von Musik, Dichtung und Philosophie" - und dies meint
Mimesis im Kontext der pythagoräischen Ausdrucksphilosophie, der
noch Piaton in weiten Teilen folgt62 - "ganz im Zeichen echter
geistiger Mitbewegung [...] mit dem Göttlichen" stehe. "Auf der Basis
dieser Voraussetzung", bezeichne der Mimesis-Begriff bei Longinus,
"die geschichtlichen Überlieferungsformen jener Ursprungskraft, die
aus dem authentischen Gott-Mensch-Bezug generiert und deren
Präsenz so auch - wenngleich graduell abgeschwächt - für Zeiten

gerettet werden kann, die die urmenschliche Innigkeit im Verhältnis
zum Göttlichen verloren haben"63.

Diese Aussage zeigt die Nähe des Longinschen Erhabenheitskonzeptes

zu Piatons Anamnesis-Lehre - und deren entscheidende
Differenz. In der Platonischen Anamnesis wird der Gott-Mensch-Bezug
in der Formel vom "Gott nachwandeln" vorausgesetzt und im
Geburtstrauma vergessen; bei Longin dagegen haben wir es mit einem
zwar graduell abgeschwächten, aber immer noch "präsenten" Gott-
Mensch-Bezug zu tun. Dies hat entscheidende Rückwirkungen auf
die Frage der Zeitlichkeit des im Erhabenen wirksamen Erinnerns.

Bevor ich dieses Problem weiter verfolge, muss allerdings
zunächst noch das Kantische Erhabene dem damit eröffneten Fragehorizont

eingefügt werden. Christine Pries schreibt zu den zwei Phasen
des Kantischen Erhabenen:

Erste Phase: Bei der Begegnung mit bestimmten Naturphänomenen - nämlich
solchen, die über alle Massen gross oder über alle Massen mächtig zu sein
scheinen - gelingt es der Einbildungskraft als sinnlichem und endlichem
Vermögen nicht mehr, die auf sie einstürmenden Eindrücke zu verarbeiten. [...]
die Natur scheint zweckwidrig zu sein. Daraus ergibt sich die Unlust.

61 Jörg Villwock, Sublime Rhetorik, a.a.O., S. 53-
62 Vgl. Hermann Koller, Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Aus¬

druck, Bern, Francke, 1954.

63 Jörg Villwock, Sublime Rhetorik, a.a.O., S. 41.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 199

Zweite Phase: Zu dieser Unlust gesellt sich trotzdem Lust, denn in der weiteren

Reflexion kommt dem betreffenden 'Subjekt' der Gedanke, dass selbst die
so übergrosse und übermächtige Natur, gemessen am unendlichen Ideenvermögen

(der Vernunft), nur verschwindend klein ist [...], dass es sich also als
Vernunftwesen in Sicherheit befindet und der Natur überlegen ist. Die Tatsache,

dass überhaupt Lust entsteht, beweist für Kant das Vorhandensein von
Ideen und deren Vermögen, der Vernunft6!

Um die mögliche Rolle der Erinnerung in diesem Vorgang zu
beschreiben, greife ich zunächst auf die Kritik der reinen Vernunft
zurück, nicht ohne vorweg darauf hinzuweisen, dass ich mich hier
auf eine sehr knappe Perspektivierung des in Kants erster Kritik
unterbreiteten Konzepts einer "dreifachen Synthesis, die notwendigerweise

in allem Erkenntnis vorkommt"65, beschränken muss, die
aufgrund ihrer Kürze in mancherlei Hinsicht unzureichend bleibt.

Zur ersten Synthese schreibt Kant: Damit aus dem Mannigfaltigen
"Einheit der Anschauung werde, [...] so ist erstlich das Durchlaufen

der Mannigfaltigkeit und denn die Zusammennehmung desselben

notwendig, welche Handlung ich die Synthesis derApprehension
nenne, weil sie gerade zu auf die Anschauung gerichtet ist, die zwar
ein Mannigfaltiges darbietet, dieses aber als ein solches, und zwar in
einer Vorstellung enthalten, niemals ohne eine dabei vorkommende
Synthesis bewirken kann"66. Hinsichtlich dieser ersten, in der
Anschauung selbst verorteten Synthesis ist jedoch insofern ein Widerspruch

zu bemerken, als Kant, wie Christine Pries anmerkt, eine
"merkwürdige Verkehrung des Verhältnisses von Raum und Zeit und
der Synthese vornimmt"67; während er zunächst "die Synthesis der
Apprehension gleichsam als Resultat aus den reinen Anschauungsformen

von Raum und Zeit - vor allem der Zeit -',68 ausgibt,
behauptet er später, dass diese Anschauungsformen "nur durch die
Synthesis des Mannigfaltigen [...] erzeugt werden können"69. Martin

64 Christine Pries, Das Erhabene, a.a.O., S. 8/9.
65 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. Erster Teil, ders., Werke in zehn

Bänden, Bd. 3, S. 161.

66 Ebd., S. 163.

67 Christine Pries, Übergänge ohne Brücken, a.a.O., S. 130.

68 Ebd.
69 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., S. 163.



200 Manfred Weinberg

Heidegger hat in Kant und das Problem der Metaphysik davon die
für meine weitere Argumentation entscheidende These abgeleitet,
dass die Zeit erst durch diese Synthesis konstituiert werde, die er
deshalb "zeitbildend"70 nennt.

Während sich die erste Synthese zwar hinsichtlich der
Zusammenfassung des Mannigfaltigen in der Anschauung als Modell allen
Erinnerns stark machen Hesse, thematisiert Kant in der zweiten
Synthese, "der Synthesis der Reproduktion in der Einbildung"71,
ausdrücklich die Funktion des Gedächtnisses, wenn er schreibt: "Würde
ich aber die vorhergehende [Vorstellung; M.W.] [...] immer aus den
Gedanken verlieren, und sie nicht reproduzieren, indem ich zu den
folgenden fortgehe, so würde niemals eine ganze Vorstellung [...]
entspringen können"72.

Die dritte "Synthesis der Rekognition im Begriffe"73 sei hier nur
der Vollständigkeit halber angeführt; sie garantiert die "für die
Erkenntnis notwendige transzendentale Einheit der Apperzeption"74.

Christine Pries weist darauf hin, dass es eben diese erste und
zweite Synthesis seien, "die anlässlich der 'erhabenen Gegenstände'
mit der ästhetischen Grössenschätzung scheiterten]"75. In einem Die
Sprengung der Synthesen durch das Erhabene überschriebenen Kapitel

führt sie aus:

Der "erhabene Gegenstand" kann, wie Kants Beschreibung zeigt, gerade nicht
als ein Gegenstand in diesem einen Augenblick wahrgenommen werden,
sondern die Zeit zerfällt sozusagen in verschiedene Momente, die nicht mehr
zu einem Augenblick verdichtet werden können, wie das im Normalfall
geschieht. Das Erhabene enthüllt, dass Zeit nur als bereits synthetisierte "da" ist.
Mit der Zeit zerfällt das Gegebene zu einer Art amorpher Masse. Wenn man
Kants Synthesen als den Vorgang versteht, durch den Gegebenes überhaupt
erst rezipiert und [...] weiterverarbeitet wird, so wird am Erhabenen deutlich,

70 Vgl. Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, 4. erw. Auflage,
Frankfurt a. Main, Klostermann, 1973, S. 174.

71 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., S. 163.

72 Ebd., S. 164.

73 Ebd., S. 165.

74 Christine Pries, Übergänge ohne Brücken, a.a.O., S. 132.

75 Ebd., S. 136.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 201

dass hier ein Gegenstand begegnet, der nach dem grundlegenden Modell der
Wahrnehmung in der Kritik der reinen Vernunft nicht wahrgenommen werden
kann und deren Zeit-Konzeption aus den Angeln hebt. Gleichwohl lässt sich
nicht bezweifeln, dass er dennoch wahrgenommen wird - sonst gäbe es kein
Gefühl des Erhabenen76.

Wenn Erhabenes sich dadurch auszeichnet, dass die anhand der
ersten und zweiten Synthesis in der Kritik der reinen Vernunft
aufgezeigte Funktion der erinnernden Zusammenfassung nicht mehr
greift, dann scheint mein ganzes Unternehmen einer Parallelisierung
von Erhabenem und Erinnern plötzlich grundlos, insofern Erinnerung

im Kantischen Erhabenen gar keinen Platz mehr zu haben
scheint. Es sieht aus, als hätte ich mir mit dem Rückgriff auf die erste
Kritik selbst den Boden unter den Füssen weggezogen, und die so
häufig angeführte Rede vom drohenden Absturz würde so bloss zu
einem Sturz vom Erhabenen ins Lächerliche. Aber dies gilt nur, wenn
man einen einsinnigen Erinnerungsbegriff, ein lineares Modell von
Re-Präsentation zugrundelegt. Wenn Christine Pries jedoch argumentiert,

dass das in der Kritik der reinen Vernunft in Anspruch genommene

Modell der Wahrnehmung hinsichtlich der in ihm
vorausgesetzten Zeit-Konzeption vom Erhabenen aus den Angeln gehoben
werde, so lässt sich dies auch so verstehen, dass die Erinnerung im
Kontext der Erhabenheit einer anderen Zeitkonzeption untersteht.
Wie etwa für Hamlet angesichts der gespenstischen Erscheinung
seines Vaters gerät hier "die Zeit aus den Fugen"; anders und mit
Derridas Hamlet-Lektüre in Marx' Gespenster gesagt: das Erhabene
erlaubt die Frage nach der "Fügung einer radikal unverfugten Zeit"77.

Oder - um an das Motto dieses Aufsatzes anzuschliessen Im
Erhabenen ist nicht einfach Zeit, als vorhandene oder vorausgesetzte;
im Erhabenen wird Zeit. Was aber bedeutet dies genau für die
Erinnerung? Dieser Frage möchte ich mich hier abschliessend von
einer zunächst sicher überraschenden Seite nähern.

76 Ebd., S. 138.

77 Jacques Derrida, Marx' Gespenster. Der verschuldete Statt, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt a. Main, Fischer, 1995, S. 38.



202 Manfred Weinberg

5.

Jean-François Lyotard äussert im Interview mit Christine Pries:

Wenn man sich daranmacht, dass Kantische Haus (das eine verfluchte Baracke
ist) zu bewohnen, kann man sich die Frage stellen, warum die Vernunft zur
Einbildungskraft sagt, dass sie ihr das Absolute zeigen solle. Wenn die
Vernunft vernünftig wäre, wüsste sie, dass die Einbildungskraft das Absolute qua
Voraussetzung nicht darstellen kann, weil sie Synthesen vornimmt und man
sich im Relativen befindet, sobald man synthetisiert. Hier besteht eine
merkwürdige Leidenschaft auf Seiten der Vernunft, die Darstellung von etwas zu
verlangen, das nicht darstellbar ist. Ist das ein Interesse der Vernunft? Im
Grunde genommen nicht. Auf jeden Fall besteht ein Konflikt zwischen dem
Interesse der Vernunft und dem Interesse der Einbildungskraft, und vielleicht
sogar der Vernunft mit sich selbst. Wenn die Vernunft vernünftig ist, kann sie

nur vom Schönen eine Darstellung vermittels der Natur verlangen. Im Erhabenen

wird die Vernunft verrückt. Sie sagt: all das ist mir schnuppe, ich will die
Freiheit selbst darstellen78.

Ich möchte dieses Verrücktwerden der Vernunft wörtlich nehmen
und es aus der Perspektive des Enthusiasmus, der in allen hier
besprochenen Konzeptionen des Erhabenen begegnet, beleuchten.

In Piatons Phaidros steht zu lesen, dass es vom Wahnsinn zwei
Arten gebe, "die eine aus menschlicher Krankheit, die andere aus
göttlicher Umwechslung des gewöhnlichen ordentlichen Zustandes".
Beim Enthusiasmus haben wir es also mit einem Konzept zu tun, in
dem der in der Anamnesislehre vorausgesetzte, aber je schon vergessene

Gott-Mensch-Bezug auch bei Piaton als noch "präsent" gedacht
wird und sich so dem Erhabenen des Longin annähert. Den göttlichen

Wahnsinn unterteilt Piaton dabei wiederum nach den je
verantwortlichen Göttern, indem er den "weissagenden Anhauch dem Apollon"

zuschreibt, dem "Dionysos den der Einweihungen, den Musen
den dichterischen, den vierten aber der Aphrodite und dem Eros,
den Wahnsinn der Liebe nämlich" (Phaidros, 165 a/b).

Bei Longinus heisst es: "Das Grossartige nämlich überzeugt die
Hörer nicht, sondern verzückt sie", es übe "unwiderstehliche Macht"

78 Jean François Lyotard, Das Undarstellbare- wider das Vergessen, a.a.O., S. 333/
334.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 203

aus, die jeglichen Hörer überwältige79. Unter die fünf Quellen der
Erhabenheit rechnet Longin in diesem Sinne auch die "starke, begeisterte

Leidenschaft"80. Ausserdem heisst es:

Es ist die Nachahmung der grossen Schriftsteller und Dichter von einst und der
Wetteifer mit ihnen. An diesem Ziel, mein lieber Freund, wollen wir mit
Nägeln und Zähnen festhalten. Viele nämlich werden durch fremden Anhauch
mit Gott erfüllt, ganz so, wie man von der Pythia berichtet. Nähert sich diese
[...] dem Dreifuss bei dem Erdspalt, hauche dieser, wie man sagt, göttliche
Dämpfe aus, und sie empfängt davon göttliche Kraft [...]. So strömen vom
Genius der Alten wie aus heiligem Quell geheimnisvolle Einflüsse in die Seele

ihrer Bewunderer; durch sie werden auch nicht gerade enthusiastische Naturen
angehaucht und sind begeisterte Genossen fremder Grösse81.

Entscheidend ist hier die Gleichsetzung des "Genius der Alten" mit
dem göttlichen Anhauch. Otto Schönberger kommentiert: "Letztlich
liegt hier die in Piatons Ion (533 D) begründete Vorstellung einer
ganzen Kette von Empfängern der Begeisterung zugrunde, die den
von der Muse empfangenen Impuls weitertragen. uyoç wird so zur
Bezeichnung seelischer Erhabenheit, die im literarischen Werk
aufgehoben, weitergegeben und in der Seele des Hörers von neuem
aktualisiert wird"82. Das literarische Werk wird somit sowohl zum
Ort, an dem sich das Erhabene realisiert, als auch zum Medium, in
dem es tradiert wird - egal ob es nun direkt auf musische Begeisterung

zurückgeht oder der Nachahmung der begeisterten Alten
geschuldet ist.

Bei Johann Christoph Gottsched wird der von den Musen ausgelöste

Enthusiasmus unter dem der Kategorie des Erhabenen verwandten

Begriff des Wunderbaren verhandelt, wenn die erste von drei
Gattungen dieses Wunderbaren jenes umfasst, "was von Göttern und
Geistern herrühret"83 - und es in näherer Bestimmung heisst: "Das

79 Longinus, Vom Erhabenen, a.a.O., 1.4.

80 Ebd., 8.1.
81 Ebd., 13.2.

82 Ebd., S. 143.

83 Johann Christoph Gottsched, Versuch einer critischen Dichtkunst, Leipzig 1751,

Reprint: Darmstadt, Wissenschaftliche Buchhandlung, 19625, S. 171.



204 Manfred Weinberg

erste Wunderbare, was die Götter verursachen, ist wohl zweifelsohne
der Beystand, den sie dem Poeten selbst leisten"84. Die Poeten
begäben sich dabei "fast alles Antheils, den sie an ihren Sachen

hatten, um nur für göttlich erleuchtete Männer gehalten zu werden"85.
Gottsched führt aus, dass die Musen als "Töchter der Mnemosyné'86
"sich jedoch nicht um gemeine und überall bekannte Dinge anrufen
lassen, die man auch ohne ihre Hilfe wissen kann. [...] Es müssen
verborgene, und ganz ins Vergessen geratene Dinge seyn, dabey man
sich ihren Beystand erbittet"87. Als Beispiel verweist Gottsched auf
den Schiffskatalog der Ilias Homers, der beginnt:

Sagt mir nun, Musen! die ihr die olympischen Häuser habt -
Denn ihr seid Göttinnen und seid zugegen bei allem und wisst alles,
Wir aber hören nur die Kunde und wissen gar nichts -
Welches die Führer der Danaer und die Gebieter waren.
Die Menge freilich könnte ich nicht künden und nicht benennen,
Auch nicht, wenn mir zehn Zungen und zehn Münder wären
Und die Stimme unbrechbar, und mir ein ehernes Herz im Innern wäre,
Wenn nicht die olympischen Musen, des Zeus, des Aigishalters, Töchter,
mir ins Gedächtnis riefen, wie viele nach Ilios gekommen88.

Die unbenennbare Menge könnte man zunächst mit Kant als
mathematisch Erhabenes ansehen, vor dem Homers Einbildungskraft
versagt. Die Fähigkeit zur Synthetisierung wird nun aber als ästhetisches

Vermögen der Musen eingeführt; denn nur diese Fähigkeit
erlaubt die ungebrochene Gleichsetzung von Zugegensein und Wissen.

Damit bewegt man sich in Hinsicht auf die Erhabenheit
allerdings wiederum eher im Horizont Longins, nämlich auf der Ebene
der - wenn auch dem Menschen nicht oder nur durch musische

Begeisterung möglichen - Darstellung. Indem die Musen Homer
inspirieren, ihm ins Gedächtnis rufen, "wie viele nach Ilios gekommen",

vermag er nun der Aufgabe des Schiffskataloges gerecht zu
werden, einer erinnernden Zusammenfassung des aus menschlicher

84 Ebd., S. 172.

85 Ebd.
86 Ebd., S. 176.

87 Ebd.
88 Homer, Ilias, Buch 2, Verse 484-492.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 205

Perspektive Unendlichen, der durch die Beteiligung der Musen die
Spur der Göttlichkeit deutlich eingeschrieben ist.

Die nämliche Konstellation findet sich auch noch einmal in
Hesiods Theogonie, insofern der Gesang, den die Musen ihn lehren,
als Gesang beschrieben wird, der

[s]agt, wie zuerst die Götter entstanden
und die Flüsse und das endlose Meer, schäumend im Wogenschwall,
und die leuchtenden Sterne und der weite Himmel darüber,
[...].
Das berichtet mir, ihr Musen, die ihr olympische Wohnungen innehabt,
von Anfang an und sagt mir, was von diesem als erstes entstand89.

Es ist offensichtlich, dass wir es hier mit einer Versammlung später
topisch gewordener Erhabenheitsbilder zu tun haben. Auch hier
kündet der musische logos somit von einem Erhabenen, vor dessen

Schilderung der Mensch nur resignieren könnte. Stehen die Musen
aber als von Hesiod erstmals so benannte Töchter der Mnemosyne
für die Erinnerung ein, so haben wir es auch hier mit einem Erinnern

zu tun, das sich von dem sonst menschenmöglichen unterscheidet.

Dieses "göttliche" Erinnern hatte ich vorhin schon mit der
dreigliedrigen, ekstatischen Zeitformel zusammengebracht, der Hesiod
die zweigliedrige, lineare Zeitformel menschlichen Erinnerns
konfrontiert. Lassen sich die Ausführungen Kants nun auf diese zwei
Erinnerungsmodelle beziehen? Was die Kritik der reinen Vernunft als

erinnernde "Synthesis des Mannigfaltigen, was nicht notwendig zu
einander gehört"90 benennt, wäre in Parallele dazu eine der linearen
Zeitkonzeption geschuldete Form der Erinnerung, die angesichts des
Erhabenen offensichtlich aus den Fugen gerät.

Der damit nahegelegten Frage nach der im Erhabenen enthüllten
"Fügung einer radikal unverfugten Zeit" lässt sich dabei weiterhin
mit Hesiod stellen, insofern sein musisch inspiriertes Erinnern über
das Homerische Erinnern eines bloss vergessenen Vergangenen noch
hinausgeht und auf ein Ur-Anfängliches gerichtet ist: als absolute
arché fungiert dabei das Chaos, das weniger als Durcheinander,

89 Hesiod, Theogonie, S. 51.

90 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., S. 204.



206 Manfred Weinberg

denn als Rachen und Schlund, aus dem alles Weitere kommt, zu
verstehen ist. Christine Pries hat darauf hingewiesen, dass Hesiod
das Chaos "als Abgrund [konzipiert], der mit den klassischen
Metaphern des Erhabenen beschrieben"91 werde. Hesiods absolute arché
unterscheidet sich vom platonischen Seelenflug als arché menschlicher

Erkenntnisfähigkeit dabei gerade wiederum dadurch, dass es
sich einem linearen Zeitmodell eben nicht fügt. In Rahmen eines
solchen Modells müsste es nämlich als jenes, von dem alles Weitere
seinen Ausgang nahm, längst vergangen und nur noch zu erinnern
sein; bei Hesiod dagegen wird es als fortgesetzt präsent gedacht, wie
sich zeigt, wenn man zum späteren Titanenkampf liest: "Ungeheure
Glut bedeckte das Chaos"92.

Da ist es also wieder und noch immer: das Chaos. Insofern es
aber fortgesetzt "präsent" ist und so zumindest rein formal sowohl
dem Kantischen Absoluten als auch dem fortwährenden Gott-Mensch-
Bezug bei Longinus entspricht und sich zudem dem griechischen
Wahrheitskonzept der aletheia fügt, ist es als arché nicht nur Grund
alles Weiteren, sondern in Zeiten, da dieses Weitere aus ihm bereits
hervorgegangenen ist, genau und gerade dessen Abgrund.

Jacques Derrida hat in Den Tod geben im Zusammenhang einer
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Verantwortung formuliert,
dass dieser Begriff zwar "der Kohärenz, der Folgerichtigkeit und
sogar der Identität mit sich beraubt [sei] [...]. Nichtsdestotrotz hat er,
wie man so sagt, 'funktioniert', im Gegenteil - und er operiert um so
besser, als er dazu da ist, den Abgrund zu verbergen oder den
Mangel an Begründung zu stopfen, um so einem Chaotisch-Werden
in dem, was man Konventionen nennt, stabilisierend entgegenzuwirken"93.

Er fügt hinzu: "Dass diese Ordnung auf der Nicht-Grundlage
eines Chaos (Abgrund und offener Mund) gegründet ist, das wird
denen eines Tages zwangsläufig in Erinnerung gerufen werden, die
es mit gleicher Zwangsläufigkeit vergessen"94. Es geht hier mit glei-

91 Christine Pries, Das Erhabene, a.a.O., S. 22.

92 Hesiod, Theogonie, a.a.O., V. 695-703.
93 Jacques Derrida, "Den Tod geben", Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida - Benja¬

min, hg. v. Anselm Haverkamp, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1994, S. 331-445,
Zitat: S. 410.

94 Ebd., S. 412.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 207

eher Schärfe um die Zwangsläufigkeit des Erinnerns wie des Vergessens.

Die Erfahrung des Erhabenen lässt sich in diesem Sinne verstehen

als Erinnerung daran, dass alle Ordnung auf der Nicht-Grundlage
des Chaos' als Abgrund gründet. Zugleich damit findet sich im

Erhabenen auch die Erinnerung daran, dass dieser Sachverhalt zwangsläufig

vergessen (gemacht) werden muss.
Friedrich Schelling hat in §65 seiner kunstphilosphischen Abhandlungen

"das Chaos die Grundanschauung des Erhabenen"95 genannt.
Friedrich Schlegel schreibt: "Um die Erinnerung des Unendlichen zu
wecken ist die enthusiastische Form die einzig zweckmässige"96 -
und apostrophiert in seinem 18. Ideen-Fragment den Enthusiasmus als

"lichtes, d.h. reines Chaos"97. Immanuel Kant lässt das Gemüt angesichts

der Natur "in ihrem Chaos" auf die "Stimme der Vernunft" hören,
die die "Zusammenfassung in eine Anschauung [fordert] [...], und
selbst das Unendliche [...] von dieser Forderung nicht ausnimmt"98.
Die Vernunft fordert bei Kant also Totalität noch vom Unendlichen -
und da die Einbildungskraft dies nicht zu leisten vermag, greift die
Vernunft selbst ein und denkt in ihrem Urteil das Unendliche als ganz
gegeben. Zu solchem Unendlichen gehört für Kant ausdrücklich auch
die Zeit, die er in der ersten Kritik noch als "Vorstellung, die allen
Anschauungen zum Grunde liegt", eingeführt und hinzugefügt hatte:
"Die Zeit ist also a priori gegeben"99. Dieses Verständnis der Zeit hebt
das Erhabene mit der Enthüllung, dass die Zeit immer "nur als bereits
synthetisierte 'da' ist", aus den Angeln. Die Zeit, die allen Anschauungen

"zum Grunde liegt", gründet ihrerseits auf dem Abgrund eines
anderen, nicht-linearen Zeitmodells, in dem die Zeit keine der
Anschauung vorausgehende, sondern in ihr je erst hervorgebrachte ist.
Aber es ist auch das Erhabene, in dem diese andere Zeitkonzeption
wieder vergessen wird, indem die Vernunft im Übergang zur lustvollen
zweiten Phase die Idee der Totalität beisteuert. Es bleibt daran zu

95 Hartmut Böhme, "Anmerkungen zur Theorie des Erhabenen aus dem Blick des

'Menschenfremdesten'", Das Erhabene, hg. v. Christine Pries, a.a.O., S. 119-141,
Zitat: S. 157.

96 Zit. nach: Ebd., S. 149.
97 Zit. nach: Ebd., S. 157.
98 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., S. 341.
99 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., S. 78.



208 Manfred Weinberg

erinnern, dass diese Zusammenschau ganz unterschiedlicher
Erhabenheitskonzepte - von Longin bis Lyotard - nur auf den für die Frage
nach der Unvergesslichkeit des Erhabenen entscheidenden Bruch im
Erhabenen bezogen sein kann; die offensichtlichen Unterschiede der
Erhabenheitskonzepte bleiben davon unberührt.

Wilfried Menninghaus schreibt zum Kantischen Erhabenen, dass

Kant versuche "durch radikale Einschnitte dieses ganze Machtsyn-
drom von performativer Sprache, Leidenschaft und Ekstase/Enthusiasmus

[wie man es bei Longin finde; M.W.] abzuschaffen. [...] Erhaben
ist bei ihm und Schiller der Widerstand gegen das, was vorher das
Erhabene hiess. War das Hohe bei Longin ein Vermögen der
Überwältigung, so wird es bei Kant und Schiller zu einem 'Vermögen zu
widerstehen'"100. Aber Menninghaus' Argument ist auch wiederum
nur die halbe Wahrheit, die Rückseite nämlich jenes mit Lyotard
benannten Verrücktwerdens der Vernunft. Kant schafft den Enthusiasmus

nicht rigoros ab; er schreibt vielmehr: "Ästhetisch gleichwohl
ist der Enthusiasm erhaben"101. Allerdings birgt der Enthusiasmus für
Kant die "Gefahr der Schwärmerei, welche ein Wahn ist, über alle
Grenzen der Sinnlichkeit hinaus etwas sehen, d.i. nach Grundsätzen
träumen (mit Vernunft rasen) zu wollen"102.

Im Erhabenen steht die Vernunft in radikaler Weise auf dem Spiel.
Denn das beruhigende Bild von den zwei Phasen zunächst der Unlust,
dann der Lust als Erinnerung an die menschliche Freiheit ist seinerseits
eine Vereinfachung. Kant spricht an anderer Stelle von einem
"schnellwechselnden Abstossen und Anziehen"103, das eben und gerade keine
lustvolle Aufhebung des im Erhabenen ausgetragenen Widerstreits in
Aussicht stellt. Christine Pries schreibt dazu: "Das Kritisch-Erhabene,
für das meine Interpretation des Erhabenen eintritt, wäre dasjenige, in
welchem die Dialektik der beiden gleichberechtigt nebeneinander
stehenden Pole nicht stillgestellt oder aufgehoben werden kann, was
einen schwankenden Perspektivwechsel erlaubt"104. Das Erhabene
enthüllt in dieser Perspektivierung, dass alle Ordnung sich nur einer

100 Wilfried Menninghaus, Zwischen Überwältigung und Widerstand, a.a.O., S. 6.

101 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., S. 363.
102 Ebd., S. 366.

103 Ebd., S. 345.
104 Christine Pries, Übergänge ohne Brücken, a.a.O., S. 194.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 209

schwankenden Brücke über einem Abgrund verdankt. Allerdings
bleibt darauf hinzuweisen, dass das Erhabene diese Ordnung nicht
wirklich aus den Angeln hebt. Es erweist bloss als Grund einer
linearen Zeitordnung den Abgrund einer ekstatischen Zeit; aber es
erweist auch, dass sich auf dem Chaos eine Ordnung nur gründen
lässt, wenn dessen fortwährende "Präsenz" vergessen (gemacht) wird.
Wenn man so will, erfährt die Anamnesis-Lehre Piatons, in der gerade
dieses Vergessen konzeptualisiert wird, im Erhabenen seine Rechtfertigung

als Oberflächenstruktur.
Von daher habe ich mich mit meinen Ausführungen auf keinem

schwankenderen Grund bewegt, als jede Äusserung es tun muss.
Was gemeinhin und zwangsläufig jedoch vergessen bleibt, wird im
Erhabenen offenbar; der Ab-Grund des Chaos' offensichtlich. Diese
Offensichtlichkeit mag Schwindel erregen. Hier mag zudem auch der
Grund für die Lust an der Memoria liegen, kann man sich doch in
der Auseinandersetzung mit diesem Thema als wagemutiger Hochseilartist

inszenieren, der über dem tiefsten Abgrund die Balance hält,
während man in Wirklichkeit den festesten Boden unter den Füssen
hat; den Boden nämlich, auf dem all unser Erinnern ruht. Welches
andere Thema verspräche solche Lust?

Ans Ende möchte ich eine weitere Passage aus William Words-
worths Prelude stellen, die sich als literarischer locus classicus des

Bezugs von Erhabenheit und Gedächtnis verstehen lässt und die im
Horizont des Erörterten ausführlich zu interpretieren wäre, auch und
vor allem in Hinsicht auf das, was sich dem hier erörterten Paradox
des Erhabenen und des Erinnerns nicht so einfach fügt. Ich kann
diese Passage jedoch hier nur noch zitieren; es handelt sich um die
im sechsten Buch geschilderte Szene des mit grosser Erwartung eines
erhabenen Gefühls unternommenen Alpenübergangs, der sich dann
jedoch unbemerkt vollzieht und zur enttäuschenden Einsicht führt,
"that we had crossed the Alps". Dieser Enttäuschung lässt Wordsworth

eine Rekonstruktion des verpassten Erhabenen mittels der
Einbildungskraft folgen:

Imagination - here the Power so called
Through sad incompetence of human speech -
That awful Power rose from the Mind's abyss
Like an unfathered vapour that enwraps



210 Manfred Weinberg

At once some lonely Traveller. I was lost,
Halted without an effort to break through;
But to my conscious soul I now can say,
'I recognize thy glory'; in such strength
Of usurpation, when the light of sense
Goes out, but with a flash that has revealed
The invisible world, doth Greatness make abode,
There harbours, whether we be young or old;
Our destiny, our being's heart and home,
Is with infinitude, and only there105.

Dieser Geburt des Erhabenen aus dem Geist der Einbildungskraft
(und nicht der Vernunft) Hesse sich allenfalls noch das Diktum Karl
Philipp Moritz' anschliessen, der aus der Tatsache, dass das "Grosse",
das bei ihm die Stelle des Erhabenen einnimmt, aufgrund seiner
Unendlichkeit "[i]n der Wirklichkeit [...] gar nicht mehr in Betracht
kommen kann", folgert: "Das Grosse schafft sich erst nachher die
zusammenfassende Phantasie"106. Damit ist die Hervorbringung der
Erhabenheit - wie bei Wordsworth und anders als bei Kant -
allerdings genau dem gleichen Vermögen der Einbildungskraft resp. Phantasie

zugerechnet, das zunächst an der Zusammenfassung des
unübersichtlich Grossen scheiterte: die zweite und lustvolle Phase der
Zusammenfassung geht hier explizit auf das Konto der Erinnerung.

Abstract

The essay explores the interfacing of the sublime with memory. Taken together,
they demonstrate a paradoxical relation between endlessness and finiteness that

may be linked to the 'endless theme' as articulated in Gadamer's memoria formula.

Among the concepts of the sublime to be explored from this perspective will be
those of Pseudo-Longinus and Kant. Finally, the essay provides a view on concepts
of enthousiasm from antiquity against the background of the sublime.

105 William Wordsworth, The Fourteen-BookPrelude, a.a.O., S. 129/130.
106 Karl Philipp Moritz, Fragmente aus dem Tagebuch eines Geistersehers, ders.,

Werke, 3 Bde., hg. v. Horst Günther, Frankfurt a. Main, Insel, 19932 (19811), Bd.

3, S. 271-322, Zitat: S. 302.


	Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen

