Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1998)
Heft: 27: Memoria
Artikel: Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen
Autor: Weinberg, Manfred
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006462

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Weinberg

Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen

“Es ist Zeit, dass es Zeit wird”l.
Paul Celan, Corona

Warnungen, sich auf das Thema des Gedichtnisses einzulassen, gibt
es genug. So schreibt etwa Frances A. Yates in The Art of Memory:
“Mnemosyne, sagten die Griechen, ist die Mutter der Musen; bei der
Geschichte von der Schulung dieser fundamentalen und schwer fassba-
ren menschlichen Fihigkeit werden wir den Boden unter den Fiissen
verlieren”?, In seiner Einleitung zum Sammelband Raum — Bild —
Schrift. Studien zur Mnemotechnik verweist Anselm Haverkamp auf
Yates’ Schlussbemerkung: “Wenn ich zurlckblicke, bin ich mir be-
wusst, wie wenig ich lber weite Strecken der Geschichte von der
Bedeutung dieser Kunst verstanden habe”® — und fiigt hinzu: “Das ist
nicht nur die Bescheidenheit, die das Thema Gedichtnis wie kein
anderes erfordert, sondern das Eingestindnis von Begrenzungen, die
so leicht nicht zu bezwingen sind”%. Schon 1964 hat Hans-Georg
Gadamer zur Memoria gedussert, es handle sich um ein “Riesen-
thema”, das immer “nur in Bruchstiicken und Teilaspekten disku-

1 Paul Celan, Mobn und Geddchinis, ders., Gesammelte Werke, Gedichte I, Frank-
furt a. Main, Suhrkamp, 1983, Bd. 1, S. 37.

2 Frances A. Yates, Geddchtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles bis
Shakespeare, Weinheim, VCH, Acta humaniora, 19912 (19901), S. 5 (Original: The
Art of Memory, London, Routledge & Kegan Paul/PLC, 1960).

3 Ebd, S. 352.

4 Anselm Haverkamp, “Text als Mnemotechnik — Panorama einer Diskussion I”,
Raum — Bild — Schrift. Studien zur Mnemotechnik, hg. v. Anselm Haverkamp
und Renate Lachmann, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1991, S. 7-15, Zitat: S. 7.



182 Manfred Weinberg

tiert”> werden kénne; am Ende seines Tagungsberichts schreibt er
dann vom “unendlichen Thema”® der Memoria. Diese auf den ersten
Blick unscheinbare Formulierung erweist sich niherem Zusehen als
Paradox: Was unendlich ist, kann nicht angemessen, d.h. umfassend
thematisiert werden; was zum Thema gemacht wird, verliert den
Status der Unendlichkeit. Bei Jacques Derrida liest man:

Was ist das, das Gedichtnis? Wenn das Wesen des Gedichtnisses zwischen
dem Sein und dem Gesetz intrigiert, welchen Sinn kann dann die Frage nach
Sein und Gesetz des Gedichtnisses haben? Das sind Fragen, die man ausser-
halb der Sprach(ordnung)en (bors des langues), und ohne sie den Ubersetzun-
gen und Ubertragungen — iiber den Abgrund — anzuvertrauen, nicht stellen
kann; denn sie erfordern unmégliche Uberginge — von einer Sprache zur
anderen, sie erfordern die schwankende Bestindigkeit einer Anlegerbrucke7.

Diese Warnungen konnen eigentlich nur zur Unlust fithren, sich mit
Erinnern und Gedichtnis tiberhaupt zu befassen. Woher aber rihrt
dann die offensichtlich weit verbreitete Lust, sich der Memoria den-
noch anzunehmen, von der auch dieser Band Zeugnis ablegt?

Nun haben Antworten auf Fragen nach dem “Warum” immer
etwas Spekulatives und es erscheint angemessener, sich der Frage
nach dem “Wie” zuzuwenden: Wie lisst sich angesichts der zitierten
Warnungen trotzdem iber Memoria sprechen? Den einen Weg weist
Gadamers Formulierung vom immer nur in Bruchstiicken zu diskutieren-
den “Riesenthema”. Man nihert sich der Frage nach Erinnerung und
Gedichtnis aus der Perspektive eines klar umrissenen Problems oder
eines allemal endlichen literarischen Textes. Wenn allerdings die For-
mel vom “unendlichen Thema” konstitutiv fiir die Memoria ist, dann
wird man sich der Unendlichkeit auch auf diesem Wege zu stellen
haben; der abgegrenzte Gegenstandsbereich kann dabei jedoch zum
Widerlager solcher Unendlichkeit werden und den Absturz verhindern.

Mich reizt fiir diesen Aufsatz ein demgegeniiber unbescheidenes
Projekt: Wenn eine Auseinandersetzung mit Memoria nur auf einer

5 Hans-Georg Gadamer, “Bericht tiber die Arbeitstagung vom Oktober 19597,
Archiv fiir Begriffsgeschichte, Bd. 9, 1964, S. 15-18, Zitat S. 15.

6 Ebd, S. 18.

7 Jacques Derrida, Mémoires. Fiir Paul de Man, Wien, Edition Passagen, 1988,
8. 25,



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 183

schwankenden Briicke iiber einem Abgrund moglich ist, so mochte
ich im Folgenden versuchen, ohne das Netz einer eingeschrinkten
Perspektive diesen Standpunkt, der keiner ist und sein kann, einzu-
nehmen. Statt des Sicherungsnetzes habe ich meinen Ausfiihrungen
allerdings einen “doppelten Boden” gegeben und als Perspektive auf
die Memoria das ebenso unendliche Thema der Erhabenheit gewihlt
- in der Hoffnung, mich fiir die Dauer meiner Darlegungen vielleicht
auf zwei schwankenden Briicken zugleich halten zu kénnen.

2.

Doch lisst diese Einleitung das Unternehmen eines aufzuweisenden
Zusammenhangs von Erhabenheit und Gedichtnis wagemutiger er-
scheinen, als es tatsichlich ist. Denn es zeigt sich, dass das in der
Formel vom “unendlichen Thema” der Memoria angesprochene Ver-
hiltnis von Unendlichem und Endlichem gerade im Horizont der
Erhabenheit verhandelt wird. Immanuel Kant etwa schreibt in der
Kritik der Urteilskraft. “Das Schoéne [...] betrifft die Form des Gegen-
standes, die in der Begrenzung besteht; das Erhabene ist dagegen
auch an einem formlosen Gegenstand zu finden, sofern Unbegrenzt-
heit an ihm, oder durch dessen Veranlassung, vorgestellt und doch
Totalitit derselben hinzugedacht wird”®. Zum Mathematisch-Erhabe-
nen heisst es: “Erhaben ist also die Natur in derjenigen ihrer Erschei-
nungen, deren Anschauung die Idee ihrer Unendlichkeit bei sich
fihrt”®. Zumindest in der Kantischen Fassung des Erhabenen wird
somit ein Zusammenhang von Unbegrenztheit und Totalitidt, von
Unendlichkeit und Anschauung gedacht, der sich als Parallele zu
Gadamers Paradox von Unendlichkeit und Thematisierung ange-
sichts der Memoria in Anschlag bringen ladsst.

Noch deutlicher wird dieser Zusammenhang in Friedrich Schel-
lings Philosophie der Kunst, wenn er das Erhabene das “Symbol des

8 Immanuel Kant, Kritik der Urtetlskraft, ders., Werke in zebn Bdnden, hg. v.
Wilhelm Weischedel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983, Bd.
8, S. 233-620, Zitat: S. 329.

9 Ebd, S. 342.



184 Manfred Weinberg

Unendlichen als solchem”!® nennt und darunter die “Einbildung des

Unendlichen ins Endliche’!! fasst.

Doch schon mit der Heranziehung von Aussagen zweier Autoren
zur Erhabenheit handelt man sich ein Problem ein, das Christine
Pries in der Einleitung zum von ihr herausgegebenen Sammelband
Das Erbabene. Zwischen Grenzerfabrung und Gréssenwabn in die
Aussage gefasst hat, dass der “Begriff des Erhabenen sich durch die
Vielzahl seiner unterschiedlichen oder sogar gegensitzlichen Auspri-
gungen und Konnotationen” auszeichne: “Unter dem Erhabenen wurde
im Laufe der Zeit dann auch ganz Verschiedenes verstanden”!?, Nur
weil Kant und Schelling also beide vom Erhabenen schreiben, miis-
sen sie damit nicht dasselbe Phinomen im Blick haben; nicht einmal
die zeitliche Nihe von Kant und Schelling verhindert die Differenz
ihrer Konzepte, die Pries als Verlust von Negativitit beschreibt: “aus
der Nicht-Anschaubarkeit des Absoluten bei Kant wird bei Schelling
eine ‘dsthetische’’ bzw. eine ‘hdhere [...] Anschauung’4"15,

Angesichts der so verschiedenen Fassungen des Erhabenen tite
man gut daran, sich zunichst einen Uberblick iiber dessen Begriffs-
geschichte zu verschaffen. Ich kann hier nur wenige Sitze von
Christine Pries anfiilhren, nach der das Erhabene “seine Karriere als
rhetorische Kategorie (bei ‘Longinos’)” begann, doch “bereits hier
seine von Platon und Aristoteles herriihrende Verwandtschaft sowohl
mit dem Enthusiasmus als auch mit Pathos und Katharsis kaum
verhehlen [konnte], ohne jedoch darauf reduzierbar zu sein”. Nach
einem Blick auf die moralische und theologische Dimension und die
zumindest fir das Kantische Erhabene entscheidende Frage der Un-
darstellbakeit fihrt Pries fort: “Finmal wurde das Erhabene mit der
héchsten Vollkommenheit in Verbindung gebracht, ein andermal mit

10  Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Philosophie der Kunst, 1859, Reprint: Darm-
stadt, 1976, S. 108.

11 Ebd. 8 105

12 Christine Pries, Einleitung, dies. (Hg.), Das Erbabene. Zwischen Grenzerfabrung
und Grossenwabn, Weinheim, VCH, Acta humaniora, 1989, S. 1-30, Zitat: S. 3.

13 Vgl. F. W. J. Schelling, Philosophie der Kunst, a.a.O., S. 107.

14 Ebd.

15 Christine Pries, Ubergdnge obne Briicken. Kants Erbabenes zwischen Kritik und
Metaphysik, Berlin, VCH, Acta humaniora, 1995, S. 20/21.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 185

Chaos und Roheit. Es stand fiir Kultur und das Absolute und galt
doch hiufig als ‘Ueberspannung und Unsinn’ (Schiller), wurde als
irrational, ja wahnsinnig und daher mangelhaft qualifiziert”1°.

Angesichts dieser Uniibersichtlichkeit befillt einen schon wieder
Unlust. Zur zwischenzeitlichen Luststeigerung sei hier ein Ordnungs-
versuch unternommen, indem ich auf Christine Pries’ Postulat zweier
“im grossen und ganzen linear verlaufendelr] Traditionslinien des
Erhabenen” verweise: “einer rhetorisch-poetisch-kiinstlerischen [Tra-
dition; M.W.] (‘Longinos’, klassische Poetik, Boileau, deutsche Friih-
aufklirung) auf der einen und einer dsthetisch-sensualistisch-‘natiir-
lichen’ (‘die Englinder’, Kant usw.) auf der anderen Seite”!’.

Hier meint der mit den Angelegenheiten der Memoria Befasste
gleich wieder festen Grund unter den Fiissen zu splren, insofern
sich doch auch in den abendlindischen Konzeptualisierungen des
Gedichtnisses zwei Stringe unterscheiden lassen, deren einer im
Horizont der Philosophie resp. Metaphysik anzusiedeln, wihrend
der andere rhetorisch motiviert ist. Harald Weinrich hat in diesem
Sinne von der “Zweiheit der Memoria-Bildfelder” — einerseits Wachs-
tafel, andererseits Magazin — als einem “Faktum der abendlindischen
Geistesgeschichte”!® gesprochen; allerdings solche “Doppelheit” gleich
wieder an die Existenz eines Gedichtnisses als Gegenstand des Nach-
denkens zuriickgebunden!®. Damit ist die siuberliche Trennung zweier
Traditionslinien wiederum in Frage gestellt. Die gegenseitige Verwie-
senheit der philosophischen und rhetorischen Konzeptualisierun-
gen wird noch deutlicher, wenn man sich daran erinnert, dass sich
auch die Mnemotechnik der Wachstafel als Metapher bedient hat. So
schreibt u.a. Cicero in De oratore, dass die mnemonischen imagines
an den Joci “gerade wie mit Buchstaben auf Wachs”®® notiert wiir-

16  Christine Pries, Das Erbabene (Einleitung), a.a.0., S. 3.

17 Ebd, S.5.

18 Harald Weinrich, “Typen der Gedichtnismetaphorik”, Archiv fir Begriffsge-
schichte, Bd. 9, 1964, S. 23-26, Zitat: S. 26.

19 Weinrich schreibt, dass wir “einen Gegenstand wie die Memoria” [Hervorhebung
von mir; M.W.] nun einmal “nicht ohne Metaphern” zu denken vermogen (ebd.).

20 Marcus Tullius Cicero, Uber den Redner/ De oratore, hg. v. W. Merklin, Stuttgart,
Reclam, 1976, S. 433.



186 Manfred Weinberg

den. Umgekehrt liesse sich auf Platons Formulierung von der “In-
schrift in die Seele”! verweisen, die die herkébmmliche Deutung der
Wachstafel als Metapher einer gerade nicht zeichenvermittelten Erin-
nerung fraglich werden lisst.

So hat der Versuch, zwei Traditionslinien zu benennen, vor
allem gezeigt, dass die Ordnung zumindest der Dinge des Erinnerns
nicht so einfach ist, dass sie sich solcher Trennung fligen wiirde.
Ahnliches gilt fiir die Erhabenheit. Zwar habe ich vorhin die zwei
Traditionslinien mit Formulierungen von Christine Pries benannt, doch
dabei unterschlagen, dass sie diese Ordnung als eine einfiihrt, die
zwar “gelegentlich versucht worden” sei, aber “eine ubergrosse Ver-
einfachung darstelle”: “Die wechselseitigen Einfliisse und Absetzun-
gen sind weitaus komplizierter. Die unterschiedlichen Konnotationen
des Erhabenen nehmen zu unterschiedlichen Zeiten unterschiedliche
Gewichtungen an, so dass ganz unterschiedliche Phinomene als
erhaben bezeichnet werden und man resignierend fragen mochte,
ob es ‘das Erhabene’ iiberhaupt gibt"?2, Ahnlich wie Weinrich hin-
sichtlich der Memoria lidsst sich Pries jedoch nicht von der Erhaben-
heit als einem Gegenstand des Nachdenkens abbringen, indem sie
als “gemeinsames Merkmal der diversen Konzeptionen des Erhabe-
nen” den Umstand benennt, “dass sie alle mit extremen Doppelun-
gen arbeiten. Das Erhabene wird jeweils durch Gegensatzpaare be-
schrieben, in deren Spannungsfeld es sich konstituiert. Das macht
eine Theorie des Erhabenen begreifbarer, aber nicht einfacher. Sie
miisste eine Theorie des Paradoxes sein™?,

21 Vgl. Platon, Phaidros 274 c-278 b, ubersetzt von Edgar Salin, Schrift und Ge-
ddchtnis. Beitrdge zur Archdologie der literarischen Komunikation, hg. v. Aleida
und Jan Assmann, Christoph Hardmeier, Miinchen, Fink, 19932 (1983"), S. 7-9,
Zitat: S. 9.

22 Christine Pries, Das Erbabene (Einleitung), a.a.O., S. 5.

23  Ebd, S. 6. Ich folge dieser Argumentation und nehme sie als Rechtfertigung fir
eine Zusammenschau auch historisch weit auseinanderliegender Konzeptualisie-
rungen des Erhabenen, die aber immer nur auf diesen einen Punkt des
Paradoxes bezogen ist und keine weitergehende Ubereinstimmung der jeweili-
gen Vorstellungen vom Erhabenen behaupten will und kann. Dies bleibt zu
erinnern, wenn ich — vor allem zum Ende dieses Aufsatzes hin — verschiedene
Erhabenheitskonzepte aufeinander beziehe.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 187

Damit schliesst sich ein erster Kreis der Zusammenschau der
Phinomene der Erinnerung und der Erhabenheit, insofern sie in
solcher paradoxalen Verfasstheit Ubereinstimmen. Noch deutlicher
wird die Parallele, wenn Pries “das Gefiilhl des Erhabenen” als “in
sich gespalten, und zwar irreduzibel”?* benennt. Ebenso liesse sich
das Phinomen der Erinnerung beschreiben; als gespalten nidmlich
von jenem Abgrund, tber den sich die eine der schwankenden
Briicken spannt, auf der ich mich hier zu halten versuche. Ich habe
an anderer Stelle aufgezeigt, wie solche Abgriindigkeit in drei gros-
sen “Urszenen” des abendlindischen Gedichtnisdenkens — Hesiods
Theogonie, Platons Theuth-Mythos und der Grindungslegende der
Mnemotechnik — zunichst vorausgesetzt und reflektiert wird, um
schliesslich doch zu einem einsinnigen Konzept der Erinnerung als
wahrer (d.h. den Phinomenen adiquater) und verfiigbarer verein-
deutigt zu werden, wobei solche Reduktion jeweils auf einer Vertau-
schung gottlicher und menschlicher Positionen griindet?®. Daran er-
weist sich die Chance des hier unternommenen Versuchs. Im Bezug
auf das Erhabene konnte sowohl die irreduzible Gespaltenheit auch
des Erinnerns deutlich werden — wie die Bedingung der Notwendig-
keit sich aufweisen lassen konnte, den jedem Erinnern eingeschrie-
benen Abgrund vergessen zu machen.

Elisabeth Weber und Georg Christoph Tholen beginnen ihre
Einleitung zum Sammelband Das Vergessen(e). Anamnesen des Un-
darstellbaren mit dem Abschnitt:

Uber das Vergessen, liber das Vergessene. Die Klammern im Titel dieses
Buches wollen an die Risse mahnen, die sowohl das Vergessen als auch das
Erinnern durchziehen. Sie zeichnen noch das tiefste Vergessen mit Spuren des
Vergessenen und Zu-Erinnernden, noch das wachste Erinnern mit Spuren des
Vergessens, der Unmoglichkeit des Erinnerns.

Und sie fahren in Bezug auf Marcel Cohens Buch Mauern (Anamne-
sen) fort:

24 Ebd. 8. 25.

25 Vgl. Vi, “Das Gedichtnis der Dekonstruktion”, Poststrukturalismus— Herausfor-
derung an die Literaturwissenschschaft. DFG-Symposion 1995, hg. v. Gerhard
Neumann, Stuttgart, Weimar, Metzler, 1997, S. 23-39.



188 Manfred Weinberg

Es gibt Anamnesen, die nur gelingen, wenn sie gleichsam von Mauern um-
stellt, von Furchen des Vergessens eingeklammert sind. Werden sie von diesen
Mauern begrenzt, so schiitzen eben diese Mauern sie auch davor, von der Flut
des zu Erinnernden, von dem, was sie in sich bergen, selbst vernichtet zu
werden und den sich Erinnernden mitzureissenZ’.

Die Flut, die zu vernichten vermag, indem sie einen mitreisst, ist ein
Erhabenheitstopos, der an dieser Stelle auf die Unendlichkeit des zu
Erinnernden angewendet wird. Die Gefahr wird gebannt von den
Furchen des Vergessens, die jedes Erinnern durchziehen. Das einge-
klammerte “e” im Titel trennt dabei die Frage nach dem “Was” des
Vergessens (und implizit des Erinnerns) von der Frage nach dem
“Wie”, um beide Ebenen zugleich als untrennbar miteinander ver-
klammert auszuweisen. Fir die Formel vom “unendlichen Thema”
heisst dies: Die Unendlichkeit des zu Erinnernden wird von einem
jedem Erinnern eingeschriebenen Vergessen auf ein Endliches redu-
ziert, das aber von den Spuren des Vergessenen — und damit des
Unendlichen — gezeichnet bleibt; das Erinnern muss jedoch solches
Vergessen seinerseits vergessen, um sich als Erinnerung zu stabilisie-
ren. Und da wir es im Verlaufe dieses Aufsatzes auch noch mit der
Wahrheit zu tun bekommen werden, gilt hier Friedrich Kittlers Dik-
tum: “Im Vergessen des Wortes Vergessen fallen Geidussertes und
Ausserung zusammen. Der Taumel dieses Zusammenfalls ist die Wahr-
heit"?,

In William Wordsworths Prelude, um auch einen literarischen
Beleg anzufiihren, liest man u.a.:

But that the soul,
Remembering how she felt, but what she felt
Remembering not, retains an obscure sense
Of possible sublimityzs,

26  Elisabeth Weber, Georg Christoph Tholen, Einleitung, dies. (Hg.), Das Vergessen(e).
Anammnesen des Undarstellbaren, Wien, Turia + Kant, 1997, S. 7-17, Zitat: S. 7.

27 Friedrich Kittler, “Vergessen”, Texthermeneutik. Aktualitdt. Geschichte, Kritik,
hg. v. Ulrich Nassen Paderborn, Miinchen, Wien, Zurich, UTB, 1979, S. 195-221,
hier: S. 196.

28 William Wordsworth, The Fourteen-Book Prelude, hg. v. W.J.B.Owen, Ithaca and
London, Cornell University Press, 1985, S. 56.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 189

Insofern auch hier das “Was” vom “Wie” getrennt wird, mag sich im
Zusammenhang der Erhabenheit mit dem Gedichtnis also nicht nur
die These bestitigen, dass sich alles, was erinnert wird, einem Ver-
gessen verdankt, sondern es lisst sich vielleicht daran erweisen, dass
auch das “Wie” des Erinnerns immer schon vom Abgrund des Ver-
gessens gezeichnet ist.

Da ich mich mit diesen allgemeinen Hinweisen dem Abgrund
der Unverstindlichkeit schon bedrohlich genihert habe, wende ich
mich nun konkreten Konzeptualisierungen des Erhabenen und dem
in ihnen formulierten Bezug zum Gedichtnis zu, um auf diese Weise
den aufkommenden Schwindel zu bekimpfen.

3.

Longinus — genauer: Pseudo-Longinus — schreibt in Peri hypsous:
“Denn wahrhaft gross ist nur, was zu langem Sinnen aufregt, woge-
gen man nur schwer, besser gesagt, gar nicht, aufkommt und was
sich dem Gedichtnis fest und unausléschlich einprigt”?. Das Erha-
bene Longins flgt sich als “rhetorische Kategorie” auch den Regeln
der Mnemotechnik. In diesem Sinne liest man beim Auctor ad Heren-
nium zu den Imagines: “Wir sollten also solche Bilder aufstellen, die
moglichst lange im Gedichtnis haften. Dies wird geschehen, wenn
wir moglichst auffillige Gleichnisse wihlen [...]; wenn wir sie irgend-
wie entstellen, etwa indem wir ein blutbeflecktes oder mit Lehm
beschmiertes oder mit roter Farbe bestrichenes Gleichnis einfiihren,
damit die Gestalt mehr hervorgehoben wird”?°. Man behilt besser im
Gedichtnis, was eben nicht alltdglich, vielmehr aussergewohnlich ist;
dies kann auch Erhabenes im Sinne Longins sein. Solche Erhaben-
heit ist dabei von der Kants zunichst denkbar weit entfernt, insofern

29 Longinus, Vom Erbabenen, Griechisch/Deutsch, hg. v. Otto Schonberger, Stutt-
gart, Reclam, 1988, 7.3.

30 Ad Herennium, 111, xxii, zit. nach Frances A. Yates, Geddchtnis und Erinnern,
2.2.0., 8. 18.



190 Manfred Weinberg

sie so gar nichts mit der Frage “der negativen und notwendig unan-
gemessenen Darstellung™! zu tun hat.

Allerdings gilt auch fir das Erhabene des Longinus, dass es sich
bei niherem Zusehen einer so eindeutigen Verortung nicht fiigt. An
spiterer Stelle fihrt Longin nidmlich aus: “So erweckt manchmal
schon ohne gesprochenes Wort der blosse Gedanke fiir sich durch
seinen Hochsinn Bewunderung, wie etwa das Schweigen des Aias in
der ‘Totenbeschworung’ gross ist und erhabener als jede Rede”?
Schweigen aber ist nicht einfach als rhetorische Kategorie zu verbu-
chen. Gerade diese Bestimmung bezieht die Erhabenheit jedoch
auch wieder auf die Erinnerung, insofern sie der Aussage folgt, “Er-
habenheit sei Widerball von Seelengrosse”? [Hervorhebung von mir;
M.W.]. Zusammenfassend heisst es spiter: “Soviel wird geniigen tiber
das, was in den Gedanken erhaben ist, und liber das, was an
Erhabenem aus Nachabmung von Seelengrosse oder durch Vergegern-
wdirtigung entsteht”3* [Hervorhebungen von mir; M.W.]. Insofern Er-
habenheit durch Vergegenwirtigung entsteht, haben wir es also
nicht nur mit seiner “passiven” Unvergesslichkeit zu tun, sondern
das Gedichtnis ist offensichtlich auch aktiv an ihrer Hervorbringung
beteiligt.

Zum angesprochenen Konzept der Mimesis bemerkt Jorg Vill-
wock:

Mimesis steigert sich im erhabenen Stil zu einer lebendig vollzogenen Wieder-
holung. Ziel der Stilisierung ist das gesteigerte Geschehenlassen dessen, was
sprachlich beschrieben wird. [...] Die zentrale Intuition des Longinus besteht
m.E. darin, dass die Rhetorik des Erhabenen absolut und daher prisentisch ist,
mithin ihr Gelingen davon abhingt, dass sie das thematische Was im Wie der

Darstellung zwanglos anwesen zu lassen vermag35.

31 Wilfried Menninghaus, “Zwischen Uberwiiltigung und Widerstand. Macht und
Gewalt in Longins und Kants Theorien des Erhabenen”, Poetica, Bd. 23, 1991,
S. 1-19, Zitat: S. 2.

32 Longinus, Vom Erbabenen, a.2.0., 9.2.

33 Ebd.

34 Ebd, 15.12.

35 Jorg Villwock, “Sublime Rhetorik. Zu einigen noologischen Implikationen der
Schrift ‘Vom Erhabenen™, Das Erbabene, hg. v. Christine Pries, a.a.0., S. 33-53,
Zitat: S. 53.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 191

Bestimmt man das Erhabene als zunichst rhetorische Kategorie, wun-
dert es nicht, dass diese in besonderer Weise vom Ende der Rhetorik
im 18. Jahrhundert betroffen wurde. Verwunderlich ist es dann aller-
dings, wenn man in dem 1792 entstandenen Fragment Uber das
Erbabene von Ludwig Tieck einen derart ungebrochenen Riickbezug
auf Longin findet wie den folgenden: “Longin definirt im siebenten
Abschnitt das Erhabene auf folgende Art: Gross ist das, dem wir
nicht widerstehen koénnen, was sich tief in unsere Seele prigt und
sich nicht wieder ausloschen lidsst”. Anders als Longinus, der das
Erhabene sich dem Gedichtnis einprigen liess, nimmt Tieck aller-
dings als “Speichermedium” die Seele in Anspruch und rekurriert
damit offensichtlich auf die platonische Wachstafelmetapher.

Longins zweite Bestimmung des Erhabenen, die “Aufregung zu
langem Sinnen”, Ubertrigt Tieck in die Anmerkung, dass wir einen
erhabenen “Gedanken nie ganz zu Ende denken kénnen™’, und
macht so aus der positiven Bestimmung Longins eine negative. Da-
mit gerdt aber, was bei Longin widerspruchsfrei zusammengeht —
Unvergesslichkeit und langes Sinnen — bei Tieck in einen (Gadamers
Paradox des unendlichen Themas vorwegnehmenden) Widerspruch:
Wie soll sich ein nicht zu Ende zu Denkendes erinnern lassen? Tieck
versucht diesen Widerspruch aufzultsen, indem er schreibt, “dass
Erhabenheit einzig in den Ideen bestehen konne, der Ausdruck kann
bloss dazu dienen, um die Worte nicht des Gedankens unwiirdig zu
machen, eben dies sagt auch Longin”3®. Dass Longin das Gegenteil,
wenn auch vielleicht nicht das genaue Gegenteil, des ihm hier von
Tieck Zugeschriebenen sagt, erhellt u.a. seine Formel von einer
“Kunstlehre des Erhabenen”. Zudem benennt er deutlich genug
die “rednerischen Figuren” als nicht den “geringste[n] Baustein der
Grosse™ .

36  Zit. nach: Edwin H. Zeydel, “Tieck’s Essay ‘Uber das Erhabene’, PMLA, Bd. 50,
1935, S. 537-549, Zitat: S. 541.

37 Ebd,, S. 543.

38 Ebd,, S. 541.

39 Longinus, Vom Erbabenen, a.a.0., 2.1.

40 Ebd. 16.1.



192 Manfred Weinberg

Doch hat diese unterschiedliche Profilierung des Erhabenen noch
eine andere Pointe. Jorg Villwock schreibt, dass die “Qualitit der
Unvergesslichkeit [...] das Erhabene [Longins; M.W.] mit dem griechi-
schen Aletheiabegriff der Wahrheit verbindet, denn aletheia bedeutet
wortlich das der ‘Lethe’, der Vergessenheit, Entnommene, immer
wieder zu Erinnernde™!. Tiecks Wahrheit dagegen ist eine andere,
gebunden an eine Ideenlehre, die uns gleich noch im Hinblick auf
Platons Anamnesis-Konzept beschiftigen wird.

Longins Erhabenes erschopft sich jedoch offensichtlich nicht in
seiner Rhetorizitit. In Hinblick auf die das Gefiihl der Erhabenheit
hervorbringenden “rednerischen Figuren” heisst es nimlich: “Daher
scheint eine Figur dann am besten, wenn eben dies verborgen bleibt,
dass es eine Kunstfigur ist”#2. Anders gesagt: Auch wenn das Erha-
bene bei Longin (im Sinne des “Was” des Erinnerten) ein dem
Gedichtnis unausldschlich Eingeprigtes ist, ist ihm doch zugleich
(bezogen auf das “Wie” des Erinnerns) deutlich ein Vergessen einge-
schrieben, insofern die Hervorbringung eines erhabenen Gefiihls der
rhetorischen Figur um so besser gelingt, desto mehr sie ihren Kunst-
charakter verbergen und d.h. vergessen machen kann. Longinus
fihrt fort:

Erhabenheit und Pathos sind deshalb Mittel gegen den Argwohn beim Ge-
brauch von Redefiguren [...]. Ein guter Beleg dafiir ist der [...] Schwur “bei den
Helden von Marathon”. Wie nimlich verbarg der Redner hier die Figur? Offen-
bar gerade durch Glanz. Denn so ungefihr wie schwaches Licht verschwindet,
wenn die Sonne es umstrahlt, so verdunkelt die alles umleuchtende Grosse die
Kunstgriffe der Rhetorik®3,

Das Erhabene wird somit zwar einerseits an die rednerischen Figu-
ren, die es hervorbringen, gebunden, andererseits aber daran, dass
es die “Kunstgriffe der Rhetorik” vergessen macht. Beziiglich dieser
Stelle hat Neil Hertz nachgefragt: “But what is it that disappears? Not
the particular figure, of course, but the fact that it is a figure — its

41 Jorg Villwock, Sublime Rbetorik, a.a.0O., S. 43.
42 Longinus, Vom Erbabenen, a.2.0., 17.1.
43 Ebd, 17.2.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 193

figurativeness, so to speak™4. Ahnliches liesse sich fiir die Erinne-
rung postulieren, die ihre rhetorische Verfasstheit ebenfalls vergessen
machen muss, um sich als Erinnerung — genauer: als wahre Erinne-
rung im Sinne einer adaequatio memoriae ad rem — zu stabilisieren.

4.

Christine Pries hat Immanuel Kant innerhalb der Tradition des Nach-
denkens iiber das Erhabene “eine ‘Schaltstellenfunktion’ zwischen
den idlteren Theorien und den neueren Reflexionen™® zugeschrie-
ben. Thre 1995 vorgelegte Studie zu Kants Erhabenem hat sie unter
den Titel Ubergcinge obne Briicken gestellt, der andeutet, dass mir in
der Auseinandersetzung mit Kants Erhabenheitskonzept moglicher-
weise die zweite schwankende Briicke abhanden kommen wird.

So weit ich sehe, taucht bei Kant die Zuschreibung einer Unver-
gesslichkeit des Erhabenen ausdriicklich nicht auf. Allerdings hat sie
Jean-Frangois Lyotard nachgetragen, wenn er schreibt:

Eigentlich ist das erhabene Gefiihl [...] der subjektive Zustand, den das kriti-
sche Denken selbst empfinden muss, wenn es sich bis zu seinen Grenzen
(also tiber sie hinaus) mitreissen lisst und gegen dieses Mitgerissensein Wider-
stand leistet*® [..]. Das Absolute ist niemals da, niemals in einer Darstellung
gegeben, aber es ist immer “prisent”, als Aufruf, iber das “da” hinauszuden-
ken. Unfasslich, aber unvergesslich. Niemals ganz gegeben (restitué), niemals
aufgegeben47.

44 Neil Hertz, “A Reading of Longinus”, ders., The End of the Line. Essays on
Psychoanalysis & the Sublime, New York, Columbia University Press, 1985, S. 1-
21, Zitat: S. 17.

45 Christine Pries, Ubergdnge obne Briicken, a.a.0., S. 7.

46 Ich erinnere hier an Elisabeth Webers und Georg Christoph Tholens Zuschrei-
bung eines Mitgerissenseins von der Flut des zu Erinnernden und dem an die
Furchen des Vergessens gebundenen Widerstand dagegen.

47 Jean-Frangois Lyotard, Die Analytik des Erbabenen. Kant-Lektionen, Miinchen,
Fink, 1994, S. 170.



194 Manfred Weinberg

Doch ist diese Unvergesslichkeit offensichtlich nicht mehr die des
Longinus. Wenn Erhabenheit bei Longin einfach und eindeutig eine
Frage der Darstellung wire, hitten wir es sogar mit zwei vollstindig
inkompatiblen Konzepten zu tun. Doch hatte Jorg Villwock immer-
hin die “zentrale Intuition” der Longinschen “Rhetorik des Erhabe-
nen” dahingehend bestimmt, dass sie “absolut und daher prisen-
tisch” sei und so zwei der zentralen Stichworte Lyotards auch auf
Longinus angewandt. Dennoch bleibt an einer entscheidenden Diffe-
renz festzuhalten: Das Unvergessliche des Erhabenen bei Longin ist
die Unvergesslichkeit einer Darstellung; in Lyotards Kants-Lektiire
wird demgegeniiber das “Absolute”, auf das mich das Erhabene
verweist, zwar ebenfalls als unvergesslich, aber eben niemals in
einer Darstellung gegeben benannt.

Bevor ich dem weiter nachgehe, mochte ich kurz danach Aus-
schau halten, ob sich im Kantischen Konzept des Erhabenen — in
Parallele zu Longin — auch eine aktive Rolle des Erinnerns finden
lasst. Da sich bei Kant, wie gesagt, keine wortlichen Auslassungen
dazu finden, greife ich auf Schillers Abhandlung Uber das Erbabene
zuriick®®, Darin liest man: “Das Erhabene verschafft uns also einen
Ausgang aus der sinnlichen Welt, worin uns das Schone gern gefan-
gen halten mochte”®. Der Bezug auf die Erinnerung erfolgt im sich
anschliessenden Beispiel: “Die Schonheit unter der Gestalt der Gottin
Calypso hat den tapfern Sohn des Ulysses bezaubert, [...]. Lange
glaubt er einer unsterblichen Gottheit zu huldigen, da er doch nur in
den Armen der Wollust liegt, — aber ein erhabener Eindruck ergreift
ihn plotzlich unter Mentors Gestalt, er erinnert sich seiner bessern

48 Nicht ohne allerdings den Hinweis anzuftihren, dass Schiller, indem er das
Erhabene nicht “wie Kant den Naturphinomenen vorbehiilt, sondern es auch auf
die Kunst bezieht”, eine “Integration des Erhabenen in die menschliche Welt”
vornimmt, die es wiederum “darstellungsfihig” macht. (vgl. Ulrich Tschierske,
Vernunfkritik und dshetische Subjektivitdt. Studien zur Anthropologie Friedrich
Schillers, Tiibingen, 1988, 40; zit. nach: Christine Pries, Ubergdnge obne Briicken,
a2.2.0,, S. 16).

49  Friedrich Schiller, “Uber das Erhabene”, ders., Werke und Briefe in 8 Bdnden,
Theoretische Schriften, Frankfurt a. Main, Deutscher Klassiker Verlag, Bd. 8,
1992, S. 822-840, Zitat: S. 830.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 195

Bestimmung, wirft sich in die Wellen und ist frei”®. Auch hier
kommt der Erinnerung also eine aktive Rolle zu; angesichts des
Erhabenen erinnert sich der Mensch seiner “bessern Bestimmung”;
erinnert sich also jenes Absoluten, dem Lyotard Unvergesslichkeit
zugeschrieben hat.

Konfrontiert man das Longinsche und das Kantische Erhabene
aus dieser Perspektive, so stehen sie auch fiir zwei unterschiedliche,
dem ihm eingeschriebenen Erinnern je voraus-gesetzte Zeitmodelle.
Wire das Erhabene Longins bloss ein unvergesslich Dargestelltes, so
wire es re-prisentabel im herkoémmlich linearen Verstindnis von
Zeit. Erinnerung meint dann: Vergegenwirtigung eines Vergangenen.
Wenn Lyotard in seiner Bestimmung, dass das Absolute zwar niemals
darstellbar, dafiir aber immer “prisent” sei, das Wort prdsent in
Anfihrungszeichen setzt, zeigt sich daran, dass wir es hier mit einem
komplexeren Verstindnis von Reprisentation zu tun haben. In einem
Das Undarstellbare — wider das Vergessen betitelten Interview mit
Christine Pries dussert Lyotard: “meine Schlussfolgerung besteht dar-
in, dass wahrscheinlich jede wichtige Malerei immer schon an der
Grenze der Reprisentierbarkeit arbeitet und dass es in der grossen
Malerei wie in der grossen Literatur darum geht, die Schuld einer
Prisenz zu begleichen, die immer verfehlt wird”>!.

Den Versuch, diesen Begriff der “Prisenz” positiv zu fassen,
mochte ich hier zundchst im Rickgriff auf Emil Staigers Bestimmung
des lyrischen Erinnerns in seinen Grundbegriffen der Poetik unter-
nehmen. Dort liest man, dass “Gegenwirtiges, Vergangenes, ja sogar
Kiinftiges [...] in lyrischer Dichtung erinnert werden kénne”2. Den
in Sachen der Memoria Bewanderten mag dies zunichst an die
Fihigkeit der Musen in Hesiods Theogonie erinnern, “das Seiende,
das Sein-Werdende und das Vorher-Seiende”>® zu kiinden, wobei

50 Ebd.

51 Jean-Frangois Lyotard, “Das Undarstellbare — wider das Vergessen. Ein Gesprich
zwischen Jean-Frangois Lyotard und Christine Pries”, Das Erbabene, hg. v.
Christine Pries, S. 319-347, Zitat: S. 323.

52 Emil Staiger, Grundbegriffe der Poetik, Ziirich, Atlantis, 1968%, S. 62.

53 Hesiod, Theogonie, Vers 38, Ubersetzung zit. nach Wolfgang Schadewaldt, Die
Anfdnge der Philosophie bei den Griechen. Die Vorsokratiker und ibre Vorausset-
zungen, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1978, S. 86.



196 Manfred Weinberg

solcher alle drei Zeitekstasen versammelnde Jogos unter der Voraus-
setzung des Singens vor Zeus, “auf dem Olymp”*4, steht; als hinge-
gen die Musen Hesiod inspirieren, damit er den Menschen vom
Werden der griechischen Gotter berichte, heisst es bloss: “Damit ich
rihme, was sein wird und was vorher war”>®. Auf diese Differenz
wird zurlickzukommen sein.

Staiger dagegen nimmt eine andere Pointierung vor, wenn er
von einer erinnernden “Riickkehr in den Mutterschoss™® schreibt,
sowie davon, dass der Lyriker sich erinnernd im “Sein” finde, “das je
schon war, bevor eine Gegenwart aufging”®’; zuletzt heisst es, dass
im lyrischen Erinnern “an sich iiberhaupt noch keine Zeit”® sei. Eine
solche Zeitlosigkeit bringt auch Lyotard, wenngleich mit ginzlich
anderen Implikationen, fiir die Kantische Konzeption des Erhabenen
in Anschlag, wenn er darin gleich ein doppeltes “Zeit-Nichts” aus-
macht, das er von einer “doppelteln] Entkriftung des Prinzips der
Sukzession” ableitet: “zum einen eine Entkriftung im eigentlichen
Sinne, die sich dem ‘Regressus’ der Einbildungskraft verdankt. Zum
anderen eine Entkriftung oder besser gesagt Entzeitlichung, die sich
der ‘Prisenz’ der Idee der Vernunft verdankt™”,

Hier beschleicht den Leser moglicherweise das unabweisbare
Gefiihl, der Verfasser habe endgiiltig den Boden unter den Fiissen
verloren. Und zugegeben: Es fehlt nicht viel und ich nihme die von
Lyotard benannte Entkriftung personlich. Andernteils nihere ich mich
mit diesen zwei Zeit-Nichtsen in einer fiir die Memoria entscheiden-
den Frage offensichtlich jener irreduziblen Gespaltenheit des Erhabe-
nen, die ich eingangs als Fluchtpunkt meines Versuchs ausgegeben
habe. Und da das Phinomen der Erhabenheit, zumindest in seiner
Kantischen Fassung, verspricht, nach einer ersten Phase der Unlust
doch wieder zur Lust zu fiithren, sei hier eine letzte Anstrengung
unternommen, die Balance zu halten.

54 Hesiod, Theogonie, in: ders., Sdmtliche Gedichte, bers. und erl. W. Marg, Ziirich,
Stuttgart, 1970, S. 45.

55 Ebd.
56 Emil Staiger, Grundbegriffe der Poetik, 2.a.0., S. 218.
57 Ebd.
58 Ebd.

59 Jean-Frangois Lyotard, Die Analytik des Erbabenen, a.a.0., S. 164.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 197

Staigers Konzept eines lyrischen Erinnerns steht, wie vor allem
die Bestimmung eines Seins, “das je schon war, bevor eine Gegen-
wart aufging”, zeigt, ganz in der Tradition des platonischen Anamne-
sis-Konzepts. Im Phaidros liest man dazu:

Denn eine [Seele; M.\W.], die niemals die Wahrheit erblickt hat, kann auch
niemals diese [die menschliche; M.W.] Gestalt annehmen; denn der Mensch
muss nach Gattungen Ausgedriicktes begreifen, indem er von vielen Wahrneh-
mungen zu einem durch Denken Zusammengebrachten fortgeht. Und dies ist
die Erinnerung an jenes, was einst unsere Seele gesehen, Gott nachwandelnd
und das Uibersehend, was wir jetzt als seiend bezeichnen (Phaidros 249 b/c).

Was die Seele im vorgeburtlichen “Flug” schaute, was sie, zur Welt
kommend, vergass und in jeder Erkenntnis anamnestisch wiedererin-
nert, sind die Ideen. Diese Ideen schaffen Zusammenhang in den
vielen Wahrnehmungen. Anders gesagt: Die Erinnerung an die Ideen
Uberfiithrt die Unendlichkeit der Wahrnehmungen in die Endlichkeit
der Erkenntnisse. Insofern Platon aber den Seelenflug in ein vorgeburt-
liches Noch-Nicht-Menschsein verlegt und ihn als ein “Gott nachwan-
deln” versteht, ist bei ihm aller menschlichen Erkenntnis die Spur
des Gottlichen eingeprigt. Im “Geburtstrauma”, wenn man es so
nennen kann, wird solche Géttlichkeit jedoch vergessen und, dies ist
entscheidend, bleibt es in allen menschlichen Erkenntnisleistungen:
erinnert werden die Zusammenhang stiftenden Ideen, vergessen bleibt
deren gottliche Herkunft. Im Kontext des Theuth-Mythos — und als
die vorangestellte Bedingung der Moglichkeit des in ihm entwickel-
ten Gedichtnismodells — heisst es entsprechend, dass nur die Gotter
selbst das Wahre wiissten: “Kénnten wir aber dieses finden, wiirden
wir uns dann noch irgend um menschliche Urteile kiimmern”?%°

Ich scheine mich mit dieser Rickfiihrung des Staigerschen Kon-
zeptes eines lyrischen Erinnerns auf die platonische Anamnesislehre
und dem Aufweis der in ihr eingeschriebenen, wenn auch vergesse-
nen Gottlichkeit der Ideen in einem vollig anderen Kontext als dem
fir das Longinsche Erhabenen in Anschlag zu bringende Erinne-
rungsmodell zu bewegen. Zu verweisen bleibt aber auf Jorg Vill-

60 Platon, Phaidros, in: ders., Sdmtliche Werke in zebn Bdnden, Frankfurt a. Main,
Rowohlt, 1991, Bd. 6, S. 9-149, Zitat: S. 137.



198 Manfred Weinberg

wocks Bestimmung, dass die Mimesis im Kontext von Longins Erha-
benem “die geistgetragene und als Steigerung zu erfahrende Riick-
kehr aus der Differenzierung des Seienden in die Einheit des Unge-
sonderten”®! abbilde. An anderer Stelle seines Aufsatzes zur Sublimen
Rbetorik bei Longin schreibt Villwock, dass fiir Longin die “vollen-
dete Einheit von Musik, Dichtung und Philosophie” — und dies meint
Mimesis im Kontext der pythagoridischen Ausdrucksphilosophie, der
noch Platon in weiten Teilen folgt®® — “ganz im Zeichen echter
geistiger Mitbewegung [...] mit dem Gottlichen” stehe. “Auf der Basis
dieser Voraussetzung”, bezeichne der Mimesis-Begriff bei Longinus,
“die geschichtlichen Uberlieferungsformen jener Ursprungskraft, die
aus dem authentischen Gott-Mensch-Bezug generiert und deren Pri-
senz so auch — wenngleich graduell abgeschwicht — fir Zeiten
gerettet werden kann, die die urmenschliche Innigkeit im Verhiltnis
zum Gottlichen verloren haben”%3,

Diese Aussage zeigt die Nihe des Longinschen Erhabenheitskon-
zeptes zu Platons Anamnesis-Lehre — und deren entscheidende Dif-
ferenz. In der Platonischen Anamnesis wird der Gott-Mensch-Bezug
in der Formel vom “Gott nachwandeln” vorausgesetzt und im Ge-
burtstrauma vergessen; bei Longin dagegen haben wir es mit einem
zwar graduell abgeschwichten, aber immer noch “prisenten” Gott-
Mensch-Bezug zu tun. Dies hat entscheidende Rickwirkungen auf
die Frage der Zeitlichkeit des im Erhabenen wirksamen Erinnerns.

Bevor ich dieses Problem weiter verfolge, muss allerdings zu-
nichst noch das Kantische Erhabene dem damit eroffneten Frageho-
rizont eingefiigt werden. Christine Pries schreibt zu den zwei Phasen
des Kantischen Erhabenen:

Erste Phase: Bei der Begegnung mit bestimmten Naturphinomenen — ndmlich
solchen, die Uber alle Massen gross oder (ber alle Massen michtig zu sein
scheinen — gelingt es der Einbildungskraft als sinnlichem und endlichem Ver-
mogen nicht mehr, die auf sie einstirmenden Eindricke zu verarbeiten. [...]
die Natur scheint zweckwidrig zu sein. Daraus ergibt sich die Unlust.

61 Jorg Villwock, Sublime Rbetorik, a.a.0., S. 53.

62 Vgl. Hermann Koller, Mimesis in der Antike. Nachabmung, Darstellung, Aus-
druck, Bern, Francke, 1954.

63 Jorg Villwock, Sublime Rbetorik, a.a.0., S. 41.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 199

Zweite Phase: Zu dieser Unlust gesellt sich trotzdem Lust, denn in der weite-
ren Reflexion kommt dem betreffenden ‘Subjekt’ der Gedanke, dass selbst die
so Ubergrosse und ubermichtige Natur, gemessen am unendlichen Ideenver-
mogen (der Vernunft), nur verschwindend klein ist [...], dass es sich also als
Vernunftwesen in Sicherheit befindet und der Natur (iberlegen ist. Die Tatsa-
che, dass uberhaupt Lust entsteht, beweist flir Kant das Vorhandensein von
Ideen und deren Vermogen, der Vernunft®®,

Um die mogliche Rolle der Erinnerung in diesem Vorgang zu be-
schreiben, greife ich zunidchst auf die Kritik der reinen Vernunft
zurlick, nicht ohne vorweg darauf hinzuweisen, dass ich mich hier
auf eine sehr knappe Perspektivierung des in Kants erster Kritik
unterbreiteten Konzepts einer “dreifachen Synthesis, die notwendi-
gerweise in allem Erkenntnis vorkommt”®, beschrinken muss, die
aufgrund ihrer Kiirze in mancherlei Hinsicht unzureichend bleibt.
Zur ersten Synthese schreibt Kant: Damit aus dem Mannigfalti-
gen “Einheit der Anschauung werde, [...] so ist erstlich das Durchlau-
fen der Mannigfaltigkeit und denn die Zusammennehmung dessel-
ben notwendig, welche Handlung ich die Syntbesis der Apprebension
nenne, weil sie gerade zu auf die Anschauung gerichtet ist, die zwar
ein Mannigfaltiges darbietet, dieses aber als ein solches, und zwar in
einer Vorstellung enthalten, niemals ohne eine dabei vorkommende
Synthesis bewirken kann”%. Hinsichtlich dieser ersten, in der An-
schauung selbst verorteten Synthesis ist jedoch insofern ein Wider-
spruch zu bemerken, als Kant, wie Christine Pries anmerkt, eine
“merkwiirdige Verkehrung des Verhiltnisses von Raum und Zeit und
der Synthese vornimmt”®’; wihrend er zunichst “die Synthesis der
Apprehension gleichsam als Resultat aus den reinen Anschauungs-
formen von Raum und Zeit — vor allem der Zeit —"% ausgibt, be-
hauptet er spiter, dass diese Anschauungsformen “nur durch die
Synthesis des Mannigfaltigen [...] erzeugt werden kénnen”®. Martin

64 Christine Pries, Das Erbabene, a.a.0., S. 8/9.
65 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. Erster Teil, ders., Werke in zebn
Bdinden, Bd. 3, S. 161.

66 Ebd.,S. 163.
67 Christine Pries, Ubergdnge obne Briicken, a.a.0., S. 130.
68 Ebd.

69 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.0., S. 163.



200 Manfred Weinberg

Heidegger hat in Kant und das Problem der Metaphysik davon die
fir meine weitere Argumentation entscheidende These abgeleitet,
dass die Zeit erst durch diese Synthesis konstituiert werde, die er
deshalb “zeitbildend””® nennt.

Wihrend sich die erste Synthese zwar hinsichtlich der Zusam-
menfassung des Mannigfaltigen in der Anschauung als Modell allen
Erinnerns stark machen liesse, thematisiert Kant in der zweiten Syn-
these, “der Synthesis der Reproduktion in der Einbildung”’!, aus-
drucklich die Funktion des Gedichtnisses, wenn er schreibt: “Wiirde
ich aber die vorhergehende [Vorstellung; M.W.] [...] immer aus den
Gedanken verlieren, und sie nicht reproduzieren, indem ich zu den
folgenden fortgehe, so wiirde niemals eine ganze Vorstellung [...]
entspringen kénnen”’2,

Die dritte “Synthesis der Rekognition im Begriffe”’? sei hier nur
der Vollstindigkeit halber angefiihrt; sie garantiert die “fir die Er-
kenntnis notwendige transzendentale Einheit der Apperzeption”’4,

Christine Pries weist darauf hin, dass es eben diese erste und
zweite Synthesis seien, “die anldsslich der ‘erhabenen Gegenstinde’
mit der isthetischen Grossenschitzung scheitertlen]””>. In einem Die
Sprengung der Synthesen durch das Erbabene iberschriebenen Kapi-
tel fihrt sie aus:

Der “erhabene Gegenstand” kann, wie Kants Beschreibung zeigt, gerade nicht
als ein Gegenstand in diesem einen Augenblick wahrgenommen werden,
sondern die Zeit zerfillt sozusagen in verschiedene Momente, die nicht mehr
zu einem Augenblick verdichtet werden kénnen, wie das im Normalfall ge-
schieht. Das Erhabene enthiillt, dass Zeit nur als bereits synthetisierte “da” ist.
Mit der Zeit zerfillt das Gegebene zu einer Art amorpher Masse. Wenn man
Kants Synthesen als den Vorgang versteht, durch den Gegebenes tiberhaupt
erst rezipiert und [...] weiterverarbeitet wird, so wird am Erhabenen deutlich,

70 Vgl. Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, 4. erw. Auflage,
Frankfurt a. Main, Klostermann, 1973, S. 174.

71 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., S. 163.

72 Ebd, S. 164.

73 Ebd, S. 165.

74  Christine Pries, Ubergdnge obne Briicken, a.a.0., S. 132.

75 Ebd. S. 136.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 201

dass hier ein Gegenstand begegnet, der nach dem grundlegenden Modell der
Wahrnehmung in der Kritik der reinen Vernunft nicht wahrgenommen werden
kann und deren Zeit-Konzeption aus den Angeln hebt. Gleichwohl lisst sich
nicht bezweifeln, dass er dennoch wahrgenommen wird — sonst gibe es kein
Gefiihl des Erhabenen’®.

Wenn Erhabenes sich dadurch auszeichnet, dass die anhand der
ersten und zweiten Synthesis in der Kritik der reinen Vernunft auf-
gezeigte Funktion der erinnernden Zusammenfassung nicht mehr
greift, dann scheint mein ganzes Unternehmen einer Parallelisierung
von Erhabenem und Erinnern plotzlich grundlos, insofern Erinne-
rung im Kantischen Erhabenen gar keinen Platz mehr zu haben
scheint. Es sieht aus, als hitte ich mir mit dem Rickgriff auf die erste
Kritik selbst den Boden unter den Flissen weggezogen, und die so
hiufig angefiihrte Rede vom drohenden Absturz wiirde so bloss zu
einem Sturz vom Erhabenen ins Licherliche. Aber dies gilt nur, wenn
man einen einsinnigen Erinnerungsbegriff, ein lineares Modell von
Re-Prisentation zugrundelegt. Wenn Christine Pries jedoch argumen-
tiert, dass das in der Kritik der reinen Vernunft in Anspruch genom-
mene Modell der Wahrnehmung hinsichtlich der in ihm voraus-
gesetzten Zeit-Konzeption vom Erhabenen aus den Angeln gehoben
werde, so ldsst sich dies auch so verstehen, dass die Erinnerung im
Kontext der Erhabenheit einer anderen Zeitkonzeption untersteht.
Wie etwa fiir Hamlet angesichts der gespenstischen Erscheinung
seines Vaters gerit hier “die Zeit aus den Fugen”; anders und mit
Derridas Hamlet-Lektlire in Marx’ Gespenster gesagt: das Erhabene
erlaubt die Frage nach der “Fligung einer radikal unverfugten Zeit"”’.
Oder — um an das Motto dieses Aufsatzes anzuschliessen — Im Er-
habenen ist nicht einfach Zeit, als vorhandene oder vorausgesetzte;
im Erhabenen wird Zeit. Was aber bedeutet dies genau fir die
Erinnerung? Dieser Frage mochte ich mich hier abschliessend von
einer zunichst sicher Giberraschenden Seite nihern.

76  Ebd, S. 138.
77 Jacques Derrida, Marx’ Gespenster. Der verschuldete Statt, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt a. Main, Fischer, 1995, S. 38.



202 Manfred Weinberg

5.

Jean-Frangois Lyotard dussert im Interview mit Christine Pries:

Wenn man sich daranmacht, dass Kantische Haus (das eine verfluchte Baracke
ist) zu bewohnen, kann man sich die Frage stellen, warum die Vernunft zur
Einbildungskraft sagt, dass sie ihr das Absolute zeigen solle. Wenn die Ver-
nunft verniinftig wire, wiisste sie, dass die Einbildungskraft das Absolute qua
Voraussetzung nicht darstellen kann, weil sie Synthesen vornimmt und man
sich im Relativen befindet, sobald man synthetisiert. Hier besteht eine merk-
wirdige Leidenschaft auf Seiten der Vernunft, die Darstellung von etwas zu
verlangen, das nicht darstellbar ist. Ist das ein Interesse der Vernunft? Im
Grunde genommen nicht. Auf jeden Fall besteht ein Konflikt zwischen dem
Interesse der Vernunft und dem Interesse der Einbildungskraft, und vielleicht
sogar der Vernunft mit sich selbst. Wenn die Vernunft verniinftig ist, kann sie
nur vom Schonen eine Darstellung vermittels der Natur verlangen. Im Erhabe-
nen wird die Vernunft verriickt. Sie sagt: all das ist mir schnuppe, ich will die
Freiheit selbst darstellen’®.

Ich mochte dieses Verricktwerden der Vernunft wortlich nehmen
und es aus der Perspektive des Enthusiasmus, der in allen hier
besprochenen Konzeptionen des Erhabenen begegnet, beleuchten.

In Platons Phaidros steht zu lesen, dass es vom Wahnsinn zwei
Arten gebe, “die eine aus menschlicher Krankheit, die andere aus
gottlicher Umwechslung des gewohnlichen ordentlichen Zustandes”.
Beim Enthusiasmus haben wir es also mit einem Konzept zu tun, in
dem der in der Anamnesislehre vorausgesetzte, aber je schon verges-
sene Gott-Mensch-Bezug auch bei Platon als noch “prasent” gedacht
wird und sich so dem Erhabenen des Longin annihert. Den géttli-
chen Wahnsinn unterteilt Platon dabei wiederum nach den je verant-
wortlichen Goéttern, indem er den “weissagenden Anhauch dem Apol-
lon” zuschreibt, dem “Dionysos den der Einweihungen, den Musen
den dichterischen, den vierten aber der Aphrodite und dem Eros,
den Wahnsinn der Liebe nimlich” (Phaidros, 165 a/b).

Bei Longinus heisst es: “Das Grossartige nimlich Uberzeugt die
Horer nicht, sondern verziickt sie”, es libe “unwiderstehliche Macht”

78 Jean Frangois Lyotard, Das Undarstellbare — wider das Vergessen, a.a.0., S. 333/
334.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 203

aus, die jeglichen Horer iiberwiltige”. Unter die fiinf Quellen der
Erhabenheit rechnet Longin in diesem Sinne auch die “starke, begei-
sterte Leidenschaft”®. Ausserdem heisst es:

Es ist die Nachahmung der grossen Schriftsteller und Dichter von einst und der
Wetteifer mit ihnen. An diesem Ziel, mein lieber Freund, wollen wir mit
Nigeln und Zihnen festhalten. Viele nimlich werden durch fremden Anhauch
mit Gott erfullt, ganz so, wie man von der Pythia berichtet. Nihert sich diese
[...] dem Dreifuss bei dem Erdspalt, hauche dieser, wie man sagt, gottliche
Dimpfe aus, und sie empfingt davon gotiliche Kraft [...]. So strdmen vom
Genius der Alten wie aus heiligem Quell geheimnisvolle Einfliisse in die Seele

ihrer Bewunderer; durch sie werden auch nicht gerade enthusiastische Naturen
81

angehaucht und sind begeisterte Genossen fremder Grosse™".

Entscheidend ist hier die Gleichsetzung des “Genius der Alten” mit
dem gottlichen Anhauch. Otto Schonberger kommentiert: “Letztlich
liegt hier die in Platons fon (533 D) begriindete Vorstellung einer
ganzen Kette von Empfingern der Begeisterung zugrunde, die den
von der Muse empfangenen Impuls weitertragen. vyog wird so zur
Bezeichnung seelischer Erhabenheit, die im literarischen Werk aufge-
hoben, weitergegeben und in der Seele des Horers von neuem
aktualisiert wird”®?. Das literarische Werk wird somit sowohl zum
Ort, an dem sich das Erhabene realisiert, als auch zum Medium, in
dem es tradiert wird — egal ob es nun direkt auf musische Begeiste-
rung zuruckgeht oder der Nachahmung der begeisterten Alten ge-
schuldet ist.

Bei Johann Christoph Gottsched wird der von den Musen ausge-
16ste Enthusiasmus unter dem der Kategorie des Erhabenen verwand-
ten Begriff des Wunderbaren verhandelt, wenn die erste von drei
Gattungen dieses Wunderbaren jenes umfasst, “was von Goéttern und
Geistern herriihret”®® — und es in niherer Bestimmung heisst: “Das

79 Longinus, Vom Erbabenen, a.a.0., 1.4.

80 Ebd, 8.1.

81 Ebd., 13.2.

82 Ebd, S. 143.

83 Johann Christoph Gottsched, Versuch einer critischen Dichtkunst, Leipzig 1751,
Reprint: Darmstadt, Wissenschaftliche Buchhandlung, 19625, S. 171.



204 Manfred Weinberg

erste Wunderbare, was die Gotter verursachen, ist wohl zweifelsohne
der Beystand, den sie dem Poeten selbst leisten”®. Die Poeten
begiben sich dabei “fast alles Antheils, den sie an ihren Sachen
hatten, um nur fiir géttlich erleuchtete Minner gehalten zu werden”®.
Gottsched fiihrt aus, dass die Musen als “Tochter der Mnemosyne'®
“sich jedoch nicht um gemeine und iberall bekannte Dinge anrufen
lassen, die man auch ohne ihre Hilfe wissen kann. [...] Es miissen
verborgene, und ganz ins Vergessen geratene Dinge seyn, dabey man
sich ihren Beystand erbittet”®. Als Beispiel verweist Gottsched auf
den Schiffskatalog der Ilias Homers, der beginnt:

Sagt mir nun, Musen! die ihr die olympischen Hiuser habt —

Denn ihr seid Gottinnen und seid zugegen bei allem und wisst alles,
Wir aber horen nur die Kunde und wissen gar nichts —

Welches die Fihrer der Danaer und die Gebieter waren.

Die Menge freilich kénnte ich nicht kiinden und nicht benennen,

Auch nicht, wenn mir zehn Zungen und zehn Miinder wiren

Und die Stimme unbrechbar, und mir ein ehernes Herz im Innern wire,

Wenn nicht die olympischen Musen, des Zeus, des Aigishalters, Tochter,
88

mir ins Gedichtnis riefen, wie viele nach Ilios gekommen®™.
Die unbenennbare Menge kdnnte man zunichst mit Kant als mathe-
matisch Erhabenes ansehen, vor dem Homers Einbildungskraft ver-
sagt. Die Fihigkeit zur Synthetisierung wird nun aber als aistheti-
sches Vermogen der Musen eingefiihrt; denn nur diese Fihigkeit
erlaubt die ungebrochene Gleichsetzung von Zugegensein und Wis-
sen. Damit bewegt man sich in Hinsicht auf die Erhabenheit aller-
dings wiederum eher im Horizont Longins, nimlich auf der Ebene
der — wenn auch dem Menschen nicht oder nur durch musische
Begeisterung moglichen — Darstellung. Indem die Musen Homer
inspirieren, ihm ins Gedichtnis rufen, “wie viele nach Ilios gekom-
men”, vermag er nun der Aufgabe des Schiffskataloges gerecht zu
werden, einer erinnernden Zusammenfassung des aus menschlicher

84 Ebd. S. 172.

85 Ebd.
86 Ebd. S. 176.
87 Ebd

88 Homer, Ilias, Buch 2, Verse 484-492.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 205

Perspektive Unendlichen, der durch die Beteiligung der Musen die
Spur der Géttlichkeit deutlich eingeschrieben ist.

Die nimliche Konstellation findet sich auch noch einmal in
Hesiods Theogonie, insofern der Gesang, den die Musen ihn lehren,
als Gesang beschrieben wird, der

[slagt, wie zuerst die Gotter entstanden

und die Fliisse und das endlose Meer, schiumend im Wogenschwall,
und die leuchtenden Sterne und der weite Himmel dariiber,

[...1.

Das berichtet mir, ihr Musen, die ihr olympische Wohnungen innehabt,
von Anfang an und sagt mir, was von diesem als erstes entstand®.

Es ist offensichtlich, dass wir es hier mit einer Versammlung spiter
topisch gewordener Erhabenheitsbilder zu tun haben. Auch hier
kiindet der musische J/ogos somit von einem Erhabenen, vor dessen
Schilderung der Mensch nur resignieren konnte. Stehen die Musen
aber als von Hesiod erstmals so benannte Tochter der Mnemosyne
fir die Erinnerung ein, so haben wir es auch hier mit einem Erin-
nern zu tun, das sich von dem sonst menschenmoglichen unterschei-
det. Dieses “gottliche” Erinnern hatte ich vorhin schon mit der drei-
gliedrigen, ekstatischen Zeitformel zusammengebracht, der Hesiod
die zweigliedrige, lineare Zeitformel menschlichen Erinnerns kon-
frontiert. Lassen sich die Ausfihrungen Kants nun auf diese zwei
Erinnerungsmodelle beziehen? Was die Kritik der reinen Vernunft als
erinnernde “Synthesis des Mannigfaltigen, was nicht notwendig zu
einander gehort” benennt, wire in Parallele dazu eine der linearen
Zeitkonzeption geschuldete Form der Erinnerung, die angesichts des
Erhabenen offensichtlich aus den Fugen gerit.

Der damit nahegelegten Frage nach der im Erhabenen enthtillten
“Fligung einer radikal unverfugten Zeit” lisst sich dabei weiterhin
mit Hesiod stellen, insofern sein musisch inspiriertes Erinnern Uber
das Homerische Erinnern eines bloss vergessenen Vergangenen noch
hinausgeht und auf ein Ur-Anfingliches gerichtet ist: als absolute
arché fungiert dabei das Chaos, das weniger als Durcheinander,

89 Hesiod, Theogonie, S. 51.
90 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.0., S. 204.



206 Manfred Weinberg

denn als Rachen und Schlund, aus dem alles Weitere kommt, zu
verstehen ist. Christine Pries hat darauf hingewiesen, dass Hesiod
das Chaos “als Abgrund [konzipiert], der mit den klassischen Meta-
phern des Erhabenen beschrieben™! werde. Hesiods absolute arché
unterscheidet sich vom platonischen Seelenflug als arché menschli-
cher Erkenntnisfihigkeit dabei gerade wiederum dadurch, dass es
sich einem linearen Zeitmodell eben nicht fiigt. In Rahmen eines
solchen Modells miisste es nimlich als jenes, von dem alles Weitere
seinen Ausgang nahm, lingst vergangen und nur noch zu erinnern
sein; bei Hesiod dagegen wird es als fortgesetzt prisent gedacht, wie
sich zeigt, wenn man zum spiteren Titanenkampf liest: “Ungeheure
Glut bedeckte das Chaos”?.

Da ist es also wieder und noch immer: das Chaos. Insofern es
aber fortgesetzt “prisent” ist und so zumindest rein formal sowohl
dem Kantischen Absoluten als auch dem fortwihrenden Gott-Mensch-
Bezug bei Longinus entspricht und sich zudem dem griechischen
Wahrheitskonzept der aletheia figt, ist es als arché nicht nur Grund
alles Weiteren, sondern in Zeiten, da dieses Weitere aus ihm bereits
hervorgegangenen ist, genau und gerade dessen Abgrund.

Jacques Derrida hat in Den Tod geben im Zusammenhang einer
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Verantwortung formuliert,
dass dieser Begriff zwar “der Kohirenz, der Folgerichtigkeit und
sogar der Identitidt mit sich beraubt [sei] [...]. Nichtsdestotrotz hat er,
wie man so sagt, ‘funktioniert’, im Gegenteil — und er operiert um so
besser, als er dazu da ist, den Abgrund zu verbergen oder den
Mangel an Begriindung zu stopfen, um so einem Chaotisch-Werden
in dem, was man Konventionen nennt, stabilisierend entgegenzuwir-
ken"?. Er figt hinzu: “Dass diese Ordnung auf der Nicht-Grundlage
eines Chaos (Abgrund und offener Mund) gegriindet ist, das wird
denen eines Tages zwangsliufig in Erinnerung gerufen werden, die
es mit gleicher Zwangsliufigkeit vergessen”. Es geht hier mit glei-

91 Christine Pries, Das Erbabene, a.2.0., S. 22.

92 Hesiod, Theogonie, a.a.0., V. 695-703.

93 Jacques Derrida, “Den Tod geben”, Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida — Benja-
min, hg. v. Anselm Haverkamp, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1994, S. 331-445,
Zitat: S. 410.

94 Ebd. S. 412.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 207

cher Schirfe um die Zwangsliufigkeit des Erinnerns wie des Verges-
sens. Die Erfahrung des Erhabenen lisst sich in diesem Sinne verste-
hen als Erinnerung daran, dass alle Ordnung auf der Nicht-Grundla-
ge des Chaos’ als Abgrund griindet. Zugleich damit findet sich im
Erhabenen auch die Erinnerung daran, dass dieser Sachverhalt zwangs-
ldufig vergessen (gemacht) werden muss.

Friedrich Schelling hat in §65 seiner kunstphilosphischen Abhand-
lungen “das Chaos die Grundanschauung des Erhabenen”® genannt.
Friedrich Schlegel schreibt: “Um die Erinnerung des Unendlichen zu
wecken ist die enthusiastische Form die einzig zweckmissige™® —
und apostrophiert in seinem 18. Ideen-Fragment den Enthusiasmus als
“lichtes, d.h. reines Chaos”’. Immanuel Kant lisst das Gemiit ange-
sichts der Natur “in ihrem Chaos” auf die “Stimme der Vernunft” horen,
die die “Zusammenfassung in eine Anschauung [fordert] [...], und
selbst das Unendliche [...] von dieser Forderung nicht ausnimmt”?.
Die Vernunft fordert bei Kant also Totalitit noch vom Unendlichen —
und da die Einbildungskraft dies nicht zu leisten vermag, greift die
Vernunft selbst ein und denkt in ihrem Urteil das Unendliche als ganz
gegeben. Zu solchem Unendlichen gehort fiir Kant ausdriicklich auch
die Zeit, die er in der ersten Kritik noch als “Vorstellung, die allen
Anschauungen zum Grunde liegt”, eingefiihrt und hinzugefiigt hatte:
“Die Zeit ist also a priori gegeben”. Dieses Verstindnis der Zeit hebt
das Erhabene mit der Enthillung, dass die Zeit immer “nur als bereits
synthetisierte ‘da’ ist”, aus den Angeln. Die Zeit, die allen Anschauun-
gen “zum Grunde liegt”, grindet ihrerseits auf dem Abgrund eines
anderen, nicht-linearen Zeitmodells, in dem die Zeit keine der An-
schauung vorausgehende, sondern in ihr je erst hervorgebrachte ist.
Aber es ist auch das Erhabene, in dem diese andere Zeitkonzeption
wieder vergessen wird, indem die Vernunft im Ubergang zur lustvollen
zweiten Phase die Idee der Totalitidt beisteuert. Es bleibt daran zu

95 Hartmut Bohme, “Anmerkungen zur Theorie des Erhabenen aus dem Blick des
‘Menschenfremdesten’™, Das Erbabene, hg. v. Christine Pries, a.a.0., S. 119-141,
Zitat: S. 157.

96  Zit. nach: Ebd., S. 149.

97 Zit. nach: Ebd,, S. 157.

98 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, a.a.0., S. 341.

99 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.0., S. 78.



208 Manfred Weinberg

erinnern, dass diese Zusammenschau ganz unterschiedlicher Erhaben-
heitskonzepte — von Longin bis Lyotard — nur auf den flr die Frage
nach der Unvergesslichkeit des Erhabenen entscheidenden Bruch im
Erhabenen bezogen sein kann; die offensichtlichen Unterschiede der
Erhabenheitskonzepte bleiben davon unberiihrt.

Wilfried Menninghaus schreibt zum Kantischen Erhabenen, dass
Kant versuche “durch radikale Einschnitte dieses ganze Machtsyn-
drom von performativer Sprache, Leidenschaft und Ekstase/Enthusias-
mus [wie man es bei Longin finde; M.W.] abzuschaffen. [...] Erhaben
ist bei ihm und Schiller der Widerstand gegen das, was vorher das
Erhabene hiess. War das Hohe bei Longin ein Vermogen der Uber-
wiltigung, so wird es bei Kant und Schiller zu einem ‘Vermogen zu
widerstehen”!®_ Aber Menninghaus’ Argument ist auch wiederum
nur die halbe Wahrheit, die Riickseite nimlich jenes mit Lyotard
benannten Verricktwerdens der Vernunft. Kant schafft den Enthusi-
asmus nicht rigoros ab; er schreibt vielmehr: “Asthetisch gleichwohl
ist der Enthusiasm erhaben”!%!, Allerdings birgt der Enthusiasmus fir
Kant die “Gefahr der Schwirmerei, welche ein Wahn ist, Gber alle
Grenzen der Sinnlichkeit hinaus etwas sehen, d.i. nach Grundsitzen
triumen (mit Vernunft rasen) zu wollen”1%2,

Im Erhabenen steht die Vernunft in radikaler Weise auf dem Spiel.
Denn das beruhigende Bild von den zwei Phasen zunichst der Unlust,
dann der Lust als Erinnerung an die menschliche Freiheit ist seinerseits
eine Vereinfachung. Kant spricht an anderer Stelle von einem “schnell-
wechselnden Abstossen und Anziehen”1%3, das eben und gerade keine
lustvolle Aufhebung des im Erhabenen ausgetragenen Widerstreits in
Aussicht stellt. Christine Pries schreibt dazu: “Das Kritisch-Erbabene,
fiir das meine Interpretation des Erhabenen eintritt, wire dasjenige, in
welchem die Dialektik der beiden gleichberechtigt nebeneinander
stehenden Pole nicht stillgestellt oder aufgehoben werden kann, was
einen schwankenden Perspektivwechsel erlaubt”®. Das Erhabene
enthillt in dieser Perspektivierung, dass alle Ordnung sich nur einer

100 Wilfried Menninghaus, Zwischen Uberwdltigung und Widerstand, a.a.0., S. 6.
101 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, a.a.0., S. 363.

102 Ebd., S. 366.

103 Ebd, S. 345.

104 Christine Pries, Ubergdnge obne Briicken, a.a.0., S. 194.



Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen 209

schwankenden Briicke tliber einem Abgrund verdankt. Allerdings
bleibt darauf hinzuweisen, dass das Erhabene diese Ordnung nicht
wirklich aus den Angeln hebt. Es erweist bloss als Grund einer
linearen Zeitordnung den Abgrund einer ekstatischen Zeit; aber es
erweist auch, dass sich auf dem Chaos eine Ordnung nur griinden
lisst, wenn dessen fortwihrende “Prisenz” vergessen (gemacht) wird.
Wenn man so will, erfihrt die Anamnesis-Lehre Platons, in der gerade
dieses Vergessen konzeptualisiert wird, im Erhabenen seine Rechtferti-
gung als Oberflichenstruktur.

Von daher habe ich mich mit meinen Ausfiihrungen auf keinem
schwankenderen Grund bewegt, als jede Ausserung es tun muss.
Was gemeinhin und zwangsliufig jedoch vergessen bleibt, wird im
Erhabenen offenbar; der Ab-Grund des Chaos’ offensichtlich. Diese
Offensichtlichkeit mag Schwindel erregen. Hier mag zudem auch der
Grund fiir die Lust an der Memoria liegen, kann man sich doch in
der Auseinandersetzung mit diesem Thema als wagemutiger Hochseil-
artist inszenieren, der Uber dem tiefsten Abgrund die Balance hiilt,
wihrend man in Wirklichkeit den festesten Boden unter den Fiissen
hat; den Boden ndmlich, auf dem all unser Erinnern ruht. Welches
andere Thema verspriche solche Lust?

Ans Ende mochte ich eine weitere Passage aus William Words-
worths Prelude stellen, die sich als literarischer Jocus classicus des
Bezugs von Erhabenheit und Gedichtnis verstehen lisst und die im
Horizont des Erorterten ausfiihrlich zu interpretieren wire, auch und
vor allem in Hinsicht auf das, was sich dem hier erorterten Paradox
des Erhabenen und des Erinnerns nicht so einfach fiigt. Ich kann
diese Passage jedoch hier nur noch zitieren; es handelt sich um die
im sechsten Buch geschilderte Szene des mit grosser Erwartung eines
erhabenen Gefiihls unternommenen Alpeniibergangs, der sich dann
jedoch unbemerkt vollzieht und zur enttiuschenden Einsicht fiihrt,
“that we had crossed the Alps”. Dieser Enttiuschung ldsst Words-
worth eine Rekonstruktion des verpassten Erhabenen mittels der
Einbildungskraft folgen:

Imagination — here the Power so called
Through sad incompetence of human speech —
That awful Power rose from the Mind’s abyss
Like an unfathered vapour that enwraps



210 Manfred Weinberg

At once some lonely Traveller. I was lost,

Halted without an effort to break through;

But to my conscious soul I now can say,

‘I recognize thy glory’; in such strength

Of usurpation, when the light of sense

Goes out, but with a flash that has revealed

The invisible world, doth Greatness make abode,
There harbours, whether we be young or old;
Our destiny, our being’s heart and home,

Is with infinitude, and only there!®,

Dieser Geburt des Erhabenen aus dem Geist der Einbildungskraft
(und nicht der Vernunft) liesse sich allenfalls noch das Diktum Karl
Philipp Moritz’ anschliessen, der aus der Tatsache, dass das “Grosse”,
das bei ihm die Stelle des Erhabenen einnimmt, aufgrund seiner
Unendlichkeit “[iln der Wirklichkeit [...] gar nicht mehr in Betracht
kommen kann”, folgert: “Das Grosse schafft sich erst nachher die
zusammenfassende Phantasie”®, Damit ist die Hervorbringung der
Erhabenheit — wie bei Wordsworth und anders als bei Kant — aller-
dings genau dem gleichen Vermogen der Einbildungskraft resp. Phan-
tasie zugerechnet, das zunichst an der Zusammenfassung des un-
Ubersichtlich Grossen scheiterte: die zweite und lustvolle Phase der
Zusammenfassung geht hier explizit auf das Konto der Erinnerung.

Abstract

The essay explores the interfacing of the sublime with memory. Taken together,
they demonstrate a paradoxical relation between endlessness and finiteness that
may be linked to the ‘endless theme’ as articulated in Gadamer’'s memoria formula.
Among the concepts of the sublime to be explored from this perspective will be
those of Pseudo-Longinus and Kant. Finally, the essay provides a view on concepts
of enthousiasm from antiquity against the background of the sublime.

105 William Wordsworth, The Fourteen-Book Prelude, a.a.0., S. 129/130.

106 Karl Philipp Moritz, Fragmente aus dem Tagebuch eines Geistersebers, ders.,
Werke, 3 Bde., hg. v. Horst Giinther, Frankfurt a. Main, Insel, 19932 (1981"), Bd.
3, S. 271-322, Zitat: S. 302.



	Von der Unvergesslichkeit des Erhabenen

