Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1998)

Heft: 27: Memoria

Artikel: Memoria mobilis : Franzdsische Revolution und kulturelle
Gedachtnisbildung in Goethes Erzahlwerk

Autor: Koch, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Koch

Memoria mobilis

Franzdsische Revolution und kulturelle Gedachtnisbildung
in Goethes Erzahlwerk

Im wahrsten Wortsinn altfrinkisch mutet heute an, wer die Franzosi-
sche Revolution als Zisur, epochale Wende oder instantanen Ausgangs-
punkt fiir die Entwicklung der modernen Gesellschaften begreift. Mit
dem Niedergang der grossen, vom Historischen Materialismus inspi-
rierten Geschichtskonstruktionen hat die Erhebung von 1789 ihre
Bedeutung als Schaltstelle am Ubergang von ‘feudaler’ zu ‘biirgerli-
cher’ Gesellschaftsordnung verloren. Die stromlinienférmige Biinde-
lung der Ereignisse im Sinn einer linearen Fortschrittsgeschichte, wie
sie die marxistische “historiographie classique” um Albert Soboul
erzihlte, scheint schon lingere Zeit nicht mehr haltbar. Die Revolution
als ein monolithischer Block, der alte und neue Zeit voneinander
scheidet, wurde von den Vertretern der “nouvelle histoire” (der An-
nales-Schule) in eine Vielfalt von Prozessen unterschiedlicher Her-
kunft, Entwicklungsrichtung und Geschwindigkeit zerlegt. Die Ge-
schwindigkeit der Geschichte (d.h. die unterschiedlichen Tempi der
verschiedenen Schichten des Geschichtsprozesses) hatte es diesen
Historikern dabei besonders angetan. In ihrem Eifer, der “jakobini-
schen Zisurideologie” den Garaus zu machen, legten die “Revisioni-
sten” (das war Sobouls Bezeichnung fiir seine Opponenten) so viel
Gewicht auf den Widerstand, den beharrliche Lebensformen und
tiefverwurzelte Mentalititen dem Wandel entgegensetzten, dass dar-
Uber die Revolutionsgeschichte bisweilen fast zum Stillstand kam.

1 Rolf Reichardt, “Die Franzdsische Revolution”, Funkkolleg Geschichte, Weinheim
u. Basel, Beltz, Studienbegleitbrief 8, 1980, S. 96.



106 Manfred Koch

Der gewaltige Umbruch auf der Ereignisebene wurde tendenziell
von den trigen Tiefenstrukturen verschluckt. Seit den achtziger Jah-
ren versucht man deshalb — noch im Rahmen mentalitdtsgeschichtli-
cher Ansitze —, die Aufgabenstellung neu zu formulieren. Grundle-
gend fir ein angemessenes Verstindnis der Geschehnisse, der
Strukturen, der politischen Ideen und der alltdglichen Bewusstseins-
haltungen, die gemeinsam das Phinomen ‘1789’ ausmachten, wire
demnach eine gelungene “Konzeptualisierung des revolutioniren
Bruchs”®. Damit ist gemeint: ein Denken, das die Revolution als
komplexes Ineinander von Zisur und Kontinuitit begreift, das we-
der dem jakobinischen Mythos vom ‘Kreuzweg der Weltgeschichte’
verfillt, noch — gebannt von der Schwerkraft der “longue durée” —
das Pathos des geschichtlichen (Auf-)Bruchs zum Verschwinden bringt.

Die folgenden Uberlegungen befassen sich mit Goethes literari-
scher Konzeptualisierung des revolutioniren Bruchs. Deren Aktuali-
tdt im Licht der skizzierten Debatte in der neueren Geschichtswissen-
schaft ist verbliiffend. Denn in Goethes Ausserungen zur Revolution
liegt wie bei wenigen Zeitgenossen der Akzent auf der Gleichge-
wichtigkeit von Altem und Neuem, dem Widerstreit von epochalem
Wechsel und langer Invarianz. Er hat die Franzosische Revolution
zum einen als ungeheuren Einschnitt begriffen, zum anderen aber
alles in seiner Macht Stehende gegen diese Zisur aufzubieten ver-
sucht. Genauer: gegen den Charakter des revolutioniren Geschehens
als einer zerstorenden Zisur. In seinen Schriften zur Revolution wird
fast immer das Epochale, der Bruchcharakter des Geschehens zu-
nichst betont. Bisweilen modelliert der Historiker Goethe geradezu
die Ereignisse im Hinblick auf die Brucherfahrung. Gegen diese
Schnittstelle, die “Liicke”, das abgriindige Loch im Boden der Lebens-
welt, aus dem Elementargewalten hervordringen, die das Dasein des
Einzelnen wie ganzer Kollektive schlagartig aus vertrauten Bahnen
reissen konnen, fihren die Texte dann den Widerstand der wand-
lungsresistenten, zdhlebigen Erfahrungsgehalte unseres geschicht-

2 Vgl. Rolf Reichardt, “Thesen zur Konzeptualisierung des revolutionidren Bruchs”,
Die Franzosische Revolution als Bruch des gesellschafilichen Bewusstseins, hg. v.
Rolf Reichardt u. Eberhard Schmitt, Miinchen, Oldenbourg, 1988, S. 662-663.



Memoria mobilis 107

lichen Lebens ins Feld. Das wurde gewohnlich zu schnell mit dem
Hinweis auf Goethes Konservatismus abgetan, frither gar ideologie-
kritisch unter Eskapismusverdacht gestellt. Wer derart auf die politi-
sche Haltung des Autors fixiert war, konnte indessen gar nicht in
den Blick bekommen, wie die Dialektik von Zisur und Kontinuie-
rung, von Bruch und Uberbriickung die Form der Goetheschen
Schriften zur Franzosischen Revolution prigt. Goethes Verfahren, das
“Schrecklichste aller Ereignisse zu gewiltigen”, ist bis in den Rhyth-
mus der Texte hinein eine Profilierung und Entmichtigung des Bruchs.
Wir haben, schreibt der Historiker Reinhart Koselleck, uns bis heute
nicht ausreichend klar gemacht, “warum Goethes Memoiren, seine
Romane, ja selbst seine Dramen so langsam sind”3. An zwei Beispie-
len — der Campagne in Frankreich und den Unterbailtungen deut-
scher Ausgewanderten — mochte ich zeigen, wie Goethe seine Be-
wiltigungsmittel einsetzt. Im Sinn Kosellecks nenne ich diese Mittel:
Symbolisierung, Veralltiglichung und Verlangsamung des rasenden
Geschichtslaufs?. Ein Faktor ‘langsamer Mentalitit’ ist auch die Be-
harrlichkeit der kollektiven Erinnerung. Goethes Texte — so meine
These — setzen gegen die Neuheit der Revolution und die Neuig-
keitssucht des modernen Bewusstseins auf die ausgleichende Ruhe
des europiischen Bildgedichtnisses.

I1.

Die Franzosische Revolution hat sich bekanntlich als gigantischen
Traditionsbruch verstanden und effektvoll darauthin inszeniert. Die
Einfihrung des neuen Kalenders und die massenhafte Umbenen-

3 Reinhart Koselleck, “Goethes unzeitgemisse Geschichte”, Goethe-Jabrbuch, 110,
1993, S. 27-39; hier S. 37.

4 Es geht hier also nicht um die meist betonte Regelmissigkeit und Langsamkeit
der Natur, in der der revolutionsgeschidigte Autor Zuflucht sucht. Die ostenta-
tive Versenkung in die Geschwindigkeit des Pflanzenwachstums ist nur der
dusserste Gegenpol in Goethes Bewiltigungsstrategie, die generell neben der
Langsamkeit ausserbalb der Geschichte auch die Langsamkeit in der Geschichte
zeigen will.



108 Manfred Koch

nung von Orts- und Strassennamen sind die anschaulichsten Beispie-
le fir den Versuch, ganze Schichten des kulturellen Gedichtnisses
auszuloschen und ihm neue Inhalte und Periodisierungen zu implan-
tieren. Die Kalenderreform scheiterte am Widerstand, den die tiefsit-
zende Rhythmik der christlichen Woche allen Versuchen einer ratio-
naleren Zeiteinteilung entgegensetzte. Der 7er-Rhythmus der — mit
Herder zu sprechen — ‘dltesten Urkunde des Menschengeschlechts’
(d.h. Gen. 1-3: Gottes Sieben-Tage-Werk), durch die Praxis von Jahr-
hunderten den Koérpern auch der Revolutionidre eingeprigt, wies die
Angriffe des Dezimalsystems souverin von sich ab’.

Der erste Tag des ‘Jahres Eins der Freiheit’ nach der neuen
Zeitrechnung war der 22. September 1792, der Tag nach der Schlacht
von Valmy. Goethe hat in den autobiographischen Schriften grossen
Wert gelegt auf das Zusammentreffen seines berihmten Spruchs am
Abend der Schlacht mit dem Beschluss der Franzosen, dieses Ereignis
an den Anfang ihrer neuen Zeit, ihren Eintritt in die ‘histoire contem-
poraine’ zu setzen. Auch dies ist eine subtile Form der Geschichtsbe-
wiltigung durch Herstellung omindser Evidenz. “Von hier und heute
geht eine neue Epoche der Weltgeschichte aus und ihr konnt sagen ihr
seid dabeigewesen.”® Es ist, als hitten die Franzosen diese Feststellung
des deutschen Kriegsbeobachters vernommen und pflichtschuldig sich
beeilt, die Zisur — Goethes “neue Epoche” — symbolisch zu markieren.
Die Revolutionire, die an diesem Tag das Gesetz des Handelns wieder
an sich rissen, werden zu Erfiillungsgehilfen des Weimarer Orakels.
Das mythische Muster von Prophezeiung und Erfiillung strahlt solche
Bedeutsamkeit aus, dass die Faktentreue fiir Goethe gar kein Problem
gewesen sein durfte. Die Frage, die heutige kritische Leser der Cam-
pagne in Frankreich bewegt — ob die Szene im Lager sich tatsichlich
1792 so abgespielt hat oder ob Goethe sich nachtriglich, aus der

5 Zur Kalenderreform vgl. den Artikel von Mona Ozouf in Kritisches Worterbuch
der Franzosischen Revolution, hg. v. F. Furet u. M. Ozouf, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp, 1986, Bd. 2, S. 754-708, sowie die Aufsitze von Michael Meinzer und
Reinhart Koselleck in dem Sammelband von Reichardt und Schmitt (Anm. 2).

6 Johann Wolfgang Goethe, Sdmtliche Werke, Briefe, Tagebticher und Gesprdcbhe,
40 Bde., hg. v. Friedmar Apel u.a., Frankfurt a. M., Deutscher Klassiker Verlag,
1985 ff., 1. Abt., Bd. 16, S. 436. Goethe-Zitate werden kiinftig nach dieser
Ausgabe unter der Sigle FA im fortlaufenden Text in Klammern belegt.



Memoria mobilis 109

Distanz von beinahe 30 Jahren, den Spruch in den Mund legte — wire
demgegeniiber gleichgiiltig. Entscheidend fiir den Symboliker Goethe
(der eben kein Historiograph — auch nicht seiner selbst — sein will) ist
die Fihigkeit, dem verworrenen Geschehen selbst sinnfillige Gestalt
gegeben zu haben. Er ist es, der, kaum dem Taumel des “Kanonenfie-
bers” (FA I 16, 434) entkommen, die umherschwirrenden Geschosse
doch gleichsam als Himmelszeichen zu lesen versteht und den ande-
ren den Sinn dieses Tages mitteilt. Gerade wo das Schreckliche
Ubermichtig zu werden droht, findet sich Halt im Vermogen, ihm eine
signifikante Struktur zu verleihen’. Zwar verkiindet der Spruch inhalt-
lich die Sinnlosigkeit des preussisch-Osterreichischen Unternehmens.
Von nun an ist die Franzosische Revolution endgiiltig nicht mehr
rickgingig zu machen, den Monarchien ist der Weg nach Paris
definitiv verbaut. Es gibt kein Zuriick in die alteuropdische Ordnung.
Zugleich bestitigt aber die Form der Totaldeutung, die ein befihigter
Betrachter unmittelbar dem Gescheben entnimmi, ein vormodernes
Weltbild. Um 1800 ist der neueren Geschichtswissenschaft bereits
bewusst, dass angesichts der unabsehbaren Verflechtung aller politi-
schen und 6konomischen Prozesse in der heraufziehenden Weltgesell-
schaft Gber die Bedeutung eines Ereignisses in actu wenig mehr
ausgesagt werden kann. “Jede grosse Begebenheit ist immer fiir die
Zeitgenossen, auf welche sie unmittelbar wirkt, in einen Nebel ver-
hiillt, der sich nur nach und nach, oft kaum nach einigen Menschenal-
tern wegzieht.”® So ein Kirchenhistoriker im Jahr 1795. Die Franzosi-
sche Revolution ist in dieser Perspektive das eminent weligeschichtliche
Ereignis, weil mit ihr das Ende der tiberschaubaren Einzelgeschichten
definitiv bewusst wird. Alle Volker und Nationen ‘haben nun dabeizu-
sein’, werden aufgesogen von einer Weltkommunikation, in der Vor-
ginge und Entscheidungen an weit entfernten Orten einander wech-
selseitig bedingen. Mit diesem Eintritt in eine unabsehbar verflochtene
Welt verliert der Beobachter oder Teilnehmer vor Ort seine ehemals

7 Wolf Lepenies hat dieses Vermogen als “Goethes Geistesgegenwart” beschrie-
ben; vgl. den Aufsatz unter diesem Titel in Frankfurter Aligemeine Zeitung, 79, 5.
April 1997 (Beilage “Bilder und Zeiten”).

8 Zitiert nach R. Koselleck, Art. “Geschichte”, Geschichtliche Grundbegriffe, hg. v.
O. Brunner, W. Conze, R. Koselleck, Stuttgart, Klett-Cotta, 1975, Bd. 2, Sp. 698.



110 Manfred Koch

privilegierte Stellung als potentiell zuverldssigster Historiker. Wer nun
ein weltgeschichtliches Ereignis mit eigenen Augen sieht, kann ironi-
scherweise im Augenblick nichts Aufschlussreicheres mehr sagen, als
dass er dabeigewesen ist. Uber den wirklichen Stellenwert eines
Vorgangs in der Geschichte entscheidet die historische Distanz’.

Goethes Valmy-Spruch beschwort diese Entmichtigung der an-
schaulichen Gegenwart (und damit die Ausgeliefertheit an eine un-
durchschaubare Zukunft) herauf und begegnet ihr zugleich durch
symbolische Formung. Als deutungsbefugte Instanz wird er von den
sprachlosen Soldaten, denen “Besinnung und Urteil” (FA I 16, 4306)
abhanden gekommen sind, angerufen. Wie am Tag zuvor mit Wein,
“erquickt” er die Lagernden nun mit einer Sinnfigur. Ist die Ge-
schichte derart gebannt, kann man zum Gleichbleibendsten des
menschlichen Lebens zuriickkehren: zum Essen.

In diesen Augenblicken wo niemand nichts zu essen hatte, reklamierte ich
einen Bissen Brot von dem heute frith erworbenen, auch war von dem gestern
reichlich verspendeten Weine noch der Inhalt eines Branntweinflischchens
Ubrig geblieben, und ich musste daher auf die gestern am Feuer so kiihn

gespielte Rolle des willkommenen Wundertiters vollig Verzicht tun. (FA 1 16,
436)

Brot und Wein werden zu Befestigungszeichen im Elementaren. Der
Autor, der der amorphen Weltgeschichte die Stirn geboten und ihren
Lauf in der Spruchformel verdichtet hat (und insofern sehr wohl als
“Wundertiter” wirkte), demonstriert als Konsequenz aus alledem die
Riickkehr zu Essen und Trinken. Die Verkiindigung der “neuen Epo-
che” geht nahtlos Uber in die Repetition der einfachsten, iltesten
Lebensvollziige: Nahrungsaufnahme und Schlafen!®.

9 Diesen konstitutiven Aufschub des bistorischen Urteils begreifen die Autoren des
deutschen Vormirz spiter als Chance, in einer an publizistischer Aktualitit
orientierten Literatur die wahre “Geschichtsschreibung der Gegenwart” zu
leisten. Vgl. Ingrid Oesterle, “Der ‘Fiihrungswechsel der Zeithorizonte’ in der
deutschen Literatur”, Studien zur Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperio-
de, hg. v. D. Grathoff, Frankfurt a. Main, Lang, 1985, S. 11-75.

10 Vgl. Karl Lowith, Von Hegel zu Nietzsche, Simtliche Schriften, Bd. 4, Stuttgart,
Metzler, 1988, S. 278f.



Memoria mobilis 111

Der Spruch, der paradoxerweise Beruhigung stiftet, obwohl er
das irreversible Neue anerkennt, ist zumindest in Teilen literarisches
Zitat. Bei Vergil schliesst Aeneas, der der trojanischen Katastrophe
entkommen ist, eine Schilderung des Untergangs seiner Heimat mit
den Worten: “et quorum pars magna fui” (Aewneis 11, V. 6)!!. Nicht
zufillig wird dann auch das Schlussbild des Schlafenden inmitten der
Kriegskatastrophe aus dem mythischen Gedichtnis heraus besetzt.
“Ulyss”, so heisst es, “kann unter seinem auf dhnliche Weise erwor-
benen Mantel nicht mit mehr Behaglichkeit und Selbstgeniigen ge-
ruht haben” (FA 1 16, 437). Die zwei grossen Epen der abendlindi-
schen Literatur Uber Helden, die mit Gotterhilfe die schlimmsten
Schiffbriiche uberstanden haben, liefern die Sinnbilder, in die die
Erzihlung vom modernen Sturm der Geschichte miindet. Mit der
Verkiindigung des Spruchs (Aeneis) und der exemplarischen Hand-
lung des sorglosen Schlafs (Odyssee) iberblendet das abendlindi-
sche Bildgedichtnis den Schauplatz der modernen Weltgeschichte.

“Ich erinnere mich nicht, das wilde zerstorende Kriegsleben in
seiner Verflechtung mit dem stets fortwebenden, erhaltenden Ge-
wohnheitsleben, irgend so wahr und in so auffallendem Gegensatze
dargestellt gefunden zu haben” (zit. nach FA I 16, 915). Sulpiz Bois-
serée hat mit diesem Kommentar die Grundstruktur der Campagne
in Frankreich als erster Leser auf den Begriff gebracht. Durchgingig
setzt Goethe dem Schnellen, Verinderlichen des Kriegsgeschehens,
der Revolutionszeit Giberhaupt, die zihe Beharrlichkeit des ‘fortwe-
benden Gewohnheitslebens’ entgegen. Daher das umstindliche Aus-
malen nicht nur dusserer Alltagsszenerien, sondern vor allem auch
der Mentalitidt des Alltagslebens, die ein Festhalten am Vertrauten in
einer Rhythmik der Wiederkehr ist. Der Eingang bereits, der die
Abende mit den Mainzer Freunden beschreibt, macht deutlich, dass
die politischen Haltungen marginal bleiben, wo Menschen durch
gemeinsame Lebenskreise verbunden sind. Forster, der Clubist, be-
wirkt bei Goethe nur, dass er “wieder in vaterlindischer Luft” sich
behaglich fithlen kann (FA 1 16, 387). Der Aufbruch ins Revolutions-

11  Oesterle (Der ‘Fiibrungswechsel der Zeithorizonte’), S. 41f weist ausserdem auf
eine dhnliche Formulierung des Revolutionsbeobachters Campe hin.



112 Manfred Koch

land wird unter der Hand zu einer Riickreise in die Kindheit, da an
diesem Abend Erinnerungen an Frankfurt heraufbeschworen wer-
den: “was gab es da nicht fiir Anlisse, Anklinge, in einem natir-
lichen, angebornen und angewohnten Vertrauen” (FA 1 16, 387). Die
tiefsitzenden Strukturen des lebensweltlich Vertrauten sind von Be-
ginn an gegenwirtig als das Fundament, dem das Neue nichts anha-
ben kann. Auf jeder Station der Reise wird deshalb Alltag gesucht
und hervorgekehrt. Koselleck hat die Campagne in Frankreich als
eines der “Vorbilder einer heute gesuchten Mentalititsgeschichte”
bezeichnet!2, Sie ist eine grosse Studie iiber die Verlangsamung, die
das Abrupte, Schnelle der neuen Zeit da erfihrt, wo es sich der
Unbeirrbarkeit jahrhundertealter Lebensformen anbequemen muss.

Dennoch wire es falsch, eine einfache Gegeniiberstellung von
chaotischer, reissender Weltgeschichte und Soliditit der Lebenswelt
zu unterstellen. Die Anlage der Valmy-Geschichte zeigt, dass Goethe
die Konsolidierung im Vertrauten nicht als Flucht vor, sondern als
Bewdltigung der Geschichte konstruiert. Der Schriftsteller, Staatsmini-
ster und Kriegsbeobachter nimmt die Herausforderung der neuen
Zeit an und erprobt in seinem sinnlos kithnen Ritt durch den Kano-
nenhagel am eigenen Leib die Zerstorungsmacht, die die alte Welt
mit Untergang bedroht. Wie bei seinen Besteigungen des Brocken
und des Vesuv besteht er in seinem “wunderlichen Eigensinn” gegen
die verniinftigen Begleiter, die ihn “zuricknehmen” (FA I 16, 435)
wollen, auf einer lebensgefihrlichen Grenziiberschreitung. Er kehrt
heil zuriick und findet den Spruch, der dem Ganzen abschliessend
eine Form verleiht. In dieser Perspektive heisst der Spruch aber: Er
war dabei und hat den Wendepunkt, in dem das zerstorerische Neue
sich endgultig durchsetzte, Uberlebt — wie Aeneas den Untergang
Trojas, wie Odysseus die Heimsuchungen Poseidons. Zwar ist unwi-
derruflich eine neue Welt aufgegangen; der dies bestanden hat, wird
ihren Kriften aber trotzen konnen.

12 Koselleck, Goethes unzeitgemdsse Geschichte, S. 38.



Memoria mobilis 113

III.

Der Untergang der alten Welt und die Zerstorung des traditionellen
Gedichtnisses sind Leitmotive auch der Unterbaltungen deutscher
Ausgewanderten. Der Streit zwischen dem jungen Revolutionsenthu-
siasten Karl und dem Geheimen Rat — einem Anhinger des Ancien
Régime — fiithrt zur Uberstiirzten Abreise des Alten. Mit ihm verliert
die Gesellschaft, so formuliert es die Baronesse, “ein unerschopfli-
ches Archiv von Menschen- und Welt-Kenntnis” (FA I 9, 1005). Ohne
eine solche Gedichtnisdimension kann die Gruppe aber offenbar
nicht liberleben. So ist es der andere “Alte”, der ins Mittel tritt, um
die Gesellschaft zu unterhalten — und das heisst hier auch: zu erhal-
ten. In welchem Sinn sein Geschichtenerzihlen eine Gedichtnisstif-
tung unter Bedingungen der Moderne ist, soll im folgenden erliutert
werden.

Analog zur Campagne in Frankreich wird in den Unterbaltun-
gen die Revolution zunichst durch Veralltiglichung und Verlangsa-
mung gebannt. “Grosse Geschichte” und “Weltbegebenheiten” haben
im Archiv des alten Geistlichen keinen Platz, er erzihlt “Privatge-
schichten” (FA 1 9, 1013). Wie die Campagne die Welterschiitterung
in Essen, Trinken und Schlafen iibergehen lisst, soll hier die Gesell-
schaft zu einem anderen Elementaren zurtickgefiihrt werden: dem
Lieben. Der Alte kiindigt seine Sammlung an als eine Phinomeno-
logie dessen, “wodurch Minner und Frauen verbunden oder ent-
zweiet, glicklich oder ungliicklich gemacht [...] werden” (FA I 9,
1014). Das Spektrum des anthropologisch Grundlegenden ist damit
beinahe vollstindig. Essen und Trinken, Wachen und Schlafen, Has-
sen und Lieben, Altern und Sterben geben — bei aller kulturellen
Uberformung — die invarianten Rahmenbedingungen menschlicher
Existenz ab. Reden und Einander-Etwas-Erzihlen aus Glicks- oder
Leidenserfahrungen heraus sind wohl ebenfalls geschichts- und kultur-
tibergreifende Universalien (was und wie wir essen, lieben, schlafen,
altern, als Gliick oder Ungliick empfinden, erzihlen oder verschwei-
gen, ist kulturell bestimmt; dass wir dies in einem Menschenleben
tun, hingegen nicht). Der Alte fihrt mit seiner Ankiindigung die
Zuhorer-Gesellschaft zum Grund des Gesellschaftlichen Uberhaupt:
wie kommen Menschen zusammen? Die aktuellen Entzweiungen



114 Manfred Koch

und versuchten Versbhnungen riicken damit in eine relativierende
Weite ein.

Die Unterbaltungen werden dann — das ist die zweite triviale, aber
nicht unwichtige Feststellung — immer linger, die Erzihlzeit nimmt
bestindig zu. Stehen am Anfang kurze Geschichten, auf die die
Gesellschaft der Rahmenhandlung einigermassen hektisch, in Hin-
und Widerrede, oft auch mit Unterbrechungen und Einwlirfen, rea-
giert, so sind die zwei moralischen Erzihlungen des zweiten Tags
und vor allem auch das abschliessende Mirchen Geschichten, die
einen langen Atem brauchen. In dem Mass, in dem die Erzihlungen
sich ausbreiten, tritt das nervés kommentierende, applikationssiichti-
ge Gesprich des Rahmens zurtick, bis es beim Mirchen ganz ver-
schwindet. Lingere Dauer, eine langsamer verfliessende Zeit, indi-
ziert auch die Vorbereitung des Alten auf das Mirchen. Wihrend er
sonst ad hoc aus seiner Erinnerung entnehmen kann, was die Situa-
tion erfordert, beliebige Geschichten sofort aus seinem Gedichtnis
abrufbar scheinen (vgl. FA 1 9, 1038), unternimmt er nun einen
vertiefenden Erinnerungsspaziergang:

Lassen Sie auf meinem gewohnlichen Spaziergange erst die sonderbaren Bilder
wieder in meiner Seele lebendig werden, die mich in frihren Jahren oft
unterhielten. Diesen Abend verspreche ich Thnen ein Mirchen, durch das Sie
an nichts und an alles erinnert werden sollen. (FA 19, 1081)

Mit der Zeit, die der Erzdhler braucht, um sich zu sammeln, wichst
auch die Reflexionszeit der Geschichte. Die Leere, in die das Mir-
chen hineingesetzt wird und in die es miindet, ist auch der Raum
eines unendlich hin und hergehenden Erinnerns, ein Raum der be-
sinnlichen Correspondances, kénnte man sagen. Mit der Verifikations-
wut der Zuhorer ist es nun vorbei.

Der Alte bezeichnet seine Sammlung als “Warenlager” (FA I 9,
1038) und tritt, bevor er zu seinem Spaziergang in die Vergangenheit
aufbricht, tiberhaupt wie ein Handelsmann auf, der hier und dort aus
seiner Palette von Stoffen und Motiven herausgreifen kann, was dem
Kunden beliebt (der Ausdruck “Warenlager” fillt auch unmittelbar
vor der Erzihlung der ersten Kaufmannsgeschichte). Die Unterbal-
tungen sind, wenn ich recht sehe, der erste Text Goethes, in dem



Memoria mobilis 115

die Distributions- und Marktmetaphorik fiir die Figur des Autors eine
zentrale Rolle spielt. In den Noten und Abbandlungen zum West-
ostlichen Divan ist der Dichter dann deutlich als Basarhindler vorge-
stellt, der Giiter verschiedenster kultureller Provenienz aufgreift, zu
neuen Kollektionen zusammenstellt und auf diese Weise eher ein
begabter Verwalter und Mischer von Traditionsbestinden als auto-
chthoner Schopfer ist!3. Konsequent weist der Alte auch bis zu
seinem Erinnerungsspaziergang alle Anspriche auf Originalitit und
literarisches Niveau zurlick. Was er und die anderen zwei Minner
vor dem Mirchen zum Besten geben, ist denn auch tatsichlich — mit
einer Ausnahme — dem Magazin fertiger Geschichten entnommen.
Zur Poetik der Novelle gehort seit Boccaccio die Geringschit-
zung des neuen Genres, des Genres der Neuheit. Novellistik ist eben
“Unterhaltung” und keine hohe Kunst. Die Geschichten sollen stimu-
lierend und kurzweilig sein, gezielt auf ein weibliches Publikum,
dem damit Ablenkung von ernsten Liebessorgen verschafft wird (so
in der Vorrede des Decameron). Oft fiihlt sich der Erzihler bemiis-
sigt, seinen Vortrag zu beglaubigen: sei’s durch den Hinweis, dass
das Erzihlte vor kurzem wirklich so geschehen ist, sei’s durch Beru-
fung auf Quellen, die es ihm gerade so zugetragen haben. All dies
deutet auf die Entstehung der Novelle aus dem Geist der Handels-
nachricht!, Fiir solche Geschichten als “Waren” gilt demnach, dass
die spontane Attraktivitit, die Umlaufgeschwindigkeit und die Kon-
vertibilitidt des Produkts die Frage nach der inwendigen Beschaffen-
heit zuriickdringt. Auch Goethes Alter greift auf dieses Repertoire
zurick. Zwar genligt zur Aufnahme in seine “Sammlung” der blosse

13 Vgl. Norbert Altenhofer, “Geistiger Handelsverkehr'. Poetik und Hermeneutik
beim spiten Goethe”, ders., Poesie als Auslegung, Heidelberg, Winter, 1993,
S. 167-181; Hannelore Schlaffer, “Gedichtete Theorie. Die ‘Noten und Abhand-
lungen’ zum ‘West-0stlichen Divan™, Goethe-Jabrbuch, Bd. 101, 1984, S. 218-233;
sowie neuerdings — stark {iberpointiert — Enrik Lauer, Literarischer Monetaris-
mus. Studien zur Homologie von Sinn und Geld bei Goethe, Goux, Sobn-Rethel,
Simmel und Lubmann, St. Ingbert, Rohrig, 1994, S. 215-296.

14  “Die kurze Erzihlung ist der amiisante oder der erbauliche Abglanz der Handels-
nachricht.” Peter Brockmeyer, Lust und Herrschaft. Studien iiber gesellschaftliche
Aspekte der Novellistik: Boccaccio, Sacchetti, Margarete von Navarra, Cervantes,
Stuttgart, Metzler, 1972, S. VIIL



116 Manfred Koch

“Reiz der Neuheit” (FA I 9, 1013) nicht; was er erzihlt, soll nicht
folgenlos im fliichtigen, unreflektierten Genuss verpuffen (vgl. ebd.).
Dennoch ist ihm klar, dass ohne Neuigkeitsstimuli diese Gesellschaft
gar nicht zum Zuhoren zu bewegen wire. Ein aufgeregtes Publikum
— so konnte man die Strategie des Alten umschreiben — ldsst sich
von der traumatischen Fixierung auf die schreckliche Weltbegeben-
heit nicht durch Geschichten ablenken, die Ruhe, Geduld oder gar
kontemplative Versenkung verlangen. Das politische “Interesse des
Tages” (FA I 9, 1009) kann verbannt werden!®, nicht aber das Be-
diirfnis nach Interessantem. Das “Interessante” ist in derartigem Mass
Leitbegriff der Unterbaltungen, dass man sich fragt, ob die Gleichzei-
tigkeit mit Friedrich Schlegels Studium-Aufsatz ein Zufall ist (beide
Texte entstanden 1795). Dass Goethes Erzihlzyklus in den ausufern-
den Gesprichen des Rahmens eine immanente Poetik der Novelle
entfaltet, wurde oft bemerkt. Wie genauer im Zusammenhang mit
der zeitgendssischen Diskussion liber die grundsitzliche Orientierung
der modernen Literatur am Interessanten, Neuen, Verbliffenden und
vielfiltig Wechselnden die Novelle hier als moderne Gattung schlecht-
hin prisentiert wird, muss noch eingehender untersucht werden.

Die Parallele zu Schlegel wiirde darauf hinweisen, dass die
Aufgeregtheit der Goethe-Figuren nicht nur mit der politischen Um-
wilzung zu tun hat. Vor allem bei den Jilingeren (Luise, Karl, Fried-
rich) scheint es Goethe generell um die Darstellung eines Publikums

15 Ginzlich ausgeschlossen wird es ja nicht; die Baronesse als die legislative
Instanz der Gruppe kommt vielmehr auf die famose Idee, die verschiedenen
Diskurse zu trennen und vereinzelt zu institutionalisieren. Nicht die ganze
Gesellschaft redet dauernd uber alles, sondern es gibt von nun an den politi-
schen Diskurs in Untergruppen auf Spaziergingen, das Alltagsgesprich im Haus
und die Institution Geschichtenerzihlen am Abend. Das Erzihlen (die Literatur)
hat also keineswegs fundierende Funktion fir das Ganze der Gemeinschaft.
Literatur ist nur ein Teilbereich des sozialen Lebens, auch fir sie gilt, dass sie
nichts allein vermag, sondern nur im Zusammenwirken der verschiedenen
institutionellen Teilbereiche ihre Wirkung entfaltet. Die Unterhaltungen sind
auch ein Text, der in uniiberhérbarer Anspielung auf Montesquieu die Literatur
als ein gesellschaftliches Subsystem unter anderen behandelt und die Frage nach
ihren Beziehungen (den interdependenten “rapports” Montesquieus) zu den
tibrigen stellt.



Memoria mobilis 117

zu gehen, das nicht mehr aus einem einheitlichen Bildungshinter-
grund heraus lebt (fundiert letztlich im Buch der Bicher), sondern
das durchs ‘Lesen der Journale’ die schnelle Rezeption von Ge-
schichten mit kurzer Halbwertszeit bereits verinnerlicht hat. Die Nei-
gung “der grossen Menschenmasse [...] zu ewiger Zerstreuung” (FA 1
9, 1012) ist der Ausgangspunkt fiir das Bildungsprogramm des Abbé.
Nicht nur rechtfertigt er das Bediirfnis nach boshaftem Klatsch und
die Freude am Sensationellen, weil eine kathartische Wirkung davon
ausgeht!®. Er scheint iiberdies begriffen zu haben, was den Hinter-
grund der neuen Journalsucht der Jiingeren ausmacht. Die Mitglieder
moderner Gesellschaften fiihren nicht ungebrochen, vor dem Hinter-
grund einer verbindlichen und religiés sanktionierten Tradition, die
Praxis ihrer Viter und Vorviter fort, sondern partizipieren an einer
Pluralitit von Lebensformen und Lebenswelten. Wilbelm Meisters
Lebrjabre — der Text, den Goethe zu dieser Zeit grindlich um-
schreibt — ist u.a. ein Roman iiber die Vielfalt von Lebenswegen, die
sich vor den Heranwachsenden nun — mit dem Eintritt in die moder-
ne Gesellschaft — auftun. Wilhelms Konflikte entstehen durch die
Konkurrenz verschiedener Lebensordnungen (Okonomie bzw. Beruf,
Staat, Familie, intime Liebe, Kunst, Religion), die — mit Max Weber
gesprochen — eigengesetzlich geworden sind und mit ihren dif-
ferierenden Wertanspriichen das Subjekt zu zerreissen drohen. In
dem Mass, in dem die Freiheitsgewinne der modernen Gesellschaft
mit Verunsicherung einhergehen, wichst das Bediirfnis nach dauern-
der imaginirer Vergegenwirtigung einer Vielzahl von Lebensliufen,
Krisensituationen und Bewiltigungsstrategien anderer. Im Grunde
hat sich daran bis zur heutigen Konjunktur von Talk-Shows wenig
gedndert.

Die Unterbaltungen sind Goethes Soziologie der modernen Ge-
sellschaft in nuce. Sie stellen an jener exemplarischen Gruppe von

16 Vgl. Peter Pfaff, “Das Horen-Mirchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe
tiber die idsthetische Erziehung”, Geist und Zeichen, hg. v. H. Anton, Heidelberg,
Winter, 1977, S. 320-352, hier S. 323; Gerhard Kurz, “Das Ganze und das Teil. Zur
Bedeutung der Geselligkeit in der sthetischen Diskussion um 1800", Kunst und
Geschichte im Zeitalter Hegels, hg. v. C. Jamme, Hamburg, Meiner, 1996, S. 91-
113, hier S. 107.



118 Manfred Koch

Menschen, die ihre alte Ordnung verloren haben, die Frage, wie
Gesellschaften nach der Zisur ‘1789’ Zusammenbhalt finden kénnen.
Die Fundierung in einem gemeinsam geteilten Gedichtnis spielt
dabei eine besondere Rolle. Was kann in der nachrevolutioniren
Gesellschaft den Verlust jenes “Archivs”, fiir das der Geheime Rat
stand — das verbindliche kulturelle Gedichtnis der alteuropiischen
Welt — ersetzen? Die Baronesse richtet diese Frage an Karl, und er
weiss keine Antwort. Fiir ihn, den ratlosen Vertreter des Neuen, tritt
als wahre Gedichtnisinstanz “der Alte” ein. Die verbliffende Moder-
nitit von dessen Geselligkeitskonzeption liegt aber darin, dass er
schnelle Beweglichkeit, nervose Neugier nach stofflicher und kultu-
reller Vielfalt und Zerstreuungssucht als Bedingungen der Bildung
eines kulturellen Gedichtnisses in der Moderne anerkennt. Die De-
batten des 18. Jahrhunderts um das deutsche Nationaltheater, um ein
ersehntes Nationalepos der Deutschen, schliesslich um eine Neue
Mythologie oder “Nationalphantasie” waren immer auf ein fundie-
rendes Zentrum gerichtet, aus dem die Bindungskraft einer kollek-
tiven Identitit bezogen werden sollte. Aus einer gemeinsamen Miite
heraus sollte vereinigender Geist das Gemeinwesen beseelen. Gera-
de die Auszeichnung des Dramas war typisch fiir Deutschland: kul-
turelle Einheit sollte gestiftet werden durch eine subventionierte In-
stitution, die — in der Art eines kultischen Zentrums — der verbindliche
Bezugspunkt fiir das Denken und Fihlen der Nation gewesen wire.
Die ‘Einheit’, die der rasant wachsende Buch- und Zeitschriftenmarkt
in dieser Zeit herstellte, war demgegeniiber Anathema. 1797 formu-
liert jedoch Friedrich Schlegel die Idee, dass “gemeinschaftliche Bil-
dung” hervorzubringen vor allem die Verfasser ‘leichter’, schnell zir-
kulierender Prosa berufen seien. “Eigentlich kiinstlerische Schriften
sind wohl in unserem Zeitalter weit weniger geschickt, ein gemein-
sames Eigentum aller gebildeten und bildungsfihigen Menschen zu
sein”!’. Der deutsche “Klassiker”, der deutsche Nationalschriftsteller
ist fir Schlegel deshalb — zur Verbliffung wohl der meisten Leser —
Georg Forster. Denn Forsters Texte sind Deutschlands beste Produk-

17  Friedrich Schlegel, Kritische Schriften, hg. v. W. Rasch, Miinchen, Hanser, 19713,
S. 325.



Memoria mobilis 119

te fiir den geistigen Handelsverkehr!®. Sie verbinden Elemente engli-
scher und franzosischer Kultur mit deutschen Qualititen zu einer
zusammengesetzten, interessanten Kulturware, die — gerade weil ihr
die Zentnerschwere alles Klassischen abgeht — rasch weite Verbrei-
tung findet!?.

Ein dhnliches Zirkulationsmodell moderner geistiger “Gesellig-
keit” vertritt zwei Jahre vor Schlegel bereits Goethes Abbé*. Auch
ihm ist es, wie Schlegels Forster, um ‘echte Popularitit’ zu tun. Er

18 Den “Verkehr auch der geistigen Waren und Erzeugnisse” nach Kriften “zu
beférdern”, sei Forsters Hauptanliegen gewesen. Ebd., S. 345. Goethe war mit
den zeitgenossischen Geldzirkulationstheorien im Gefolge der Adam-Smith-
Rezeption in Deutschland bestens vertraut (z. B. Johann Georg Bisch); vgl. die
einschligigen Kapitel bei Bernd Mahl, Goethes dkonomisches Wissen, Frankfurt
a. Main u.a., Lang, 1982.

19 Die Metaphorik der “Ideen in Umlauf’ durchzieht Forsters Ansichten vom
Niederrbein. Einer der wichtigsten Autoren in diesem Kontext ist der Popular-
philosoph und Adam Smith-Ubersetzer Christian Garve. Im letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts macht Garve in mehreren luziden Abhandlungen deutlich, dass das
kulturelle Gedichtnis der ‘Neueren’ unweigerlich durch den Rhythmus schnell
wechselnder Stoffe und Moden geprigt sein wird, die auf dem europiischen
Markt der Geistesglter miteinander konkurrieren. Zirkulierende Moden gewin-
nen tendenziell die Oberhand Uber gewachsene Traditionen: “Wenn die alten
Volker das, was Mode heisst, weniger gekannt haben [...], so liegt die Ursache
darinn, [...] dass iberhaupt zu keiner Zeit und in keinem Welttheile, ein System
so vieler, so gesitteter und so genau mit einander verbundner Staaten existirt hat,
als in den letzten Jahrhunderten in Europa. So wie die oftere Mittheilung der
Gedanken, und unter einer grossern Anzahl von Menschen, einen schleunigern
Fortgang der Meynungen hervorbringt: so entstehn auch desto mehr Abwechs-
lungen in Sitten und Sachen des Geschmacks, in einem je grossern Bezirke sich
die Menschen einander zum Muster dienen.” Popularpbilosophische Schriften,
hg v. K. Wolfel, Bd. 1, Stuttgart, Metzler, 1974, S. 456.

20 Das ist auch ein Hieb gegen Schillers Programm, mit Hilfe der Horen als dem
neugegriindeten Zentralorgan des deutschen Geistes idsthetische Erziehung zu
praktizieren. Seit Mitte der siebziger Jahre werden die Unterbaltungen immer
hiufiger als Gegenentwurf zu Schillers Briefen gelesen; vgl. neben den in Anm.
16 erwihnten Aufsitzen von Pfaff und Kurz v.a.: Bernd Briutigam, “Die
isthetische Erziehung der deutschen Ausgewanderten”, Zeitschrift fiir deutsche
Philologie, 96, 1977, S. 508-539; Ulrich Gaier, “Soziale Bildung gegen isthetische
Erziechung. Goethes Rahmen der ‘Unterhaltungen’ als satirische Antithese zu
Schillers ‘Asthetischen Briefen’ I-IX”, Poetische Autonomie?, hg. v. H. Bachmaier
u. Th. Rentsch, Stuttgart, Klett-Cotta, 1987, S. 207-272. Analog verweigert sich



120 Manfred Koch

weiss, dass die Bildung gesellschaftlichen Bewusstseins sich immer
mehr in “aufgeregten” Gemiitern?! abspielt, die iiberladen sind mit
wechselnden Geschichten unterschiedlicher Herkunft und Bildlich-
keit, differierenden Erzidhltechniken und -niveaus. Was er anzubieten
hat, ist deshalb auch ein “Warenlager”, das gleichermassen Altes und
Neues, gattungsmdissig Hoheres und Niederes, kulturell Fernes und
Nahes umfasst. Als Handelsmann auf einem solchen Grossmarkt
europaweit zirkulierender Geschichten ist der Alte auch die erste
Figuration der Goetheschen “Weltliteratur”. Denn Weltliteratur ent-
steht, wenn durch das Kraftloswerden verbindlicher Traditionen den
Schriftstellern die Literaturen aller Epochen und der verschiedensten
Kulturen in gleicher Weise auf dem einen Weltmarkt der literarischen
Kommunikation zur Verfiigung stehen??,

Das kulturelle Gedichtnis als “Warenlager”, als Umschlagplatz fiir
eine bewegliche Menge von Geschichten, die ihren Reiz zum Teil mit
der Neuigkeit dahin haben, ist indessen nur der eine Pol der Goethe-
schen Konzeption. Die “Sammlung” des Alten fillt ja, wie erwihnt,
keineswegs mit der Masse der aktuell umherschwirrenden Geschich-
ten zusammen. Der Alte hat schon ausgewihlt und komponiert, eine
erste Liuterung des stofflichen Chaos im Hinblick auf perennierende
Strukturen vorgenommen. Ausgehend von, ja vermittelt durch das
moderne Zirkulationsgeschehen soll ein Riickgang in die tragenden

Goethes ebenfalls 1795 in den Horen (und ebenfalls anonym) veroffentlichter
Aufsatz Literarischer Sansculottismus dem allgemeinen Gejammer (iber das
Fehlen eines “Mittelpunktes” im deutschen Geistesleben. Auch hier betont
Goethe gegen die Idee des kulturellen Zentrums das publizistische Modell der
Entstehung einer guten prosaischen “Schreibart” durch die unaufhaltsame Ver-
breitung der “kritischen Blitter, Journale und Kompendien” (Hamburger Aus-
gabe, Bd. 12, S. 243f)).

21 Die Aufgeregten heisst das dritte Drama Goethes, das als Reaktion auf die
Franzdsische Revolution entstand. Die positive Hauptfigur dieses Stiicks ist die
Griifin, die “in allem, was das Schicksal des Menschen betrifft, langsam zu Werke
[geht]” (FA I 6, 174).

22 Indiesem Sinn hat — neben Karl Marx — niemand den Begriff besser umschrieben
als Jacob Burckhardt: “Wenn wir nun die Kultur des 19. Jahrhunderts als Welt-
kultur betrachten, so finden wir sie im Besitz der Traditionen aller Zeiten, Volker
und Kulturen und die Literatur unserer Zeit ist eine Weltliteratur.” Weltgeschicht-
liche Betrachtungen, hg. v. Rudolf Marx, Stuttgart, Kroner, 1978, S. 68.



Memoria mobilis 121

Fundamente des figuralen Gedichtnisses erfolgen. Die Vereinigung
der beiden Seiten — Umlaufgeschwindigkeit und basale Ruhe — stellt
das Mdrchen in seinem Schlussbild vor: der Fluss mit der Briicke, tiber
die ein reger Verkehr “hin und wider” geht, auf der einen Seite; der aus
der Tiefe der Zeiten aufgestiegene Tempel auf der anderen. Diese
Konstellation bleibt bestimmend fiir Goethes Werk der zweiten Le-
benshilfte. Die Ausserungen zur Weltliteratur weisen durchgingig
dieselbe Zweipoligkeit auf: eine Metaphorik des Umlaufs, der merkan-
tilen Beweglichkeit auf der einen Seite (“geistiger Handelsverkehr”);
eine religidse, genauer: johanneische Vereinigungssprache auf der
anderen (“Kindlein, liebet euch”). Unschwer kann auch das Ende von
Faust II auf diese Grundkonstellation hin interpretiert werden. Faust
baut Kandle, die eine Beschleunigung des Warenverkehrs ermogli-
chen und stirbt (wie unverstindigt auch immer) im Gestus des alten
Mose, dem der Ausblick ins gelobte Land gewihrt wird.

Ich unterstehe mich nicht, zum Abschluss die 672. Gesamtdeu-
tung des Goetheschen Mdrchens vorzulegen. Will man aber begrei-
fen, wie die Konjunktion des schnellen, pluralen Neuen mit dem
tiefen, fundierenden Alten zustandekommt, miissen wenigstens eini-
ge Strukturen dieses Ritseltexts nachgezeichnet werden.

Entscheidend ist zunichst, dass die skizzierte Zweipoligkeit in
der Rahmenerzihlung und den Geschichten des Zyklus vorbereitet
wird. Die Unterbaltungen sind insgesamt geprigt durch eine Grund-
opposition, die sich in mehreren Begriffspaaren entfalten lisst: Neu-
es und Altes, Rasanz und Ruhe, Zerstreuung und Sammlung, Aktuali-
tit und Gedichtnis, Warenumlauf und Liebesvereinigung, Geld und
Sinn. Ein Beispiel fiir die Bewegung zwischen beiden Polen ist, wie
schon gezeigt, der Alte, der als Geschichtenhindler mit seinem Ma-
gazin der schnell abrufbaren Novellen kokettiert, um sich zuletzt zu
einem kontemplativen Erinnerungsspaziergang aufzumachen. Ein an-
deres — ich weise darauf hin, weil die Geschichte unter diesem
Aspekt noch nicht gelesen wurde — wiren die zwei Minnerfiguren
der Prokurator-Novelle. Die sittliche Pointe des abgewendeten Ehe-
bruchs hat Goethe an seiner Vorlage offenbar weniger interessiert als
die Wiederkehr jener Grundfigur. Der Ehemann des schonen Mid-
chens ist Kaufmann, den die intime Liebe im ruhigen Heim auf
Dauer nicht von den Reizen der wechselnden Mirkte ablenken kann.



122 Manfred Koch

Abreisend empfiehlt er seiner Frau selbst eine — allerdings moderier-
te — Abwechslung des Liebeslebens. Sie hilt auch Ausschau auf dem
Markt der Freier und heftet — durch ihr Fenster wie durch eine
Schaufensterscheibe spihend (FA I 9, 1046) — die Augen auf einige
in Frage kommende Galane. Erfolgreich ist schliesslich jedoch der
Prokurator, der “mit beddchtigen Schritten, in sich gekebrt und mit
niedergeschlagenen Augen’ (FA 1 9, 1048; Hervorh. M. K.) an ihr
voriibergeht. Bei der Entsagungskur des Prokurators geht es so weni-
ger um eine Rettung der Institution Ehe als um diesen Vorgang: die
Transformation des schweifenden, schnell wechselnden, ‘kaufminni-
schen’ Interesses ins Kontemplative, Ruhige. Die Analogie zur Ent-
wicklung des Alten legt nahe, auch die Prokurator-Geschichte als
einen Text Uiber Strukturierungen der Einbildungskraft zu lesen. Der
Ubergang vom spontan Frappierenden, “Interessanten” zur langen
Besinnung wire dann ihr eigentliches Thema (der Prokurator ist ja
ein listiger Verlangsamer).

Im Mdrchen sind die Agenten der Zirkulation die Irrlichter. Als
“Priagstocke fir den Geld- wie fiir den Gedankenverkehr” hat sie
bereits Camilla Lucerna, die Altmeisterin der Mdrchen-Interpretation,
bezeichnet??>. Woher sie kommen, ist nicht genau auszumachen. Sie
tauchen auf am neuen Ufer?*, kennen sich offensichtlich aber dort
nicht aus, denn sie suchen die schone Lilie auf der anderen Seite.
Als einzigen Figuren des Mirchens ist ihnen keine bestimmte Lokali-
tit zugewiesen; Ortlosigkeit, extreme Unruhe, Feindschaft gegen Bo-
denverhaftung macht ihr Wesen aus. “Frichte der Erde” (FA I 9,
1083) sind der Gegensatz zu ihrem Zahlungsmittel, den Goldmiin-
zen; ihr Erscheinen auf dem alten Ufer ist ersichtlich der Einbruch
der Geld- in eine reine Naturalwirtschaft. Davon nimmt jedoch die
Verbindung zwischen den Ufern, die beginnende Synthesis von Al-
tem und Neuem ihren Ausgang. Die vormoderne Welt des alten
Ufers erwacht im Schein des neuen Zirkulationsmediums. Das ge-

23 Camilla Lucerna, “Goethes Ritselmirchen”, Eupborion, 53, 1959, S. 41-60, Zitat
S. 45.

24 Terminologie nach Friedrich Ohly, “Romisches und Biblisches in Goethes
Mirchen”, Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur, 91, 1961/62,
S. 147-166.



Memoria mobilis 123

schieht allerdings eher aus Versehen. Geplant ist jedenfalls wenig in
den Aktionen, die den Anfang des Mdrchens ausmachen, heilbrin-
gend ist das Gold/Geld der Irrlichter auch nur aufgrund eines gliick-
lichen Zufalls. Trifft es nimlich zusammen mit einer wirklichen Auf-
16sungskraft (dem Fluss), verstirkt seine abstrakte Dynamik die Gewalt
des Elementaren bis zur Katastrophe. Glicklicherweise sammeln sich
die wahllos verstreuten Goldstiicke im Kahn und kénnen vom Fihr-
mann in den steinernen Massiven der alten Welt entsorgt werden.
Gefahrlos ist der irrlichtelierende Geldfluss also, wo er statt mit
Fliissigem, seinerseits schon unruhig Bewegtem, mit Starrem in Kon-
takt kommt. Dort wirkt er sogar belebend.

Diese krude monetarische Deutung der Irrlichter ist keineswegs
unvereinbar mit jener anderen, in der Forschung verbreiteten Lesart,
die sie als “lumiéres” — franzdsische Aufklirungslichter — versteht.
Die Hinweise auf Frankreich sind in der Tat schwer zu tbersehen:
die chevalereske Geschmeidigkeit der zwei schwebenden Gesellen,
ihre flinke Rhetorik, ihr koboldhafter Esprit. Auch hier kommt es
Goethe aber offensichtlich weniger auf die Inhalte als auf die mer-
kantile Geschicklichkeit des franzdsischen Denkens an. Der Frank-
reich-Aspekt der Irrlichter betont den Ideen-, ihr Gold-Aspekt den
Geld-Verkehr. Noch in den Ausserungen zur Weltliteratur ist Frank-
reich fir Goethe das Land, das unter den Bedingungen der neuen
Weltoffentlichkeit am meisten zu gewinnen hat, weil seine Medien-
macht eine besonders erfolgreiche schnelle Verbreitung und Ver-
marktung seiner Geistesgliter erlaubt. Darauf beruhte fiir ihn bereits
die Weltwirkung der franzdsischen Aufklirungsphilosophie. Der Rei-
sende Voltaire war schon rein physisch ein ungewohnlich bewegli-
cher Philosoph, er und die Enzyklopiddisten bedienten sich eines
ganzen Spektrums philosophischer und literarischer Gattungen so-
wie geschickter Publikationsstrategien, um ihre Gedanken unter die
Leute zu bringen®. Von der seriésen Abhandlung tiiber den experi-
mentellen Essai, von provozierenden Dramen bis hin zu philosophi-
schen Erzdhlungen und Romanen (manchmal im orientalischen Ge-

25 Fur die Enzyklopidisten hat das Robert Darnton in einer wunderschonen
Fallstudie gezeigt: Gldnzende Geschdyfte. Die Verbreitung von Diderots ENCYCLO-
PEDIE oder: Wie verkauft man Wissen mit Gewinn?, Berlin, Wagenbach, 1993.



124 Manfred Koch

wand), konnten je nach Marktlage die verschiedensten Uberzeu-
gungsstrategien eingesetzt werden. Wihrend man sich in Deutsch-
land in der Wolffschule noch um die zunichst schwerfillig klingende
Eindeutschung der alten lateinischen Terminologie bemiihte, war
diese Philosophie mit der Nationalsprache verschmolzen, die zu-
gleich die Sprache der Gebildeten in ganz Europa war. Die Verach-
tung des plumpen Deutschen bildete zusammen mit der Verachtung
der niederen, marktgingigen Prosagattungen in Deutschland ein Syn-
drom, das publizistische Erfolgstiichtigkeit verhinderte. Frankreich —
der gingigen Kulturcharakteristik um 1800 zufolge die schlechthin
konversierende Nation, das Volk, dem die bestindige Unterhaltung
(im Doppelsinn von Vergniigung und Gesprich) in Fleisch und Blut
sass — verfiigte beim Eintritt in die Epoche der Weltliteratur tiber
einen medialen Vorsprung. Deutsche Ideen mochten zwar, wie zahl-
reiche Autoren im Umkreis des Frithidealismus reklamierten, ‘tiefer’
sein und Letztbegrindungsanspriichen besser geniigen. Dafiir waren
sie aber unpopulirer, unsinnlicher und ungleich langsamer als fran-
zOsische, im geistigen Handelsverkehr Europas hinter den Konkur-
renten ein gutes Stiick zurlck.

Goethes Unterhaltungen gehen davon aus, dass die Bedingun-
gen moderner Kommunikation unhintergehbar sind. Es sind die “leuch-
tenden Scheiben” (FA I 9, 1083) der Irrlichter, die die Schlange in
ihrer Tiefe aus dem Schlaf erwecken, es sind die Irrlichter, die be-
rufen sind, die Pforte des alten Heiligtums zu erdffnen (11006), es
sind die Irrlichter, die mit ihrem Geld-Schein dem Weisheits-Schein
der Lampe des Alten erst zur Wirksamkeit verhelfen (1088f.)?°. Das
kontemplative Eingedenken der klassischen Leitbilder, in denen auch

26 Ein anderes Beispiel fiir diese Konjunktion wire der Beginn der Wanderjabre.
Hier geht allerdings die Bewegung von den Fundamenten der Kultur- und der
Naturgeschichte aus (St. Joseph der Zweite, Montan), um mit dem ziemlich
abrupten Eintritt in die Welt des Oheims in der Zirkulationssphire anzukommen.
Der Garten des Oheims hat nichts gemein mit den alten Lustgirten und Parks,
die, in jeweils anderer Weise, als eminente Orte der Erinnerung dienten, sondern
ist nur auf aktuelle Brauchbarkeit hin angelegt. Das Schloss des Oheims pri-
sentiert keine Ahnengalerie, sondern “blosse Portrite” von Zeitgenossen. Auf
diesem ‘Markt’, der in der Art einer Weltausstellung das Zeitgemisse von Uber-
allher zusammenbringt, beginnt charakteristischerweise im Roman auch der
Austausch von Novellen (aus Italien, England, Frankreich und Deutschland).



Memoria mobilis 125

wir Modernen noch unsere Existenz auslegen konnen, findet statt im
modernen, ‘aufgeregten’ Bewusstsein. Die unterirdische Fahrt des
Tempels ans neue Ufer kann zweifellos als ein Bild fiir das kulturelle
Gedichtnis gelesen werden: das zuletzt wirkungslos gewordene Alte
taucht als verbindliches Fundament im neuesten Bewusstsein auf,
das seinerseits durch einen flutenden, geldinduzierten Verkehr in
mehrere Richtungen gekennzeichnet ist.

Seit einem Aufsatz von Friedrich Ohly aus den frithen sechziger
Jahren wissen wir, wie genau die alte Welt, die hier wieder An-
schluss an das kulturelle Gedichtnis der Moderne gewinnt, auf Rom
zu beziehen ist?’. Wegweisend an Ohlys Interpretation war nicht,
dass er einzelne romische Vorbilder fir bestimmte Details des Goe-
the-Textes nachweisen konnte. Entscheidend ist vielmehr, dass in
seiner Lektiire das Rom des Mirchens — der Tempel am Fluss — als
Reflexionsstitte, Ort einer wechselseitigen Widerspiegelung verschie-
dener Geschichtsdenkmiler und -epochen begreifbar wird. Der Tem-
pel ist nicht einfach ein Ruhendes, Unerschiitterliches, sondern gleich-
sam die Chiffre fiir Vorginge kultureller Transformation und fir eine
Erinnerung, die sich zwischen verschiedenen Schichten der Vergan-
genheit hin und her bewegt. Die Tempelkuppel ist die Kuppel des
Pantheons (antikes Rom), die sich in der Kuppel von St. Peter
(christliches Rom unter Einschluss der Renaissance) spiegelt®®; zu-
gleich weist der Tempel durch seine Ostausrichtung nach Jerusalem.
Die Sprache, die im Tempel gesprochen wird, ist denn auch zuneh-
mend durchsetzt von Anklingen ans Alte Testament und die Johan-
nes-Apokalypse. Zweifellos geht es hier — biographisch gesehen —
um Goethes Festhalten an der Unversehrbarkeit seiner Rom-Erfah-
rung, generell aber auch um die Unverlierbarkeit des ‘Alten’® fiir die
nachrevolutionire Welt. Das Bild- und Sprachgedichtnis all dessen,

27 Ohly, Rémisches und Biblisches in Goethes Mdrchen (Anm. 25).

28 “Die Fahrt des ‘Pantheons’ ans andere Ufer des Tiber geschieht als Verwandlung
in ‘St. Peter’.” Ebd., S. 158.

29 Man muss es in der Tat so weit formulieren (gegen Begriffe wie Klassisches,
Antikes), da eben das hier aufgerufene Alte von der alttestamentarischen Genesis
(Paradies- und Siindenfallanspielungen sind im Mdrchen rekurrent) Gber grie-
chisch-romische Antike, Neues Testament und das christliche Rom bis hin zur
Renaissance (der ersten historischen Epoche, die sich als Synthesis von Altem



126 Manfred Koch

worauf — wie es so schon heisst — unsere abendlindische Kultur
errichtet ist, erscheint demnach selbst als eine memoria mobilis. Sich
dessen zu vergewissern, was bleibt, heisst eigentlich, sich Uberliefe-
rungs- und damit Umdeutungs-, Uberschreibungs- und Uberblen-
dungsprozesse zu vergegenwirtigen. Nur in einer Bewegung zwi-
schen Schichten der Geschichte, in einem Durchlauf durch Reihen
kulturgeschichtlicher Transformationen lassen sich jene dauernden
Bilder und Sinnfiguren gewinnen, deren semantischen Gehalt sich
auch die Moderne aneignen muss, will sie nicht in einem Taumel
von Nichtigkeiten zerfliessen.

Goethe zielt wohl darauf ab, dass durch solche Vorginge wie-
derholter Spiegelung — wie er das spiter nannte — der Wirbel des
modernen Zerstreuungsgedichtnisses tiberfiihrt werden kann in die
langsame Rhythmik des Fundierungsgedichtnisses. Deshalb ist alles
Erzihlen vor dem Mirchen in Form von “Parallelgeschichten” ange-
legt. Die — zum Teil abstrusen — Einzelerzihlungen haben, gut struk-
turalistisch, “keinen Wert an sich” (FA I 9, 1016), sondern nur in
einem differentiellen Verweisungsbezug auf ihr jeweiliges Pendant
und die anderen Zweiergruppen. Auch damit wird das Erzihlen an
die Sphire der Warendistribution angenihert. Der konkrete ‘Ge-
brauchswert’ der einzelnen Geschichte tritt zuriick hinter ihren Aqui-
valenzwert im Zusammenspiel mit den anderen. Jede dieser Grup-
pen behandelt einen Aspekt sozialer Kommunikation bzw. liebender
Kommunion. Die zwei Geistergeschichten das Gespenst der Freiheit:
die Bindungslosigkeit aus iibersteigertem Autonomieverlangen (wo-
mit natlirlich wieder die Revolution aufgerufen wird). Die zwei Bas-
sompierre-Geschichten den Aspekt eines beinahe wortlosen, nur an
Zeichen¥® festgemachten sozialen Vertrauens, das einmal (moglicher-
weise) bis zur todlichen Hingabe geht, das anderemal {iber Genera-

und Neuem verstand) reicht. All dies in einer ungewhnlichen Konjunktion mit
aktueller Zeitgeschichte. Eine solche Verdichtung der Referenzebenen gelingt
nur in der Gattung ‘Mirchen’.

30 Damit meine ich die Rolle, die die Tiicher in beiden Geschichten spielen. Die
schone Krimerin artikuliert ihre Vereinigungssehnsucht als Wunsch, “zwischen
zwei Leintlichern” bzw. “unter einer Decke” zu sein (FA 1 9, 1033), die betrogene
Ehefrau plaziert ihren Schleier als Trennungszeichen zwischen Ehemann und
Geliebter.



Memoria mobilis 127

tionen hinweg Ordnung zu stiften vermag. Der Prokurator und die
Ferdinand-Novelle schliesslich die Dialektik des Verbundenseins durch
Liebe und/oder durch Geld. In diesem Hin- und Hergehen zwischen
Geschichten und Geschichtengruppen befreit sich die Einbildungs-
kraft von der Fixierung auf bestimmte Zeiten und bestimmte Stoffe
und pripariert gleichsam schwebend Grundmotive menschlichen Zu-
sammenlebens heraus. Gelingt diese Vertiefung, wird tatsichlich Neue-
stes transparent auf Altestes. Dann kann die Formel, mit der die
Zeitenwende im Mdrchen beschworen wird, tatsichlich beides mei-
nen: das hochst Moderne, Aktuelle — “Es ist an der Zeit” — und die
Einldosung des seit jeher Verkiindeten: “Es ist an der Zeit.”

Abstract

Goethe considered the French Revolution and the phenomena in which it culminat-
ed a threat to the cultural memory of European civilisation. He contrasts the
acceleration of historical change, unbounded in revolutionary times, with the dogged-
ness of established ways of life and the needs, even of modern man, to elucidate
his experiences in the light of handed down traditions. Nevertheless Goethe was
not blind to the consequences of such a process of modernisation. The essay
presented here shows in an interpretation of the Unterbaltungen deutscher Ausge-
wanderten, to what an extent, already in 1795, Goethe recognised that cultural
memory would arise from that time forward as a prerequisite of modern communi-
cation. Goethe's transition to the novellistic literary form takes into account the fact
that current public awareness, desirous of being fed with that which is interesting,
new and appealing in foreign cultures could only be led to ponder over sound
values by means of this distracted approach.






	Memoria mobilis : Französische Revolution und kulturelle Gedächtnisbildung in Goethes Erzählwerk

