
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1998)

Heft: 27: Memoria

Artikel: "Der Frühern gedenkt man nicht mehr" : Erinnern und Vergessen bei
Qohelet und in der biblischen Literatur

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Rose

"Der Frühern gedenkt man nicht mehr"
Erinnern und Vergessen bei Qohelet
und in der biblischen Literatur*

Der Satz aus dem Buch Qohelet (oder: "Prediger Salomo"), der hier
zum Motto und Titel gewählt ist, lautet vollständig:

Der Frühern gedenkt man nicht mehr; und auch der Spätem, die kommen
werden, auch ihrer wird nicht mehr gedacht werden bei denen, die nach
ihnen kommen. (1,1t)1

Im hebräischen Text ist der Akzent viel deutlicher und massiver
gesetzt, als es sich in einer europäischen Sprache angemessen
wiedergeben lässt: der Satz eröffnet mit der kategorischen Negation fN
t'eyn], die mit "Nichts" oder "Nicht-Sein" übersetzt werden kann. Will
man die syntaktische Struktur des hebräischen Urtextes aufnehmen,
sollte man den Satz etwa folgendermassen beginnen: "Nichts ist es
mit...". Was hier in pointierter Form negiert werden soll, wird durch
das nachfolgende Substantiv p"DT [zikrön] - "das Erinnern" bezeichnet.

So ergibt sich für eine wörtliche Übersetzung der Satzeröffnung:
"Nichts ist es mit dem Erinnern!"2

* Überarbeitete Fassung eines Vortrags, den ich am 15. Mai 1997 in Bern vor der
Interuniversitären Arbeitsgruppe der Schweizerischen Gesellschaft für Allgemeine

und Vergleichende Literaturwissenschaft gehalten habe. Für das positive Echo
und für manche wichtigen Impulse in der Diskussion möchte ich an dieser Stelle
noch einmal meinen Dank aussprechen.

1 Übersetzung nach der Zürcher Bibel von 1942. Die revidierte Luther-Überset¬

zung (1964) bietet folgenden Wortlaut: "Man gedenkt derer nicht, die früher

gewesen sind, und derer, die hernach kommen; man wird auch ihrer nicht
gedenken bei denen, die noch später sein werden."

2 Entsprechend auch die Übersetzung von Daniel Lys (Z 'Ecclésiaste ou Que vaut la
vie? Traduction, introduction générale, commentaire de 1/1 à 4/3, Paris, Letou-

zey et Ané, 1977, S.10): "Pas de mémoire à l'égard des anciens...". Vgl. auch "La

Bible" du Rabbinat français (1906): "Nul souvenir ne subsiste des anciens...".



84 Martin Rose

Wer im Hebräischen stilistisch so formuliert, gibt klar zu erkennen,

dass er eine Gegenpostiion einnehmen will. Die Denkhaltung,
die hier zurückgewiesen wird, braucht nicht mit einem besonderen
Namen in Verbindung gebracht zu werden und bedarf keiner
Quellenangabe und keiner zitierten Autorität; die Ablehnung betrifft
schlechthin die Abrma/position und die Grundidee der damaligen
Zeit, die selbstverständlich davon ausging: "Es gibt ein Erinnern!"
Hier im Qohelet-Buch spiegelt sich letztlich etwas beängstigend
Dramatisches ab: die Fundamente einer ganzen Kultur werden in Frage
gestellt.

Was ist passiert, dass es dazu bei Qohelet gekommen ist? -
Dieser Spannung zwischen Tradition und Opposition möchte ich im
Folgenden etwas nachgehen.

1. Die traditionelle Welt des "Erinnerns"

"Erinnern" ist die Grundvoraussetzung jeder Kultur, der Kultur als
solcher3. Das Rad muss nicht mehr mit jeder Generation neu erfunden

werden, sondern Erfahrungen können im Prozess des Überlie-
ferns und Erinnerns an die nächste Generation übermittelt werden.
Im Erinnern verwirklicht sich menschliche Existenz. Wer vom
Menschen reden will, muss vom Erinnern reden. Diese Grunderfahrung
war im kulturellen Kontext der biblischen Schriften, in der Welt des
Alten Orients, in signifikanter Weise präsent. Ich möchte in diesem
Zusammenhang drei kleine Beobachtungen nennen, die die fundamentale

Bedeutung des "Erinnerns" für das Mensch-Sein nach dem
Verständnis der altorientalisch-hebräischen Kultur beleuchten können.

Erstens: Die sprachliche Wurzel H3T [z-k-r] für das "Erinnern", die
im zitierten hebräischen Qohelet-Text verwendet wird, ist in allen

3 Vgl. z.B. Aleida und Jan Assmann, "Schrift und Gedächtnis", Schrift und Ge¬

dächtnis. Beiträge zurArchäologie der literarischen Kommunikation (Archäologie

der literarischen Kommunikation I), hg. v. A. u. J. Assmann, Chr. Hardmeier,
München, Wilhelm Fink Verlag, 1983, 19932, S. 267: "Das Gedächtnis ist
Ursprung und Fundament der Kultur".



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 85

semitischen Sprachen belegt4. Alle, die zu dieser Sprachkultur gehörten,

haben also in diesem Phänomen des "Erinnerns" ("IDT) etwas
Konstitutives gesehen, das in keiner regionalen oder geschichtlichen
Sonderentwicklung bei der einen oder anderen der semitischen Sprachen

verlorengegangen ist. Für das Verständnis des "Erinnerns" in
den semitischen Sprachen ist dabei besonders zu betonen, dass "IDT

keinesfalls ein nur mentaler, geistiger Vorgang ist, sondern
unverzichtbar auch den verbalen Akt des Aussprechens dessen, was Objekt

des Sich-Erinnerns sein soll, umgreift. Diese verbale Komponente
bei "IDT ist geradezu dominant im Akkadischen5, in der Sprache

Mesopotamiens, aber auch für die übrigen semitischen Sprachen
unbezweifelbar. Dieser worthafte Aspekt ist in der Studie von Pieter
Arie Hendrik de Boer6 besonders herausgearbeitet und betont
worden7. Die Wirklichkeit der menschlichen Existenz, wie sie von den
semitischen Sprachen und Kulturen wiedergegeben wird, ist ein
zutiefst sprachlicher Vorgang: das Aussprechen schafft menschliche
Wirklichkeit; das "Erinnern" ist letztlich ein "In-Erinnerung-Rufen": ein

4 Das Wörterbuch von Walter Baumgartner (Hebräisches und Aramäisches Lexi¬
kon zum Alten Testament, 3.Aufl., Bd. 1, Leiden, E. J. Brill, 1967, S. 2580 nennt
neben dem Hebräischen folgende Sprachen: kanaanäisch, phönizisch, aramäisch,

mandäisch, arabisch, altsüdarabisch, äthiopisch, amoritisch, akkadisch. Vgl.
auch Hermann Eising, Art. ""DT zäkar", Theologisches Wörterbuch zum Alten
Testament II, hg. v. G. Johannes Botterweck - Helmer Ringgren, Stuttgart, Berlin,
Köln, Mainz, Verlag W. Kohlhammer, 1977, Sp. 571-593: Sp. 572: "Die Wurzel zkr
kommt in allen semit. Sprachbereichen vor...".

5 Vgl. Willy Schottroff, 'Gedenken' im Alten Orient und im Alten Testament
(WMANT 15), Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1964, S. 12ff.; ders., Art. ""DT zkr
gedenken", Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, hg. v. Ernst

Jenni - Claus Westermann, Bd. 1, München, Zürich, Chr. Kaiser Verlag u.

Theologischer Verlag Zürich, 1971, Sp. 507-518, hier bes. Sp. 507: "reines Verbum
dicendi".

6 Gedenken und Gedächtnis in der Welt des Alten Testaments. Franz Delitzsch-
Vorlesungen I960, Stuttgart, Kohlhammer, 1962, bes. S. 44 u. 63f.

7 Willy Schottroff (s.o. Anm. 5: 'Gedenken', S. 8 Anm. 4; Art. ""DT zkr gedenken",
Sp. 5070 hat ohne Zweifel recht, wenn er hier seine Fragezeichen an de Boers

Darstellung anbringt; die starke Überzeichnung der "Worthaftigkeit" bei "DT hat

allerdings insofern seine Berechtigung, wenn man den Unterschied zum
vornehmlich gedanklichen, inneren und "schweigsamen" Charakter des "Sich-

Erinnerns" in der deutschen Sprache vor Augen hat.



86 Martin Rose

lautes Aussprechen und Proklamieren dessen, was Wirklichkeit war
und Wirklichkeit bleiben soll.

Zweitens: Ich bin der Meinung, dass das, was menschliche
Existenz sein kann, sich in besonderer Weise in den antiken Personennamen

widerspiegelt. Es ist nun äusserst bemerkenswert, dass in der
hebräischen Tradition die Sprachwurzel "IDT wie kaum eine andere
überaus zahlreich in den Personennamen belegt ist: Sacharja, Sachar-

jahu, Josachar, Elsachar, Baalsachar oder als Kurzform einfach Sachar8.

Allein in der biblischen Tradition werden mit diesen Namen 36
verschiedene Personen bezeichnet9. Wenn menschliche Existenz und
Erfahrung im Moment der Geburt sozusagen "konzentriert" zum
Ausdruck kommen soll - und das ist eine massgebliche Funktion der
hebräischen Personennamen! -, dann besteht kein Zweifel daran,
dass die Hebräer für die Bestimmung dessen, was menschliches
Leben ist und sein soll, immer wieder auf die Sprachwurzel "DT

zurückgegriffen haben.
Man könnte nun einwenden, dass es bei den genannten hebräischen

Personennamen nicht um das "Erinnern" von Menschen geht,
sondern dass es sich um Dankesnamen handelt, die ein göttliches
"Erinnern" zum Ausdruck bringen, wie es in der Geburt eines Sohnes

erlebt wurde; in der Tat beziehen sich diese Personennamen auf
das (göttliche) "DT eines Jahwe, eines El, eines Baal usw. Man kann
aber festhalten, dass weder terminologisch noch vorstellungsmässig
irgendein Unterschied zwischen göttlichem und menschlichem "IDT

zu notieren wäre; Gott verwirklicht nur vollkommener das, was in
der Welt der Menschen das Mensch-Sein ausmachen sollte.

Die Erfahrung des "Erinnerns" im Moment der Geburt macht
deutlich, dass im Verständnis des hebräischen Menschen das "Erinnern"

(IDT) nicht nur einen verbalen Akt verlangt, sondern im idealen
Fall auch ganz konkrete, sichtbare Manifestationen und Konsequenzen.

Die Geburt eines Sohnes ist ja sozusagen die "Fleischwerdung"
dessen, dass sich Gott an ein Menschenpaar "erinnert" hat, indem er

8 Willy Schottroff, Gedenken \ S. 97-99.
9 Vgl. z.B. die Angaben in der Zürcher Bibel-Konkordanz (bearbeitet von Karl

Huber und Hans Heinrich Schmid), Bd. 2, Zürich, Theologischer Verlag Zürich,
1971, S. 330; Bd. 3, 1973, S. 3.



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 87

ihnen einen Nachkommen geschenkt hat; sein "Erinnern" hatte
beglückende Folgen.

Drittens: In bemerkenswerter Weise spielt die Sprachwurzel "DT

auch in der anderen Grenzerfahrung des Menschen seine wichtige
Rolle, im Umfeld des Todes. Immer wieder ist in semitischen
Grabinschriften die Wurzel IDT belegt: "Gedächtnis auf immer". "Es hat
errichtet die Stele XY für seinen Vater, für seine Mutter usw.,
Gedächtnis auf immer."10 Wir berühren hier mit dem Tod vermutlich
den Ausgangspunkt für die enorme Betonung des "Erinnerns" in der
antiken Welt: die Grunderfahrung des Endes und die Grandhoffnung,

dass das sichtbare Ende nicht das Letzte sei, was es vom
Menschen zu sagen gäbe. Man kann auch von "Transzendenz-Erfahrung"

sprechen: der Mensch kann sich dessen bewusst werden, dass

seine Existenz auch von dem bestimmt ist, was er nicht sieht, z.B.

von den Erfahrungen und Überlieferungen der vorangegangenen
Generationen: er kann und muss die "Grenzen" seiner eigenen
Existenz "transzendieren". Er muss dies tun im Blick auf die Vergangenheit

und auf die ihm vorangegangenen Generationen und Erfahrungen,

damit er sein Mensch-Sein voll verwirklichen kann. Genauso
drängt sich ein entsprechendes "Transzendieren" auch für das Ende
seines Lebens auf; denn der Mensch erfährt ja nicht nur seinen Tod,
sondern er kann ihn auch er-denken und durch-denken: was wird
jenseits dieser Grenze sein?

Im Alten Israel hat man weder die Antwort einer Reinkarnation
gegeben noch die der Unsterblichkeit der Seele, auch noch nicht die
der Auferstehung; sondern das, was die Menschen im Leben und im
Sterben getragen hat, war im wesentlichen ihre Einbindung in das

bergende Kollektivum. Das Erste, was ein Israelit von sich gesagt
hätte, wäre: "Ich bin ben-XY", d.h.: "Ich bin Sohn meines Vaters".
Wer seine Identität definiert, tut dies über die Namensnennung
seines Vaters. Dabei ist es nicht einfach nur der "Name", der im Sohn

weiterlebt, sondern insgesamt die Person des Vaters. Das Vergangene
wird Gegenwart und bleibt Gegenwart. Das hebräische Wort für das

"Erinnern" (zaekaer) und das hebräische Wort für "Name" (sëm) wer-

10 Vgl. Willy Schottroff, 'Gedenken', S. 54ff.



88 Martin Rose

den nicht selten parallel gebraucht und erwecken manchmal geradezu

den Eindruck von Synonyma. Ihre Beziehung und zugleich Differenz

ist wohl so zu beschreiben: der "Name" (sëm) ist "Zeichen" und
"Bezeichnung" einer Person, und zaekaer (das "Erinnern") ist
"Aussprechen" und "Vergegenwärtigung" dieser Person.

Was für das Kollektivum der Familie gilt, gilt gemäss dem Alten
Testament entsprechend auch für das grössere Kollektivum des Volkes-.

jede neue Generation soll sich so verstehen, als würde sie selbst
den Auszug aus Ägypten erleben11, als stünde sie selbst am Berge
Sinai und würde die Gebote Gottes erhalten12 usw.13. Man könnte
jetzt eine Fülle von biblischen Texten nennen, die unterstreichen,
dass es im "Erinnern" eigentlich nicht um Vergangenes geht, sondern
um die Verwirklichung des Vergangenen in der Gegenwart. Die
Väter und die vorangegangenen Generationen haben ihre Geltung
nicht als Verstorbene und Dahingeschiedene, sondern selbst unser
Qohelet-Text, trotz seiner ganzen Opposition gegen das traditionelle
Denken, bezeichnet sie signifikant anders, benennt sie noch mit dem
üblichen Begriff der Tradition, nämlich als die "OtyX"! [rîsonîm],
wörtlich übersetzt: als die, die den "Kopf' bilden, die zu den
"Ersten" gehören (was in der oben genannten Zürcher Übersetzung mit
"die Frühern" wiedergegeben ist). Sie sind die "Ersten", und sie
bleiben die "Ersten": die "Ersten" von einer langen Kette der Generationen.

Die Nachfolgenden können ihr Selbst-Verständnis nur in ihrer
Beziehung auf diese "Ersten" definieren.

Das ist im Alten Israel die "Transzendenz", die die Grenzen von
Geburt und Tod überschreitet: das Kontinuum der tragenden Ge¬

ll Vgl. z.B. 2. Mose (Exodus) 13,8.14. Vgl. Albert Friedlander, "Zachor - Gedenke!",
Evangelische Theologie, Bd. 48, 1988, S. 378-388, bes. S. 380 zur Feier eines
Passa-Abend im heutigen Judentum: "Der Vater spricht zum Sohn am Pesach-

Abend und sagt: 'Ich, ich wurde befreit. Gott tat dies für mich, als ich in Ägypten
war."'

12 Vgl. z.B. 5. Mose (Deuteronomium) 5,3.
13 Vgl. z.B. Brevard S. Childs, Memory and Tradition in Israel, London, SCM Press

Ltd., Studies in Biblical Theology 37, 1962, bes. S. 52ff, 74ff, 84; Robert Martin-
Achard, "La mémoire de Dieu, devoir et grâce, selon l'Ancien Testament.
Quelques remarques à propos de la catéchèse", Etudes théologiques et religieuses,

Bd. 63, 1988, S. 183-197.



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 89

meinschaft. Die Kontinuität im "Namen", im "Erinnern", im
Vergegenwärtigen und Immer-wieder-neu-Verwirklichen ist von entscheidender

Bedeutung. Darum wird einer, der sich wesentlich als "ben-
XY" versteht, auch seinerseits versuchen, wieder einen p [ben],
einen Träger des Namens und der Erinnerung zu haben. Wer keinen
Sohn hat oder wer sich der Zuverlässigkeit seines Sohnes für diesen
Erinnerungs- und Vergegenwärtigungsprozess nicht sicher ist, sucht
Ersatzmittel, um den Tod zu überdauern: überragende Leistungen,
von denen man über Generationen hinweg erzählen wird,
Monumente, die Anlass zum Erzählen sein werden, und Inschriften, in
denen man selbst erzählt, was einem von der eigenen Person wichtig

ist14. Das sind Ersatzmittel der Kontinuität, und mit Vorliebe hat

man den Stein als Erinnerungsträger gewählt: das Dauerhafte, das

Harte, das Unvergängliche - so wie auch heute noch die Gräber
vorzugsweise mit Marmor verziert werden.

2. Der Zusammenbruch der traditionellen Welt des "Erinnerns"

Die traditionelle Welt des "Erinnerns" ist für Qohelet zusammengebrochen,

wie es sein radikaler Widerspruch zum Denken der alten,
vertrauten Welt offenkundig macht: "Nichts ist es mit dem Erinnern!"

Vier Faktoren scheinen mir für diesen Zusammenbruch
verantwortlich zu sein, der sich im Alten Israel im Laufe des 6. Jahrhunderts

v. Chr. vollzogen hat; ich möchte sie mit den folgenden vier
Stichwörtern belegen, die ich dann kurz erläutern werde:

1) eine zunehmende Bedeutung des Individualismus;
2) die erlebte Erfahrung der Dimension der Geschichte,
3) eine kritische Distanz zum Materiellen,
4) die Entwicklung eines konsequenten Monotheismus.

14 Vgl. die ältesten und eindrücklichsten Beispiele aus dem alten Ägypten: Jan
Assmann, "Schrift, Tod und Identität. Das Grab als Vorschule der Literatur im
alten Ägypten", A. u. J. Assmann, Chr. Hardmeier (Hg.), Schrift und Gedächtnis
(s. o. Anm. 3), S. 64-93.



90 Martin Rose

Diese vier Faktoren sind nicht unabhängig voneinander, sondern
haben sich letztlich gegenseitig bedingt; diese eigentliche Interde-
pendenz ist bei der folgenden Skizze stets im Auge zu behalten.

Erstens: Die Entstehung individualistischen Denkens ist ein Pro-

zess, der sich im Alten Israel über Jahrhunderte hinweg langsam,
aber unaufhaltsam vollzogen hat. Denn es konnte nicht ausbleiben,
dass sich in der wirtschaftlich und sozial zunehmend differenzierteren

Gesellschaft der monarchischen Zeit nach und nach Lebensformen

entwickelten, die nicht mehr die Einbindung in das Kollektivum
der Familie als unabdingbar für das Gelingen menschlichen Lebens

voraussetzten, sondern Existenzmöglichkeiten z.B. auch am Königshof,

in der Armee und im internationalen Handel anboten. Als dann
im Jahre 586 v. Chr. der ganze Staat zusammenbrach, als die Nation
auseinanderbrach, als die ganze wirtschaftliche, intellektuelle und
religiöse Oberschicht ins babylonische Exil verschleppt wurde, war
damit das Tragende des Kollektivums und des kollektiven Denkens
fundamental in Frage gestellt. Der Prophet Jeremia ist letztlich zu
einer Identifikationsfigur dieser Epoche und dieser Menschen geworden,

Symbolfigur für die Tausende Israels, die in dieser Zeit aus

jedem Kollektivum herausgerissen wurden, im Krieg, auf der Flucht
oder in der Deportation umkamen und irgendwo verscharrt wurden.
Die biblischen Texte zeichnen einen Jeremia, den nichts mehr trägt,
keine Familie (selbst von den engsten Angehörigen angefeindet und
verlassen!15), keine Prophetenschule16, keine kultische Instanz17, ja,
selbst von seinem Gott fühlt er sich oft zutiefst verlassen18. Jeremia
hat keine Kinder; keine Grabestradition ist von ihm überliefert...
nichts wird von ihm bleiben; ausser den Worten, die er vermittelt
hatte, die keiner sonst so gesprochen hatte und die ihn so einsam
gemacht hatten. Die Worte des Jeremia vermitteln den Eindruck, als

15 Vgl. z.B. Jer. 12,6.
16 Vgl. z.B. seine scharfe, aber kaum erfolgreiche Auseinandersetzung mit dem

Propheten Hananja und dessen Prophetenkollegen (Jer. 27, I4ff; 28, Iff.)
17 Vgl. z.B. seine Opposition zum organisatorisch perfekt funktionierenden Tem¬

pelkult (Jer. 7,Iff., 21ff; 26,Iff).
18 Vgl. z.B. Jer. 15,18: "Wie ein Trugbach wardst du mir, wie ein Wasser, auf das

kein Verlass ist!"



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 91

habe nur das Erlittene Zukunft; sie zeichnen einen Individualismus,
der - wohl bemerkt! - nicht selbstbewusst daherkommt, sondern der
zerstörerisch ist. Das Kollektive und das Traditionelle tragen nicht
mehr.

Zweitens: Mit der Zerstörung des Kollektivums ist das Funktionieren

des Erinnerns und Vergegenwärtigens in Frage gestellt. In
dieser Situation des Zusammenbruchs hat ein Kreis von gebildeten
Männern bewusst gegenzusteuern versucht, indem sie das erste
Literaturwerk Israels geschaffen haben, das die ganze Geschichte
umgreift, die Israel in seinem Land erlebt hatte19. Das ist die neue
Erfahrung des Geschichtlichen: des Geschehens als dessen, was sich
nicht wiederholt, was irreversibel ist und nicht mehr rückgängig zu
machen ist. Geschichtsbewusstsein erwächst aus der brutalen Erfahrung

des Endes, wenn unmittelbar erlebt wird, dass eine ganze
Epoche zu Ende gegangen ist. Das ist etwas anderes als eine "Krise"
("Krisen" hatte Israel schon genügend erlebt!); das ist etwas anderes
als eine heikle Durchgangsphase. Wenn 586 alle Städte ausradiert
wurden, wenn der Tempel als das einzige und nationale Heiligtum
Israels verunreinigt und zerstört wurde, wenn der König und die
Königsfamilie auf demonstrative Weise abgeschlachtet wurden, dann
war das das Ende - das Ende von alle dem, was vorher war und
was damit "Geschichte" im Sinne des Unwiederbringbaren geworden

19 Martin Noth hat dafür den Begriff des "Deuteronomistischen Geschichtswerks"

geprägt, das vom Deuteronomium (5. Mose) bis zum Ende des 2. Königsbuches
gereicht habe {Überlieferungsgeschichtliche Studien. Die sammelnden und
bearbeitenden Geschichtswerke im Alten Testament, 1943, 3. Aufl., Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967). Hierin nun das erste Geschichtswerk
Israels zu erkennen, das uns überliefert ist, setzt eine Spätdatierung des Jahwisti-
schen Geschichtswerks voraus, das üblicherweise in der davidisch-salomonischen

Ära angesetzt wird, von mir aber in die ausgehende Exilszeit oder in die
beginnende Perser-Zeit, also nach dem Deuteronomistischen Geschichtswerk,
datiert wird und das ich als dessen neue, redaktionelle Einleitung verstehen
möchte (Deuteronomist undJahwist. Untersuchungen zu den Berührungspunkten

beider Literaturwerke, Zürich, Theologischer Verlag Zürich, AThANT, Bd. 67,

1981; "Idéologie deutéronomiste et Théologie de l'Ancien Testament", Israël
construit son histoire. L'historiographie deutéronomiste à la lumière des recherches

récentes, hg. v. Albert de Pury, Thomas Römer und Jean-Daniel Macchi, Le

Monde de la Bible, Bd. 34, Genf, Labor et Fides, 1996, S. 445-476).



92 Martin Rose

war. Nichts blieb davon... ausser den Worten. Literatur entstand in
Israel als neue, schriftliche Form des "Erinnerns", das nicht mehr
vom Kollektivum und seinem Erzählen garantiert wurde, sondern
nur noch von einzelnen Schreib- und Geistbegabten. Eines freilich
haben diese Einzelnen von der alten, ursprünglichen Funktion des

"Erinnerns" beibehalten: sie wollen letztlich keine Dokumente für
ein historisches Archiv schaffen, sondern zum Verstehen der Gegenwart

beitragen: sie probieren Antworten auf das "Warum?" ihrer
gegenwärtigen Situation, ihre Literatur ist theologische "Trauerarbeit"
— in ihrem besten und heilsamen Sinne.

Drittens: Was bleibt von dem Gott Israels, wenn alle seine
Konkretionen und Manifestationen zerstört sind? Wenn er nicht mehr im
Tempelgottesdienst gegenwärtig werden kann? Wenn er nicht mehr
im König seinen Stellvertreter auf Erden hat? Wenn er in den Kriegen
keinen Schutz mehr bietet - von Siegen ganz zu schweigen? Wenn
ihm keine Opfer mehr zur Versöhnung dargebracht werden können?

- Wir heute sind es gewohnt, von einer sogenannten "geistigen"
Gottesvorstellung auszugehen, aber wir machen uns vermutlich kaum
noch eine rechte Vorstellung davon, welcher langer Weg bis dahin
zurückgelegt werden musste. Erst in der totalen Katastrophe haben
einige, wenige in Israel gewagt, in solcher "geistigen" Weise von
ihrem Gott zu denken. Man könnte sagen: aus der Not heraus haben
sie dies gewagt, als ihnen alles Konkrete und Materielle in ihrem
Gottesglauben zerschlagen war.

Einige haben dann den Spiess auch umgedreht, indem sie gegen
die anderen, weniger "geistigen" Gottesvorstellungen polemisierten:
die anderen Götter seien nichts weiter als die Bilder, die sie darstellen,

Bildungen der Menschen, auch wenn sie aufs Prächtigste in
Gold und Silber verfertigt sind; sie seien nichts weiter als die Materie,

die man beliebig bilden und vernichten kann20.

Nüchtern betrachtet kann man sagen, dass im Israel der nationalen

Katastrophe, der Exilierung in ein fernes, fremdes Land und des
Endes der national-religiösen Frömmigkeit im Grunde nichts vom
angestammten Gott geblieben ist... ausser seinem Wort. Dies jedoch

20 Vgl. z.B. Jes. 41, 7; 44, 9-20; 46, 6.



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 93

nicht als ein schwacher Nachhall aus vergangenen Zeiten verstanden,

als eine vage "Erinnerung" an Früheres, so wie wir heute gern
das Erinnerte verstehen, sondern als Wort, das Gegenwart schafft,
das "schöpferisch" im umfassendsten Sinne ist, Leben schaffend wie
ein Regen auf dem trockenen Land des Vorderen Orients:

Wie der Regen und der Schnee vom Himmel herabkommen und [irreversibel!]
nicht dahin zurückkehren, sondern die Erde tränken, dass sie fruchtbar wird
und sprosst und dem Essenden Brot gibt, so auch mein Wort: es kehrt nicht
leer zu mir zurück, sondern wirkt ["schöpferisch"!], was ich beschlossen, und
führt durch, wozu ich es gesandt habe (Jes. 55,10-11).

Viertens: Wer in dieser Weise von dem Gott des "schöpferischen
Wortes" spricht, kann nicht anders als einen konsequenten Monotheismus

vertreten. Denn es gibt nur eine Schöpfung, die wir beobachten

können, und es gibt nur eine Wörtfähigkeit, die wir wahrnehmen
können: nur die der Menschheit, die sich freilich in vielen verschiedenen

Wörtern ausdrückt, aber gemeinsam das einzigartige Phänomen

teilt, dass etwas durch Sprache (durch "das" Wort) bewirkt
werden kann. Solcher konsequente Monotheismus hat sich genau in
dieser Zeit des babylonischen Exils, also in einer wie vorher nie
erlebten Katastrophe, unter den Theologen des Alten Israel Bahn
gebrochen21. Der jüdische Glaube wird "Wort"-Religion (was etwas
mehr ist als das, was man landläufig unter "Buch-Religion"
versteht!). Im Monotheismus wird Gott sozusagen "einsam" in seinem
göttlichen Himmel - nicht anders als der Mensch auf Erden einsam
in seinem Individualismus geworden war.

Die vier Punkte haben zu zeigen versucht, dass in der Katastrophe
von 586 nichts übrigblieb - oder: so gut wie nichts. Das war für
Israel die Zeit des grossen Göttersterbens, auch der eigene Gott war
in der Funktion als Nationalgott nicht mehr zu gebrauchen. Das war
die Zeit des grossen Sterbens aller Institutionen, der staatlichen wie

21 Vgl. Martin Rose, Der Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes. Deuteronomische
Schultheologie und die Volksfrömmigkeit in der späten Königszeit, Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz, Verlag W. Kohlhammer, BWANT, Bd. 106, 1975, bes. S. 11-

13, 154f, 156.



94 Martin Rose

der sakralen, die Zeit der Zerstörung aller gemeinschaftlichen,
kollektiven Funktionen, der Berufsgemeinschaften wie der Familienverbände.

Last not least, es war die Zeit des Massensterbens in der
Bevölkerung: die einen verhungert in der belagerten Stadt, die anderen

niedergemetzelt vom Krieg vor den Toren. Nichts blieb. Und da

sagen einige, wenige: das Wort, es bleibt und schafft.

3. Qohelets Verweigerung einer positiven Perspektive

Qohelet22 gehört nicht zu denen, die die theologische Antwort vom
Leben schaffenden Wort zu geben wagen. Für ihn bleibt nach dem

22 Meine jüngsten Forschungen zum Qohelet-Buch haben mich zur Annahme
geführt, dass man innerhalb dieses Buches drei literarische Schichten unterscheiden

sollte: diejenige des "Qohéleth le Sage" (ausgehende Perser-Zeit), der trotz
aller kritischen und ernüchternden Beobachtung der Wirklichkeit dennoch an
einer positiven Einschätzung des Lebens festhält (8,15), diejenige seines Schülers
("le Disciple") aus der Zeit der Wirren des Alexandersturms und der Dia-
dochenkämpfe, der ein absolut pessimistisches Bild in das Buch seines Meisters
einzeichnet (z.B. 1,2 in interpretierender Übersetzung: "Absurdität der Absurditäten

- alles ist total absurd"), und schliesslich diejenige des "Théologien-Rédacteur"

(Zeit der konsolidierten Ptolomäer-Herrschaft in Palästina), der mit dem
Gebot der Gottes-Furcht die negative Grundstimmung des ihm überkommenen
Buches in "orthodoxer" Weise auffangen will und so das Buch für die
gottesdienstlich-religiöse Brauchbarkeit rettete (3,7; 5,6; 8,12f; 12,13). Eine ausführliche

exegetische Begründung dieser Sicht der dreistufigen Entstehungsgeschichte
des Qohelet-Buches werde ich in Kürze vorlegen; vorläufig kann ich nur auf
zwei erste Skizzierungen verweisen: "Qohéleth, le Maître: Compréhension de
l'univers et compréhension de soi", Variations herméneutiques, Bd. 3, Okt. 1995,
S. 3-22, und Ivo Meyer, Martin Rose, "Sprüche und Widersprüche im Qohelet-
Buch", Variations herméneutiques, Bd. 6, Mai 1997, S. 71-86. Im Kontext der
vorliegenden Studie zum "Erinnern" verzichte ich auf die literarischen
Differenzierungen; die "Verweigerung einer positiven Perspektive" bezieht sich auf die
Redaktionsschicht des "Disciple", der mit seiner pessimistischen Interpretation
den Gesamteindruck des Qohelet-Buches entscheidend geprägt hat. Auf ihn
geht auch der Vers 1,11 zurück, der Titel und Orientierungspunkt für meinen
Beitrag abgegeben hat. Wenn also im Folgenden von "Qohelet" die Rede ist,
müsste in diesem Zusammenhang korrekterweise ausschliesslich der (pessimistische)

"Disciple" vorausgesetzt werden.



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 95

Ende, nach dem Tod nichts mehr, nicht einmal mehr ein Erinnern,
keine Vergegenwärtigung mehr in Wort und Wirkung: "Der Frühern
gedenkt man nicht mehr." Er verzichtet hier darauf, die Namen zu
zählen, wo man sich vielleicht doch noch an den einen oder anderen

erinnert; er will nicht von den Ausnahmen reden, sondern gibt
die Normalität der menschlichen Situation an: in der Regel ist es
mit dem Erinnern der "Frühern" nichts (spätestens nach der dritten

Generation bleibt kaum noch etwas an Erinnerung); das Leben
des Menschen führt ins Nichts. Selbst wenn sich einer um die
Rettung seiner Stadt verdient gemacht hat, wenn er etwas Ausser-
gewöhnliches geleistet hat, der Normalfall ist dennoch Vergessen
(9,14-15):

Da war eine kleine Stadt, und der Leute darin waren wenig; und ein grosser
König zog gegen sie heran, belagerte sie und baute wider sie grosse Bollwerke.

Nun fand sich darin ein [...] weiser Mann; der rettete durch seine Weisheit
die Stadt. Aber niemand gedenkt noch jenes [Weisen].

Am Ende steht das Vergessen - und nichts als das Vergessen. Jede
positive Perspektive wird verweigert. Warum diese ganz andere
Orientierung bei Qohelet? Er gehört doch auch zu einer Generation, die
nach der Katastrophe von 586 gelebt hat! Er könnte doch eigentlich
wissen, wie andere damit umgegangen sind!

Das Qohelet-Buch als ganzes und solches23 gehört in eine andere

geistige Strömung als die der deuteronomistischen und prophetischen

Theologen, die nach der nationalen und religiösen Katastrophe

die Vorstellung vom schöpferischen Wort entwickelt hatten. Etwas
übertrieben und modernisiert könnte man sagen: der Trägerkreis
dieses Buches steht den experimentellen Wissenschaften näher als

den Human- und Kulturwissenschaften. Sein bevorzugtes Wort ist
"sehen" (HîO [ra'ah]), dieses hebräische Wort ist das am häufigsten

23 Hier sei also betont, dass es sich bei der unmittelbar folgenden Beschreibung
nicht um ein Charakteristikum nur des "Disciple" (siehe vorangehende Anmerkung)

handelt, sondern um die geistige Welt, die das Qohelet-Buch in seiner

ganzen Überlieferung und redaktionellen Geschichte betrifft.



96 Martin Rose

verwendete Verb in diesem Buch24: "ich sah..., ich sah..., ich sah..."
Dem Beobachten und dem Beobachteten kommt hier ein ganz
entscheidender Stellenwert zu. Das Auge ist das wichtigste Organ in der
Vorstellung des Qohelet, nicht der Mund und dessen sprechendes
Gestalten.

Etwas Zweites unterscheidet die Denkwelt des Qohelet-Buches
von der prophetischen und deuteronomistischen Theologie: die
Geschichtlichkeit spielt in diesem literarischen Werk absolut keine Rolle.

Das spiegelt sich schon darin wider, dass in diesem biblischen
Buch keine einzige Figur aus der Geschichte Israels genannt ist,
auch keines der Schlüsselereignisse, auf die sonst immer in der
biblischen Tradition Bezug genommen wird: Exodus, Sinai, Landnahme

usw. Geschichte ist kein Thema in diesem Buch. Man kann
geradezu annehmen, dass alles geschichtliche Denken bewusst und
gezielt abgelehnt werden soll, wenn es unmittelbar vor unserem Vers

1,11, der jegliches "Erinnern" zurückweist, heisst:

24 Mit seinen 47 Belegen ist ntci nicht nur absolut das am häufigsten vorkommende
Verb in diesem Buch, auch ein Vergleich mit den anderen biblischen Büchern
unterstreicht die Wichtigkeit dieses Verbs für die Denkvorstellung des Qohelet-
Buches: Sein Wortbestand macht nur 0,99% des gesamten Alten Testaments aus,
bei einer statistischen Normalität sollte man also nur etwa 13 Belege für TOO

erwarten (0,99% von insgesamt 1303 Vorkommen), tatsächlich aber geht die
Verwendung weit über das Dreifache vom statistischen Mittel hinaus (vgl. hierzu
den "Statistischen Anhang" in: Ernst Jenni, Claus Westermann, Theologisches
Handwörterbuch zum Alten Testament, Bd. II, München, Zürich, Chr. Kaiser
Verlag u. Theologischer Verlag Zürich, 1976, S. 539 u. 540). Ich bin der Meinung,
dass die exegetische Forschung der einzigartigen Wichtigkeit dieses Verbs für
das Qohelet-Buch bisher noch nicht genügend Rechnung getragen hat (z.B.
Michael V. Fox, Qohelet and his Contradictions, Sheffield, Almond Press, JSOT.SS,
Bd. 71, 1989, S. 151-154, nennt es überhaupt nicht unter den "key words" des

Buches!). Das ist umso überraschender, als sich seine zentrale Funktion nicht nur
durch terminologische und statistische Beobachtungen nahelegt, sondern eigentlich
auch jedem vor Augen treten sollte, der nach Struktur und Komposition des
Buches fragt: in einer der ersten Argumentations-Einheiten (1,14) findet sich die
Formulierung 'JTN"] ("ich habe gesehen/beobachtet"), und in einem Abschnitt,
der alle Charakteristika eines (ursprünglichen) Abschlusses aufweist (8,9), ist das

Verb in seiner genau entsprechenden grammatischen Form wiederaufgenommen.

Auch an weiteren Stellen markiert das Verb den Rhythmus der Überlegungen

und Argumentationen im Buch (vgl. bes. 2,13; 3,10,16,22; 4,4,15; 5,17).



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 97

Was gewesen ist, wird wieder sein,
und was geschehen ist, wird wieder geschehen:
es gibt nichts Neues unter der Sonne.
Selbst wenn man das Gefühl hat, sagen zu können: 'Da ist etwas Neues',
dann ist das nur Täuschung, weil man in Wirklichkeit das Vergangene vergessen

hat.

Längst schon ist es dagewesen in den Zeiten, die vor uns gewesen sind. (1,9-10)

Geschichte ist keine Denkkategorie in diesem Buch, weder auf
nationaler noch individueller Ebene. "Eine Generation geht, eine andere

Generation kommt" (1,4), aber es ist letztlich die Wiederkehr des

Ewiggleichen. So ist auch jedes einzelne menschliche Leben nicht
mehr als eine unbedeutende Spielform im ewigen Kreislauf. Nichts
verdient als wirklich Neues qualifiziert zu werden; und wenn nichts
Neues da ist, dann kann man auch nicht von etwas "Altem"
sprechen, was eine besondere "Erinnerung" und Vergegenwärtigung
verdiente. "Es gibt nichts Neues unter der Sonne" - und dann kann es
auch keine Geschichte geben.

Drittens muss man noch konstatieren, dass es letztlich auch
keine Transzendenz in diesem Buch gibt. Die Existenz eines
Schöpfergottes wird zwar nicht in Frage gestellt, wie auch heute noch die
meisten Schweizer an einen "lieben Gott" glauben. Aber das ist ein
"transzendenter Gott", der ohne Einwirkung und Konsequenzen für
die alltägliche menschliche Existenz bleibt. Das typische Schlagwort
im Qohelet-Buch ist: 11 unter der Sonne"25; es interessiert nur, was auf
Erden und im hellen Licht einer positivistischen Aufgeklärtheit
geschieht. Was etwa "über" der Sonne ist, also nach der damaligen
Vorstellung in der Welt Gottes, oder was ausserhalb der Grenzen sein
könnte, die wir sehen und konstatieren, z.B. vor unserem Leben
oder nach unserem Leben, im Vergangenen oder im Zukünftigen,
alles dies fällt aus dem Denken, das das Buch Qohelet charakterisiert,

praktisch völlig heraus. Nachdenken vollzieht sich bei ihm
ausschliesslich in der Immanenz: "Ich beobachtete alles unter der
Sonne." Es gibt keine Grenzüberschreitung, auch nicht im Denken.

25 Nirgendwo anders im Alten Testament ist diese Wendung belegt; im Qohelet-
Buch aber begegnet sie nicht weniger als 29 Mal!



98 Martin Rose

Viertens scheint mir, dass ganz bewusst auch der Worthaftigkeit
jede besondere Bedeutung abgesprochen wird. Der vorhin zitierten
Proklamation des Ewiggleichen (1,9-10) steht eine Formulierung voran

(1,8), die in folgender Weise wiedergegeben werden kann: "Alles
Reden müht sich ab, keiner kommt damit zum Ziel."26 Man könnte
auch übersetzen: "Alle Worte sind schwach, kraftlos." Wie könnten
dann die Worte des "Erinnerns" überhaupt noch etwas bewirken,? Die
Formulierung bei Qohelet von der "Kraftlosigkeit" des Wortes scheint
mir fast wie ein Zurückweisen der Idee von der Wirkmächtigkeit der
Sprache, wie eine pointierte Ablehnung der Vorstellung vom
"schaffenden, schöpferischen Wort".

4. Leben als Tod und Tod als Leben

Der Denkansatz, der sich im Buch Qohelet so dominant zum
Ausdruck bringt, ist in entscheidender Weise vom Thema des Todes

geprägt; die Vorherrschaft des Todes ist unübersehbar in diesem
Buch27. Als Beispiel sei ein Vers zitiert, in dem Tod und Vergessen,
Tod und Nicht-mehr-Erinnern in einem Atemzug nebeneinander
genannt werden (9,5):

26 Zürcher Bibel, Teilausgabe "Das Buch Hiob. Das Buch Kohelet. Das Hohelied
(Fassung 1998)", Zürich, Verlag der Zürcher Bibel, 1998, S. 59.

27 Der "Tod" ist auf allen drei Redaktionsebenen (s.o. Anm. 22) thematisiert, aber
die Einstellung ist durchaus unterschiedlich. "Qohéleth le Sage" notiert das

Gleichmacherische am Tod, das die Überheblichkeit einer intellektuellen Elite
und die Erwartung einer bleibenden Nachwirkung radikal relativiert (1,16), hält
aber dennoch an der Möglichkeit der Lebensfreude fest (8,15). Genau diese
Lebensfreude desavouiert aber der "Disciple" als ebenso nichtig (2,1-3) wie alles,

was man traditionellerweise als "gut" und "wertvoll" im Leben einschätzte. Er ist
dafür verantwortlich, dass in der jetzigen Gestalt des biblischen Buches das

Thema des Todes so bedrückend dominant ist.



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 99

Was die Lebenden wissen, ist, dass sie sterben müssen,
die Toten aber wissen gar nichts;
sie haben auch keinen Lohn mehr,
denn ihr Andenken [zaekaer] ist vergessen.

So ist für den Denker, der die Möglichkeit des "Erinnerns" radikal
abweist, menschliche Existenz nichts anderes als Leben "sub specie
mortif, das Leben in den Grenzen des Todes. Leben ist der kurze
Moment im Vorfeld des ewigen Todes, Dunkelheit im sich immer
schon abzeichnenden Todesschatten. Das ist der Preis, den der Denker

im Qohelet-Buch letztlich zahlen muss, wenn er nichts anderes
gelten lassen will als das ("wissenschaftliche") Sehen und Beobachten

(riNT [ra'ah]): "sehen" kann man in der Tat nur, dass der Mensch
nach seinem Tod "Staub" oder "Asche" wird (Gen. 3,19; Qoh. 3,20)
und dass mehr nicht erweisbar ist. Das Buch Qohelet ist in dieser
einseitigen Betonung des "Sehens" ein Dokument, das innerhalb der
biblischen Literatur relativ isoliert dasteht.

Die anderen biblischen Bücher haben in der einen oder anderen
Form die Idee der Worthaftigkeit in den Vordergrund gerückt28, in
besonders markanter Weise der Prolog des Johannes-Evangeliums:

Im Anfang war das Wort,
und das Wort war bei Gott,
und das Wort war Gott. (1,1)

Wenn aber Gott "Wort" ist, dann sind Bestimmung und Zukunft des
Menschen ebenso im Wort zu suchen. Was hier konfliktuell
zwischen "Sehen" und "Sprechen", zwischen Beobachtbarem und
Aussagbarem, zur Diskussion steht, ist letztlich die Frage des Menschenbildes,

das unser Leben und Denken bestimmen soll: Wird menschliche
Existenz massgeblich von der Fähigkeit geprägt, Wirklichkeiten (und
die eigene, menschliche Wirklichkeit darin eingeschlossen!)
kritischbeobachtend wahrzunehmen und gleichsam objekthaft zu beschreiben

(das "Sehen" des Qohelet)? Oder sucht man das Proprium des

28 Vgl. oben zum Propheten Jeremia, zum "Deuteronomistischen Geschichtswerk"
(s.o. mit Anm. 19) und zu "Deuterojesaja" (Jes. 55,10-11).



100 Martin Rose

Mensch-Seins im schöpferisch-gestaltenden Sprechen und Reden, das
Lebensformen konzipieren kann, die weit über das real Sichtbare
hinausgehen? Anders zugespitzt formuliert geht es um das, was man
als prioritär einschätzt in der Förderung der menschlichen Lebensqualität:

Kommen die grössten Verdienste der wissenschaftlichen
Nachbildung von naturgesetzlichen Vörfindlichkeiten zu, die es in
entscheidender Form ermöglicht hat, z.B. durch Technik und Medizin
die Lebensbedingungen für den Menschen massgeblich zu verbessern?

Oder findet der Mensch erst Lebenserfüllung in der schöpfe-
risch-konzeptuellen Vör-bildung von Sinn und Zukunft?

Die Auseinandersetzung um das Vorrangige im Menschenbild
hat viele Gesichter, innerhalb und ausserhalb der biblischen Texte,
in den Diskussionen der Vergangenheit und in den Debatten unserer
eigenen Zeit. Vermutlich aber dürfte es verfehlt sein, im vorhin
gezeichneten Gegenüber von "Sehen" und "Sprechen" eine Alternative

des Unvereinbaren zu finden. Gewiss ist es wahr, dass die
biblischen Texte mehrheitlich die Worthaftigkeit von Gott und Mensch
herausarbeiten und dass das Buch Qohelet mit seiner Betonung des
"Sehens" eher wie ein Fremdkörper in der biblischen Literatur wirkt.
Es ist auch unleugbar, dass dieser "unheimliche Gast"29 beim
biblischen Symposion nur zu oft vor die Tür zu schaffen versucht worden

ist; in der rabbinischen Diskussion hat die Auseinandersetzung
um seine kanonische Anerkennung bis ins 2. und 3- Jahrhundert n.
Chr. angedauert30. Jedoch ist es ein Faktum, dass dieses Buch trotz
seines gegenläufigen und provokativen Charakters seinen Platz im

29 Anspielung an den Titel eines Aufsatzes von Hans-Peter Müller, "Der unheimli¬
che Gast. Zum Denken Kohelets", Zeitschriftfür Theologie und Kirche, Bd. 84,

1987, S. 440-464, wiederabgedruckt in: ders., Mensch - Umwelt - Eigenwelt.
Gesammelte Aufsätze zur Weisheit Israels, Stuttgart, Berlin, Köln, Verlag
W. Kohlhammer, 1992, S. 169-183-

30 Vgl. Sinai Schiffer, Das Buch Kohelet. Nach der Auffassung der Weisen des

Talmud und Midrasch und der jüdischen Erklärer des Mittelalters, Frankfurt a.

Main, Leipzig, 1884, z.B. S. 6: "Es wollten die Weisen - (berichtet Rab. Benjamin
bar Jefet, in der Pesikta des Rabbi Kahana sect. VIII, Ed. Buber, p. 68b7) das Buch
Kohelet verbergen, weil sie darin Worte fanden, die sich der Häresie zuneigen."
Vgl. auch im babylonischen Talmud, Traktat Sabbat, 30b.



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 101

biblischen Kanon gefunden und behalten hat. So ist dieses literarische

Dokument eine ständige Mahnung, dass die Worthaftigkeit von
Gott und Mensch nach dem Zeugnis der biblischen Schriften im
ständigen Dialog mit Sichtbarkeit und Verantwortbarkeit bleiben muss.
Das Reden von menschlichem Lebenssinn und menschlicher Zukunft
darf nicht in phantastischer Schönrederei bestehen, sondern muss
sich in Konfrontation mit dem Beobachtbaren und Wirklichen
bewähren und durchhalten. Die Präsenz des Qohelet-Buches im
biblischen Kanon mahnt an, dass jede Vorstellung vom menschlichen
Leben sich an der Realität des Todes bewähren und durchhalten
muss.

Paulus, der grosse Theologe der ersten christlichen Generation,
hat diese unverzichtbare Dialektik von geschichtlicher Erfahrung
("Sehen") und befreiender, zukunfts-öffnender Botschaft ("Reden/Verkünden"),

von Todeswirklichkeit und Lebenszusage, wohl in aller
Klarheit erkannt, wenn er die beiden Komponenten, die der
"Worthaftigkeit" und die des "Todes", in der einen Formel vom " Wort des
Kreuzes" (1. Kor. 1,18) zusammennimmt. Das ist sein "Evangelium"
(1,17), das Tod, Ungerechtigkeit und Leiden nicht umgeht und
verschweigt, sondern thematisiert. Es ist immer wieder aufgefallen, wie
wenig in den Paulus-Briefen auf Jesu Leben und Lehre Bezug
genommen wird: das "Evangelium" des Paulus vermeidet auf diese
Weise entschieden die Gefahr, dass sein erzählendes und worthaftes
"Erinnern" an Jesus zu einem Akkumulieren von Vergangenem wird.
Bei ihm wird das verkündende "Erinnern" (mit der Dimension der
worthaften Zukunftsgestaltung!) entschlossen zentriert: auf das "Kreuz",
auf den Tod.

Es ist in diesem Zusammenhang charakteristisch, wie Paulus mit
der urchristlichen Gemeindeüberlieferung der Abendmahlstradition

umgegangen ist, sie aufnimmt und zitiert (1. Kor. 11,24-25), sie dann
aber auch im Rahmen seines eigenen theologischen Verständnisses

interpretiert (11,26): In der traditionellen Formulierung "Dies tut zu
meinem Gedächtnis" (Luk. 22,19; 1. Kor. 11,24) bewegt sich die
Bedeutung von àvâ|j.vr|aiç [anämnaesis] zunächst noch ganz im Rahmen
des hebräisch-jüdischen Verständnisses der Sprachwurzel für das
"Erinnern" (73T [z-k-r]); das heisst, dass es bei dem "Tun-zum-Gedächtnis"
wesentlich um die lebendige Vergegenwärtigung Jesu auch über



102 Martin Rose

seinen Tod hinaus geht31. Die urchristliche Gemeinde hat so in ihrer
Abendmahlsliturgie ein Erbe bewahrt, das den mit seinen Jüngern das
letzte Mahl feiernden Jesus deutlich als in der hebräisch-jüdischen
Tradition stehend zeichnet. Auch wenn in den neutestamentlichen
Texten das "Erinnern" mit einem griechischen Wort bezeichnet wird,
muss man im Grunde noch alle diejenigen Vorstellungen mitlesen, die
im vorangehenden für das hebräische ~DT [z-k-r] dargestellt worden
sind. Das "Tun-zum-Gedächtnis" im Feiern des Abendmahles bewahrt
über den Tod hinaus das Leben und die Gegenwart des "erinnerten"
Jesus. Auch für Paulus dürfte diese hebräische Denkwelt des "Erinnern"

nichts Fremdes gewesen sein, und wenn er die traditionellen
Formulierungen der urchristlichen Mahlfeier zitiert und damit auch das
Thema des "Gedächtnisses/Erinnerns" aufnimmt, wird er in keiner
Weise ein Problem dabei empfunden haben. Entscheidend ist aber

nun die eigene theologische Nuance, die er interpretierend und
abschliessend an die zitierten liturgischen Formulierungen anhängt:

Denn sooft ihr dieses Brot esst und den Kelch trinkt, verkündigt32 ihr [damit]
den Tod des Herrn, bis er kommt. (1. Kor. 11,26)

Damit stellt Paulus nicht mehr die Vergegenwärtigung des Lebens

Jesu in den Mittelpunkt (oder einen einzelnen, besonderen Moment
daraus, z.B. die Erinnerung an sein letztes Mahl mit den Jüngern),
sondern das Feiern der Gemeinde wird auf den "Tod des Herrn"
bezogen. Im Kontext der paulinischen Argumentation ist das natür-

31 Vgl. Eduard Schweizer, Das Evangelium nach Lukas, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, Das Neue Testament Deutsch, Bd. 3,1982, S. 223: "'Gedächtnis' bedeutet

weit mehr als Rückerinnerung. Darin wird das geschichtliche Geschehen so

vergegenwärtigt, dass es sich heute auswirkt"; Georg Strecker, Theologie des Neuen
Testaments. Bearbeitet, ergänzt und herausgegeben von Friedrich Wilhelm Horn,
Berlin, New York, Walter de Gruyter, 1996, S. 185: "es geht nicht nur darum, das

Gedächtnis eines Toten zu ehren [...], sondern der Vollzug des Herrenmahles
ist Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens. Die Anamnesis des Christus durch
die Gläubigen ist Nachvollzug der Heilsbedeutung des Christusgeschehens."

32 Hans Conzelmann, Der erste Briefan die Korinther; Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, KEK, Bd. 5, 1969, S. 238 ("eher Indikativ"); Christian Wolf, Der erste

Briefdes Paulus an die Korinther, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, Theologischer

Handkommentar zum Neuen Testament, Bd. 7, 1996, S. 274 ("wird heute

durchweg als Indikativ verstanden").



"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" 103

lieh nicht der "Tod" einfach als Lebensende, sondern dieses Stichwort

nimmt erneut die zentrale Bedeutung des "Kreuzes" aus 1,18
auf. Jedoch liegt auch für Paulus die Bedeutung des Kreuzestodes
Jesu nicht im Faktum der Vergangenheit, sondern in der erinnernden
Vergegenwärtigung (im "Verkündigen") dieses Todes auf Zukunft hin
("bis er kommt").

Wir können damit abschliessend festhalten: Indem Paulus sein

Evangelium auf den Tod konzentriert, wird "Erinnern" letztlich auf
seinen Ausgangspunkt zurückgeführt, der auch den Anfang unserer
Überlegungen bestimmt hatte, dass nämlich "Erinnern" eigentlich
und ursprünglich das Leben ist, das man der Erfahrung des Todes

gibt; "Erinnern" ist der Tod, der zum Leben wird.

Résumé

Dans l'Israël ancien, "se souvenir" (zakar) n'était pas seulement un acte mental de
"se présenter quelque chose à l'esprit", mais essentiellement un événement verbal:
c'était un "rappel", cela veut dire que l'on "appelait de nouveau" ceux qui avaient
vécu dans un temps passé. Cette remémoration (verbale) était une manifestation
absolument vitale garantissant la continuité de l'archaïque identité collective constituée

par tous ses membres. Pourtant, aux temps de la monarchie en Israël et en
Juda, l'individu commença à prendre une place de plus en plus importante, et
finalement, à l'époque de l'exil babylonien (après 586 av. J.-C.), l'anéantissement de

toutes les structures politiques et sociales produisit, comme jamais auparavant, une
crise profonde pour cette archaïque pensée collective. Le traditionnel concept de

vie fut ainsi totalement mis en question. Les théologiens de l'époque exilique et
post-exilique cherchèrent une réponse dans la ligne suivante: ils maintenaient
l'aspect verbal de la remémoration et de la vie, mais attribuaient à Dieu la tâche

fondamentale d'être le seul garant de la continuité, même au-delà de la mort (de
l'individu). La "Parole de Dieu" fut née, une parole de promesse et d'avenir. Le livre
de Qohéleth (ou l'Ecclésiaste) poursuit une piste toute différente: dans son concept
qu'il développe pour la vie, il met l'accent sur le "voir", cela veut dire sur l'observation

critique ou quasi "scientifique". Par conséquent, il ne réfléchit que sur la vie qui se

déroule entre la naissance et la mort, et le "souvenir" n'est plus d'aucune importance

fondamentale. Ces deux orientations théologiques apparemment opposées
sont pourtant plutôt complémentaires: si l'on veut donner un sens à la vie,
l'observation critique (le "voir") est indispensable, mais l'interprétation de ses résultats

et les conclusions personnelles et engagées nécessitent une communication (un
"appeler"). Le "memento vivereL comprend le "voir" et le "dire".




	"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" : Erinnern und Vergessen bei Qohelet und in der biblischen Literatur

