Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1998)

Heft: 27: Memoria

Artikel: "Der Fruhern gedenkt man nicht mehr" : Erinnern und Vergessen bei
Qohelet und in der biblischen Literatur

Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Rose

“Der Frihern gedenkt man nicht mehr”

Erinnern und Vergessen bei Qohelet
und in der biblischen Literatur®

Der Satz aus dem Buch Qohelet (oder: “Prediger Salomo”), der hier
zum Motto und Titel gewihlt ist, lautet vollstindig:

Der Frihern gedenkt man nicht mehr; und auch der Spitern, die kommen
werden, auch ihrer wird nicht mehr gedacht werden bei denen, die nach
ihnen kommen. (1,11)1

Im hebriischen Text ist der Akzent viel deutlicher und massiver
gesetzt, als es sich in einer europiischen Sprache angemessen wie-
dergeben lisst: der Satz eroffnet mit der kategorischen Negation TR
[eyn], die mit “Nichts” oder “Nicht-Sein” ibersetzt werden kann. Will
man die syntaktische Struktur des hebriischen Urtextes aufnehmen,
sollte man den Satz etwa folgendermassen beginnen: “Nichts ist es
mit...”. Was hier in pointierter Form negiert werden soll, wird durch
das nachfolgende Substantiv 7YJ7 [zikron] — “das Erinnern” bezeich-
net. So ergibt sich fiir eine wortliche Ubersetzung der Satzeroffnung:
“Nichts ist es mit dem Erinnern!”?

* Uberarbeitete Fassung eines Vortrags, den ich am 15. Mai 1997 in Bern vor der
Interuniversitiren Arbeitsgruppe der Schweizerischen Gesellschaft fir Allgemei-
ne und Vergleichende Literaturwissenschaft gehalten habe. Fiir das positive Echo
und fiir manche wichtigen Impulse in der Diskussion moéchte ich an dieser Stelle
noch einmal meinen Dank aussprechen.

1 Ubersetzung nach der Ziircher Bibel von 1942. Die revidierte Luther-Uberset-
zung (1964) bietet folgenden Wortlaut: “Man gedenkt derer nicht, die frither
gewesen sind, und derer, die hernach kommen; man wird auch ihrer nicht
gedenken bei denen, die noch spiter sein werden.”

2 Entsprechend auch die Ubersetzung von Daniel Lys (L Ecclésiaste ou Que vaut la
vie? Traduction, introduction générale, commentaire de 1/1 a 4/3, Paris, Letou-
zey et Ané, 1977, S5.10): “Pas de mémoire 2 I'égard des anciens...”. Vgl. auch “La
Bible” du Rabbinat frangais (1906): “Nul souvenir ne subsiste des anciens...”.



84 Martin Rose

Wer im Hebriischen stilistisch so formuliert, gibt klar zu erken-
nen, dass er eine Gegenposition einnehmen will. Die Denkhaltung,
die hier zuriickgewiesen wird, braucht nicht mit einem besonderen
Namen in Verbindung gebracht zu werden und bedarf keiner Quel-
lenangabe und keiner zitierten Autoritit; die Ablehnung betrifft
schlechthin die Normalposition und die Grundidee der damaligen
Zeit, die selbstverstindlich davon ausging: “Es gibt ein Erinnern!”
Hier im Qohelet-Buch spiegelt sich letztlich etwas bedngstigend Dra-
matisches ab: die Fundamente einer ganzen Kultur werden in Frage
gestellt.

Was ist passiert, dass es dazu bei Qohelet gekommen ist? —
Dieser Spannung zwischen Tradition und Opposition mochte ich im
Folgenden etwas nachgehen.

1. Die traditionelle Welt des “Erinnerns”

“Erinnern” ist die Grundvoraussetzung jeder Kultur, der Kultur als
solcher®. Das Rad muss nicht mehr mit jeder Generation neu erfun-
den werden, sondern Erfahrungen konnen im Prozess des Uberlie-
ferns und Erinnerns an die nichste Generation tibermittelt werden.
Im Erinnern verwirklicht sich menschliche Existenz. Wer vom Men-
schen reden will, muss vom Erinnern reden. Diese Grunderfahrung
war im kulturellen Kontext der biblischen Schriften, in der Welt des
Alten Orients, in signifikanter Weise prisent. Ich mochte in diesem
Zusammenhang drei kleine Beobachtungen nennen, die die fundamen-
tale Bedeutung des “Erinnerns” fiir das Mensch-Sein nach dem Ver-
stindnis der altorientalisch-hebriischen Kultur beleuchten kénnen.
Erstens: Die sprachliche Wurzel 727 [z-k-r] fiir das “Erinnern”, die
im zitierten hebrdischen Qohelet-Text verwendet wird, ist in allen

3 Vgl z.B. Aleida und Jan Assmann, “Schrift und Gedichtnis”, Schrift und Ge-
ddchtnis. Bettrdge zur Archdologie der literarischen Kommunikation (Archiolo-
gie der literarischen Kommunikation I), hg. v. A. u. J. Assmann, Chr. Hardmeier,
Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 1983, 19932, S. 267: “Das Geddchinis ist Ur-
sprung und Fundament der Kultur”,



“Der Frihern gedenkt man nicht mehr” 85

semitischen Sprachen belegt?. Alle, die zu dieser Sprachkultur gehor-
ten, haben also in diesem Phinomen des “Erinnerns” (927) etwas
Konstitutives gesehen, das in keiner regionalen oder geschichtlichen
Sonderentwicklung bei der einen oder anderen der semitischen Spra-
chen verlorengegangen ist. Fir das Verstindnis des “Erinnerns” in
den semitischen Sprachen ist dabei besonders zu betonen, dass 927
keinesfalls ein nur mentaler, geistiger Vorgang ist, sondern unver-
zichtbar auch den verbalen Akt des Aussprechens dessen, was Ob-
jekt des Sich-Erinnerns sein soll, umgreift. Diese verbale Komponen-
te bei TOF ist geradezu dominant im Akkadischen’, in der Sprache
Mesopotamiens, aber auch fiir die tibrigen semitischen Sprachen
unbezweifelbar. Dieser worthafte Aspekt ist in der Studie von Pieter
Arie Hendrik de Boer® besonders herausgearbeitet und betont wor-
den’. Die Wirklichkeit der menschlichen Existenz, wie sie von den
semitischen Sprachen und Kulturen wiedergegeben wird, ist ein zu-
tiefst sprachlicher Vorgang: das Aussprechen schafft menschliche Wirk-
lichkeit; das “Erinnern” ist letztlich ein “In-Erinnerung-Rufern”: ein

4 Das Worterbuch von Walter Baumgartner (Hebrdisches und Aramdisches Lexi-
- kon zum Alten Testament, 3.Aufl., Bd. 1, Leiden, E. ]. Brill, 1967, S. 258f) nennt
neben dem Hebriischen folgende Sprachen: kanaaniisch, phonizisch, arami-
isch, mandiisch, arabisch, altsiidarabisch, dthiopisch, amoritisch, akkadisch. Vgl.
auch Hermann Eising, Art. “3237 zdkar”, Theologisches Worterbuch zum Alten
Testament 11, hg. v. G. Johannes Botterweck — Helmer Ringgren, Stuttgart, Berlin,
Koln, Mainz, Verlag W. Kohlhammer, 1977, Sp. 571-593; Sp. 572: “Die Wurzel zkr
kommt in allen semit. Sprachbereichen vor...”.

5 Vgl. Willy Schottroff, ‘Gedenken’ im Alten Orient und im Alten Testament
(WMANT 15), Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1964, S. 12ff.; ders., Art. “27 zkr
gedenken”, Theologisches Handworterbuch zum Alten Testament, hg. v. Ernst
Jenni — Claus Westermann, Bd. 1, Miinchen, Zirich, Chr. Kaiser Verlag u.
Theologischer Verlag Zurich, 1971, Sp. 507-518, hier bes. Sp. 507: “reines Verbum
dicendi”.

6 Gedenken und Geddchtnis in der Welt des Alten Testaments. Franz Delitzsch-
Vorlesungen 1960, Stuttgart, Kohlhammer, 1962, bes. S. 44 u. 63f.

7 Willy Schottroff (s.0. Anm. 5: ‘Gedenken’, S. 8 Anm. 4; Art. “31 zkr gedenken”,
Sp. 507f) hat ohne Zweifel recht, wenn er hier seine Fragezeichen an de Boers
Darstellung anbringt; die starke Uberzeichnung der “Worthaftigkeit” bei 797 hat
allerdings insofern seine Berechtigung, wenn man den Unterschied zum vor-
nehmlich gedanklichen, inneren und “schweigsamen” Charakter des “Sich-
Erinnerns” in der deutschen Sprache vor Augen hat.



86 Martin Rose

lautes Aussprechen und Proklamieren dessen, was Wirklichkeit war
und Wirklichkeit bleiben soll.

Zweitens: Ich bin der Meinung, dass das, was menschliche Exi-
stenz sein kann, sich in besonderer Weise in den antiken Personen-
namen widerspiegelt. Es ist nun dusserst bemerkenswert, dass in der
hebriischen Tradition die Sprachwurzel 737 wie kaum eine andere
liberaus zahlreich in den Personennamen belegt ist: Sacharja, Sachar-
jahu, Josachar, Elsachar, Baalsachar oder als Kurzform einfach Sachar®.
Allein in der biblischen Tradition werden mit diesen Namen 36
verschiedene Personen bezeichnet®. Wenn menschliche Existenz und
Erfahrung im Moment der Geburt sozusagen “konzentriert” zum Aus-
druck kommen soll — und das ist eine massgebliche Funktion der
hebriischen Personennamen! —, dann besteht kein Zweifel daran,
dass die Hebrier fiir die Bestimmung dessen, was menschliches
Leben ist und sein soll, immer wieder auf die Sprachwurzel 721
zurickgegriffen haben.

Man koénnte nun einwenden, dass es bei den genannten hebrii-
schen Personennamen nicht um das “Erinnern” von Menschen geht,
sondern dass es sich um Dankesnamen handelt, die ein géttliches
“Erinnern” zum Ausdruck bringen, wie es in der Geburt eines Soh-
nes erlebt wurde; in der Tat beziehen sich diese Personennamen auf
das (gottliche) 707 eines Jahwe, eines El, eines Baal usw. Man kann
aber festhalten, dass weder terminologisch noch vorstellungsmiissig
irgendein Unterschied zwischen gottlichem und menschlichem 937
zu notieren wire; Gott verwirklicht nur vollkommener das, was in
der Welt der Menschen das Mensch-Sein ausmachen sollte.

Die Erfahrung des “Erinnerns” im Moment der Geburt macht
deutlich, dass im Verstindnis des hebriischen Menschen das “Erin-
nern” (A37) nicht nur einen verbalen Akt verlangt, sondern im idealen
Fall auch ganz konkrete, sichtbare Manifestationen und Konsequen-
zen. Die Geburt eines Sohnes ist ja sozusagen die “Fleischwerdung”
dessen, dass sich Gott an ein Menschenpaar “erinnert” hat, indem er

8 Willy Schottroff, ‘Gedenken’, S. 97-99.

9 Vgl. z.B. die Angaben in der Zircher Bibel-Konkordanz (bearbeitet von Karl
Huber und Hans Heinrich Schmid), Bd. 2, Ziirich, Theologischer Verlag Ziirich,
1971, S. 330; Bd. 3, 1973, S. 3.



“Der Frithern gedenkt man nicht mehr” 87

ihnen einen Nachkommen geschenkt hat; sein “Erinnern” hatte be-
glickende Folgen.

Drittens: In bemerkenswerter Weise spielt die Sprachwurzel 737
auch in der anderen Grenzerfahrung des Menschen seine wichtige
Rolle, im Umfeld des Todes. Immer wieder ist in semitischen Grabin-
schriften die Wurzel 937 belegt: “Gedichtnis auf immer”. “Es hat
errichtet die Stele XY fiir seinen Vater, fiir seine Mutter usw., Ge-
dichtnis auf immer.”!® Wir beriihren hier mit dem Tod vermutlich
den Ausgangspunkt fiir die enorme Betonung des “Erinnerns” in der
antiken Welt: die Grunderfahrung des Endes und die Grundhboff-
nung, dass das sichtbare Ende nicht das Letzte sei, was es vom
Menschen zu sagen gibe. Man kann auch von “Transzendenz-Erfah-
rung” sprechen: der Mensch kann sich dessen bewusst werden, dass
seine Existenz auch von dem bestimmt ist, was er nicht sieht, z.B.
von den Erfahrungen und Uberlieferungen der vorangegangenen
Generationen: er kann und muss die “Grenzen” seiner eigenen Exi-
stenz “transzendieren”. Er muss dies tun im Blick auf die Vergangen-
heit und auf die ihm vorangegangenen Generationen und Erfahrun-
gen, damit er sein Mensch-Sein voll verwirklichen kann. Genauso
dringt sich ein entsprechendes “Transzendieren” auch fir das Ende
seines Lebens auf; denn der Mensch erfédhbrt ja nicht nur seinen Tod,
sondern er kann ihn auch er-denken und durch-denken: was wird
Jjenseits dieser Grenze sein?

Im Alten Israel hat man weder die Antwort einer Reinkarnation
gegeben noch die der Unsterblichkeit der Seele, auch noch nicht die
der Auferstehung; sondern das, was die Menschen im Leben und im
Sterben getragen hat, war im wesentlichen ihre Einbindung in das
bergende Kollektivum. Das Erste, was ein Israelit von sich gesagt
hitte, wire: “Ich bin ben-XY”, d.h.: “Ich bin Sohn meines Vaters”.
Wer seine Identitdt definiert, tut dies iiber die Namensnennung sei-
nes Vaters. Dabei ist es nicht einfach nur der “Name”, der im Sohn
weiterlebt, sondern insgesamt die Person des Vaters. Das Vergangene
wird Gegenwart und bleibt Gegenwart. Das hebriische Wort fiir das
“Erinnern” (zaekaer) und das hebriische Wort fur “Name” (§ém) wer-

10 Vgl. Willy Schottroff, ‘Gedenken’, S. 54ff.



88 Martin Rose

den nicht selten parallel gebraucht und erwecken manchmal gerade-
zu den Eindruck von Synonyma. Ihre Beziehung und zugleich Diffe-
renz ist wohl so zu beschreiben: der “Name” (3¢m) ist “Zeichen” und
“Bezeichnung” einer Person, und zakaer (das “Erinnern”) ist “Aus-
sprechen” und “Vergegenwirtigung” dieser Person.

Was fiir das Kollektivum der Familie gilt, gilt gemiss dem Alten
Testament entsprechend auch fiir das grossere Kollektivum des Vol-
kes: jede neue Generation soll sich so verstehen, als wiirde sie selbst
den Auszug aus Agypten erleben!!, als stiinde sie selbst am Berge
Sinai und wiirde die Gebote Gottes erhalten!? usw.13. Man konnte
jetzt eine Fulle von biblischen Texten nennen, die unterstreichen,
dass es im “Erinnern” eigentlich nicht um Vergangenes geht, sondern
um die Verwirklichung des Vergangenen in der Gegenwart. Die
Viter und die vorangegangenen Generationen haben ihre Geltung
nicht als Verstorbene und Dahingeschiedene, sondern selbst unser
Qohelet-Text, trotz seiner ganzen Opposition gegen das traditionelle
Denken, bezeichnet sie signifikant anders, benennt sie noch mit dem
tiblichen Begriff der Tradition, nimlich als die WX [riSonim)],
wortlich Ubersetzt: als die, die den “Kopf” bilden, die zu den “Er-
sten” gehéren (was in der oben genannten Ziircher Ubersetzung mit
“die Friilhern” wiedergegeben ist). Sie sind die “Ersten”, und sie
bleiben die “Ersten”: die “Ersten” von einer langen Kette der Genera-
tionen. Die Nachfolgenden kdnnen ihr Selbst-Verstindnis nur in ihrer
Beziehung auf diese “Ersten” definieren.

Das ist im Alten Israel die “Transzendenz”, die die Grenzen von
Geburt und Tod tberschreitet: das Kontinuum der tragenden Ge-

11  Vgl. z.B. 2. Mose (Exodus) 13,8.14. Vgl. Albert Friedlander, “Zachor — Gedenke!”,
Evangelische Theologie, Bd. 48, 1988, S. 378-388, bes. S. 380 zur Feier eines
Passa-Abend im heutigen Judentum: “Der Vater spricht zum Sohn am Pesach-
Abend und sagt: ‘Ich, ich wurde befreit. Gott tat dies fiir mich, als #ch in Agypten
war.”

12 Vgl. z.B. 5. Mose (Deuteronomium) 5,3.

13 Vgl. z.B. Brevard S. Childs, Memory and Tradition in Israel, London, SCM Press
Ltd., Studies in Biblical Theology 37, 1962, bes. S. 52ff, 74ff, 84; Robert Martin-
Achard, “La mémoire de Dieu, devoir et grice, selon I'’Ancien Testament.
Quelques remarques a propos de la catéchése”, Etudes théologiques et religieu-
ses, Bd. 63, 1988, S. 183-197.



“Der Frithern gedenkt man nicht mehr” 89

meinschaft. Die Kontinuitdt im “Namen”, im “Erinnern”, im Verge-
genwirtigen und Immer-wieder-neu-Verwirklichen ist von entschei-
dender Bedeutung. Darum wird einer, der sich wesentlich als “ben-
XY” versteht, auch seinerseits versuchen, wieder einen 72 [ben],
einen Triger des Namens und der Erinnerung zu haben. Wer keinen
Sohn hat oder wer sich der Zuverlissigkeit seines Sohnes fiir diesen
Erinnerungs- und Vergegenwirtigungsprozess nicht sicher ist, sucht
Ersatzmittel, um den Tod zu iberdauern: tiberragende Leistungen,
von denen man Uber Generationen hinweg erzihlen wird, Monu-
mente, die Anlass zum Erzihlen sein werden, und Inschriften, in
denen man selbst erzihlt, was einem von der eigenen Person wich-
tig ist!4. Das sind Ersatzmittel der Kontinuitit, und mit Vorliebe hat
man den Stein als Erinnerungstriger gewdihlt: das Dauerhafte, das
Harte, das Unvergingliche — so wie auch heute noch die Griber
vorzugsweise mit Marmor verziert werden.

2. Der Zusammenbruch der traditionellen Welt des “Erinnerns”

Die traditionelle Welt des “Erinnerns” ist fiir Qohelet zusammenge-
brochen, wie es sein radikaler Widerspruch zum Denken der alten,
vertrauten Welt offenkundig macht: “Nichts ist es mit dem Erinnern!”
Vier Faktoren scheinen mir fiir diesen Zusammenbruch verant-
wortlich zu sein, der sich im Alten Israel im Laufe des 6. Jahrhun-
derts v. Chr. vollzogen hat; ich moéchte sie mit den folgenden vier
Stichwortern belegen, die ich dann kurz erldutern werde:

1) eine zunehmende Bedeutung des Individualismus,
2) die erlebte Erfahrung der Dimension der Geschichte,
3) eine kritische Distanz zum Materiellen,

4) die Entwicklung eines konsequenten Monotheismus.

14 Vgl die iltesten und eindriicklichsten Beispiele aus dem alten Agypten: Jan
Assmann, “Schrift, Tod und Identitit. Das Grab als Vorschule der Literatur im
alten Agypten”, A. u. J. Assmann, Chr. Hardmeier (Hg.), Schrift und Geddchtnis
(s. 0. Anm. 3), S. 64-93.



90 Martin Rose

Diese vier Faktoren sind nicht unabhingig voneinander, sondern
haben sich letztlich gegenseitig bedingt; diese eigentliche Interde-
pendenz ist bei der folgenden Skizze stets im Auge zu behalten.
Erstens: Die Entstehung individualistischen Denkens ist ein Pro-
zess, der sich im Alten Israel Uber Jahrhunderte hinweg langsam,
aber unaufhaltsam vollzogen hat. Denn es konnte nicht ausbleiben,
dass sich in der wirtschaftlich und sozial zunehmend differenzierte-
ren Gesellschaft der monarchischen Zeit nach und nach Lebensfor-
men entwickelten, die nicht mehr die Einbindung in das Kollektivum
der Familie als unabdingbar fiir das Gelingen menschlichen Lebens
voraussetzten, sondern Existenzmoglichkeiten z.B. auch am Konigs-
hof, in der Armee und im internationalen Handel anboten. Als dann
im Jahre 586 v. Chr. der ganze Staat zusammenbrach, als die Nation
auseinanderbrach, als die ganze wirtschaftliche, intellektuelle und
religiose Oberschicht ins babylonische Exil verschleppt wurde, war
damit das Tragende des Kollektivums und des kollektiven Denkens
fundamental in Frage gestellt. Der Prophet Jeremia ist letztlich zu
einer Identifikationsfigur dieser Epoche und dieser Menschen gewor-
den, Symbolfigur fiir die Tausende Israels, die in dieser Zeit aus
jedem Kollektivum herausgerissen wurden, im Krieg, auf der Flucht
oder in der Deportation umkamen und irgendwo verscharrt wurden.
Die biblischen Texte zeichnen einen Jeremia, den nichts mehr trigt,
keine Familie (selbst von den engsten Angehorigen angefeindet und
verlassen!!’®), keine Prophetenschule!®, keine kultische Instanz!’, ja,
selbst von seinem Gott fiihlt er sich oft zutiefst verlassen'®. Jeremia
hat keine Kinder; keine Grabestradition ist von ihm tiberliefert...
nichts wird von ihm bleiben; ausser den Worten, die er vermittelt
hatte, die keiner sonst so gesprochen hatte und die ihn so einsam
gemacht hatten. Die Worte des Jeremia vermitteln den Eindruck, als

15 Vgl z.B. Jer. 12,6.

16 Vgl. z.B. seine scharfe, aber kaum erfolgreiche Auseinandersetzung mit dem
Propheten Hananja und dessen Prophetenkollegen (Jer. 27, 14ff; 28, 1ff.)

17 Vgl. z.B. seine Opposition zum organisatorisch perfekt funktionierenden Tem-
pelkult (Jer. 7,1ff., 21ff; 26,1fD).

18 Vgl. z.B. Jer. 15,18: “Wie ein Trugbach wardst du mir, wie ein Wasser, auf das
kein Verlass ist!”



“Der Frithern gedenkt man nicht mehr” 91

habe nur das Erfittene Zukunft; sie zeichnen einen Individualismus,
der — wohl bemerkt! — nicht selbstbewusst daherkommt, sondern der
zerstorerisch ist. Das Kollektive und das Traditionelle tragen nicht
mehr.

Zweitens: Mit der Zerstorung des Kollektivums ist das Funktio-
nieren des Erinnerns und Vergegenwirtigens in Frage gestellt. In
dieser Situation des Zusammenbruchs hat ein Kreis von gebildeten
Minnern bewusst gegenzusteuern versucht, indem sie das erste Lite-
raturwerk Israels geschaffen haben, das die ganze Geschichte um-
greift, die Israel in seinem Land erlebt hatte!®. Das ist die neue
Erfahrung des Geschichtlichen: des Geschehens als dessen, was sich
nicht wiederholt, was irreversibel ist und nicht mehr riickgingig zu
machen ist. Geschichtsbewusstsein erwichst aus der brutalen Erfah-
rung des Endes, wenn unmittelbar erlebt wird, dass eine ganze
Epoche zu Ende gegangen ist. Das ist etwas anderes als eine “Krise”
(“Krisen” hatte Israel schon geniigend erlebt!); das ist etwas anderes
als eine heikle Durchgangsphase. Wenn 586 alle Stidte ausradiert
wurden, wenn der Tempel als das einzige und nationale Heiligtum
Israels verunreinigt und zerstort wurde, wenn der Koénig und die
Konigsfamilie auf demonstrative Weise abgeschlachtet wurden, dann
war das das Ende — das Ende von alle dem, was vorher war und
was damit “Geschichte” im Sinne des Unwiederbringbaren geworden

19 Martin Noth hat dafiir den Begriff des “Deuteronomistischen Geschichtswerks”
geprigt, das vom Deuteronomium (5. Mose) bis zum Ende des 2. Konigsbuches
gereicht habe (Uberlieferungsgeschichtliche Studien. Die sammelnden und bear-
beitenden Geschichtswerke im Alten Testament, 1943, 3. Aufl., Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1967). Hierin nun das erste Geschichtswerk
Israels zu erkennen, das uns tiberliefert ist, setzt eine Spitdatierung des Jahwisti-
schen Geschichtswerks voraus, das (iblicherweise in der davidisch-salomoni-
schen Ara angesetzt wird, von mir aber in die ausgehende Exilszeit oder in die
beginnende Perser-Zeit, also nach dem Deuteronomistischen Geschichtswerk,
datiert wird und das ich als dessen neue, redaktionelle Einleitung verstehen
mochte (Deuteronomist und Jabwist. Untersuchungen zu den Bertibrungspunk-
ten beider Literaturwerke, Zirich, Theologischer Verlag Ziirich, AThANT, Bd. 67,
1981; “Idéologie deutéronomiste et Théologie de I'Ancien Testament”, Israél
construit son bistoire. L'historiographie deutéronomiste a la lumiere des recher-
ches récentes, hg. v. Albert de Pury, Thomas Romer und Jean-Daniel Macchi, Le
Monde de la Bible, Bd. 34, Genf, Labor et Fides, 1996, S. 445-476).



92 Martin Rose

war. Nichts blieb davon... ausser den Worten. Literatur entstand in
Israel als neue, schriftliche Form des “Erinnerns”, das nicht mehr
vom Kollektivum und seinem Erzihlen garantiert wurde, sondern
nur noch von einzelnen Schreib- und Geistbegabten. Eines freilich
haben diese Einzelnen von der alten, urspriinglichen Funktion des
“Erinnerns” beibehalten: sie wollen letztlich keine Dokumente fiir
ein historisches Archiv schaffen, sondern zum Verstehen der Gegen-
wart beitragen: sie probieren Antworten auf das “Warum?” ihrer
gegenwirtigen Situation, ihre Literatur ist theologische “Trauerarbeit”
— in ihrem besten und heilsamen Sinne.

Drittens: Was bleibt von dem Gott Israels, wenn alle seine Kon-
kretionen und Manifestationen zerstort sind? Wenn er nicht mehr im
Tempelgottesdienst gegenwirtig werden kann? Wenn er nicht mehr
im Konig seinen Stellvertreter auf Erden hat? Wenn er in den Kriegen
keinen Schutz mehr bietet — von Siegen ganz zu schweigen? Wenn
ihm keine Opfer mehr zur Versbhnung dargebracht werden kénnen?
— Wir heute sind es gewohnt, von einer sogenannten “geistigen”
Gottesvorstellung auszugehen, aber wir machen uns vermutlich kaum
noch eine rechte Vorstellung davon, welcher langer Weg bis dahin
zuriickgelegt werden musste. Erst in der totalen Katastrophe haben
einige, wenige in Israel gewagt, in solcher “geistigen” Weise von
ihrem Gott zu denken. Man konnte sagen: aus der Not heraus haben
sie dies gewagt, als ihnen alles Konkrete und Materielle in ihrem
Gottesglauben zerschlagen war.

Einige haben dann den Spiess auch umgedreht, indem sie gegen
die anderen, weniger “geistigen” Gottesvorstellungen polemisierten:
die anderen Gotter seien nichts weiter als die Bilder, die sie darstel-
len, Bildungen der Menschen, auch wenn sie aufs Prichtigste in
Gold und Silber verfertigt sind; sie seien nichts weiter als die Mate-
rie, die man beliebig bilden und vernichten kann?.

Nichtern betrachtet kann man sagen, dass im Israel der nationa-
len Katastrophe, der Exilierung in ein fernes, fremdes Land und des
Endes der national-religidsen Frommigkeit im Grunde nichis vom
angestammten Gott geblieben ist... ausser seinem Wort. Dies jedoch

20 Vgl. z.B. Jes. 41, 7; 44, 9-20; 46, 6.



“Der Frihern gedenkt man nicht mehr” 93

nicht als ein schwacher Nachhall aus vergangenen Zeiten verstan-
den, als eine vage “Erinnerung” an Friheres, so wie wir heute gern
das Erinnerte verstehen, sondern als Wort, das Gegenwart schafft,
das “schopferisch” im umfassendsten Sinne ist, Leben schaffend wie
ein Regen auf dem trockenen Land des Vorderen Orients:

Wie der Regen und der Schnee vom Himmel herabkommen und l[irreversibel!]
nicht dahin zuriickkehren, sondern die Erde trinken, dass sie fruchtbar wird
und sprosst und dem Essenden Brot gibt, so auch mein Wort: es kehrt nicht
leer zu mir zurtick, sondern wirkt [“schopferisch™], was ich beschlossen, und
fuhrt durch, wozu ich es gesandt habe (Jes. 55,10-11).

Viertens: Wer in dieser Weise von dem Gott des “schopferischen
Wortes” spricht, kann nicht anders als einen konsequenten Monothe-
ismus vertreten. Denn es gibt nur eine Schopfung, die wir beobach-
ten kdnnen, und es gibt nur eine Wortfihigkeit, die wir wahrnehmen
konnen: nur die der Menschheit, die sich freilich in vielen verschie-
denen Wortern ausdriickt, aber gemeinsam das einzigartige Phino-
men teilt, dass etwas durch Sprache (durch “das” Wort) bewirkt
werden kann. Solcher konsequente Monotheismus hat sich genau in
dieser Zeit des babylonischen Exils, also in einer wie vorher nie
erlebten Katastrophe, unter den Theologen des Alten Israel Bahn
gebrochen?!, Der jidische Glaube wird “Wort”-Religion (was etwas
mebr ist als das, was man landldufig unter “Buch-Religion” ver-
steht!). Im Monotheismus wird Gott sozusagen “einsam” in seinem
gottlichen Himmel — nicht anders als der Mensch auf Erden einsam
in seinem Individualismus geworden war.

Die vier Punkte haben zu zeigen versucht, dass in der Katastrophe
von 586 nichts Ubrigblieb — oder: so gut wie nichts. Das war fir
Israel die Zeit des grossen Géottersterbens, auch der eigene Gott war
in der Funktion als Nationalgott nicht mehr zu gebrauchen. Das war
die Zeit des grossen Sterbens aller Institutionen, der staatlichen wie

21 Vgl. Martin Rose, Der Ausschliesslicbkeitsanspruch Jabwes. Deuteronomische
Schultheologie und die Volksfrommigkeit in der spdten Konigszeit, Stuttgart,
Berlin, Koln, Mainz, Verlag W. Kohlhammer, BWANT, Bd. 106, 1975, bes. S. 11-
13, 154f, 156.



94 Martin Rose

der sakralen, die Zeit der Zerstorung aller gemeinschaftlichen, kol-
lektiven Funktionen, der Berufsgemeinschaften wie der Familienver-
binde. Last not least, es war die Zeit des Massensterbens in der
Bevolkerung: die einen verhungert in der belagerten Stadt, die ande-
ren niedergemetzelt vom Krieg vor den Toren. Nichts blieb. Und da
sagen einige, wenige: das Wort, es bleibt und schafft.

3. Qohelets Verweigerung einer positiven Perspektive

Qohelet?? gehort nicht zu denen, die die theologische Antwort vom
Leben schaffenden Wort zu geben wagen. Fiir ihn bleibt nach dem

22 Meine jingsten Forschungen zum Qohelet-Buch haben mich zur Annahme
gefiihrt, dass man innerhalb dieses Buches drei literarische Schichten unterschei-
den sollte: diejenige des “Qohéleth le Sage” (ausgehende Perser-Zeit), der trotz
aller kritischen und erniichternden Beobachtung der Wirklichkeit dennoch an
einer positiven Einschitzung des Lebens festhilt (8,15), diejenige seines Schiilers
(“le Disciple™) aus der Zeit der Wirren des Alexandersturms und der Dia-
dochenkimpfe, der ein absolut pessimistisches Bild in das Buch seines Meisters
einzeichnet (z.B. 1,2 in interpretierender Ubersetzung: “Absurditiit der Absurditi-
ten — alles ist total absurd”), und schliesslich diejenige des “Théologien-Rédac-
teur” (Zeit der konsolidierten Ptolomier-Herrschaft in Palistina), der mit dem
Gebot der Gottes-Furcht die negative Grundstimmung des ihm tiberkommenen
Buches in “orthodoxer” Weise auffangen will und so das Buch fiir die gottes-
dienstlich-religiose Brauchbarkeit rettete (3,7; 5,6; 8,12f; 12,13). Eine ausfiihrli-
che exegetische Begriindung dieser Sicht der dreistufigen Entstehungsgeschichte
des Qohelet-Buches werde ich in Kirze vorlegen; vorlidufig kann ich nur auf
zwei erste Skizzierungen verweisen: “Qohéleth, le Maitre: Compréhension de
I'univers et compréhension de soi”, Variations herméneutiques, Bd. 3, Okt. 1995,
S. 3-22, und Ivo Meyer, Martin Rose, “Spriiche und Widerspriche im Qohelet-
Buch”, Variations herméneutiques, Bd. 6, Mai 1997, S. 71-86. Im Kontext der
vorliegenden Studie zum “Erinnern” verzichte ich auf die literarischen Differen-
zierungen; die “Verweigerung einer positiven Perspektive” bezieht sich auf die
Redaktionsschicht des “Disciple”, der mit seiner pessimistischen Interpretation
den Gesamteindruck des Qohelet-Buches entscheidend geprigt hat. Auf ihn
geht auch der Vers 1,11 zurick, der Titel und Orientierungspunkt fiir meinen
Beitrag abgegeben hat. Wenn also im Folgenden von “Qohelet” die Rede ist,
musste in diesem Zusammenhang korrekterweise ausschliesslich der (pessimisti-
sche) “Disciple” vorausgesetzt werden.



“Der Frithern gedenkt man nicht mehr” 95

Ende, nach dem Tod #ichts mehr, nicht einmal mehr ein Erinnern,
keine Vergegenwirtigung mehr in Wort und Wirkung: “Der Frithern
gedenkt man nicht mehr.” Er verzichtet hier darauf, die Namen zu
zdhlen, wo man sich vielleicht doch noch an den einen oder ande-
ren erinnert; er will nicht von den Ausnahmen reden, sondern gibt
die Normalitit der menschlichen Situation an: in der Regel ist es
mit dem Erinnern der “Frithern” nichts (spitestens nach der drit-
ten Generation bleibt kaum noch etwas an Erinnerung); das Leben
des Menschen fiihrt ins Nichts. Selbst wenn sich einer um die Ret-
tung seiner Stadt verdient gemacht hat, wenn er etwas Ausser-
gewoOhnliches geleistet hat, der Normalfall ist dennoch Vergessen

(9,14-15):

Da war eine kleine Stadt, und der Leute darin waren wenig; und ein grosser
Konig zog gegen sie heran, belagerte sie und baute wider sie grosse Bollwer-
ke. Nun fand sich darin ein [...] weiser Mann; der rettete durch seine Weisheit
die Stadt. Aber niemand gedenkt noch jenes [Weisen].

Am Ende steht das Vergessen — und nichts als das Vergessen. Jede
positive Perspektive wird verweigert. Warum diese ganz andere Ori-
entierung bei Qohelet? Er gehort doch auch zu einer Generation, die
nach der Katastrophe von 586 gelebt hat! Er konnte doch eigentlich
wissen, wie andere damit umgegangen sind!

Das Qohelet-Buch als ganzes und solches?® gehort in eine ande-
re geistige Stromung als die der deuteronomistischen und propheti-
schen Theologen, die nach der nationalen und religidsen Katastro-
phe die Vorstellung vom schopferischen Wort entwickelt hatten. Etwas
ubertrieben und modernisiert kdnnte man sagen: der Trigerkreis
dieses Buches steht den experimentellen Wissenschaften niher als
den Human- und Kulturwissenschaften. Sein bevorzugtes Wort ist
“sehen” (X7 [ra’ah]), dieses hebriische Wort ist das am hiufigsten

23 Hier sei also betont, dass es sich bei der unmittelbar folgenden Beschreibung
nicht um ein Charakteristikum nur des “Disciple” (sieche vorangehende Anmer-
kung) handelt, sondern um die geistige Welt, die das Qohelet-Buch in seiner
ganzen Uberlieferung und redaktionellen Geschichte betrifft.



96 Martin Rose

verwendete Verb in diesem Buch?%: “ich sah..., ich sah..., ich sah...”
Dem Beobachten und dem Beobachteten kommt hier ein ganz ent-
scheidender Stellenwert zu. Das Auge ist das wichtigste Organ in der
Vorstellung des Qohelet, nicht der Mund und dessen sprechendes
Gestalten.

Etwas Zweites unterscheidet die Denkwelt des Qohelet-Buches
von der prophetischen und deuteronomistischen Theologie: die Ge-
schichtlichkeit spielt in diesem literarischen Werk absolut keine Rol-
le. Das spiegelt sich schon darin wider, dass in diesem biblischen
Buch keine einzige Figur aus der Geschichte Israels genannt ist,
auch keines der Schliisselereignisse, auf die sonst immer in der
biblischen Tradition Bezug genommen wird: Exodus, Sinai, Landnah-
me usw. Geschichte ist kein Thema in diesem Buch. Man kann
geradezu annehmen, dass alles geschichtliche Denken bewusst und
gezielt abgelehnt werden soll, wenn es unmittelbar vor unserem Vers
1,11, der jegliches “Erinnern” zuriickweist, heisst:

24 Mit seinen 47 Belegen ist X1 nicht nur absolut das am hiufigsten vorkommende
Verb in diesem Buch, auch ein Vergleich mit den anderen biblischen Blichern
unterstreicht die Wichtigkeit dieses Verbs fiir die Denkvorstellung des Qohelet-
Buches: Sein Wortbestand macht nur 0,99% des gesamten Alten Testaments aus,
bei einer statistischen Normalitdt sollte man also nur etwa 13 Belege flir X7
erwarten (0,99% von insgesamt 1303 Vorkommen), tatsichlich aber geht die
Verwendung weit Uiber das Dreifache vom statistischen Mittel hinaus (vgl. hierzu
den “Statistischen Anhang” in: Ernst Jenni, Claus Westermann, 7heologisches
Handworterbuch zum Alten Testament, Bd. 11, Miinchen, Zirich, Chr. Kaiser
Verlag u. Theologischer Verlag Ziirich, 1976, S. 539 u. 540). Ich bin der Meinung,
dass die exegetische Forschung der einzigartigen Wichtigkeit dieses Verbs fiir
das Qohelet-Buch bisher noch nicht geniigend Rechnung getragen hat (z.B.
Michael V. Fox, Qobelet and bis Contradictions, Sheffield, Almond Press, JSOT.SS,
Bd. 71, 1989, S. 151-154, nennt es liberhaupt nicht unter den “key words” des
Buches!). Das ist umso tiberraschender, als sich seine zentrale Funktion nicht nur
durch terminologische und statistische Beobachtungen nahelegt, sondern eigentlich
auch jedem vor Augen treten sollte, der nach Struktur und Komposition des
Buches fragt: in einer der ersten Argumentations-Einheiten (1,14) findet sich die
Formulierung "X (“ich habe gesehen/beobachtet”), und in einem Abschnitt,
der alle Charakteristika eines (urspriinglichen) Abschlusses aufweist (8,9), ist das
Verb in seiner genau entsprechenden grammatischen Form wiederaufgenom-
men. Auch an weiteren Stellen markiert das Verb den Rhythmus der Uberlegun-
gen und Argumentationen im Buch (vgl. bes. 2,13; 3,10,16,22; 4,4,15; 5,17).



“Der Frihern gedenkt man nicht mehr” 97

Was gewesen ist, wird wieder sein,

und was geschehen ist, wird wieder geschehen:

es gibt nichts Neues unter der Sonne.

Selbst wenn man das Gefiihl hat, sagen zu kénnen: ‘Da ist etwas Neues',

dann ist das nur Tduschung, weil man in Wirklichkeit das Vergangene verges-
sen hat.

Lingst schon ist es dagewesen in den Zeiten, die vor uns gewesen sind. (1,9-10)

Geschichte ist keine Denkkategorie in diesem Buch, weder auf na-
tionaler noch individueller Ebene. “Eine Generation geht, eine ande-
re Generation kommt” (1,4), aber es ist letztlich die Wiederkehr des
Ewiggleichen. So ist auch jedes einzelne menschliche Leben nicht
mehr als eine unbedeutende Spielform im ewigen Kreislauf. Nichts
verdient als wirklich Neues qualifiziert zu werden; und wenn nichts
Neues da ist, dann kann man auch nicht von etwas “Altem” spre-
chen, was eine besondere “Erinnerung” und Vergegenwirtigung ver-
diente. “Es gibt nichts Neues unter der Sonne” — und dann kann es
auch keine Geschichte geben.

Drittens muss man noch konstatieren, dass es letztlich auch
keine Transzendenz in diesem Buch gibt. Die Existenz eines Schop-
fergottes wird zwar nicht in Frage gestellt, wie auch heute noch die
meisten Schweizer an einen “lieben Gott” glauben. Aber das ist ein
“transzendenter Gott”, der ohne Einwirkung und Konsequenzen fiir
die alltigliche menschliche Existenz bleibt. Das typische Schlagwort
im Qohelet-Buch ist: “unter der Sonne”?; es interessiert nur, was auf
Erden und im hellen Licht einer positivistischen Aufgeklirtheit ge-
schieht. Was etwa “Uber” der Sonne ist, also nach der damaligen
Vorstellung in der Welt Gottes, oder was ausserbalb der Grenzen sein
konnte, die wir sehen und konstatieren, z.B. vor unserem Leben
oder mnach unserem Leben, im Vergangenen oder im Zukiinftigen,
alles dies fillt aus dem Denken, das das Buch Qohelet charakteri-
siert, praktisch vollig heraus. Nachdenken vollzieht sich bei ihm
ausschliesslich in der Immanenz: “Ich beobachtete alles unter der
Sonne.” Es gibt keine Grenziiberschreitung, auch nicht im Denken.

25 Nirgendwo anders im Alten Testament ist diese Wendung belegt; im Qohelet-
Buch aber begegnet sie nicht weniger als 29 Mal!



98 Martin Rose

Viertens scheint mir, dass ganz bewusst auch der Worthaftigkeit
jede besondere Bedeutung abgesprochen wird. Der vorhin zitierten
Proklamation des Ewiggleichen (1,9-10) steht eine Formulierung vor-
an (1,8), die in folgender Weise wiedergegeben werden kann: “Alles
Reden miiht sich ab, keiner kommt damit zum Ziel.”2® Man konnte
auch ubersetzen: “Alle Worte sind schwach, kraftlos.” Wie konnten
dann die Worte des “Erinnerns” iberhaupt noch etwas bewirken? Die
Formulierung bei Qohelet von der “Kraftlosigkeit” des Wortes scheint
mir fast wie ein Zuriickweisen der Idee von der Wirkmichtigkeit der
Sprache, wie eine pointierte Ablehnung der Vorstellung vom “schaf-
fenden, schopferischen Wort”.

4. Leben als Tod und Tod als Leben

Der Denkansatz, der sich im Buch Qohelet so dominant zum Aus-
druck bringt, ist in entscheidender Weise vom Thema des Todes
geprigt; die Vorherrschaft des Todes ist uniibersehbar in diesem
Buch?’. Als Beispiel sei ein Vers zitiert, in dem Tod und Vergessen,
Tod und Nicht-mehr-Erinnern in einem Atemzug nebeneinander ge-
nannt werden (9,5):

26  Zircher Bibel, Teilausgabe “Das Buch Hiob. Das Buch Kohelet. Das Hohelied
(Fassung 1998)”, Ziirich, Verlag der Zircher Bibel, 1998, S. 59.

27 Der “Tod” ist auf allen drei Redaktionsebenen (s.0. Anm. 22) thematisiert, aber
die Einstellung ist durchaus unterschiedlich. “Qohéleth le Sage” notiert das
Gleichmacherische am Tod, das die Uberheblichkeit einer intellektuellen Elite
und die Erwartung einer bleibenden Nachwirkung radikal relativiert (1,16), hilt
aber dennoch an der Moglichkeit der Lebensfreude fest (8,15). Genau diese
Lebensfreude desavouiert aber der “Disciple” als ebenso nichtig (2,1-3) wie alles,
was man traditionellerweise als “gut” und “wertvoll” im Leben einschitzte. Er ist
dafiir verantwortlich, dass in der jetzigen Gestalt des biblischen Buches das
Thema des Todes so bedriickend dominant ist.



“Der Frithern gedenkt man nicht mehr” 99

Was die Lebenden wissen, ist, dass sie sterben miissen,
die Toten aber wissen gar nichts;

sie haben auch keinen Lohn mehr,

denn ihr Andenken [zaxkzer] ist vergessen.

So ist fir den Denker, der die Moglichkeit des “Erinnerns” radikal
abweist, menschliche Existenz nichts anderes als Leben “sub specie
mortis”, das Leben in den Grenzen des Todes. Leben ist der kurze
Moment im Vorfeld des ewigen Todes, Dunkelheit im sich immer
schon abzeichnenden Todesschatten. Das ist der Preis, den der Den-
ker im Qohelet-Buch letztlich zahlen muss, wenn er nichts anderes
gelten lassen will als das (“wissenschaftliche”) Sehen und Beobach-
ten (X7 [ra’ah]): “sehen” kann man in der Tat nur, dass der Mensch
nach seinem Tod “Staub” oder “Asche” wird (Gen. 3,19; Qoh. 3,20)
und dass mehr nicht erweisbar ist. Das Buch Qohelet ist in dieser
einseitigen Betonung des “Sehens” ein Dokument, das innerhalb der
biblischen Literatur relativ isoliert dasteht.

Die anderen biblischen Biicher haben in der einen oder anderen
Form die Idee der Worthaftigkeit in den Vordergrund geriickt?®®, in
besonders markanter Weise der Prolog des Johannes-Evangeliums:

Im Anfang war das Wort,
und das Wort war bei Gott,
und das Wort war Gott. (1,1)

Wenn aber Gott “Wort” ist, dann sind Bestimmung und Zukunft des
Menschen ebenso im Wort zu suchen. Was hier konfliktuell zwi-
schen “Sehen” und “Sprechen”, zwischen Beobachtbarem und Aus-
sagbarem, zur Diskussion steht, ist letztlich die Frage des Menschen-
bildes, das unser Leben und Denken bestimmen soll: Wird menschliche
Existenz massgeblich von der Fihigkeit geprigt, Wirklichkeiten (und
die eigene, menschliche Wirklichkeit darin eingeschlossen!) kritisch-
beobachtend wahrzunehmen und gleichsam objekthaft zu beschrei-
ben (das “Sehen” des Qohelet)? Oder sucht man das Proprium des

28 Vgl. oben zum Propheten Jeremia, zum “Deuteronomistischen Geschichtswerk”
(s.0. mit Anm. 19) und zu “Deuterojesaja” (Jes. 55,10-11).



100 Martin Rose

Mensch-Seins im schopferisch-gestaltenden Sprechen und Reden, das
Lebensformen konzipieren kann, die weit Uber das real Sichtbare
hinausgehen? Anders zugespitzt formuliert geht es um das, was man
als prioritir einschitzt in der Foérderung der menschlichen Lebens-
qualitit: Kommen die grossten Verdienste der wissenschaftlichen Nach-
bildung von naturgesetzlichen Vorfindlichkeiten zu, die es in ent-
scheidender Form erméglicht hat, z.B. durch Technik und Medizin
die Lebensbedingungen fiir den Menschen massgeblich zu verbes-
sern? Oder findet der Mensch erst Lebenserfiillung in der schopfe-
risch-konzeptuellen Vor-bildung von Sinn und Zukunft?

Die Auseinandersetzung um das Vorrangige im Menschenbild
hat viele Gesichter, innerhalb und ausserhalb der biblischen Texte,
in den Diskussionen der Vergangenheit und in den Debatten unserer
eigenen Zeit. Vermutlich aber dirfte es verfehlt sein, im vorhin
gezeichneten Gegeniiber von “Sehen” und “Sprechen” eine Alternati-
ve des Unvereinbaren zu finden. Gewiss ist es wahr, dass die bibli-
schen Texte mehrheitlich die Worthaftigkeit von Gott und Mensch
herausarbeiten und dass das Buch Qohelet mit seiner Betonung des
“Sehens” eher wie ein Fremdkorper in der biblischen Literatur wirkt.
Es ist auch unleugbar, dass dieser “unheimliche Gast”?® beim bibli-
schen Symposion nur zu oft vor die Tir zu schaffen versucht wor-
den ist; in der rabbinischen Diskussion hat die Auseinandersetzung
um seine kanonische Anerkennung bis ins 2. und 3. Jahrhundert n.
Chr. angedauert®®, Jedoch ist es ein Faktum, dass dieses Buch trotz
seines gegenldufigen und provokativen Charakters seinen Platz im

29 Anspielung an den Titel eines Aufsatzes von Hans-Peter Miiller, “Der unheimli-
che Gast. Zum Denken Kohelets”, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Bd. 84,
1987, S. 440-464, wiederabgedruckt in: ders., Mensch — Umuwelt — Eigenwelt.
Gesammelte Aufsdtze zur Weisheit Israels, Stuttgart, Berlin, Koln, Verlag
W. Kohlhammer, 1992, S. 169-183.

30 Vgl. Sinai Schiffer, Das Buch Kobelet. Nach der Auffassung der Weisen des
Talmud und Midrasch und der jiidischen Erkldrer des Mittelalters, Frankfurt a.
Main, Leipzig, 1884, z.B. S. 6: “Es wollten die Weisen — (berichtet Rab. Benjamin
bar Jefet, in der Pesikta des Rabbi Kahana sect. VIII, Ed. Buber, p. 68b7) das Buch
Kohelet verbergen, weil sie darin Worte fanden, die sich der Hiresie zuneigen.”
Vgl. auch im babylonischen Talmud, Traktat Sabbat, 30b.



“Der Friihern gedenkt man nicht mehr” 101

biblischen Kanon gefunden und behalten hat. So ist dieses literari-
sche Dokument eine stindige Mahnung, dass die Worthaftigkeit von
Gott und Mensch nach dem Zeugnis der biblischen Schriften im
stindigen Dialog mit Sichtbarkeit und Verantwortbarkeit bleiben muss.
Das Reden von menschlichem Lebenssinn und menschlicher Zukunft
darf nicht in phantastischer Schonrederei bestehen, sondern muss
sich in Konfrontation mit dem Beobachtbaren und Wirklichen be-
wihren und durchhalten. Die Prisenz des Qohelet-Buches im bibli-
schen Kanon mahnt an, dass jede Vorstellung vom menschlichen
Leben sich an der Realitit des Todes bewihren und durchhalten
muss.

Paulus, der grosse Theologe der ersten christlichen Generation,
hat diese unverzichtbare Dialektik von geschichtlicher Erfahrung (“Se-
hen”) und befreiender, zukunfts-6ffnender Botschaft (“Reden/Ver-
kiinden”), von Todeswirklichkeit und Lebenszusage, wohl in aller
Klarheit erkannt, wenn er die beiden Komponenten, die der “Wort-
haftigkeit” und die des “Todes”, in der einen Formel vom “Wort des
Kreuzes” (1. Kor. 1,18) zusammennimmt. Das ist sein “Evangelium”
(1,17), das Tod, Ungerechtigkeit und Leiden nicht umgeht und ver-
schweigt, sondern thematisiert. Es ist immer wieder aufgefallen, wie
wenig in den Paulus-Briefen auf Jesu Leben und Lehre Bezug ge-
nommen wird: das “Evangelium” des Paulus vermeidet auf diese
Weise entschieden die Gefahr, dass sein erzihlendes und worthaftes
“Erinnern” an Jesus zu einem Akkumulieren von Vergangenem wird.
Bei ihm wird das verkiindende “Erinnern” (mit der Dimension der
worthaften Zukunftsgestaltung!) entschlossen zentriert: auf das “Kreuz”,
auf den Tod.

Es ist in diesem Zusammenhang charakteristisch, wie Paulus mit
der urchristlichen Gemeindelberlieferung der Abendmahlstradition
umgegangen ist, sie aufnimmt und zitiert (1. Kor. 11,24-25), sie dann
aber auch im Rahmen seines eigenen theologischen Verstindnisses
interpretiert (11,26): In der traditionellen Formulierung “Dies tut zu
meinem Gedichtnis” (Luk. 22,19; 1. Kor. 11,24) bewegt sich die Be-
deutung von dvauynolg [animnaesis] zunichst noch ganz im Rahmen
des hebriisch-judischen Verstindnisses der Sprachwurzel fiir das “Er-
innern” (997 [z-k-1]); das heisst, dass es bei dem “Tun-zum-Gedichtnis”
wesentlich um die lebendige Vergegenwdrtigung Jesu auch iber



102 Martin Rose

seinen Tod hinaus geht®'. Die urchristliche Gemeinde hat so in ihrer
Abendmabhlsliturgie ein Erbe bewahrt, das den mit seinen Jingern das
letzte Mahl feiernden Jesus deutlich als in der hebriisch-jiidischen
Tradition stehend zeichnet. Auch wenn in den neutestamentlichen
Texten das “Erinnern” mit einem griechischen Wort bezeichnet wird,
muss man im Grunde noch alle diejenigen Vorstellungen mitlesen, die
im vorangehenden fiir das hebriische 727 [z-k-r] dargestellt worden
sind. Das “Tun-zum-Gedichtnis” im Feiern des Abendmahles bewahrt
tiber den Tod hinaus das Leben und die Gegenwart des “erinnerten”
Jesus. Auch fir Paulus dirfte diese hebriische Denkwelt des “Erin-
nern” nichts Fremdes gewesen sein, und wenn er die traditionellen
Formulierungen der urchristlichen Mahlfeier zitiert und damit auch das
Thema des “Gedichtnisses/Erinnerns” aufnimmt, wird er in keiner
Weise ein Problem dabei empfunden haben. Entscheidend ist aber
nun die eigene theologische Nuance, die er interpretierend und
abschliessend an die zitierten liturgischen Formulierungen anhingt:

Denn sooft ihr dieses Brot esst und den Kelch trinkt, verkﬂndz‘gt32 ihr [damit]
den Tod des Herrn, bis er kommt. (1. Kor. 11,26)

Damit stellt Paulus nicht mehr die Vergegenwirtigung des Lebens
Jesu in den Mittelpunkt (oder einen einzelnen, besonderen Moment
daraus, z.B. die Erinnerung an sein letztes Mahl mit den Jingern),
sondern das Feiern der Gemeinde wird auf den “7od des Herrn”
bezogen. Im Kontext der paulinischen Argumentation ist das nattr-

31 Vgl. Eduard Schweizer, Das Evangelium nach Lukas, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, Das Neue Testament Deutsch, Bd. 3, 1982, S. 223: “‘Gedichtnis’ bedeu-
tet weit mehr als Rickerinnerung. Darin wird das geschichtliche Geschehen so
vergegenwiirtigt, dass es sich heute auswirkt”; Georg Strecker, Theologie des Neuen
Testaments. Bearbeitet, ergdnzt und berausgegeben von Friedrich Wilhelm Horn,
Berlin, New York, Walter de Gruyter, 1996, S. 185: “es geht nicht nur darum, das
Gedichtnis eines Toten zu ehren [...], sondern der Vollzug des Herrenmahles
ist Vergegenwiirtigung des Heilsgeschehens. Die Anamnesis des Christus durch
die Gliubigen ist Nachvollzug der Heilsbedeutung des Christusgeschehens.”

32 Hans Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, KEK, Bd. 5, 1969, S. 238 (“eher Indikativ™); Christian Wolf, Der erste
Brief des Paulus an die Korintber, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, Theologi-
scher Handkommentar zum Neuen Testament, Bd. 7, 1996, S. 274 (“wird heute
durchweg als Indikativ verstanden”).



“Der Frihern gedenkt man nicht mehr” 103

lich nicht der “Tod” einfach als Lebensende, sondern dieses Stich-
wort nimmt erneut die zentrale Bedeutung des “Kreuzes” aus 1,18
auf. Jedoch liegt auch fir Paulus die Bedeutung des Kreuzestodes
Jesu nicht im Faktum der Vergangenheit, sondern in der erinnernden
Vergegenwirtigung (im “Verkiindigen”) dieses Todes auf Zukunft hin
(“bis er kommt”).

Wir konnen damit abschliessend festhalten: Indem Paulus sein
Evangelium auf den Tod konzentriert, wird “Erinnern” letztlich auf
seinen Ausgangspunkt zuriickgefiihrt, der auch den Anfang unserer
Uberlegungen bestimmt hatte, dass nidmlich “Erinnern” eigentlich
und urspriinglich das Leben ist, das man der Erfahrung des Todes
gibt; “Erinnern” ist der Tod, der zum Leben wird.

Résumé

Dans I'Israél ancien, “se souvenir” (zakar) n'était pas seulement un acte mental de
“se présenter quelque chose a l'esprit”, mais essentiellement un événement verbal:
C’était un “rappel”, cela veut dire que 'on “appelait de nouveau” ceux qui avaient
vécu dans un temps passé. Cette remémoration (verbale) était une manifestation
absolument vitale garantissant la continuité de I'archaique identité collective consti-
tuée par tous ses membres. Pourtant, aux temps de la monarchie en Israél et en
Juda, l'individu commenga a prendre une place de plus en plus importante, et
finalement, 4 'époque de l'exil babylonien (aprés 586 av. ].-C.), I'anéantissement de
toutes les structures politiques et sociales produisit, comme jamais auparavant, une
crise profonde pour cette archaique pensée collective. Le traditionnel concept de
vie fut ainsi totalement mis en question. Les théologiens de I'époque exilique et
post-exilique cherchérent une réponse dans la ligne suivante: ils maintenaient
l'aspect verbal de la remémoration et de la vie, mais attribuaient a Dieu la tache
fondamentale d'étre le seul garant de la continuité, méme au-deld de la mort (de
I'individu). La “Parole de Dieu” fut née, une parole de promesse et d’avenir. Le livre
de Qohéleth (ou I'Ecclésiaste) poursuit une piste toute différente: dans son concept
qu'il développe pour la vie, il met I'accent sur le “voir”, cela veut dire sur I'observation
critique ou quasi “scientifique”. Par conséquent, il ne réfléchit que sur la vie qui se
déroule entre la naissance et la mort, et le “souvenir” n'est plus d’aucune impor-
tance fondamentale. Ces deux orientations théologiques apparemment opposées
sont pourtant plutdt complémentaires: si I'on veut donner un sens a la vie,
l'observation critique (le “voir™) est indispensable, mais I'interprétation de ses résul-
tats et les conclusions personnelles et engagées nécessitent une communication (un
“appeler”). Le “memento vivere! comprend le “voir” et le “dire”.






	"Der Frühern gedenkt man nicht mehr" : Erinnern und Vergessen bei Qohelet und in der biblischen Literatur

