
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1997)

Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =
Intertextualität : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Intertextualité - nouvelles questions, nouvelles réponses : en guise
d'introduction

Autor: Schnyder, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Schnyder

Intertextualité -
nouvelles questions, nouvelles réponses

En guise d'introduction

Ce cahier offre au lecteur quatre contributions, fidèle reflet, espérons-
le, de la double activité de l'Association suisse de littérature générale et

comparée (ASLGC): celle du Groupe de travail interuniversitaire et
celle du Colloque annuel. Si la première, liée aux réunions échelonnées

sur toute l'année académique, invite à une prise de contact avec
le sujet, si elle provoque bien des discussions, la seconde en offre un
approfondissement bienvenu, point provisoirement final à une
réflexion souvent fructueuse. Pour ce qui est du sujet de 1995/1996,
"Théories et pratiques de l'intertextualité", dont la paternité revient à

John E. Jackson (alors président de l'Association), il est permis de dire

que l'un et l'autre, le Colloque et les séances du Groupe de travail
interuniversitaire (présidé par Renate Böschenstein et Peter Ruster-
holz), ont apporté une riche moisson, et que les participants auront
plaisir à s'en souvenir.

Voici la liste (chronologique) des introductions données aux
séances du Groupe de travail: "Intertextualität. Ansätze zu einer
Begriffsbestimmung" (Peter Stocker, Neuchâtel); "Intertextualité et dialo-
gisme: les paraphrases valéryennes du Cogito cartésien" (Christina
Vogel, Zurich); "Juan Larrea: Intertextualité et Intratextualité" (Sibylle
Laemmel, Zurich); "Intertextualität in Döblins Berlin Alexanderplatz"
(Werner Stauffacher, Lausanne); "Fort aus Kannitverstan? Fragen an ein
Gedicht von Paul Celan" (Charitas Jenny Ebeling, Zurich); "Nerval et
Dante" (Dagmar Wieser, Berne); "Das Motto als Anzeiger von
Intertextualität" (Jan Erik Antonsen, Zurich); "Die intertextuelle Herausforderung

prophetischer Texte" (Pia Holenstein Weidmann, Affoltern a. A.).
A la fois proches du questionnement actuel sur l'intertextualité et

familiers des problèmes inhérents à la littérature comparée, ces expo-



12 Peter Schnyder

ses, point de départ de nombreuses discussions stimulantes, ont eu un
prolongement prometteur dans le cadre du Colloque annuel, où six
conférenciers ont pris la parole: '"Die gefährliche Wette' - Goethes
Wanderjahre-Erzähleinlage: Verunglückter Schwank oder kritischer
Beitrag zur Sozialgeschichte der Ehre und des Duells?" (Henriette
Herwig, Berne); "The Anxiety of Reception" (Lucy Newlyn, Oxford);
"Textes modernes et textes anciens en dialogue: éclairages réciproques"

(Ute Heidmann Vischer, Neuchâtel); "Fjodor A. Emin and the
Rise of Russian Novel" (Maria di Salvo, Milan); "Trakl im simultanen
Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin" (Bernhard Böschenstein,
Genève); "Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertex-
tualité" (Johann Christoph Bürgel, Berne et Fribourg).

Il est certes regrettable que la totalité de ces conférences n'ait pu
être réunie dans ce cahier (comme c'était initialement prévu). Or ces
lacunes ont été imposées aux éditeurs indépendamment de leur
volonté (et pour diverses raisons: maladie, déménagement, publications

prévues en volume). Dans ce contexte, il convient de mentionner
l'édition de la thèse d'habilitation de Henriette Herwig, actuellement
présidente de l'ASLGC, où figure le texte de sa conférence (voir plus
bas, p. 103).

Cela dit, pourquoi ne pas se réjouir de la publication, dans ce cahier
de Colloquium Helveticum, de deux interventions majeures, auxquelles
s'ajoute une étude originale de Renate Böschenstein (elle dont la

modestie naturelle accorde la parole aux autres plutôt que de s'en
servir)? Figure, dans ce même cahier, une approche d'actualité, qui
prolonge le problème, épineux s'il en est, du marquage intertextuel. Il
faut se souvenir que Heinrich F. Plett a insisté, naguère, en définissant
les concepts de l'intertextualité, sur les signes de dissemblance permettant

de reconnaître le caractère intertextuel en tant que tel:

The important questions a scholar has to put in this regard are: Which markers
signalize an intertext? - and: Which categories can help to describe it? Here a

system of indicators and analytical categories becomes necessary. Such a system
presupposes the existence of a comprehensive intertextual sign arsenal. As long
as only a rudimentary understanding of such a repertoire exists some relevant
properties of the phenomenon can merely be tentatively deduced.

(H.F. Plett, Intertextuality, Berlin - New York, W. de Gruyter, 1991, p. 5)

*



Intertextualité - nouvelles questions, nouvelles réponses 13

Dans son étude sur "Das Motto als Anzeiger von Intertextualität.
Hamann und Horaz", Jan Erik Antonsen offre une saisie des problèmes
essentiels à partir d'un axe qui, délaissant le jeu de mots ou le renvoi
anodin, met "en abyme" l'intention première du pamphlet de Johann
Georg Hamann (1730-1788), Aesthetica in nuce (paru en 1762 dans

Kreuzzüge eines Philologen)-. Hamann, dans le prolongement de
YAesthetica d'Alexander Gottlieb Baumgarten, s'en prend à l'exégèse
biblique rationaliste alors largement répandue, pour défendre une
approche de Dieu fondée sur la perception sensuelle. Car aux dires de

Hamann, la révélation divine ne peut être comprise véritablement que
par le concours des sens, et les "abstractions" de la raison sont
condamnées à rester en-deçà. Il fallait donc combattre les représentants

de ce dernier courant, tels les théologiens contemporains Johann
David Michaelis ou Robert Lowth, mais également les éditeurs des

Briefe, die neueste Litteratur betreffend: Gotthold Ephraim Lessing,
Moses Mendelssohn et Friedrich Nicolai. En entourant son pamphlet
de diverses épigraphes (auxquelles répond une structure similaire,
sorte d'épigraphe postposée: la citation philologique annexée),
Hamann imite leur propos et insinue, ce faisant, que la créativité du
langage se crée à partir de la création tout court: Dieu est le "poète du
début de tous les jours" (Hamann, op. cit., vol. II, p. 206). A cela

s'ajoute que par le recours à l'épigraphe, il est à même de détourner le
début et la fin du texte et d'induire, ainsi, qu'il ne fait que reproduire,
à sont tour, la création: ce discours se veut imitation; il imite la parole
créative de Dieu. J.E. Antonsen montre comment l'exergue devient un
indicateur précieux d'intertextualité. Sa réflexion reprend (et prolonge),
par exemple, les définitions jadis proposées par Gérard Genette:

Il me semble aujourd'hui (13 octobre 1981) percevoir cinq types de relations
transtextuelles, que j'énumérerai dans un ordre approximativement croissant
d'abstraction, d'implication et de globalité. Le premier a été, voici quelques
années, exploré par Julia Kristeva, sous le nom d'intertextualité, et cette nomination

nous fournit évidemment notre paradigme terminologique. Je le définis

pour ma part, d'une manière sans doute restrictive, par une relation de copré-
sence entre deux ou plusieurs textes, c'est-à-dire eidétiquement et le plus
souvent, par la présence effective d'un texte dans un autre. Sous sa forme la plus
explicite et la plus littérale, c'est la pratique traditionnelle de la citation (avec
guillemets, avec ou sans référence précise); sous une forme moins explicite et
moins canonique, celle du plagiat (chez Lautréamont, par exemple), qui est un



14 Peter Schnyder

emprunt non déclaré, encore littéral; sous une forme encore moins explicite et
moins littérale, celle de l'allusion, c'est-à-dire d'un énoncé dont la pleine
intelligence suppose la perception d'un rapport entre lui et un autre auquel renvoie
nécessairement telle ou telle de ses inflexions, autrement non recevable [...]

(G. Genette, Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris, Seuil, 1982,
coll. "Points", 1992, p. 8)

Grâce à ce recours au travail de l'intertexte, l'étude de J.E. Antonsen
permet également de mieux comprendre les déplacements de la
culture religieuse induits par Hamann.

*

Loin de négliger le travail du poète, et notamment celui de ses

prédécesseurs Arthur Rimbaud et Friedrich Hölderlin, la contribution
de Bernhard Böschenstein, "Trakl im simultanen Zwiegespräch mit
Rimbaud und Hölderlin", ne délaisse pas non plus le domaine de la
culture religieuse, jadis fondement de la culture tout court. Sans jamais
trahir l'aporie fondamentale de Georg Trakl qui consiste à ne pas
remplir de contenus précis et identifiables sa langue, B. Böschenstein
développe, à travers une lecture fort attentive, les modifications
originales - ni citation, ni plagiat, ni même allusion, pour reprendre
quelques "formes" proposées par Genette - que subissent, chez le
poète autrichien, les données intertextuelles et qui ont leur point de
départ dans des emprunts très subtils à certains poèmes visionnaires
de Hölderlin et de Rimbaud. Tout en déplaçant leur propos poétique,
ce travail intertextuel "minimal" - sur des mots isolés, des groupes de
mots restreints, des particularités syntaxiques, ou encore des désignations

de couleurs ou de sons - Trakl parvient à établir un dialogue à

distance avec ses prédécesseurs. Ce dialogue vise à se défaire de la

temporalité; il libère toute une archéologie personnelle, d'autant plus
nécessaire au poète que l'ouverture sur le passé (certes idéalisé) forme
la seule issue dans un monde abandonné et destiné à l'échec. Dans
certains poèmes, les attributions sont relativement faciles; ainsi les
traces de Voyelles de Rimbaud (encore plus évidentes par le recours de
Trakl aux modifications introduites çà et là par son traducteur

allemand, K.L. Ammer) se retrouvent dans "Kleines Konzert", qui
attribue une couleur donnée à chacune de ses cinq strophes, en partie



Intertextualité - nouvelles questions, nouvelles réponses 15

avec le même chromatisme que son modèle. Mais il faut ajouter que
les couleurs acquièrent chez Trakl une plus grande autonomie, elles
renvoient plus expressément à une progression dans la journée: de
midi à minuit:

Kleines Konzert

Ein Rot, das traumhaft dich erschüttert -
Durch deine Hände scheint die Sonne.
Du fühlst dein Herz verrückt vor Wonne
Sich still zu einer Tat bereiten.

Petit concert

Un rouge qui rêveur te bouleverse -
A travers tes mains brille le soleil.
Tu sens ton coeur qui s'émerveille
En silence s'ouvrir à un acte.

(Georg Trakl, Poèmes majeurs, version française p. Jacques Legrand,
présentation et notes par Adrien Finck, Paris, Aubier, 1993, p. 105)

Cette attribution encore aisée se complique ailleurs; puisque
l'intertextualité repose sur "l'intégration sélective d'unités on ne peut
plus petites", il faut poursuivre, et s'apercevoir que Trakl enlève de ces

unités, le plus souvent intentionnellement, leur contexte propre, pour
les combiner librement. Certains poèmes proches de la folie (Enfance
de Rimbaud, les poèmes écrits dans la tour de Tübingen, appelés
Turmgedichté) constituent des modèles significatifs, même si Trakl les

transforme, eux aussi, profondément. Il évite l'abstraction, certes, et
renforce les évocations au-delà de la sensualité et de la mythologie,
souvent confrontées à une discontinuité significative qui les décontex-
tualise. Toute attribution claire est ainsi bannie; même si le poète
évoque des éléments positifs, même s'il fait allusion au soleil rouge, à

l'extase, à la moisson, à la couleur jaune et d'"or", ses poèmes tendent,
doivent tendre, en définitive, vers l'absence, et la destruction.

Aussi l'attention accordée à l'intertextualité ajoute-t-elle à la
lecture la dimension archéologique, ce travail de "déterrement" tient
compte des souvenirs devenus autonomes dans leur forme, et cerne
(en vue d'une interprétation) la présence intemporelle des morts mis
en scène: Dédale, le Christ, Narcisse... Bien entendu, la transcendance



16 Peter Schnyder

n'est plus, au début du XXe siècle ce qu'elle était vers la fin du XVIIIe
siècle: au-delà de sa visée intertextuelle, l'étude de B. Böschenstein est
révélatrice de l'histoire des mentalités, de l'ancrage de cette dernière
(souvent dissimulé) dans une culture religieuse qui se profanise.

*

C'est également le cas, à des niveaux et dans une visée différents, des
études deJohann Christoph Bürgel et de Renate Böschenstein. Dans son
étude "Hafiz, Zarathustra, Goethe-Intuition, influence, intertextualité",
J. Ch. Bürgel rappelle l'ambivalence chez Hafiz: il étudie le contexte
antérieur au poète persan, mais sans négliger la lecture de Joseph
Freiherr von Hammer-Purgstall (1826). Ce premier traducteur de Hafiz
a toujours privilégié les éléments mystiques, au détriment de la riche
sensualité de ce poète. Cependant, J. Ch. Bürgel a scrupule de souligner
le travail plus équilibré de Friedrich Rückert, que Goethe cautionnait.

Ainsi, Goethe et Rückert ont-ils dépassé la dichotomie
traditionnelle que l'on trouve dans l'exégèse de Hafiz. A ceci s'ajoute la

critique acerbe de 1 '11 establishment religieux". Bürgel propose une
lecture généreuse qui fait bonne part à la sensualité de Hafiz. Il réfute
les positions de Muhammad Iqbal ou d'A. Kasrawi, qui ont pu voir en
lui un corrupteur de la morale publique, et s'inscrit en faux contre
l'approche réductrice du poète au moyen d'une lecture de stricte
obédience shiite.

Bürgel souligne que le Prieur des mages (pîr-i mughâri) de Hafiz
s'insère dans une longue tradition spirituelle en Iran, pour laquelle le
Zoroastrisme fonctionne comme symbole, comme chiffre d'une
religion d'amour, faite de tolérance et de non-violence. Loin de se borner
à être le "vieil aubergiste", comme l'a défini Hammer-Purgstall, l'allusion
au Prieur des mages permet de reformuler le rôle de Hafiz et sa

modernité:

Chez Hafiz, le nom de Zoroastre n'apparaît pas, sauf une fois dans l'adjectif
zardushtî dans le beau vers:

"Ressuscite la religion et le rite de Zorastre dans le jardin,
maintenant que la tulipe a allumé le feu de Nimrud."

(Hafiz, Le Diwan, éd. critique de P.N. Khanlari, Téhéran, 1359/1981, 198,8)



Intertextualité - nouvelles questions, nouvelles réponses 17

En revanche, il parle du pîr-i mughân, "Prieur des mages", ce qui, à mon avis, est

une référence ou à Zoroastre lui-même, ou au prieur d'un cloître zoroastrien,
c'est-à-dire un personnage, soit réel, soit fictif, représentant cette religion.

A partir de là, J.Ch. Bürgel montre en quoi cette figure permet de

dépasser les seules interprétations mystiques du Diwan de Hafiz. De
toute façon, le poète persan avait compris, lui, que la condition de la
tolérance est le relativisme, terme qu'il n'emploie pas directement
mais qu'on peut lui attribuer par le recours au mot "amour". Tout en
adoptant une attitude hédoniste, Hafiz est passé au statut de grand
sage et saint; dans son West-östlicher Diwan, Goethe manifeste une
compréhension intime de la poésie du Persan, et l'on voit alors

émerger une spiritualité cosmopolite, ouverte à une sensualité
ludique, proche de la poésie:

So, Hafis, mag dein holder Sang,
Dein heiliges Exempel,
Uns führen, bei der Gläser Klang,
Zu unsers Schöpfers Tempel

(Goethe, West-östlicher Diwan, "Erschaffen und Beleben" (Buch des
Sängers) [cité par J.Ch. Bürgel, art. cité]

La leçon de J.Ch. Bürgel, ce n'est pas seulement sa nouvelle approche
du Diwan de Hafiz, ni sa mise en évidence du savant équilibre entre
"influence" et "intuition" qui caractérise le recueil de Goethe, c'est

également la démonstration des limites auxquelles se heurtent les
recherches intertextuelles une fois un sujet donné épuisé: il faut avoir
le courage de les accepter - quitte à aborder sa recherche autrement.

*

C'est ce que fait Renate Böschenstein. Elle propose, pour sa part, une
nouvelle lecture de L'Élu de Thomas Mann, texte complexe, jugé
artificiel, voire pernicieux "pour la culture occidentale", lors de sa

parution (1951). Mais indépendamment de l'analyse, circonspecte, de
cette oeuvre tardive de Thomas Mann, la contribution de R. Böschenstein

illustre comment pourrait fonctionner une recherche prête à

relier le concept intertextuel "classique" à des investigations interlinguales,

sémiotiques et topiques, qui ne négligent ni l'étude des motifs



18 Peter Schnyder

ni leur déplacement ludique. Dans le cadre du roman, R. Böschenstein

cerne une tendance, délibérée chez Mann, à masquer un conflit
oedipien, névrotique à souhait: son impossibilité morale de céder à

ses penchants homosexuels. En recourant, dans ce roman, au thème
de l'inceste, péché religieux et tabou social, il lui sera possible de

représenter une transgression à travers une autre. A ce déplacement de
ce qu'il a considéré comme perversion, répondent de nombreuses
stratégies linguistiques et textuelles; mais ces jeux de langue ne
parviennent tout de même pas à dissimuler entièrement une aporie
primitive qui contraint l'artiste à rester en-deçà: ses héros réussissent à

dépasser le tabou premier et baignent ainsi dans une grâce - charis,
"bonheur" -, accordée certes au romancier dans son livre, mais
refusée à l'homme.

*

"Intertextualité - nouvelles questions, nouvelles réponses": plutôt que
de développer davantage, invitons le lecteur lui-même à découvrir des

réponses nouvelles à des questions nouvelles.
Une fois de plus, l'Académie suisse des sciences humaines (ASSH,

Berne), a apporté, par son soutien financier, son écot à cette réflexion
interdisciplinaire enrichissante; grâce à elle, nombre de jeunes
chercheurs, travaillant dans des régions différentes, ont pu mettre à

l'épreuve leurs recherches, les comparer à d'autres méthodologies.
Au-delà des résultats ici présentés, cette réflexion aura peut-être
contribué à une prise de conscience nouvelle d'anciens problèmes -
que nous invitons les lecteurs de ce cahier à poursuivre à son tour.


	Intertextualité - nouvelles questions, nouvelles réponses : en guise d'introduction

