
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1997)

Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =
Intertextualität : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene"

Autor: Beckmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Beckmann

Franz Kafkas Romanfragment
"Der Verschollene"

Ein erster Blick auf das Romanfragment "Der Verschollene" erweckt
den Anschein, als erzähle Kafka das Schicksal seines Helden Karl
Rossmann nach dem Muster des im 19. Jahrhundert zur Vollendung
gelangten Entwicklungsromans. Der Autor bezeichnet denn auch sein
Werk in einer Tagebuchnotiz vom 8. Oktober 1917 als "glatte Dickens-
Nachahmung". Doch offenbar hatte Kafka bereits bei der Abfassung
des Romans eine klare Vorstellung von der veränderten Bewusstseins-
lage der Epoche, wie sie in den Daseinsanalysen von Kierkegaard,
Marx und Nietzsche zum Ausdruck kommt. Als Prager Jude in einem
fremden Umfeld weiss Kafka aus eigener Erfahrung, dass eine Identi-
tätsfindung des Menschen in der Wirklichkeit, wie sie den Figuren in
den Romanen von Dickens trotz aller Irrwege letzten Endes immer
wieder gelingt, in der modernen Industriegesellschaft nicht mehr
möglich ist. Die Dickens-Nachfolge im "Verschollenen"-Fragment ist
daher mit einer nicht zu übersehenden Korrektur des überlieferten
Selbstfindungsprozesses verknüpft.

Die Identitätssuche des Helden erscheint in den Augen des Lesers
als ein auswegloser Irrweg durch das Labyrinth der amerikanischen
Gesellschaft. Karl Rossmann ist dazu verurteilt, diesen Leidensweg bis

zum bitteren Ende auszukosten, ohne jemals das mühsam erstrebte
Ziel zu erreichen. Der Held ist ein noch wenig gefestigter sechzehnjähriger

Junge, der wegen einer gesellschaftlichen Tabu-Verletzung
von seinen Eltern Verstössen worden ist und nun allein in der Fremde
dasteht. Sein Schicksal ist so durch eine widersprüchliche Doppelrolle
bestimmt: Es vollzieht sich als Weltaneignungsprozess und als

Initiationsweg. Die notwendige Loslösung des Sohnes von den Eltern, der
generativen Basis, und die Selbstbindung an neue Ziele in der Welt,
bedeuten eine Urtat im Daseinsprozess. Sie verlangen von dem
Einzelnen eine Überschreitung der beschränkten Lebenswirklichkeit



110 Martin Beckmann

zum Zwecke der Individuation. Karl Kerényi umschreibt diesen
Vorgang mit folgenden Worten:

Der Mensch kann nicht werden ohne Loslösung vom Ursprung: die Verlassenheit
ist daher notwendige Bedingung. Ebenso wird damit auch die Ohnmacht und
Hilflosigkeit jenes Lebensdranges charakterisiert, welcher alles Werdende unter
das Gesetz der möglichst vollständigen Selbsterfüllung zwingt, wobei die
Umwelteinflüsse jeder Individuation die grössten Hindernisse in den Weg legen1.

Damit ist zugleich der Grund bestimmt, warum Karl Rossmann auf
seinem Weg durch die Gesellschaft der neuen Welt fortwährend das
Ziel der Initiation verfehlt. Die kreatürliche Gebundenheit des
Menschen an das Diesseits, an das Ich und die Gesellschaft als Garantieformen

des physischen Überlebens, stehen einer inneren Rückkehr des
Einzelnen zu seiner geistigen Grundbestimmung, der Kommunikation
mit dem Selbst, als scheinbar unüberwindliche Hindernisse entgegen.
Die Überschreitungsbemühungen im Verkettungsgefüge der realen
Wirklichkeit werden damit zum Prüfungs- und Bewährungsfeld für die
Identitätsfindung des Helden.

Kerényis Beschreibung der anthropologischen Ausgangsposition
des Menschen und des damit verbundenen Initiationsweges enthält
zugleich eine rationale Begründung für das Schema der mythischen
Welterfahrung: Der Weg zu sich selbst wird für den Menschen zu einer
Reise durch das Labyrinth mit einer fortwährenden Bedrohung durch
das Chthonische, Amorphe und Chaotische. Der Gefährdung
entspricht als Gegenbewegung die Loslösung und Befreiung des Einzelnen

von den Mächten, die ihn in den Einrichtungen der Wirklichkeit
zu fesseln suchen. Es handelt sich dabei um Akte der Ich-Überschreitung,

die sich aus der Vorstellungswelt des Imaginären herleiten und
in dem Verlangen des Menschen nach einem Dasein der Idealität in
der Wirklichkeit ihren Ursprung haben.

Kafkas Romanheld Karl Rossmann vermag sich aus eigener Kraft
niemals ganz aus dem Netz der amerikanischen Gesellschaft zu lösen.
Seine zwiespältige Haltung fordert den Leser zu einer unaufhörlichen
Folge von Entscheidungen in diesem Ambivalenzkonflikt heraus. Das

1 Carl Gustav Jung und Karl Kerényi, Einführung in das Wesen der Mythologie.
Gotteskindmytbos, in: C.G. Jung, Die Archetypen und das kollektive Unhewusste,
Sämtliche Werke, Bd. 9/1, Ölten, Walter, 1980, S. 180.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 111

heisst, die ästhetische Funktion der Hauptfigur des Romanfragments
besteht darin, durch fortgesetzte Herausforderungen zu einer Entscheidung

im Leser eine Verhaltensänderung zur Welt und zu sich selbst zu
bewirken. Sie wird dadurch hervorgerufen, dass ihm in der Abstandnahme

zur Wirklichkeit ein Licht aufgeht, das die ästhetische Erfahrung des
Ganzen möglich macht. Er erkennt so in den Verkehrungsverhältnissen
der Wirklichkeit die Grundformen ihrer Idealität. Was den Menschen
vor der Selbstverlorenheit, dem Verschollensein in der Zeitlichkeit rettet,

ist der lebenslange Initiationsweg. Es ist der "Marsch" eines
"Soldaten" von aussen nach innen oder der Kampf um die Wiedergeburt.

Es gilt in der Kafka-Forschung als gesicherte Erkenntnis, dass das

Romanfragment "Der Verschollene" nach der Vernichtung einer ersten
Fassung in der Zeit von Ende September 1912 bis Januar 1913 entstand.
Bis zumJahre 1914 vollendete Kafka neben kleineren Bruchstücken nur
noch ein letztes, in sich abgeschlossenes Kapitel. Er gibt damit die
Absicht, das Werk zu Ende zu führen, fürs erste auf. Der Abbruch der
Arbeit hängt wahrscheinlich mit dem Entschluss zusammen, das erste
Kapitel des Romans unter dem Titel "Der Heizer: Ein Fragment" als

selbständige Erzählung zu veröffentlichen. Die Buchausgabe dieses
Werkes erschien 1913 im Verlag Kurt Wolff. 1916 und 1917/18 folgten
eine zweite und eine dritte Auflage. Die Erzählung "Der Heizer" kann
in gewisser Weise als Paradigma der in den weiteren Kapiteln des
Romans erzählten Handlung gelten. Dadurch scheint sich in den Augen
des Verfassers die Weiterarbeit an dem Werk erübrigt zu haben.

Kafka verfolgte den Plan, die drei Erzählungen "Der Heizer", "Das
Urteil" und "Die Verwandlung" in einem "Novellenbuch" zusammen
erscheinen zu lassen. Er äussert sich dazu in einem Brief an Kurt Wolff
im April 1913 folgendermassen:

"Der Heizer", "Das Urteil" und "Die Verwandlung" gehören äusserlich und innerlich

zusammen, es besteht zwischen ihnen eine offenbare und mehr noch eine
geheime Verbindung, auf deren Darstellung und Zusammenfassung in einem etwa
"Die Söhne" betitelten Buch ich nicht verzichten möchte [...] Mir liegt eben an der
Einheit der drei Geschichten nicht weniger als an der Einheit einer von ihnen2.

2 Ludwig Dietz, Franz Kaflza, Sammlung Metzler 138, Stuttgart, Metzler, 1990,
S. 61-62.

Der Text der Werke Kafkas wird nach folgender Ausgabe zitiert: Franz Kafka,
Gesammelte Werke, Taschenbuchausgabe in sieben Bänden, hrsg. von Max Brod,



112 Martin Beckmann

Dass die drei Erzählungen den Vater-Sohn-Konflikt behandeln,
bezeichnet nur den äusseren Aspekt des Vorhabens. Der Begriff "Einheit"
deutet an, dass es Kafka mehr um ein ästhetisches Anliegen geht.
Entscheidend ist die "geheime" und "innerliche" Verbindung, die in
der "Darstellung durch Zusammenfassung" zum Ausdruck kommen
soll. Sie bewirkt offenbar für Kafka in der Rezeption durch den Leser

einen Potenzierungseffekt, der die Erschliessung des verborgenen
ästhetischen Erfahrungsverhältnisses vorantreibt.

In dem Schema der mythischen Welterfahrung steht der Vater als

Schöpfer für das Prinzip der Universalität und begründet damit einen
auf Totalität gerichteten Geltungsanspruch. Die Figur des Sohnes

vertritt demgegenüber das Prinzip der Singularität. Sie befindet sich in
der Endlichkeit von Raum und Zeit und wird in deren Gefangenschaft
festgehalten. So ergibt sich für den Sohn die Aufgabe der Doppelung
oder Selbstwiederholung, um in den Besitz der Freiheit zu gelangen,
die der Vater für sich allein in Anspruch nimmt. Der Weg des Sohnes in
der Welt ist gleichbedeutend mit dem Versuch, zu seiner eigentlichen
Grundbestimmung zurückzufinden. Die Auseinandersetzung zwischen
Vater und Sohn führt dem Leser des Romans die eigene Verlorenheit in
der Welt und den Weg der Selbstfindung vor Augen. Dabei zeigt sich
die Möglichkeit des Selbstseins in der Kehrseite dessen, was dem Sohn
in den Verhältnissen der Gesellschaft widerfährt. Diese Entdeckung
vermittelt dem Leser ästhetische Erfahrung.

II

Das Fragment beginnt mit einer Lagebeschreibung des Helden. Sie hat

folgenden Wortlaut:

Als der sechzehnjährige Karl Rossmann, der von seinen armen Eltern nach
Amerika geschickt worden war, weil ihn ein Dienstmädchen verführt und ein
Kind von ihm bekommen hatte, in dem schon langsam gewordenen Schiff in

Frankfurt a.M., Fischer, 1976; Bd. 1 Amerika ("Der Verschollene"), Bd. 2 Der
Prozess, Bd. 6 HochZeitsvorbereitungen auf dem Lande und andere Prosa aus
dem Nachlass (Die Seitenzahlen in Klammern hinter den Zitaten beziehen sich
auf diese Ausgabe).



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 113

den Hafen von New York einfuhr, erblickte er die schon längst beobachtete
Statue der Freiheitsgöttin wie in einem plötzlich stärker gewordenen Sonnenlicht.

Ihr Arm mit dem Schwert ragte wie neuerdings empor, und um ihre Gestalt
wehten die freien Lüfte. (9)

Der Erzähler betrachtet den Helden aus einer doppelten Perspektive.
Grund und Anlass der Reise werden als Tatsachen der Vergangenheit
in auktorialer Erzählhaltung wiedergegeben. Das, was dem Ankömmling

vor Augen liegt, ihn innerlich bewegt und mit der Zukunft
verbindet, erscheint dagegen in den Ausdrucksformen subjektiver
Erfahrung. Die Situation des Helden wird so durch zwei sich wechselseitig

relativierende Wahrnehmungshorizonte bestimmt. Karl ist einerseits

das Opfer einer Verführung und hat damit ungewollt eine Schuld
auf sich geladen. Andrerseits führt der Anblick der Statue ihm die
Möglichkeit vor Augen, allen Verstrickungen in die eigene Kreatürlich-
keit und die gesellschaftlichen Verhältnisse mit dem Anspruchsrecht
der individuellen Entscheidungsfreiheit entgegenzutreten. Das erhobene

Schwert, in das sich die Fackel in dem blendenden Sonnenlicht
in Karls Augen verkehrt hat, deutet auf das Gericht, das demjenigen
droht, der sich dieser Aufgabe zu entziehen sucht. Die Ambiguität der
Erzählhaltung stellt so den Helden in eine Schwebelage zwischen
Gefangenschaft und Selbstbehauptung. Der Leser wird auf diese Weise
dazu herausgefordert, in dieser Konfliktsituation im Hinblick auf die
Existenzerfahrung des Helden selbst eine Entscheidung zu treffen.

Die Verführung wird unter diesem Aspekt zum Inbegriff eines
Verkehrungsverhältnisses. Es ist in der Tatsache begründet, dass der
Mensch dazu neigt, sich seinen Instinktrelikten und den Ansprüchen
der Gesellschaft zu überlassen, weil sie grundlegende vitale
Daseinsfunktionen erfüllen. Der Einzelne reduziert sich auf diesem Weg
jedoch zum Rädchen im Getriebe einer Maschine. Er verliert seinen
Subjektcharakter und wird zu einer Sache. Karl Rossmanns Verführung
durch das Dienstmädchen zeigt, wie der Wille des Menschen, sich als

Subjekt zu behaupten, von den kreatürlichen Antrieben überlagert
und dominiert wird. Er unterliegt dem Verkehrungsverhältnis
zwischen den Gesetzen der Natur und der inneren Forderung, über sich
selbst zu entscheiden. Dieses Missverhältnis bedarf zum Zwecke der
Identitätsfindung des Menschen der Korrektur und Ausgewogenheit in
Form einer Synthese. Der bildliche Aufruf der Göttin an den Menschen



114 Martin Beckmann

in der neuen Welt, seine individuelle Freiheit zu behaupten, deutet auf
das Gegengewicht in dem Verkehrungsverhältnis.

Das Schwert der Göttin wird in der Hand des Helden zur Waffe

gegen die Zwänge der Wirklichkeit. Es richtet sich aber auch zugleich
gegen ihn selbst im Falle seines Versagens. Die Verführung bildet die
Differenz, die den Helden von sich selber trennt. Sie evoziert zugleich
die Möglichkeit, die ihn bewegt, ein anderer zu werden. Die Entscheidung

für die Freiheit verbindet den Einzelnen in der begrenzten
Wirklichkeit mit dem Unendlichen, Universellen. Denn die Freiheit ist
nach Kierkegaard "unendlich und entspringt aus nichts"3.

Durch das Widerspruchsverhältnis von Verführung und Freiheit
gibt Kafka dem Roman ein ästhetisches oder ganzheitliches Fundament,

das alle Teile der Handlung durchwirkt. Das Verführungsschema,
das fortgesetzt zu abwegigen Entscheidungen einlädt, fordert Karl

Rossmann immer wieder dazu heraus, nach einem Weg zu suchen, der
ihm in der neuen Welt seine Identität garantiert. Doch alle Mühe ist
vergeblich. Dadurch wird die Geschichte, wie Kafka in einem Brief an
Feiice Bauer bemerkt, "ins Endlose" ausgeweitet '.

Das skizzierte Textverständnis des Einleitungsabschnitts ergibt
sich nicht ohne weiteres aus der Lektüre. Was auf den ersten Blick
beziehungslos nebeneinanderzustehen scheint, muss durch das
Verhalten des Lesers zu einer Synthese zusammengefügt werden. Der
Text erhält auf diese Weise den Charakter eines Rätselgefüges. Der
Leser befindet sich demgegenüber in einer ähnlichen Lage wie Ödi-
pus, der aufgerufen ist, die in der Mehrdeutigkeit des Rätsels der
Sphinx verborgene Einheit zu entdecken. Andernfalls ist er verloren.
Die Lösung des im Text verborgenen Rätsels wird damit für den Leser
zu einer Existenzfrage. Verführung und Freiheit erscheinen ihm in
einem neuen Beziehungsverhältnis, und zwar von Frage und Antwort.
Der Text stellt sich als Rätsel dar, das dem Leser eine Lösung abverlangt.

In der Stellungnahme zum Text ändert dabei der Leser das
Verhältnis zu sich selbst. Er entdeckt in den nominalen Verhältnissen
der vorfindlichen Wirklichkeit das imaginäre Ziel der eigenen Bestim-

3 Sören Kierkegaard, Der BegriffAngst, Gütersloh, Mohn, 1991, S. 116.

4 Franz Kafka, Briefe an Feiice, hrsg. Erich Heller und Jürgen Born, Frankfurt a.M.,
Fischer, 1976, S. 82.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 115

mung. Die Hauptfigur der Erzählung wird damit zu einem ästhetischen
Vehikel, das dem Leser die Conditio humana im Bilde zur Erfahrung
bringt. Es zeigt sich dabei, dass das Bewusstsein der Freiheit für den
Menschen von seiner Verkettung in der Wirklichkeit abhängig ist.

Die auf die Erfahrung des Ganzen gerichtete Erzählabsicht des
Romans kommt bereits in der Titelfigur zum Ausdruck. Die Bezeichnung

"Der Verschollene" bezieht sich auf die Unbestimmtheit der
Existenz eines abwesenden Menschen. Es ist ungewiss, ob er tot ist
oder noch lebt. Nur für die Eltern des Karl Rossmann in Prag, die
keinen Einblick in den Verlauf der Handlung haben, ist der Sohn ein
Verschollener. Für den Leser hat der Begriff eine metaphorische
Bedeutung. Das heisst, es geht für ihn dämm, ob Rossmann ein
Verlorener ist oder ob er sich in den Wirklichkeitsverhältnissen Amerikas

als Subjekt behauptet. Da der Held fortgesetzt im Widerspruch zu
den beiden gegensätzlichen Erfahrungshorizonten steht, fällt die
Entscheidung darüber dem Leser zu. Indem er über Karl Rossmanns
Verlorenheit oder Selbstbehauptung entscheidet, fällt er zugleich ein
Urteil über sich selbst und die eigene Existenzerfüllung. Selbstverlo-
renheit und Freiheitsanspruch erhalten damit die Bedeutung von
ästhetischen Erfahrungskategorien für den Leser.

Ein weiteres Widerspruchsverhältnis kommt in dem Namen
Rossmann zum Ausdruck. Ross steht als Tierbezeichnung für die kreatürli-
che Gebundenheit des Menschen. Das Wort Mann deutet dagegen auf
eine Form des Humanen, die sich aus dem Prozess der Ich-Überschreitung

ergibt. In dem Verkehrungsverhältnis Rossmann liegt so zugleich
die Möglichkeit der Umkehr oder einer neuen Synthese begründet. In
der Selbstreduktion des Menschen zur Kreatur ist also die Chance des

Subjektseins angelegt. Der Offizier in der "Strafkolonie" bringt diesen
Umstand in dem an den Gefangenen wie auch an sich selbst gerichteten

Ruf zum Ausdruck: "Du bist frei!" Missverhältnis und Synthese
verhalten sich zueinander wie Rätsel und Lösung. Das eine Verhältnis
überlagert als dialektische Kehrseite das andere.

Es stellt sich die Frage, wo die gedanklichen Wurzeln zu suchen
sind, die Kafka eine Verknüpfung von Verkehrungsverhältnis und
Synthese zu einem ästhetischen Formschema ermöglichen.
Tagebucheintragungen und Briefe zeigen, dass sich Kafka zu verschiedenen
Zeiten eingehend mit den Hauptwerken Kierkegaards beschäftigte. So



116 Martin Beckmann

besass er unter anderm dessen Schrift Die Krankheit zum Todé\ Die
darin entwickelte Lehre von der Verzweiflung bildet offenbar die
Grundlage für Kafkas ästhetisches Strukturschema. Nach Kierkegaard
ist der Mensch "eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von
dem Zeitlichen und dem Ewigen, von Freiheit und Notwendigkeit"6.
Dazu heisst es: "Die Synthesis aber ist das Missverhältnis nicht, sie ist
bloss die Möglichkeit, oder in der Synthesis liegt die Möglichkeit des
Missverhältnisses"7. Die strukturelle Anleihe bei Kierkegaard zur
Bebilderung des Ganzen bedeutet keine Herabsetzung der ästhetischen
Leistung Kafkas. Denn der literarische Rang eines Dichters bemisst
sich vorwiegend nach der Ausbildung einer neuen Formsprache und
danach, was er im Hinblick auf die innere Umstimmung des Lesers

zum Zwecke der ästhetischen Erfahrung aus den Dingen macht.
Kafka schildert das amerikanische Alltagsleben als eine Welt der

verborgenen Verzweiflung. Die Wirklichkeit stellt sich dar in den
Formen des Gigantischen, Monströsen und Grotesken. Sie bildet
hintergründig ein auswegloses Labyrinth. Karl Rossmann ist darin
unterwegs auf dem Weg zur Freiheit. Das äussert sich in fortgesetzten
Akten der Ich-Überschreitung. Es sind Versuche, sich aus der Gefangenschaft

in der Zeitlichkeit zu befreien. Die Vergebüchkeit dieser
Überschreitungsversuche bewirkt im Verhalten des Lesers zur Welt
eine innere Umkehr oder Selbstkorrektur.

III

Karl, der mit seinem Koffer zur Ausschiffung an Deck bereitsteht,
merkt plötzlich, dass er seinen Schirm vergessen hat. Er bittet einen
Bekannten, auf den Koffer zu achten, und begibt sich zurück ins
Zwischendeck, um den Schirm zu suchen. Er verirrt sich dabei auf
seinem Weg im Labyrinth der Treppen und Gänge und gelangt

5 Cf. Christian Eschweiler, Die unerfüllbare Hoffnung auf Selbsterlösung: Eine
Interpretation und die Neuordnung der Kapitelfolge von Kafkas Roman "Der
Prozess", Diss. Bonn, 1988, S. 58.

6 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Gütersloh, Mohn, 1985, S. 8.

7 Ebd., S. 11.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 117

schliesslich in die Kabine eines Heizers. Dieser Heizer ist mit den
Verhältnissen auf dem Schiff unzufrieden. Er ist den unaufhörlichen
Schikanen des rumänischen Obermaschinisten ausgesetzt und fühlt
sich ungerecht behandelt. Karl überredet den Mann, seine Beschwerden

dem Kapitän vorzutragen.
Der weitere Schauplatz der Handlung ist die Hauptkassa. Über der

Tür befindet sich ein kleiner Vorgiebel, der von vergoldeten Karyatiden

getragen wird. Als Karl mit dem Heizer das Büro betritt, erblickt
er vor den drei Fenstern die Wellen des Meeres mit einer Vielzahl von
grossen und kleinen Schiffen, die gegenseitig ihre Wege kreuzen. Der
Anblick lässt sein Herz höher schlagen. Die wie beiläufig wirkende
Erwähnung der Gebälkträgerinnen und der Blick auf die Schiffe im
Hafen bilden ein weiteres Verschränkungsgefüge von Verkehrung und
Synthese. Es umgreift mit seinen gegensätzlichen Horizonten den
Raum der Handlung und dient so der Deutung des sich dort abspielenden

Geschehens.
Die Gebälkträgerinnen stellen nach der Überlieferung sechs

Sklavinnen dar, die zur Strafe zu dieser Arbeit verdammt sind. Ihre bildliche
Funktion zeigt, dass es für sie keine Erlösung als Gefangene aus dem
Objektstatus gibt. Die Vergoldung deutet jedoch an, dass in ihrer
äusseren Gebundenheit die Möglichkeit der inneren Überschreitung angelegt

ist. Das wird latent durch die Siebenzahl der in der Kassa
anwesenden Männer bestätigt. Die Sieben gilt in Sage und Märchen oftmals
als Zeichen der Ganzheit und der Vollendung. Das Meer verbildlicht
als ein Unbegrenztes die Freiheit und ist deshalb Anlass für Karls
Freude. Es steht als das Ganze der Vielheit der Schiffe gegenüber. Die
Einheit ist der Grund für das Mannigfaltige. Der singuläre Charakter der
einzelnen Schiffe hat seinen Existenzgrund im Meer, dem Bild des
Universellen. Karls Betrachtung des Hafenszenariums endet mit dem
Gedanken: "Ja, in diesem Zimmer wusste man, wo man war" (16).

Diese innere Ortsbestimmung gilt auch für die Gestalt des Heizers.
Sie wiederholt im Einzelnen das Anspruchsrecht auf das Ganze. Doch
gerade dieses Recht, als ein endliches Wesen zu existieren, das sich an
einen übergreifenden Wahrheitsgrund gebunden weiss, wird dem
Heizer auf dem Schiff vorenthalten. Sein Leiden besteht darin, dass ihn
die Missachtung durch den Obermaschinisten Schubal zu einer Ziffer
in der Menge reduziert. Er weiss aber, dass er dazu beaifen ist, sich



118 Martin Beckmann

auszuzeichnen und als ein Arbeiter nach den Vorstellungen des

Kapitäns belobigt zu werden. Doch eine solche Art der Selbstwiederholung

ist auf diesem Schiff nicht möglich.
Die Problematik des Heizers besteht darin, dass er nur eine Funktion

ausübt, sozusagen Teil der Maschine ist, und dazu noch wie eine
nutzlose Sache behandelt wird. Es zeigt sich aber, dass er nicht in der
Lage ist, seine Beschwerde dem Kapitän verständlich zu machen. Der
Heizer verliert sich in seiner Rede in einer Unzahl von Einzelheiten,
hinter denen das Grundanliegen seiner berechtigten Klage, die Reduktion

zu einer Sache, verborgen bleibt. Der Umstand, dass er sich
missverstanden fühlt und mit seinen Argumenten bei allen Anwesenden
auf Ablehnung stösst, treibt ihn "aus seinem grenzenlos empörten
Innern heraus" dazu an, auf seinem Recht zu bestehen (21). "Der
Heizer war ausser Rand und Band" (22). Er vergisst alle Regeln der
Rücksicht gegenüber dem Kapitän. Der Oberkassier fasst die Meinung
der Verwaltung zu folgendem Urteil zusammen: "Der Mann ist ein
bekannter Querulant [...] Er hat Schubal, diesen ruhigen Menschen,

ganz zur Verzweiflung gebracht" (19). Damit steht die Grundhaltung
der Männer um den Kapitän fest: Sie identifizieren sich mit der
Verzweiflung über den Heizer. Das Phänomen der Verzweiflung, das der
Oberkassier als Redensart gedankenlos zur Charakterisierung eines
Missverhältnisses gebraucht, kennzeichnet das Verhältnis des Heizers
zur Gesellschaft. Er kämpft verzweifelt um sein Existenzrecht, von der
Gesellschaft als Mensch anerkannt zu werden. Er wehrt sich dagegen,
eine Sache zu sein.

Die sieben Männer erkennen die Existenznot des Heizers nicht.
Sie reduzieren sich auf diese Weise, ohne es zu wissen, zu einem
Instrumentarium der Verzweiflung. Sie treten mit dem Anspruch auf,
als Abbild der Gesellschaft für das Ganze zu stehen. In Wahrheit
bilden sie aber dessen Kehrseite. So befinden sich die sieben Männer
in einem Missverhältnis zu sich selbst. Denn die Kehrseite der
Existenzerfahrung ist das Verzweifeltsein. Die Sieben als Chiffre der
Totalität ist so in diesem Fall negativ bestimmt. Eine Vielheit tritt mit
dem Anspruch auf, das Ganze zu sein. Das negative Verkehrungsverhältnis

wird durch die positive Erwartungshaltung Karls bestätigt, dass
sich unter den sieben Anwesenden möglicherweise "ein Gerechter"
befinden könnte (18).



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 119

Die Lage des Heizers scheint aussichtslos. Seine Empörung gegen
die herkömmliche Ordnung setzt ihn in den Augen der Gesellschaft
ins Unrecht. Im Text heisst es jedoch im Gegensatz dazu: "Karl begann
jetzt schon sogar aus dem Gedanken eine Art Trost zu schöpfen, dass

der Heizer im Notfall mit der Kraft seiner Verzweiflung alle anwesenden

sieben Männer bezwingen könne" (22). Die Verzweiflung des
Heizers unterscheidet sich grundlegend von der Haltung der in der
Hauptkasse versammelten Männer. Sie bewegt sich in eine andere

Richtung. Die unterschiedliche Art des Verzweifeltseins der beiden
Parteien lässt sich durch eine Bemerkung Kierkegaards verdeutlichen.
In der Schrift Die Krankheit zum Tode heisst es: "Verzweiflung ist

nämlich, eben weil sie ganz und gar dialektisch ist, diejenige Krankheit,

von der gilt: es ist das grösste Unglück sie nie gehabt zu haben -
eine wahre Gottesgabe sie zu bekommen, wiewohl sie die allergefähr-
lichste Krankheit ist, wenn man sich von ihr nicht heilen lassen will"8.
Dazu sind die sieben Männer offenbar nicht bereit. In diesem Fall
bedeutet Verzweiflung nach Kierkegaard Verlorenheit, das heisst
Existenz- oder Selbstverlorenheit. Der Heizer befindet sich demgegenüber

in seiner Verzweiflung auf dem Weg zu sich selbst.
Karl Rossmann ist auf Grund seiner Verstossung durch die Eltern

der einzige auf dem Schiff, der in der Lage ist, innerlich nachzuvollzie-
hen, was dem Heizer von der Gesellschaft verweigert wird. Er gibt
durch sein Verhalten gegenüber den Männern um den Kapitän zu
erkennen, worin er die Aufgabe des Menschen in der Welt erblickt:
nicht so zu sein wie die anderen, sondern "er selbst zu sein"9.

Die Gestalt des Heizers spielt nur in dem Einleitungskapitel eine
Rolle. Ihre Bedeutung für die Romanhandlung besteht darin, dass Karl
Rossmann im Schicksal des Heizers in der Gesellschaft die eigene
Existenzproblematik abgebildet findet. Der Heizer wird damit für Karl
zur latenten Leitfigur im Hinblick auf seine künftige Rolle in der neuen
Welt. Die gleiche Rollenbedeutung gewinnt die Figur des Helden für
den Leser.

Karl stellt durch Zufall fest, dass sich unter den sieben Männern
sein Onkel befindet. Er ist in Amerika zum reichen Geschäftsmann

8 Ebd., S. 22.

9 Ebd., S. 30.



120 Martin Beckmann

und Senator aufgestiegen und hat einen neuen Namen angenommen.
Er nennt sich nun Edward Jakob. Der Onkel ist über Karls Ankunft
unterrichtet und hat beschlossen, den Neffen als Adoptivsohn bei sich
aufzunehmen. Er gibt zu erkennen, dass er Karls Bindung an den
Heizer für einen verkehrten, aber verzeihlichen Schritt hält, der aus
dem Gefühl der Verlassenheit zu erklären ist. Auf Karls Versuch,
Gerechtigkeit für den Heizer zu erlangen, erwidert der Onkel, dass es
sich hier neben der Gerechtigkeit gleichzeitig um eine Sache der
Disziplin handle. Beides unterliege in diesem Fall dem Urteil des

Kapitäns. Damit wird die Angelegenheit des Heizers unwiderruflich
dem Gericht der Gesellschaft überantwortet. Auf der Rückfahrt mit
dem Onkel kommen Karl im Boot Zweifel, "ob dieser Mann ihm
jemals den Heizer werde ersetzen können" (36). Schon im Büro an
Bord des Schiffes geht ihm der Gedanke durch den Kopf: "Alle
anderen Leute hier sind Spreu" (33). Damit deuten sich bereits künftige

Konflikte mit dem Onkel an. Was dem Heizer auf dem Schiff unter
dem Obermaschinisten Schubal und den sieben Männern widerfährt,
das steht Karl auf seinem Weg durch die Gesellschaft in der neuen
Welt in einem grösseren Ausmass noch bevor.

Die Darstellung der gesellschaftlichen Verhältnisse, in die Karl
durch den Onkel eingeführt wird, hat über die weltaufschliessende
Funktion hinaus eine paradigmatische Bedeutung. Sie bringt dem
Leser am Schicksal des Helden zum Bewusstsein, wie sich das Leben
des Menschen im Umfeld der industriellen Gesellschaft vollzieht. Es

zeigt sich auf diese Weise, welchen Herausforderungen und
Gefährdungen der Einzelne ausgesetzt ist, wenn er in der neuen Welt seine
Identität zu finden versucht.

Die Aufnahme im Haus des Onkels in New York vermittelt Karl
ein bisher unbekanntes Lebensgefühl. Es verlangt von ihm die Anpassung

an völlig neue Verhältnisse. Die Einrichtung des neunstöckigen
Hauses, das weitläufige Speditionsgeschäft des Onkels, sein unermess-
licher Reichtum und die gesellschaftlichen Verbindungen eröffnen
Karl ungeahnte Möglichkeiten. Er erfährt zugleich, wie der Tageslauf
des Menschen in Amerika weitgehend mechanisiert ist. Das Leben
jedes Einzelnen ist von Maschinen und Apparaten umgeben. Ein damit
verbundenes Verkehrs-, Transport- und Nachrichtensystem reduziert
den Menschen zu einem Objekt in einem weiten Verkettungsgefüge.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 121

Der Mensch lebt so ein Leben aus zweiter Hand, das ihn immer weiter
von seiner ursprünglichen Bestimmung wegführt.

Der Onkel rät Karl, "sich vorläufig ernsthaft nicht auf das geringste
einzulassen. Er solle wohl alles prüfen und anschauen, aber sich nicht
gefangennehmen lassen" (38). Das erste Urteil steht nach Ansicht des
Onkels immer auf schwachen Füssen. Man dürfe sich aber dadurch
nicht alle künftigen Urteile, mit deren Hilfe man ja hier sein Leben
weiterführen wolle, in Unordnung bringen lassen. Deshalb ist der
Onkel gegen jede Art von "einsamer Untätigkeit". Sie ist für jeden, der
in Amerika bleiben will, in seinen Augen "ein Verderben" (38). Daraus
ergibt sich, dass Betrachtung, Reflexion, kritische Distanz und
Entschiedenheit den Menschen für ein Leben, wie es der amerikanische
Alltag verlangt, untauglich machen. Der Onkel meint. "Die ersten Tage
eines Europäers in Amerika seien ja einer Geburt vergleichbar, [...]
wenn man sich hier auch [...] rascher eingewöhne, als wenn man vom
Jenseits in die menschliche Welt eintrete" (38). Das bedeutet aus der
ästhetischen Distanz des Lesers, dass der Übergang von der herkömmlichen

alten Welt in die neue Welt der Apparate und Maschinen den
Menschen im Hinblick auf die Ausformung einer Synthese in eine
existentielle Schieflage oder in ein Missverhältnis zu sich selbst führt.
Denn der Überschreitungsweg von der einen Welt in die andere stellt
eine Verkehrung des Initiationsprozesses dar. Die exzentrische Position

des Menschen in der Welt wird auf diese Weise negiert.
Wichtige Begegnungen finden oft in einem Büro statt. Schreibtische,

Akten, Schreibmaschinen, Telephone und das zugehörige Personal

regeln die Verbindungen zwischen den Menschen. In Karls Zimmer

befindet sich beispielsweise ein moderner amerikanischer
Schreibtisch. Es ist ein Geschenk des Onkels. Der Aufsatz des Tisches
enthält über hundert Fächer. Mit Hilfe eines Regulators lässt sich eine
Umstellung und Neueinrichtung der Fächer vornehmen. Der Aufsatz

gewinnt dabei jeweils ein völlig neues Aussehen. Der Schreibtisch
wird damit zur Chiffre für das Dasein des Menschen in der neuen Welt.
Das Ordnungsgefüge des Lebens lässt sich nach den wechselnden
Bedürfnissen verändern. Die angepasste Daseinsform entspricht der
Neugeburt des Europäers in Amerika, die der Onkel im Auge hat.

Diesem Prozess einer Pseudogeburt steht im Text das Wunder
einer echten Wiedergeburt gegenüber. Karl erinnert sich bei der



122 Martin Beckmann

Betrachtung des Schreibtisches und seiner Anpassungsmechanik an
das Krippenspiel auf dem Christmarkt seiner Heimatstadt, das ebenfalls

durch das Drehen einer Kurbel in Bewegung gehalten wurde. Es

zeigte in seinem Ablauf die Heiligen Drei Könige, den aufglänzenden
Stern und das "befangene Leben im heiligen Stall" (39). Das veränderliche

Ordnungsgefüge des Schreibtisches steht in diesem Verschrän-

kungsverhältnis als Zeichen für die Gefangenschaft des Einzelnen in
der Alltagswelt. Das Krippenspiel verbildlicht dagegen die Neugeburt
des Menschen in der Wiederholung. Es veranschaulicht den Prozess
der Freiheit und zeigt, wie der Mensch aus dem "befangenen Leben"
in der Kreatürlichkeit heraustritt. Ein befangenes Leben bewirkt auch
die Ordnungswelt des Schreibtisches. Die Verschränkung von Schreibtisch

und Krippenspiel zeigt, dass die Reduktion des Menschen zu
einem Gefangenen die Vorbedingung für seine Wiedergeburt ist.

Der Schreibtisch erhält auf diese Weise eine verborgene
Doppelfunktion. Er verbildlicht nicht nur die Auffächerung des Lebens in eine
Vielheit, sondern seine Grundbestimmung dient dem Zweck des
Schreibens. Als literarische Funktion vollzieht das Schreiben fortgesetzt

Akte der Überschreitung. Der Schreibende tritt in ästhetische
Distanz zur Welt und zu sich selbst. Er misst alle Lebensbezüge mit
dem Mass des Imaginären im Hinblick auf die Verwirklichung der
Conditio humana. Die Welt von Karls Schreibtisch erhält unter diesem
Aspekt den Charakter einer ästhetischen Doppelfunktion von Daseins-

verkehrung und Synthese. Der Schreibtisch verbildlicht die Möglichkeit

der Freiheit in der Weltverstrickung.
Dass das Verkehrungsverhältnis der Weltverfallenheit nicht auf die

gesellschaftlichen Verhältnisse Amerikas beschränkt ist, sondern eine
allgemeine Existenzproblematik ausdrückt, zeigt das Verhalten von
Karls Eltern. Der Vater hatte sich ein Lebenlang einen solchen Schreibtisch

gewünscht, wie ihn Karl nun besitzt. Die Mutter zeigt in der
Erinnerung Karls keinerlei Anteilnahme an dem Krippenspiel auf dem
Weihnachtsmarkt mit dem Szenarium der Geburt eines neuen Menschen.
Vater und Mutter bestätigen damit ihre eigene Selbstentfremdung.

Der Onkel hat sich zur Eingewöhnung Karls in die neuen Verhältnisse

ein besonderes Bildungsprogramm überlegt. Die Hauptpunkte
sind darin das Erlernen der englischen Sprache und der Reitunterricht.
Als der Onkel Karls Vorliebe für das Klavierspiel entdeckt, versucht er



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 123

dieses Talent auf weitere Gegenstände zu lenken. Er schlägt dem
Neffen vor, auch das Spiel der Geige und des Waldhorns zu erlernen.
So wird Karl dazu angeregt, sich als Objekt fortgesetzt neuen
Formungsprozessen zu unterziehen. Das Reitprogramm wirkt dabei als
eine Art Rückbindung an das Kreatürliche, das in Karls Namen zum
Ausdruck kommt. Der Reitschüler ist gezwungen, sich den Gesetzen
der Kreatur anzupassen, bevor er die Kunst des Reitens beherrscht. Es

wird aber ausdrücklich vermerkt, dass Karl das Reiten nicht als Kunst
betreibt. Ein Anpassungs- und Unterwerfungsprozess bestimmt so das

ganze Bildungsprogramm des Onkels für Karl. In der Erlernung der
neuen Sprache ist jedoch im Gegensatz dazu die Möglichkeit der
Überschreitung und der Freiheit angelegt.

Die Grundhaltung des Onkels ist von dem Prinzip der absoluten
Zeitlichkeit bestimmt. Er lässt sich in seinen Zielen und Handlungen
einzig und allein von dem Gedanken der Weltaneignung leiten. Wie
seine Lebensumstände und sein Reichtum zeigen, hat er es auf diesem
Weg "wirklich weit gebracht" (45). Die Jagd nach den Gütern ist für
den Onkel das einzig Lohnende in der Welt. Er fasst seine Haltung in
den Worten zusammen: "Ich verdanke meinen Prinzipien alles, was
ich bin, und niemand darf verlangen, dass ich mich vom Erdboden
wegleugne" (80). Die Weltgebundenheit des Menschen und die
Befriedigung seiner Instinktrelikte werden so zum absoluten Massstab des
Verhaltens erklärt. Das bedeutet, dass der Wille des Onkels die allein
gültigen Handlungsnormen für Karl bestimmt.

Als Karl gegen den Willen des Onkels einer Einladung des Herrn
Pollunder folgt, kommt es zum Bruch zwischen beiden. Der Onkel
schreibt in dem Brief, mit dem er Karl verstösst: "Du hast Dich gegen
meinen Willen dafür entschieden, heute abend von mir fortzugehen,
dann bleibe aber auch bei diesem Entschluss Dein Leben lang" (80).
Karl erkennt zu spät, dass die Einwendungen des Onkels in diesem
Fall begründet und berechtigt sind und dass er im Begriff ist, einer
zweiten Verführung zu erliegen. Die Villa des Herrn Pollunder gleicht
einer Festung. Sie besteht aus einem Labyrinth von "endlosen Gängen"

(69). "Dunkle Leere wehte ihm entgegen" (64). Und Klaras Zimmer

erscheint Karl als "eine recht gefährliche Höhle" (74). Es ist das

heimliche Ziel der Pollunders, des Vaters wie der Tochter, Karl als
erotisches Objekt zu missbrauchen und in das Dunkle hinabzuziehen.



124 Martin Beckmann

Karl erkennt, dass es ein Fehler war, der Verlockung zu folgen. Er gerät
darüber in Verzweiflung. Dass er mit einer brennenden Kerze in der
Hand aus der Dunkelheit ins hell erleuchtete Wohnzimmer tritt, ist ein
Ausdruckszeichen dafür. Er kommentiert seine Verwirrung mit den
Worten: "Ich bin aber zerstreut" (68).

Das negative Formprinzip des Schreibtischs, das die Welt des
Onkels regiert, verfolgt Karl bis in das Haus der Pollunders in der
Gestalt des Herrn Green. Er ist der engste Freund des Onkels. Als Karl
Pollunder um die Erlaubnis zur vorzeitigen Rückkehr bittet, holt Green
eine "Brieftasche" heraus, "die an Grösse und Dicke ein Ungeheuer
ihrer Art" ist (68). Sie enthält den Brief des Onkels, der Karls endgültiges

Schicksal besiegelt. Green ist der Exekutor des Onkels. Er hat für
Karl eine Fahrkarte nach San Franzisko in den äussersten Westen
besorgt, um ihn aus dem Umkreis des Onkels zu entfernen. Die
Fahrkarte erfüllt zugleich das Überschreitungsgesetz der Freiheit. Sie

bedeutet für Karl eine neue Chance, wie der Name des Überbringers,
Green, andeutet. In der Abweisung Karls durch den Onkel wiederholt
sich die Verstossung des Sohnes durch den Vater. In Karls späterer
Verweisung aus dem Hotel Occidental setzt sich dieser Prozess fort.

IV

Karl landet auf der Strasse. In einem elenden Nachtquartier macht er
die Bekanntschaft von zwei zu Vagabunden heruntergekommenen
Maschinenschlossern und schliesst sich ihnen an. Sie sind auf dem
Weg nach Butterford, um dort Arbeit zu suchen. Sie versprechen Karl,
sich für ihn einzusetzen und ihm eine Lehrlingsstelle zu besorgen. Der
Weg führt jedoch zunächst nach Ramses. Der Name deutet auf eine
von der Bibel überlieferte Gründungstat. Die Kinder Israel erbauten in
der Gefangenschaft in Ägypten die Städte Pithon und Ramses. Die
Bibel berichtet in 2. Mos. 1,11 über den schweren Dienst an diesem
Aufbauwerk. Der Weg der drei Männer nach Butterford, um zum
Zwecke der Ich-Behauptung eine Arbeit zu finden, verläuft parallel
mit dem Weg nach Ramses. Die beiden Wege widersprechen sich
jedoch in ihrer inneren Grundrichtung. Der latente Interessenkonflikt
zwischen Karl und den Vagabunden zeigt, dass beide Parteien auf



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 125

verschiedenen Wegen wandeln. Karls Weg deutet nach Ramses in
Richtung der inneren Verdopplung und Selbstwiederholung. Dieses
Ziel ist den beiden Vagabunden verschlossen. Sie bleiben auf dem
Weg der Alltagswelt nach Butterford.

Die Ausrichtung auf das Äussere kommt bereits in den Namen der
beiden Männer zum Vorschein. Sie heissen Robinson und Delamarche.
Die Bewegung der beiden Vagabunden in der Welt verfolgt das Ziel,
sich wie Robinson auf eine Insel zu retten, die dem Menschen das
kreatürliche Überleben garantiert. So ist das Verhalten der zwei Männer

von einer absoluten Ich-Bezogenheit bestimmt. Sie beuten Karl
rücksichtslos aus. Er selbst verhält sich ihnen gegenüber nachsichtig
und kameradschaftlich, bevor er sich endgültig von ihnen zu trennen
versucht. Doch die beiden Männer bleiben seine ständigen Begleiter.
Sie erweisen sich damit als Herausforderungen auf seinem Weg zu
sich selbst.

Karls inneres Wegziel lässt sich aus scheinbar beiläufigen Umständen

erschliessen. Nachdem er die Villa Pollunders verlassen hat, öffnet
er in der Herberge seinen Koffer. Ganz unten am Boden, unter den
anderen Sachen verborgen, befinden sich eine Taschenbibel, Briefpapier

und eine Photographie der Eltern. Es sind Gegenstände, die Karl
zu einem Kommunikationsverhältnis auffordern und ihm damit die
Möglichkeit der Selbstwiederholung vor Augen führen. Das Foto zeigt,
wie der Vater die eine Hand auf die Rückenlehne des Sessels der
Mutter legt. Die andere ruht dagegen, zur Faust geballt, auf den Seiten
eines illustrierten Buches, das auf einem Nebentisch liegt. Das Bild
drückt auf diese Weise ein Doppelverhältnis aus: Die kommunikative
Beziehung zwischen Vater und Mutter ist von einem in die entgegengesetzte

Richtung deutenden Missverhältnis begleitet. Die geballte
Faust richtet sich gegen Bild und Schrift. Die Geste des Vaters missbilligt

damit die Abbildung der Wirklichkeit und ihrer imaginären Vollendung

zu einem Ganzen. Karl erinnert sich während der Betrachtung
zugleich an eine andere Photographie, die ihn zusammen mit den
Eltern zeigt. Vater und Mutter sehen ihn darauf scharf an, während er
selbst den Blick geradewegs auf den Apparat des Photographen
richtet. Die Gestalt Karls erhält so in den Augen des Lesers die Bedeutung

einer Chiffre, die einen mehrdeutigen Zusammenhang verbildlicht.

Karl erhält durch die Verbindung mit Vater und Mutter den



126 Martin Beckmann

Charakter einer Synthese, während er zugleich einer Apparatur als

Objekt gegenübersteht. Im Text heisst es dazu: "Diese Photographie
hatte er aber auf die Reise nicht mitbekommen" (88). Sie umschreibt
die Aufgabe, vor der Karl steht.

Karl versucht auf seinem weiteren Weg das auf dem Bild dargestellte

Doppelverhältnis zu verwirklichen. Die gesellschaftlichen
Einrichtungen der neuen Welt erweisen sich als mächtige Apparaturen,
wie zum Beispiel das Speditionsunternehmen Jakob und das Hotel
Occidental. Es bleibt daher die Hauptaufgabe des Menschen, sich im
Gefüge der gesellschaftlichen Einrichtungen durch Verdopplung zu
einer Synthese die innere Freiheit zu bewahren. Das zeigt sich auch in
Karls Verhalten gegenüber den beiden Vagabunden.

Während einer Rast am Stadtrand von Ramses in der Nähe des
Hotels Occidental brechen die beiden Lumpen heimlich Karls Koffer
auf und durchwühlen seine Sachen. Dabei geht die Photographie
verloren. Karl verlangt immer wieder ihre Herausgabe. Er sagt, dass es
das einzige Bild sei, das er von seinen Eltern besitze. Es sei ihm
wichtiger als alles andere in dem Koffer. "Sie ist nämlich unersetzlich,
ich bekomme keine zweite" (108). Karl und ein Kellner des Hotels
durchsuchen Robinson und Delamarche, aber die Photographie bleibt
verschwunden. Karl benötigt das Bild als Zeichen der Selbstwiederholung.

Er fordert, so gesehen, den beiden Landstreichern etwas ab, was
sich nicht in ihrem Besitz befindet und worüber sie als
Handlungsmöglichkeit nicht verfügen. Sie sind jedoch wegen des Kofferaufbruchs

dafür verantwortlich, dass der imaginäre Wiederholungscharakter

des Bildes verlorengegangen ist. Karl sagt sich deshalb von
ihnen los und kehrt in das Hotel zurück.

Der Leser weiss längst nicht mehr, in welcher doppeldeutigen
Position die Eltern auf dem Bild dargestellt sind. Offenbar steht Karl
fortgesetzt das Kommunikationsverhältnis vor Augen, das eine Umkehrung

der gegen das Imaginäre gerichteten Drohgebärde bedeutet. Der
in der Auseinandersetzung mit Delamarche und Robinson etwa
zwanzigmal wiederholte Begriff Photographie stellt den Leser so vor ein
Rätsel, das er anstelle des Helden mit einer Bedeutung ausfüllen muss.
Der Textzusammenhang fordert den Leser damit zu einer Entscheidung
heraus. Der Rückgriff auf die doppeldeutige Beschreibung des Bildes
am Anfang des Kapitels liefert alternative Wahlmöglichkeiten. Die



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 127

fortwährende Wiederholung des Wortes Photographie stellt für Karl
einen Akt der Selbstwiederholung dar. Im Singulären, dem Phänomen
der Eltern, vollzieht Karl einen Überschreitungsakt ins Universelle. Das
heisst, in den Augen des Lesers erfährt Karl durch die Photographie,
wer er in Wirklichkeit ist und was er eigentlich sein sollte. Das Bild
vermittelt ihm die Erfahrung der eigenen Identität. Robinson und Dela-
marche verneinen immer wieder, dass sich die Photographie in ihrem
Besitz befinde. Das bringt Karl die Unfähigkeit der beiden Vagabunden
zur Kommunikation zum Bewusstsein. Er erfährt, dass sie der Verzweiflung

unterliegen, die der Selbstfindung des Menschen immer und
überall entgegenwirkt. Karl äussert sich dazu folgendermassen: "Sie
haben wahrscheinlich die Photagraphie zerrissen und die Stücke
weggeworfen [...]. Ich dachte, sie wären Freunde, aber im geheimen
wollten sie mir nur schaden" (108). Die Vagabunden antworten darauf
mit einem Steinwurf, der aber in der Dunkelheit das Ziel verfehlt.

Karl erklärt bis zuletzt immer wieder, dass er bereit sei, den Koffer
für die Photographie herzugeben. Das imaginäre Ziel der Selbsterfahrung

ist ihm mehr wert als der irdische Besitz. Er gibt damit zu
erkennen, dass er sich auf dem Weg der Freiheit befindet. Die innere
Rückwendung zur Grundbestimmung des Menschen kommt in der
verborgenen Umkehrung des Vornamens zum Ausdruck. Karl lautet
als Anagramm lark (Lerche). Die Lerche bewegt sich im Gegensatz zu
dem an die Erde gebundenen Ross frei in den Gefilden des Himmels.

Karl tritt als Liftjunge in den Dienst des Hotels Occidental. Es

handelt sich um einen Hotelbetrieb von ungeheurem Ausmass, der mit
30 Aufzügen, 40 Liftjungen, 50 Küchenmädchen und 5000 Gästen alle
herkömmlichen Masse überschreitet. Das Hotel liegt in unmittelbarer
Nähe von Ramses. Während der Name der Stadt auf den Anfang und
Ursprung deutet, bezieht sich der Name des Hotels auf den Untergang
und das Ende. Beide Ortsbezeichnungen umschreiben metaphorisch
die Existenz des Menschen, die sich als Synthese in den von Anfang
und Ende gesetzten Grenzen vollzieht. Der Betrieb des Hotels reduziert

alle Beschäftigten zu Teilen einer Maschine. Rücksichtnahmen
auf menschliche Grundbedürfnisse führen zu Störungen des Betriebes
und verbieten sich daher von selbst. Die Hauptregulatoren sind der
Oberkellner, der Oberportier und die Oberköchin. Sie sind in ihrer
Funktion dem Obermaschinisten und dem Oberkassier auf dem Schiff



128 Martin Beckmann

vergleichbar. Das Bestimmungswort "Ober-" bedeutet im
Handlungszusammenhang die Ausweitung oder Potenzierung einer Teilfunktion,
die einer negativen Wiederholung oder Überschreitung gleichkommt.
Das Wort wird damit zum Ausdruckszeichen für ein latentes
Verkehrungsverhältnis.

Eines Tages erscheint Robinson betrunken und randalierend im
Hotel. Karl verlässt einen Augenblick unerlaubt seinen Posten, um den
lästigen Besucher zu beruhigen und aus dem Weg zu schaffen. Das
führt zu einer Störung im Hotelbetrieb. Karl wird allein dafür
verantwortlich gemacht, weil er mit Robinson bekannt ist und den Anlass für
dessen Besuch bildet. Alles, was Karl zu seiner Verteidugung vorbringt,
verwendet der Oberkellner zugleich als Beweismittel für seine Schuld

gegen ihn. Niemand von seinen Fürsprechern wagt es, gegen die Logik
des Apparats Karls Partei zu ergreifen. Er wird aus dem Dienst
entlassen. Doch bevor es so weit ist, hat er noch allerlei Schikanen des

Oberportiers zu erleiden. Vergebens hofft er, dass ihm jemand zu Hilfe
kommt. Im Text heisst es: "Auch in diesem Teil der Portierloge waren
ja Menschen, aber alle in voller Arbeit und ohne Ohr und Auge für alles,
was nicht mit ihrer Arbeit zusammenhing" (165).

Die Selbstreduktion des Menschen zum Gefügeteil einer Apparatur
ist gleichbedeutend mit seiner Verfallenheit an die Zeit. Der durch

Anfang und Ende bestimmte Einzelne vergisst als Maschinenteil, dass

er sich auf dem Weg zum Tode befindet. Er erfährt sich als ein Wesen
der ewigen Gegenwart ohne Anfang und Ende. Der Mensch lebt in
diesem Zustand von Augenblick zu Augenblick wie die Kreatur. Die
Erfahrung der Entscheidungsfreiheit in der Begrenzung von Raum und
Zeit bleibt ihm verschlossen. Nicht von ungefähr sind Delamarche und
Robinson Maschinenschlosser. Sie leben als Vagabunden in den Tag
hinein, als nehme die Zeit kein Ende.

Es fällt auf, dass Karl in seinem Urteil wiederholt einen
Unterschied macht zwischen Delamarche und Robinson. Karl sieht sich in
der rücksichtslosen Behandlung durch Delamarche dem Prinzip der
unendlichen Bewegung oder der autonomen Zeit ausgeliefert. Alle
Bewegungen haben darin nur sich selbst zum Ziel. Nach diesem
Gesetz vollzieht sich das Leben im Hotel. Karl erblickt in Delamarche
die Verkörperung der Macht, die keinen Stillstand kennt und dadurch
die Identitätsfindung des Einzelnen unmöglich macht. Als er den



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 129

Verdacht äussert, dass ihm die beiden Männer nur schaden wollten,
wird diese Vermutung zugleich durch die Worte eingeschränkt: "Nicht
eigentlich Robinson, der wäre gar nicht auf den Einfall gekommen,
dass die Photographie solchen Wert für mich hat, aber desto mehr
Delamarche" (108). Später wird Delamarche von Karl noch einmal
ausdrücklich als "sein grosser Feind" bezeichnet (188).

Robinson schreit in seiner Trunkenheit um sich, dass der Schlafsaal,

in dem er sich befinde, dem Karl Rossmann gehöre, dass er
dessen Gast sei und dass jeder, der ihn anzurühren wage, von Karl
bestraft werde. Der Sachverhalt zeigt, dass sich Robinson latent in
Wahrheit mit Karls Welthaltung identifiziert. Umgekehrt wirft der
Name Robinson zugleich Licht auf Karls inneres Ziel, eine rettende
Insel im Bewegungsstrom der alles verschlingenden Zeit zu finden.
Delamarche und Robinson verbildlichen so zwei gegensätzliche kate-
goriale Horizonte, die Karls Dasein durchwirken. Sie bedeuten für ihn
eine ständige Herausforderung, sich in aufbauender Zerstörung zu
sich selbst zu verhalten und als Existenz zu behaupten.

Dem Kapitel "Hotel Occidental" ist eine längere Episode eingefügt.
Es ist die Erzählung der Therese Berchtold vom Tod ihrer Mutter als

Arbeiterin auf einem Neubau in NewYork. Der Text stellt eine verborgene
innere Weiterführung des Daseins in der gesellschaftlichen Apparatur

dar, für die das Hotel Occidental als Chiffre steht. Er endet in gewisser

Weise mit einer dialektischen Umkehrung der Selbstentfremdung.
Der Bau, auf dem die Mutter in die Tiefe stürzt, besteht aus einem
halbfertigen Erdgeschoss. Die Gerüststangen für den Weiterbau ragen un-
verbunden als Zeichen der Vereinzelung in den Himmel. Die Mutter
liegt mit auseinandergestreckten Beinen zwischen den Ziegeln. Ein
schweres Brett, das sie erschlagen hat, bedeckt den Körper. Die
Vereinzelung des Menschen in der industriellen Gesellschaft führt zu
seinem inneren Tod. Aber die Zerstörung bildet zugleich die Chance für
die Wiedergeburt. Therese überlebt die Katastrophe der Mutter. Sie findet

mit Hilfe der Oberköchin im Hotel Occidental einen neuen Anfang.
Der Tod der Mutter auf dem halbfertigen Bau durch einen Sturz in

die Tiefe und der Aufstieg der Tochter folgen dem von Kafka formulierten

ästhetischen Schema von der "aufbauenden Zerstörung der Welt"10.

10 Kafka VI, S. 92.



130 Martin Beckmann

Therese beginnt ganz unten als Küchenmädchen und steigt zur Schreib-
maschinistin und Sekretärin der Oberköchin auf. Im Gegensatz zur
Dickleibigkeit der Oberköchin, die auf eine Bindung im Bereich der
Materie verweist, umgibt Thereses in körperlicher Hinsicht noch
wenig entwickelte Gestalt eine Ausstrahlung des Spirituellen. Der
Vorname Therese deutet auf eine innere Verbindung zur Heiligen
Theresia von Jesus. Das Mädchen wird damit zu einer verborgenen
Überschreitungsfigur im Apparat des Hotels. Die enge Verbindung
Karls mit Therese zeigt, dass die Welthaltung des Mädchens auch für
ihn gilt. Seine Entlassung aus dem Hoteldienst ist ein Hinweis darauf,
dass er für die Anpassung an den Apparat nicht geeignet ist.

Die Figuren geben zu erkennen, dass das Hotel Occidental durch
Merkmale der Ambiguität bestimmt ist. Die 30 Aufzüge, 40 Liftjungen,
50 Küchenmädchen und 5000 Gäste bedeuten einerseits eine Ausweitung

der Verhältnisse in Richtung auf das Monströse. Andrerseits verbildlichen

die Zahlen einen kontinuierlichen Akt der Überschreitung. Denn
die Bedienung von 5000 Gästen täglich bedeutet eine Wiederholung der
Conditio humana ins Unendliche. Gäste sind Menschen, die kommen
und wieder gehen. Sie verweilen nur eine begrenzte Zeit in der Apparatur

des Hotels und relativieren damit deren Absolutheitsanspruch.
Der Oberportier treibt durch die Misshandlung Karls den Absolut-

heitsanspruch des Apparats auf die Spitze. Er findet dafür folgende
Begründung: "Aber da du nun einmal hier bist, will ich dich geniessen
[...] Im übrigen bin ich in gewissem Sinne als Oberportier über alle
gesetzt, denn mir unterstehen doch alle Tore des Hotels, also dieses

Haupttor, die drei Mittel- und die zehn Nebentore, von den unzähligen
Türchen und türlosen Ausgängen gar nicht zu reden" (166). Der
Oberportier und der Oberkellner zeigen, auf welchem Prinzip das

Gefüge der Apparatewelt beruht. Sie führen es durch ihr Verhalten ad
absurdum und geben es in den Augen des Lesers der Verachtung und
der Lächerlichkeit preis. Ein solches Missverhältnis in den gesellschaftlichen

Einrichtungen macht die Ausgewogenheit zwischen dem
Notwendigen und dem Möglichen, wie sie Karl zu verwirklichen sucht, zu
einer unendlichen Arbeit. Die Unvollendbarkeit dieser Aufgabe fordert
den Einzelnen immer wieder von neuem zu Akten der Ich-Überschreitung

heraus. Sie begründet auf diese Weise die Selbstwiederholung.
Ein Aphorismus Kafkas umschreibt den doppelten Boden dieser



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 131

unendlichen Arbeit der Wiedergeburt im Umfeld von Zerstörung und
Verzweiflung mit folgenden Worten: "Wer sucht, findet nicht, wer aber
nicht sucht, wird gefunden"11.

Die Aussage fasst Kafkas Gesamtkonzept des ästhetischen
Erfahrungsverhältnisses sozusagen in der Form eines Paradoxons zusammen.

Das Nichtfinden steht darin für den Verlust der Möglichkeiten.
Das heisst, es gibt für den Menschen keinen unmittelbaren Ausweg
aus der Gefangenschaft im Labyrinth des Apparats. Das Selbst befindet
sich dort verloren auf dem Grund der Verzweiflung. Das Suchen

gründet sich demgegenüber als dialektische Kehrseite dieses Prozesses

auf der Voraussetzung, dass der Mensch trotz seiner Gefangenschaft

in der Verzweiflung die Möglichkeit hat, an seiner Identität
festzuhalten und sie in der Wirklichkeit des Lebens zur Geltung zu
bringen. Das Suchen vollzieht sich so in einem fortgesetzten Wiederholen

von Synthesen zwischen dem Zeitlichen und dem Ewigen,
zwischen der Wirklichkeit und dem Möglichen, zwischen der
Gebundenheit in der Maschinenwelt und der Freiheit.

Der Weg des Karl Rossmann erscheint unter diesen Voraussetzungen

in einem neuen Licht. Es gibt für den Helden keinerlei Garantie
der Existenz in der neuen Welt, keine Insel der Ruhe in einer
"Bewegung ohne Ende" (20). Es gilt vielmehr folgendes Gesetz: "Die
Maschine bequemt sich der Schwäche des Menschen, um den schwachen

Menschen zur Maschine zu machen"12. Existenz ist trotzdem
möglich als Wagnis auf dem Weg der Ich-Überschreitung. Der moderne

Mensch ist wegen seiner Weltverstrickung im allgemeinen nicht
bereit, diesen Weg der Hindernisse und Gefährdungen zu gehen. Er
versucht sich der Versachlichung dadurch zu entziehen, dass er sich
den vitalen Ursprungskräften zuwendet und den Ansprüchen der
Instinktrelikte folgt. Robinson und Delamarche haben diese Rückwen-
dung zum Kreatürlichen bereits für sich vollzogen. Mit dieser Haltung
hängt es zusammen, dass sie in der Stadt keine Arbeit finden und in
den Dienst der Sängerin Bruneida treten.

11 Kafka VI, S. 70.

12 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1990, S. 640.



132 Martin Beckmann

V

Bruneida verkörpert das Urbild der chthonischen Lebensmächte des
"Formlosen und Ungestalten". Ihre überdimensionale Körperlichkeit
besteht aus "sackender Plumpheit und Unmässigkeit"13. Bruneida
verbildlicht auf diese Weise das Prinzip der primordialen Kreatürlich-
keit des Menschen. Ihre chaotische Lebensführung widerspricht jeder
Ordnung und stellt damit alle Formen der industriellen Gesellschaft,
die nach dem Ordnungsprinzip des Hotels Occidental bis in letzte
Details reglementiert sind, radikal in Frage. Das Individuum überlässt
sich in dieser Sphäre weitgehend dem Strom des Amorphen. Die
Formen und Gestaltungen des kulturellen Lebens bewegen sich auf
dieser Stufe noch nicht in den Bahnen von Mass und Norm. Nach
Peter von Matt laufen alle Fäden der inneren Romanhandlung auf
Bruneida zu. Es sei unzulässig, das Geschehen um diese Figur als

Episode abzuwerten zugunsten des Theaters von Oklahoma, wie es
Max Brod versuche. Von Matt fasst die Peinlichkeit des Brunelda-
Bildes mit folgenden Worten zusammen:

Der Schmutz, der da herrscht! Die Unordnung! Dieses klebrige, strähnige,
kriechende Durcheinander von Unrat und Plunder! Das hat es noch gar nie
gegeben in einem ernsthaften deutschsprachigen Roman. So hart die heranreifenden

Jünglinge auch immer wieder angefasst wurden in unseren erzieherischen

Büchern, dergestalt knietief im Garstigen hatte keiner zu waten. Und dazu
der Dunstkreis eines kolossalen Weibes! Das kann doch wohl vernünftigerweise
nur eines bedeuten: der Held ist auf dem Tiefpunkt angelangt. Von jetzt an kann
es nur noch sauberer werden und also besser, ordentlicher, aufgeräumter,
perfekter, funktionierender, organisierter, effizienter - und also besser?14

Bruneidas Überdimensionalität füllt ein breites Kanapee. Im
Wohnzimmer herrschen Dunkelheit und Unordnung. Staub und Unrat
lagern in allen Ecken und Winkeln. Bruneida hat sich von ihrem Mann

getrennt. Delamarche ist nun ihr Beischläfer. Robinsons Aufgabe
besteht darin, beide zu bedienen. Da die Arbeit für einen allein zuviel

13 "Kafkas Venus. Peter von Matt über Franz Kafka: 'Der Verschölle/Amerika'
(1924)", in: Romane von gestern - heute gelesen, hrsg. Marcel Reich-Ranicki,
Bd. 2, 1918-1933, Frankfurt a.M., Fischer, 1989, S. 47.

14 Ebd., S. 48.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 133

ist, bringt Robinson nach einem von Delamarche ersonnenen Plan
Karl als Diener zu Bruneida. Nach mehreren gewaltsamen, aber
vergeblichen Ausbruchsversuchen fügt sich Karl in sein Schicksal.
Nach seinem eigenen Urteil befindet er sich in einer "regelrechten
Gefangenschaft" (208). Der Dienst bei Bruneida ist für ihn "kein
Dienst, sondern eine Sklaverei" (198).

Bruneida wird Karl von Robinson als "grosse Sängerin" vorgestellt,
als ein "prächtiges Weib" und als "schön". Im Text heisst es: "Ach Gott,
ach Gott, war sie schön" (192). Baineida rückt damit in eine innere Nähe

zum Umkreis der Sirenen. Die Zaubertöne der Musik verführen den
Menschen zu der Scheinerfahrung, als sei er aller Begrenzungen durch
Raum und Zeit enthoben. Die Diener Bruneidas erliegen auf diese Weise
der Gewalt des Monströsen. Der Dienst wird zum Abweg, der zu
Verzweiflung und Krankheit führt. Als Karl von den Besonderheiten
Bruneidas hört, stellt er Robinson die Frage: "Ist sie denn krank?" (184).

Robinson selbst fühlt sich, obwohl man es ihm nicht ansieht,
krank zum Sterben. Und er meint, eines Tages werde es Bruneida
merken, dass er sich "in ihren Diensten zu Tode gearbeitet habe"
(197). Robinsons Argumente erscheinen Karl im Lichte der Komik, da
in seinem äusseren Erscheinungsbild keine Anzeichen einer solchen
Krankheit zu erkennen sind. Die Aussagen gewinnen aber in der
ästhetischen Distanz des Lesers eine andere Bedeutung. Sie zeigen,
dass die Hingebe des Menschen an das Kreatürliche kein Heilmittel
gegen die Reduktion durch die Welt der Apparate darstellt. Die
Hinwendung zum Amorphen führt im Gegenteil in die Verzweiflung
oder die "Krankheit zum Tode". In der unbedingten Rückkehr zur
Natur trennt sich der Mensch von seiner Berufung zur Existenz. Er
nimmt sich für das, als was er sich in der Realität vorfindet. Indem sich
der Einzelne ausschliesslich als Kreatur begreift, stellt er sich mit dem
Tier auf eine Stufe. In den Augen Bruneidas sind nach dem Bericht
Robinsons alle Diener nichts weiter als "Affen" (196). Karl ist so vom
Regen in die Traufe geraten. Das Hotel Occidental und die Wohnung
Bruneidas scheinen wie durch ein geheimes Labyrinth miteinander
verbunden. Karls Flucht vor dem Polizisten durch eine Reihe von
Querstrassen verbildlicht diesen Zusammenhang. Im Gegensatz zu
Robinson und Delamarche weiss Karl, dass er dort, wo er sich jetzt
befindet, auf keinen Fall bleiben will.



134 Martin Beckmann

Karl macht sich durch seine Anpassungsbereitschaft im Hotel
Occidental zum Objekt der gesellschaftlichen Verhältnisse. Dieser
Umstand wird ihm jedoch erst bei seiner Entlassung bewusst. Der
Dienst bei Bruneida führt ihn noch tiefer in die Verstrickung hinein.
Aber er weiss jetzt, woran er leidet und was ihm fehlt. Aus der Sicht
des Lesers ergibt sich für Karl daraus die Aufgabe, nach einem Weg zu
suchen, der die extremen Erfahrungen in der Apparatur des Hotels mit
denen in der Wohnung Bruneidas zu einer Synthese vereint. Denn die
Flucht in die Kreatürlichkeit führt den Menschen ebenso von seiner
Grundbestimmung der Selbstwiederholung fort wie die Anpassung an
die Gesellschaft.

In dem nachgelassenen Fragment "Ausreise Bruneidas" liefert Karl
seine Chefin in einem Bordell ab. Es ist ein Ort auf dem Grunde der
Gesellschaft, der offenbar ihrer Wesensart entspricht. Die Tatsache
verdeutlicht, dass sich Bruneida in einem Verkehrungsverhältnis zu
sich selbst befindet. Sie gibt ihren Subjektcharakter auf und versucht
als Kreatur nur noch den Bedürfnissen des Ich zu leben. Eine Reduktion

solcher Art belastet den Menschen nach Kafka mit einer Existenzschuld.

Sie ist einer Krankheit vergleichbar und wird bewusst oder
nicht bewusst als Verzweiflung erfahren. Verzweiflung ist für Kierkegaard

eine "Krankheit im Selbst"15. Das mit dem Wesen des Weiblichen
einhergehende Regenerationsbedürfnis stellt in den Augen Kafkas für
den Mann eine Gefahr dar, weil es ihn dazu verleitet, den Instinktrelikten

eine Dominanz über sich einzuräumen. Das führt zu seiner
Selbstverkehrung oder Verzweiflung. In dem Roman Der Prozess wird
dem Angeklagten vorgehalten, dass er zuviel fremde Hilfe suche,
besonders bei den Frauen. Das aber sei nicht die wahre Hilfe16.

Karl Rossmann steht zwar im Dienst Bruneidas, aber er ist ihr nicht
verfallen. Indem er sie in einem "Krankenwagen", unter einem Tuch
verborgen, ihrem Bestimmungsort zuführt, schiebt er sozusagen die
Verzweiflung vor sich her. Er ist an sie gebunden und gleichzeitig im
Begriff, sich von diesem Verhältnis zu befreien. So erschrickt Karl
beispielsweise über den Schmutz, der in Bruneidas neuem Domizil
herrscht. Im Text heisst es dazu:

15 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, S. 17.

16 Kafka II, S. 180.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 135

Es war, wenn man näher zusah, kein fassbarer Schmutz. Der Steinboden des

Flurs war fast rein gekehrt, die Malerei der Wände nicht alt, die künstlichen
Palmen nur wenig verstaubt, und doch war alles fettig und abstossend, es war,
als wäre von allem ein schlechter Gebrauch gemacht worden und als wäre keine
Reinlichkeit mehr imstande, das wieder gutzumachen. Karl dachte gern, wenn er
irgendwohin kam, darüber nach, was hier verbessert werden könne und welche
Freude es sein müsste, sofort einzugreifen, ohne Rücksicht auf die vielleicht
endlose Arbeit, die es verursachen würde. Hier aber wusste er nicht, was zu tun
wäre. (259)

Karl sieht sich in der Betrachtung von Bruneidas Behausung in ein
Missverhältnis verstrickt, in dem alle Dinge einem "schlechten
Gebrauch", also einer Verkehrung oder Entstellung unterliegen. Das
kommt daher, weil hier das Schmutzige mit dem Anspruch des Reinen
auftritt. Das Chtonisch-Abgründige verdrängt das Geordnete und Luzi-
de. Das zeitlich Bedingte tritt an die Stelle des Bleibenden. Das

Schmutzig-Reine wird so zur Chiffre für die Herberge der Verzweiflung.

Die Ambiguität dieses Verhältnisses lähmt die Entscheidungsfreiheit,

so dass der Mensch unter solchen Umständen sich selbst zum
Rätsel wird.

Die Textstelle zeigt stellvertretend für den gesamten Erzählzusammenhang,

dass die Figur des Helden die Funktion eines ästhetischen
Vehikels erfüllt. Das bedeutet eine Herausforderung für den Leser. Was
Karl in seinem Verhalten überfordert und als Rätsel erscheint, das wird
hier der Entscheidung des Lesers überlassen. Er findet im Verhalten
des Helden das eigene Verkehrungsverhältnis zur Welt und zu sich
selber widergespiegelt. Er entdeckt, was er bisher versäumt hat, um in
den Besitz der eigenen Identität zu gelangen.

Die Welt Bruneidas wird somit vom Prinzip der Negativität
beherrscht. Sie ist auf Verneinung, Umkehrung und Ergänzung durch den
Leser angelegt. Die Begegnung mit dem Text führt den Leser über die
Verneinung von Karls Rolle im Dienste Bruneidas hinaus zur
Überschreitung der eigenen Ich-Gebundenheit. Sie ist gleichbedeutend mit
der Erfahrung des Selbstseins. Die Verstrickung oder Gefangenschaft
des Helden bewegt den Leser fortwährend dazu, die Bedingungen der
Freiheit in der eigenen Vorstellungswelt zu realisieren. Die Erkenntnis
des Negativen führt so zur imaginären Erfahrung des Positiven. Die
Lektüre des Textes setzt den Leser auf diese Weise unmerklich in
Bewegung, sich als ein anderer zu wiederholen.



136 Martin Beckmann

Alle zu dem Roman vorliegenden Interpretationsversuche erfassen
den Helden als eine autonome Gestalt der Wirklichkeit. Sie übersehen
dabei die ästhetische Rollenfunktion der Figur im Hinblick auf die
Selbsterfahrung des Lesers. Eine solche Verkennung der ästhetischen
Grundabsicht liegt auch dem Urteil Heinz Politzers zugrunde. Darin
heisst es:

Kafka hat also seinem Helden und sich selbst eine schier unlösbare Aufgabe
gestellt: sich zu bewähren in einer Umgebung, die keine Bewährung, sondern
nur Bewegung kennt; zur Reife zu erwachsen, wo alles ununterbrochen selber
wächst, sich wandelt und dahinwelkt; seinen Mann zu stehen, wo alles grundlos
sich im Kreise dreht und der Fuss keinen Halt finden kann; die Grenze zwischen
Schuld und Unschuld zu finden, wo das Gesetz des Dschungels herrscht;
Aufnahme zu suchen in einem Kontinent, wo jeder traditionell willkommen und
ebenso traditionell ersetzbar ist17.

Politzer übersieht, dass der Ambiguitätskonflikt des Helden die
Voraussetzung bildet für die ästhetische oder ganzheitliche Stellungnahme

des Lesers. In der Umkehrung oder Auflösung des Widerspruchs
entdeckt der Leser jeweils eine neue Synthese. Er vollzieht, indem er
das Verhalten des Helden korrigiert, einen Akt der Ich-Überschreitung
oder Selbstwiederholung.

Kafka lässt sich in seiner Erzählhaltung von einer doppelten
Absicht leiten: Er vermittelt dem Leser die Erfahrung einer vorfindli-
chen Wirklichkeit aus der Sicht des Helden, aber er teilt nicht dessen

Standpunkt im Verhalten. Das richtige Verhalten des Helden bleibt in
jedem Akt der Handlung dem kritischen Urteil des Lesers überlassen.
Der Leser wird auf diese Weise in den Konstituierungsprozess des
ästhetischen Erfahrungsverhältnisses, das im Text angelegt ist, durch
eine Verhaltensentscheidung einbezogen. Die Stellungnahme des
Lesers zu den Figuren ist gleichbedeutend mit einer Entscheidung über
sich selbst. So ist die ästhetische Absicht des Textes nicht primär
darauf gerichtet, Verständnis im Leser für die Lage des Helden zu
erwecken, sondern ihn zu einer neuen Einstellung gegenüber sich
selbst auf den Weg zu bringen.

Die 1986 in zweiter Auflage erschienene Studie von Ralf R. Nicolai
über den Roman setzt sich kritisch mit der Sekundärliteratur auseinan-

17 Heinz Politzer, Franz Kaflsa, derKünstler, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1976, S. 209.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 13 7

der und leistet damit einen wichtigen Beitrag zur Rezeptionsgeschichte18.

Die Arbeit hebt auch die Einwirkungen hervor, die sich auf Kafkas
Lektüre der Werke von Dickens, Kleist, Eichendorff und Nietzsche
zurückführen lassen. Die möglichen Einflüsse einer Kierkegaard- und
Stifter-Lektüre werden dabei jedoch nicht berücksichtigt. Nicolai geht
ausserdem allen Spuren nach, die auf Arthur Holitschers amerikanische
Reiseberichte als Stoffquelle zurückweisen19. Die Textinterpretation
erfolgt jedoch ausschliesslich vom Standpunkt der Werkautonomie.
Das heisst, die ästhetische Stellungnahme des Lesers bleibt weitgehend
unberücksichtigt. Die eigentliche Absicht des Romans, das, was die
Handlung dem Leser an ästhetischer Erfahrung vermittelt, kommt bei
der Analyse der Figuren und ihrer Motive kaum zum Vorschein.

Die von Detlef Kremer 1994 in Text + Kritik vorgelegte Deutung
des Romanfragments geht von einem Ansatz aus, der sich auf die
ästhetischen Formstrukturen stützt. Kremer fasst die Handlung folgen-
dermassen zusammen: "Rossmanns Amerikareise ist eine, die ihn von
A nach O führt, die sich zwischen Alpha und Omega, dem Anfang und
dem Ende des Alphabets abspielt. Sie erkundet auf einer Linie, die
ständig Ost und West miteinander verschränkt, nicht nur die sozialen
und technischen Entwicklungen Amerikas, sondern sie ist auch eine
Reise in die Literatur"20. Die Transformation der Wirklichkeitsbezüge,
in die der Held eingebunden ist, vollzieht sich für Kremer nach

folgendem Muster in ein Verhältnis der ästhetischen Erfahrung: "Der
Tod in der sozialen Welt stellt sich als Anfang und Geburt der Literatur
dar. Verschollensein für die soziale Welt heisst Neu-Geburt in der
Literatur"21. Wie sich dieser Prozess im Figurengefüge der Handlung
vollzieht, wird aber von Kremer nicht überzeugend dargelegt, sondern
bleibt widersprüchlich. So heisst es beispielsweise über den Helden:
"Sein Verschollensein bewahrheitet sich erst jenseits des Romans in

18 Ralf R. Nicolai, Kafkas Amerika-Roman "Der Verschollene": Motive und Gestal¬

tenI, Würzburg, Königshausen, 1985.

19 Arthur Holitscher, Amerika heute und morgen: Reiseerlebnisse, Berlin, Fischer,

1913.

20 Detlef Kremer, "Verschollen. Gegenwärtig: Franz Kafkas Roman 'Der Verscholle¬

ne'", in: Text + Kritik, Sonderband VII, 94, hrsg. von Heinz Ludwig Arnold,
München, Text + Kritik, 1994, S. 240.

21 Ebd., S. 239.



138 Martin Beckmann

einer abschliessenden Flucht in den Bereich des Anorganischen, die
einige Jahre später Kafkas Version des Prometheus als radikale Geste
der Verweigerung zu Ende bringen wird"22. Das Verschollensein lässt
sich aber auf diese Weise nicht als "Neu-Geburt in der Literatur"
begründen. Sie ist ein Akt der Selbstwiederholung des Lesers, der aus
den Wegerfahrungen des Helden folgt. Das heisst mit anderen Worten:
Literatur wird begründet durch die ästhetische Erfahrung des Lesers im
Bereich des imaginären Als-ob.

So ergibt sich, dass der Weg des Helden von A nach O der Weg
der Vergänglichkeit ist, der zum Tode führt. Es ist der Bestimmungsweg

des Menschen in der Welt, den sich aber das Individuum aus

Angst vor dem Ende zu gehen weigert. Michael Theunissen fasst
diesen von Kierkegaard beschriebenen Tatbestand folgendermassen
zusammen: "Wir wollen unmittelbar nicht sein, was wir sind"23. Eine
solche Haltung, die eine Flucht vor der Grundbestimmung des Lebens
bedeutet, macht den Menschen zu einem Selbstverlorenen, Verzweifelten

oder Verschollenen, von dem man nicht weiss, ob er noch lebt.
Die Akzeptanz des Endlichkeitscharakters und die Berücksichtigung

dieses Verhältnisses in allen Alltagsentscheidungen stellt einen
Überschreitungsakt dar, der den Menschen aus seiner kreatürlichen
Verstrickung befreit. Aus den Wehen der Verzweiflung findet er zur
inneren Wiedergeburt. Der äussere Weg des Helden von A nach O
wird auf diese Weise für den Leser zu einem inneren Weg der
ästhetischen Erfahrung, der ihn selbst von O nach A führt.

VI

Das letzte Kapitel des Romanfragments handelt von der Aufnahme
Karl Rossmanns in das Theater von Oklahoma. Es fragt sich, in
welchem inneren Zusammenhang das Endszenarium mit der vorangehenden

Handlung steht. Der Überblick über die Ausdehnung des Theaters
und seine vielfältigen Einrichtungen zeigt, dass es sich hier um eine

22 Ebd., S. 252.

23 Michael Theunissen, Der Begriff Verzweiflung: Korrekturen an Kierkegaard,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1993, S. 18.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 139

allegorische Darstellung der menschlichen Gesellschaft handelt. Das
Theater von Oklahoma lässt sich in diesem Sinne als Bühne des
Lebens verstehen, auf der sich das Dasein des Einzelnen zwischen
Anfang und Ende abspielt. Die Verdopplung des A und des O in dem
Namen Oklahoma bringt das auf verborgene Weise zum Ausdruck.
Die Wiederholung der Buchstaben deutet an, dass der Weg zugleich in
die entgegengesetzte Richtung führt.

Das Plakat, das Karl an einer Strassenecke erblickt, ist ein Aufruf an
alle Menschen, in den Dienst des Theaters zu treten, in welcher Rolle
auch immer. Die besonderen Merkmale des Aufrufs lassen erkennen,
dass es sich hier um ein Welttheater handelt, das für das Ganze steht.
Die Aufnahme ist auf zwölf Stunden, also auf einen einzigen Tag von
Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang beschränkt. Diese Frist verbildlicht

die Daseinszeit des Menschen in der Welt. Das Theater ruft jeden
zum Eintritt auf. Die Entscheidung darüber muss er jedoch an Ort und
Stelle treffen. Im Text des Aufrufs heisst es unter anderem: "Wer an
seine Zukunft denkt, gehört zu uns!" Es ist ein Hinweis, dass das
Theater jeden ruft, der nicht das bleiben will, was er ist, sondern bereit
ist, ein anderer zu werden. Das heisst mit anderen Worten, das Theater
ist der Ort der Selbstwiederholung. Jeder kann sicher sein, dass ihm
diese Rolle, in welcher Gestalt es auch sei, zugewiesen wird. Dem
entspricht die Aussage im Text: "Wer sich für uns entschieden hat, den
beglückwünschen wir gleich hier!" (223). Der Grund für die Gratulation
bezieht sich offenbar auf die Entscheidung des Bewerbers, seine

Verstrickungen in die Gesellschaft und in die eigene Natur durch eine
Verhaltensänderung zu überwinden, um sich auf diese Weise eine neue
Existenz zu geben. Die Synthese zwischen dem Notwendigen und dem
Möglichen erweist sich für den Menschen als eine schwere Aufgabe. Sie

erfordert sozusagen den Gestaltungswillen eines Künstlers. Es heisst
deshalb in dem Aufruf nicht ohne Grund: "Wer Künstler werden will,
melde sich! Wir sind das Theater, das jeden brauchen kann, jeden an
seinem Ort." Die Kunst der Synthese oder der Wiederholung, dasjenige
in Freiheit selbst zu tun, was in dem Notwendigen als Möglichkeit
angelegt ist, wird damit zur Leitlinie des Handelns für den Menschen
auf der Bühne des Welttheaters.

Das Theater befindet sich auf dem Grundstück einer Pferderennbahn

in Clayton. Der Name enthält eine doppelte Anspielung, zum



140 Martin Beckmann

einen auf Claytown (Lehmstadt), zum andern auf Lehmtonne. Damit
wird einerseits die irdisch-animalische Gebundenheit des Menschen
betont, andrerseits aber auf die Möglichkeit der Selbstformung verwiesen.

In der Ausgewogenheit zwischen den beiden Sphären liegt die
Grundbestimmung des Menschen. Die Aufnahmeprozeduren beschränken

sich darauf, für jeden einzelnen Bewerber die seinen Fähigkeiten
und Möglichkeiten angemessene Rollenbestimmung zu ermitteln. Dabei

wiederholt sich für den Helden in symbolischer Form noch einmal
das, was er in der Gesellschaft bereits durchgemacht hat. So landet er
auf dem Theater zuletzt in einer unbedeutenden Figurantenrolle. Das

heisst, es beginnt alles noch einmal von vorne.
Doch zwischen Karls Schicksal in der Gesellschaft und der

Übernahme einer Rolle auf der Bühne der Existenzbewährung besteht ein
grundlegender Unterschied. Das gesellschaftliche Dasein ist für Karl
durch ein ständiges Missverhältnis zwischen Notwendigkeit und Freiheit

bestimmt. Die Übernahme einer Selbstwiederholungsrolle auf der
Bühne des Theaters unterscheidet sich dadurch von der Anpassung an
die Verhältnisse der Wirklichkeit, dass der Einzelne nunmehr den Weg
der Vergänglichkeit, den er so oder so zu gehen gezwungen ist, in
freier Entscheidung aus eigener Überzeugung von sich aus geht. Er ist
nicht mehr auf der Flucht vor den Forderungen des Möglichen, und er
sucht nicht länger im beschränkten Einzelnen das Ziel des Ganzen.

Mit dem Eintritt in das Theater von Oklahoma vollzieht der
Mensch eine Umkehr. Die Übernahme einer Rolle führt ihn auf den

Weg der Selbstwiederholung. Er verleiht auf diese Weise seinem
bisherigen Dasein in der Wirklichkeit eine neue Form der Idealität. Für
Detlef Kremer wiederholt sich im Theater von Oklahoma das Paradigma

des amerikanischen Schreibtisches. Eine solche Deutung ist ästhetisch

jedoch nur gerechtfertigt, wenn die Schreibtischapparatur als

Metapher der Doppeldeutigkeit verstanden wird. Der Apparat wirkt in
diesem Fall nicht nur als ein Instrumentarium der Reduktion, sondern
bildet zugleich auch den Weg in die Freiheit.

Karl macht während der Aufnahmeprozeduren die Erfahrung,
dass einem auch hier nichts geschenkt wird. Der Weg zur Idealität
beginnt ganz unten in der Sphäre des Bedeutungslosen. So fühlt er
sich, bevor die Vernehmer und Schreiber über seine Aufnahme
entscheiden, als jemand ohne Namen und Identität. Im Text heisst es:



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 141

"[...] Er hatte eine Scheu, seinen wirklichen Namen zu nennen und
aufschreiben zu lassen. Sobald er hier auch nur die kleinste Stelle
erhalten und zur Zufriedenheit ausfüllen würde, dann mochte man
seinen Namen erfahren, jetzt aber nicht; allzulange hatte er ihn
verschwiegen, als dass er ihn jetzt hätte verraten sollen" (232). Er nennt
daher seinen Rufnamen während der letzten Stellungen: "Negro".
Dieser Name wird im Text mehrere Male wiederholt. Er trifft Karls
wahre Befindlichkeit der Existenzverlorenheit in der amerikanischen
Gesellschaft. Der Leiter der Aufnahmekommision durchschaut den
Beweggrund für Karls Falschaussage und betont demgegenüber dessen

eigentliche Bestimmung. Sie lautet: "Er heisst nicht Negro" (237).
Am Ende der Prozedur wird Karl in das Theater aufgenommen. Eine
Tafel erscheint in der Höhe mit der Aufschrift: "Negro, technischer
Arbeiter" (237). Damit ist der Weg für Karl frei, sich zu seinem wahren
Namen zu bekennen und sich zu wiederholen.

Das Romanfragment endet mit einem allegorischen Schlussbild.
Die Metapher vom Welttheater findet ihren Ausdruck im Szenarium
einer Gebirgslandschaft. Das Theaterpersonal geht nach der Art eines
Wanderzirkus auf die Reise nach Oklahoma. Ein ganzer Waggon ist für
die Truppe reserviert. Sie stellt aber eine Minderheit unter den Reisenden

dar. Die Fahrt dauert zwei Tage. Die Zahl zwei deutet auf
Wiederholung. Am ersten Tag geht es durch ein hohes Gebirge.
Dunkle, bläulich-schwarze Steinmassen bestimmen das Bild der Berge
und Täler. Die Berge treten so dicht an den Zug heran, dass sie den
Blick auf die Gipfel versperren. Es ist wie in der Alltagswelt. Die
Eingebundenheit in das Gewebe des Lebens verstellt dem Menschen
den Blick auf das Ziel. Dunkle, schmale und zerrissene Täler öffnen
sich zwischen den Bergen und verlieren sich in der Ferne. "Man
beschrieb mit dem Finger die Richtung, in der sie sich verloren" (242).
Das Nachvollziehen der Richtung durch eine Schreibbewegung, eine
Geste der Wiederholung, bindet das Gefühl der universellen Verlorenheit

an eine singuläre, begrenzende Bewegung der Bewältigung.
Breite Bergströme eilen in grossen Wellen heran, die aus Tausenden

von weissen Schaumwellen bestehen. Sie stürzen sich unter die
Brücken, über die der Zug fährt.

So wird das Schlussbild durch eine Anzahl gegensätzlicher kate-
gorialer Verhältnisse bestimmt. Sie entziehen sich auf den ersten



142 Martin Beckmann

Blick der Erkenntnis und Deutung durch den Leser und enthüllen
sich erst im Nachhinein als Formen ästhetischer Erfahrung. Wechselseitig

sich überschreitende Wahrnehmungshorizonte werden auf diese

Weise zu Chiffren, in denen sich Differenz und Wiederholung
miteinander zur Synthese verbinden. Das Verschlossene und das

Offene, Einheit des Ganzen und Vielheit, Verlorenheit im Unbegrenzten

und Selbsterfahrung im Begrenzten, das Dunkle und das Helle,
zeitlose Erstarrung und dauernde Bewegung fügen sich zu einem
Übergreifenden zusammen. Es eröffnet dem Leser die Möglichkeit,
die Doppeldeutigkeit der Erscheinungen als Hieroglyphen der
Existenz auf sich selbst zu beziehen.

In dem Geleitwort zu Dagmar Fischers Studie Der Rätselcharakter
der Dichtung Kafkas, die ausschliesslich den Roman "Der Verschollene"

behandelt, verneint Hans Schumacher eine solche Möglichkeit für
den Leser. Er charakterisiert die Hauptfiguren der Romane auf folgende

Weise:

Vor den Helden Kafkas entfaltet sich ein numinoses Geschehen, das sie nur
verstehen könnten, wenn sie eine innere Wandlung erfahren würden, da diese
ausbleibt, erkennen sie in dem Hieroglyphenspiel nur ein Labyrinth, einen
Irrgarten. Auch der Tod erscheint ihnen sinnlos wie die absurde Welt, in die sie

geworfen sind, nicht als Übergang zu einer höheren Wirklichkeit.
Jeder Entschlüsselungsversuch, den die Helden Kafkas unternehmen, um das

Buch der Welt zu dechiffrieren, muss scheitern, weil sie mit der falschen
Selbstsicherheit isolierter, begrenzter, jedoch hybrider und trotziger Rationalität sich dem
Geheimnis zu nähern suchen. Deswegen ändert sich auch das Schema der
kabbalistischen Überlieferung bei Kafka. Überall scheint [...] die Hieroglyphen-
und Zahlenwelt der mystischen Tradition hindurch, aber dem Helden Kafkas, bzw.
dem sich mit diesem identifizierenden Leser, ist es unmöglich geworden, diese
Zeichen für sich sprechend zu machen, sie auf seine existentielle Lage hin zu
befragen. Er muss scheitern, weil er sie nicht auf sich zu beziehen weiss2^.

Das Urteil Schumachers zeigt, dass alle Erschliessungsversuche des

Romanfragments, die von einer Identifikation des Lesers mit dem
Helden Karl Rossmann ausgehen, in eine Sackgasse führen. Der
Ambiguitätskonflikt des Helden, seine Erfahrung des Daseins als

24 Dagmar Fischer, Der Rätselcharakter der Dichtu ng Kafkas, Berliner Beiträge zur
neueren deutschen Literaturgeschichte, hrsg. von Hans Schumacher, Bd. 7,
Frankfurt a.M., Lang, 1985, S. 7.



Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene" 143

Rätsel, lässt sich auf diesem Weg nicht lösen. Schumacher übersieht
dabei die Grundvoraussetzung, dass die Sinnkonstituierung des Textes,

das heisst die Erschliessung des ästhetischen Erfahrungsverhältnisses,

von der Stellungnahme des Lesers zum Verhalten des Helden
abhängt. Das heisst, die Distanz zur Verstrickung des Helden begründet

die innere Freiheit des Lesers. Daraus ergibt sich, dass die Arbeit
von Dagmar Fischer an der Entschlüsselung des Romans versagen
muss. Sie hält die Erkenntnis der ästhetischen Wahrheit durch den
Leser für unmöglich. Ihre Untersuchung verfolgt das Ziel, "die
komplexen Verbindungen und Analogien der Rätselstruktur des dichterischen

Kunstwerkes zu erhellen, ohne das Tabu zu verletzen und
Universelles preiszugeben — das als unbegreifliches Geheimnis selbst

vom Dichter nicht enthüllt werden kann und darf'25. Die Dichtung
Kafkas enthält für Fischer "keine abschliessende Wahrheit"26.

Es fragt sich, ob eine solche Auslegung der ästhetischen Absicht
des Dichters entspricht; denn sie lässt alle positiven Perspektiven für
den Leser im Ungewissen. Im Gegensatz dazu versuchte die vorliegende

Interpretation des Romans zu zeigen, auf welche Weise der
verzweifelte Weg des Helden dem Leser durch die ästhetische Distanz
eine existentielle Wahrheit vermittelt. Die Erkenntnis dieser Wahrheit
bleibt abhängig vom kritischen Verhalten des Lesers zu den Figuren
und zu sich selbst. Das Schlussbild bestätigt dieses Verhältnis.

Das Romanfragment endet mit einem offenen Schluss. Der Zug
von Clayton, der Lehmstadt oder Lehmtonne, nach Oklahoma, dem
"Gelobten Land", bleibt für den Leser, der sich der Naturbeschreibung
hingibt, gleichsam auf offener Strecke in der Bewegung stehen.
Oklahoma liegt in der Mitte zwischen New York und San Franzisko,
zwischen Ost und West. Es bildet die innere Mitte zwischen dem
Anfang und dem Ende der Reise durch den Kontinent. Oklahoma ist
das Land der Synthese.

Der Bruchstückcharakter der Romanhandlung, das offene Ende,
vermittelt dem Leser zum Schluss noch einmal die imaginäre Erfahrung

des Ganzen. Was der Held im Zug, der an den vorübergehenden
Augenblickseindruck in der Bewegung gebunden bleibt, nicht wissen

25 Ebd., S. 13.

26 Ebd., S. 76



144 Martin Beckmann

kann, das enthüllt sich dem Leser in der abstandnehmenden ästhetischen

Distanz. Für ihn befindet sich der Held auf dem Weg vom
Dunklen ins Helle, vom Schmutz der Erde (Clayton) in die Sphäre der
inneren Reinheit (Oklahoma), von den äussersten Rändern der
Existenz in das Reich der Wesensmitte.

So verdichtet sich das Geschehen um den Helden für den Leser zu
der Erfahrung, dass der Mensch ein geschichtliches Wesen ist, das
immer und überall an das Hier und Jetzt gebunden bleibt, das aber in
der Gebundenheit die Möglichkeit findet, in der vergänglichen Zeit das
Bleibende zu erkennen. Es handelt sich um die Erfahrung der "Zeitlo-
sigkeit als Zeithaben in der Geschichte"27. Die Vieldeutigkeit der
ambivalenten Rätselstruktur des Lebens verwandelt sich in der imaginären

Entscheidung des Lesers für das Richtige oder die Conditio humana
in eine fassbare existentielle Erfahrung des unfassbaren Ganzen.

Abstract

The hero of Kafka's novel "Der Verschollene" (The Missing Person) is a youth of not
yet sixteen years. He has been deported to America by the parents because of his
moral and social misdemeanour. He has been seduced by the maid-servant of the
family and has become the father of a child. This fundamental situation of the

protagonist confronts the reader with the aesthetical problem of the novel. How can
man be what he ought to be while he is bound to the status of a creature of nature and
is subjected to the claims of society?

The collision between two worlds - a world of conventional every day life and
another world which is at variance with what is normally accepted as customary in
society - accompanies the youth on his way through the New World. It means that he
is kept as a prisoner in a maze by the structure of the industrial system. The aim of
being himself and to assert his personal freedom can be achieved only at the cost of
his disallowance by the opponents. The main question of the hero is: How can I

escape fram this maze? The answer remains to be found by the reader.
The maze seems imposed on man as a means of probation. To recognize and to

name the monstrosity means to veil and to reveal the Conditio humana. That way the

missing person rises like a phoenix from the ashes and is rediscovered by the reader.

27 Jürgen Busche, "Warum Philosophen Bücher schreiben: Hans Blumenberg:
'Lebenszeit und Weltzeit'", Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 71, 25.03.86,
S. L 7.


	Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene"

