Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1997)
Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =

Intertextualitat : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene™
Autor: Beckmann, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Beckmann

Franz Kafkas Romanfragment
“Der Verschollene”

Ein erster Blick auf das Romanfragment “Der Verschollene” erweckt
den Anschein, als erzidhle Kafka das Schicksal seines Helden Karl
Rossmann nach dem Muster des im 19. Jahrhundert zur Vollendung
gelangten Entwicklungsromans. Der Autor bezeichnet denn auch sein
Werk in einer Tagebuchnotiz vom 8. Oktober 1917 als “glatte Dickens-
Nachahmung”. Doch offenbar hatte Kafka bereits bei der Abfassung
des Romans eine klare Vorstellung von der verdnderten Bewusstseins-
lage der Epoche, wie sie in den Daseinsanalysen von Kierkegaard,
Marx und Nietzsche zum Ausdruck kommt. Als Prager Jude in einem
fremden Umfeld weiss Kafka aus eigener Erfahrung, dass eine Identi-
tatsfindung des Menschen in der Wirklichkeit, wie sie den Figuren in
den Romanen von Dickens trotz aller Irrwege letzten Endes immer
wieder gelingt, in der modernen Industriegesellschaft nicht mehr
moglich ist. Die Dickens-Nachfolge im “Verschollenen”-Fragment ist
daher mit einer nicht zu uUbersehenden Korrektur des uberlieferten
Selbstfindungsprozesses verkntipft.

Die Identitdtssuche des Helden erscheint in den Augen des Lesers
als ein auswegloser Irrweg durch das Labyrinth der amerikanischen
Gesellschaft. Karl Rossmann ist dazu verurteilt, diesen Leidensweg bis
zum bitteren Ende auszukosten, ohne jemals das mithsam erstrebte
Ziel zu erreichen. Der Held ist ein noch wenig gefestigter sechzehn-
jahriger Junge, der wegen einer gesellschaftlichen Tabu-Verletzung
von seinen Eltern verstossen worden ist und nun allein in der Fremde
dasteht. Sein Schicksal ist so durch eine widerspriichliche Doppelrolle
bestimmt: Es vollzieht sich als Weltaneignungsprozess und als Initiati-
onsweg. Die notwendige Loslosung des Sohnes von den Eltern, der
generativen Basis, und die Selbstbindung an neue Ziele in der Welt,
bedeuten eine Urtat im Daseinsprozess. Sie verlangen von dem
Einzelnen eine Uberschreitung der beschrinkten Lebenswirklichkeit



110 Martin Beckmann

zum Zwecke der Individuation. Karl Kerényi umschreibt diesen Vor-
gang mit folgenden Worten:

Der Mensch kann nicht werden ohne Losldsung vom Ursprung: die Verlassenheit
ist daher notwendige Bedingung. Ebenso wird damit auch die Ohnmacht und
Hilflosigkeit jenes Lebensdranges charakterisiert, welcher alles Werdende unter
das Gesetz der moglichst vollstindigen Selbsterfillung zwingt, wobei die Um-
welteinfliisse jeder Individuation die grossten Hindernisse in den Weg legen®.

Damit ist zugleich der Grund bestimmt, warum Karl Rossmann auf
seinem Weg durch die Gesellschaft der neuen Welt fortwihrend das
Ziel der Initiation verfehlt. Die kreatiirliche Gebundenheit des Men-
schen an das Diesseits, an das Ich und die Gesellschaft als Garantiefor-
men des physischen Uberlebens, stehen einer inneren Riickkehr des
Einzelnen zu seiner geistigen Grundbestimmung, der Kommunikation
mit dem Selbst, als scheinbar uniiberwindliche Hindernisse entgegen.
Die Uberschreitungsbemithungen im Verkettungsgefiige der realen
Wirklichkeit werden damit zum Priiffungs- und Bewihrungsfeld fiir die
Identititsfindung des Helden.

Kerényis Beschreibung der anthropologischen Ausgangsposition
des Menschen und des damit verbundenen Initiationsweges enthilt
zugleich eine rationale Begriindung fiir das Schema der mythischen
Welterfahrung: Der Weg zu sich selbst wird fir den Menschen zu einer
Reise durch das Labyrinth mit einer fortwihrenden Bedrohung durch
das Chthonische, Amorphe und Chaotische. Der Gefihrdung ent-
spricht als Gegenbewegung die Loslosung und Befreiung des Einzel-
nen von den Michten, die ihn in den Einrichtungen der Wirklichkeit
zu fesseln suchen. Es handelt sich dabei um Akte der Ich-Uberschrei-
tung, die sich aus der Vorstellungswelt des Imaginiren herleiten und
in dem Verlangen des Menschen nach einem Dasein der Idealitit in
der Wirklichkeit ihren Ursprung haben.

Kafkas Romanheld Karl Rossmann vermag sich aus eigener Kraft
niemals ganz aus dem Netz der amerikanischen Gesellschaft zu l6sen.
Seine zwiespiltige Haltung fordert den Leser zu einer unaufhérlichen
Folge von Entscheidungen in diesem Ambivalenzkonflikt heraus. Das

1 Carl Gustav Jung und Karl Kerényi, Einfiibrung in das Wesen der Mythologie.
Gotteskindmythos, in: C.G. Jung, Die Archetypen und das kollektive Unbewusste,
Sdmtliche Werke, Bd. 9/1, Olten, Walter, 1980, S. 180.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 111

heisst, die dsthetische Funktion der Hauptfigur des Romanfragments
besteht darin, durch fortgesetzte Herausforderungen zu einer Entschei-
dung im Leser eine Verhaltensinderung zur Welt und zu sich selbst zu
bewirken. Sie wird dadurch hervorgerufen, dass ihm in der Abstandnah-
me zur Wirklichkeit ein Licht aufgeht, das die dsthetische Erfahrung des
Ganzen moglich macht. Er erkennt so in den Verkehrungsverhiltnissen
der Wirklichkeit die Grundformen ihrer Idealitdt. Was den Menschen
vor der Selbstverlorenheit, dem Verschollensein in der Zeitlichkeit ret-
tet, ist der lebenslange Initiationsweg. Es ist der “Marsch” eines “Sol-
daten” von aussen nach innen oder der Kampf um die Wiedergeburt.

Es gilt in der Kafka-Forschung als gesicherte Erkenntnis, dass das
Romanfragment “Der Verschollene” nach der Vernichtung einer ersten
Fassung in der Zeit von Ende September 1912 bis Januar 1913 entstand.
Bis zum Jahre 1914 vollendete Kafka neben kleineren Bruchstiicken nur
noch ein letztes, in sich abgeschlossenes Kapitel. Er gibt damit die
Absicht, das Werk zu Ende zu fihren, fiirs erste auf. Der Abbruch der
Arbeit hingt wahrscheinlich mit dem Entschluss zusammen, das erste
Kapitel des Romans unter dem Titel “Der Heizer: Ein Fragment” als
selbstindige Erzihlung zu verdffentlichen. Die Buchausgabe dieses
Werkes erschien 1913 im Verlag Kurt Wolff. 1916 und 1917/18 folgten
eine zweite und eine dritte Auflage. Die Erzihlung “Der Heizer” kann
in gewisser Weise als Paradigma der in den weiteren Kapiteln des
Romans erzihlten Handlung gelten. Dadurch scheint sich in den Augen
des Verfassers die Weiterarbeit an dem Werk ertibrigt-zu haben.

Kafka verfolgte den Plan, die drei Erzihlungen “Der Heizer”, “Das
Urteil” und “Die Verwandlung” in einem “Novellenbuch” zusammen
erscheinen zu lassen. Er dussert sich dazu in einem Brief an Kurt Wolff
im April 1913 folgendermassen:

“Der Heizer”, “Das Urteil” und “Die Verwandlung” gehoren dusserlich und inner-
lich zusammen, es besteht zwischen ihnen eine offenbare und mehr noch eine ge-
heime Verbindung, auf deren Darstellung und Zusammenfassung in einem etwa
“Die Sohne” betitelten Buch ich nicht verzichten mochte [...] Mir liegt eben an der

Einheit der drei Geschichten nicht weniger als an der Einheit einer von ihnen?,

2 Ludwig Dietz, Franz Kafka, Sammlung Metzler 138, Stuttgart, Metzler, 1990,
S. 61-62.
Der Text der Werke Kafkas wird nach folgender Ausgabe zitiert: Franz Kafka, Ge-
sammelte Werke, Taschenbuchausgabe in sieben Binden, hrsg. von Max Brod,



112 Martin Beckmann

Dass die drei Erzihlungen den Vater-Sohn-Konflikt behandeln, be-
zeichnet nur den dusseren Aspekt des Vorhabens. Der Begriff “Einheit”
deutet an, dass es Kafka mehr um ein dsthetisches Anliegen geht.
Entscheidend ist die “geheime” und “innerliche” Verbindung, die in
der “Darstellung durch Zusammenfassung” zum Ausdruck kommen
soll. Sie bewirkt offenbar fiir Kafka in der Rezeption durch den Leser
einen Potenzierungseffekt, der die Erschliessung des verborgenen
dsthetischen Erfahrungsverhiltnisses vorantreibt.

In dem Schema der mythischen Welterfahrung steht der Vater als
Schopfer fur das Prinzip der Universalitit und begriindet damit einen
auf Totalitit gerichteten Geltungsanspruch. Die Figur des Sohnes
vertritt demgegeniiber das Prinzip der Singularitit. Sie befindet sich in
der Endlichkeit von Raum und Zeit und wird in deren Gefangenschaft
festgehalten. So ergibt sich fiir den Sohn die Aufgabe der Doppelung
oder Selbstwiederholung, um in den Besitz der Freiheit zu gelangen,
die der Vater fiir sich allein in Anspruch nimmt. Der Weg des Sohnes in
der Welt ist gleichbedeutend mit dem Versuch, zu seiner eigentlichen
Grundbestimmung zuriickzufinden. Die Auseinandersetzung zwischen
Vater und Sohn fiihrt dem Leser des Romans die eigene Verlorenheit in
der Welt und den Weg der Selbstfindung vor Augen. Dabei zeigt sich
die Moglichkeit des Selbstseins in der Kehrseite dessen, was dem Sohn
in den Verhiltnissen der Gesellschaft widerfihrt. Diese Entdeckung
vermittelt dem Leser dsthetische Erfahrung.

II

Das Fragment beginnt mit einer Lagebeschreibung des Helden. Sie hat
folgenden Wortlaut:

Als der sechzehnjihrige Karl Rossmann, der von seinen armen Eltern nach
Amerika geschickt worden war, weil ihn ein Dienstmidchen verfiihrt und ein
Kind von ihm bekommen hatte, in dem schon langsam gewordenen Schiff in

Frankfurt a.M., Fischer, 1976; Bd. 1 Amerika (“Der Verschollene™), Bd. 2 Der
Prozess, Bd. 6 Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande und andere Prosa aus
dem Nachlass (Die Seitenzahlen in Klammern hinter den Zitaten beziehen sich
auf diese Ausgabe).



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 113

den Hafen von New York einfuhr, erblickte er die schon lingst beobachtete
Statue der Freiheitsgottin wie in einem plotzlich stirker gewordenen Sonnen-
licht. IThr Arm mit dem Schwert ragte wie neuerdings empor, und um ihre Gestalt
wehten die freien Liifte. (9)

Der Erzihler betrachtet den Helden aus einer doppelten Perspektive.
Grund und Anlass der Reise werden als Tatsachen der Vergangenheit
in auktorialer Erzdhlhaltung wiedergegeben. Das, was dem Ankémm-
ling vor Augen liegt, ihn innerlich bewegt und mit der Zukunft
verbindet, erscheint dagegen in den Ausdrucksformen subjektiver
Erfahrung. Die Situation des Helden wird so durch zwei sich wechsel-
seitig relativierende Wahrnehmungshorizonte bestimmt. Karl ist einer-
seits das Opfer einer Verfiihrung und hat damit ungewollt eine Schuld
auf sich geladen. Andrerseits fiihrt der Anblick der Statue ihm die
Moglichkeit vor Augen, allen Verstrickungen in die eigene Kreattrlich-
keit und die gesellschaftlichen Verhiltnisse mit dem Anspruchsrecht
der individuellen Entscheidungsfreiheit entgegenzutreten. Das erho-
bene Schwert, in das sich die Fackel in dem blendenden Sonnenlicht
in Karls Augen verkehrt hat, deutet auf das Gericht, das demjenigen
droht, der sich dieser Aufgabe zu entziehen sucht. Die Ambiguitit der
Erzihlhaltung stellt so den Helden in eine Schwebelage zwischen
Gefangenschaft und Selbstbehauptung. Der Leser wird auf diese Weise
dazu herausgefordert, in dieser Konfliktsituation im Hinblick auf die
Existenzerfahrung des Helden selbst eine Entscheidung zu treffen.
Die Verfihrung wird unter diesem Aspekt zum Inbegriff eines
Verkehrungsverhiltnisses. Es ist in der Tatsache begriindet, dass der
Mensch dazu neigt, sich seinen Instinktrelikten und den Anspriichen
der Gesellschaft zu uberlassen, weil sie grundlegende vitale Daseins-
funktionen erfiillen. Der Einzelne reduziert sich auf diesem Weg
jedoch zum Riddchen im Getriebe einer Maschine. Er verliert seinen
Subjektcharakter und wird zu einer Sache. Karl Rossmanns Verfiihrung
durch das Dienstmiddchen zeigt, wie der Wille des Menschen, sich als
Subjekt zu behaupten, von den kreatlirlichen Antrieben tberlagert
und dominiert wird. Er unterliegt dem Verkehrungsverhiltnis zwi-
schen den Gesetzen der Natur und der inneren Forderung, iiber sich
selbst zu entscheiden. Dieses Missverhiltnis bedarf zum Zwecke der
Identitdtsfindung des Menschen der Korrektur und Ausgewogenheit in
Form einer Synthese. Der bildliche Aufruf der Gottin an den Menschen



114 Martin Beckmann

in der neuen Welt, seine individuelle Freiheit zu behaupten, deutet auf
das Gegengewicht in dem Verkehrungsverhiltnis.

Das Schwert der Gottin wird in der Hand des Helden zur Waffe
gegen die Zwinge der Wirklichkeit. Es richtet sich aber auch zugleich
gegen ihn selbst im Falle seines Versagens. Die Verfithrung bildet die
Differenz, die den Helden von sich selber trennt. Sie evoziert zugleich
die Moglichkeit, die ihn bewegt, ein anderer zu werden. Die Entschei-
dung flir die Freiheit verbindet den Einzelnen in der begrenzten
Wirklichkeit mit dem Unendlichen, Universellen. Denn die Freiheit ist
nach Kierkegaard “unendlich und entspringt aus nichts”>.

Durch das Widerspruchsverhiltnis von Verfiihrung und Freiheit
gibt Kafka dem Roman ein idsthetisches oder ganzheitliches Funda-
ment, das alle Teile der Handlung durchwirkt. Das Verfiihrungssche-
ma, das fortgesetzt zu abwegigen Entscheidungen einlidt, fordert Karl
Rossmann immer wieder dazu heraus, nach einem Weg zu suchen, der
ihm in der neuen Welt seine Identitit garantiert. Doch alle Miihe ist
vergeblich. Dadurch wird die Geschichte, wie Kafka in einem Brief an
Felice Bauer bemerkt, “ins Endlose” ausgeweitet?.

Das skizzierte Textverstindnis des Einleitungsabschnitts ergibt
sich nicht ohne weiteres aus der Lektlre. Was auf den ersten Blick
beziehungslos nebeneinanderzustehen scheint, muss durch das Ver-
halten des Lesers zu einer Synthese zusammengefligt werden. Der
Text erhilt auf diese Weise den Charakter eines Ritselgefiiges. Der
Leser befindet sich demgegeniiber in einer dhnlichen Lage wie Odi-
pus, der aufgerufen ist, die in der Mehrdeutigkeit des Ritsels der
Sphinx verborgene Einheit zu entdecken. Andernfalls ist er verloren.
Die Losung des im Text verborgenen Ritsels wird damit fir den Leser
zu einer Existenzfrage. Verfihrung und Freiheit erscheinen ihm in
einem neuen Beziehungsverhiltnis, und zwar von Frage und Antwort.
Der Text stellt sich als Ridtsel dar, das dem Leser eine Losung abver-
langt. In der Stellungnahme zum Text dndert dabei der Leser das
Verhiltnis zu sich selbst. Er entdeckt in den nominalen Verhiltnissen
der vorfindlichen Wirklichkeit das imaginire Ziel der eigenen Bestim-

3 Soren Kierkegaard, Der Begriff Angst, Giitersloh, Mohn, 1991, S. 116.
4 Franz Kafka, Briefe an Felice, hrsg. Erich Heller und Jirgen Born, Frankfurt a.M.,
Fischer, 1976, S. 82.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 115

mung. Die Hauptfigur der Erzihlung wird damit zu einem Zsthetischen
Vehikel, das dem Leser die Conditio humana im Bilde zur Erfahrung
bringt. Es zeigt sich dabei, dass das Bewusstsein der Freiheit fiir den
Menschen von seiner Verkettung in der Wirklichkeit abhingig ist.

Die auf die Erfahrung des Ganzen gerichtete Erzihlabsicht des
Romans kommt bereits in der Titelfigur zum Ausdruck. Die Bezeich-
nung “Der Verschollene” bezieht sich auf die Unbestimmtheit der
Existenz eines abwesenden Menschen. Es ist ungewiss, ob er tot ist
oder noch lebt. Nur fiir die Eltern des Karl Rossmann in Prag, die
keinen Einblick in den Verlauf der Handlung haben, ist der Sohn ein
Verschollener. Fir den Leser hat der Begriff eine metaphorische
Bedeutung. Das heisst, es geht fiir ihn darum, ob Rossmann ein
Verlorener ist oder ob er sich in den Wirklichkeitsverhiltnissen Ameri-
kas als Subjekt behauptet. Da der Held fortgesetzt im Widerspruch zu
den beiden gegensitzlichen Erfahrungshorizonten steht, fillt die Ent-
scheidung dartiber dem Leser zu. Indem er iiber Karl Rossmanns
Verlorenheit oder Selbstbehauptung entscheidet, fillt er zugleich ein
Urteil Uber sich selbst und die eigene Existenzerfiillung. Selbstverlo-
renheit und Freiheitsanspruch erhalten damit die Bedeutung von
dsthetischen Erfahrungskategorien fiir den Leser.

Ein weiteres Widerspruchsverhiltnis kommt in dem Namen Ross-
mann zum Ausdruck. Ross steht als Tierbezeichnung fiir die kreatirli-
che Gebundenheit des Menschen. Das Wort Mann deutet dagegen auf
eine Form des Humanen, die sich aus dem Prozess der Ich-Uberschrei-
tung ergibt. In dem Verkehrungsverhiltnis Rossmann liegt so zugleich
die Moglichkeit der Umkehr oder einer neuen Synthese begriindet. In
der Selbstreduktion des Menschen zur Kreatur ist also die Chance des
Subjektseins angelegt. Der Offizier in der “Strafkolonie” bringt diesen
Umstand in dem an den Gefangenen wie auch an sich selbst gerichte-
ten Ruf zum Ausdruck: “Du bist frei!” Missverhiltnis und Synthese
verhalten sich zueinander wie Ritsel und Losung. Das eine Verhiltnis
tiberlagert als dialektische Kehrseite das andere.

Es stellt sich die Frage, wo die gedanklichen Wurzeln zu suchen
sind, die Kafka eine Verkniipfung von Verkehrungsverhiltnis und
Synthese zu einem isthetischen Formschema ermoglichen. Tagebuch-
eintragungen und Briefe zeigen, dass sich Kafka zu verschiedenen
Zeiten eingehend mit den Hauptwerken Kierkegaards beschiftigte. So



116 Martin Beckmann

besass er unter anderm dessen Schrift Die Krankbeit zum Tode . Die
darin entwickelte Lehre von der Verzweiflung bildet offenbar die
Grundlage fur Kafkas dsthetisches Strukturschema. Nach Kierkegaard
ist der Mensch “eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von
dem Zeitlichen und dem Ewigen, von Freiheit und Notwendigkeit™®.
Dazu heisst es: “Die Synthesis aber ist das Missverhiltnis nicht, sie ist
bloss die Moglichkeit, oder in der Synthesis liegt die Moglichkeit des
Missverhiltnisses”’. Die strukturelle Anleihe bei Kierkegaard zur Be-
bilderung des Ganzen bedeutet keine Herabsetzung der idsthetischen
Leistung Kafkas. Denn der literarische Rang eines Dichters bemisst
sich vorwiegend nach der Ausbildung einer neuen Formsprache und
danach, was er im Hinblick auf die innere Umstimmung des Lesers
zum Zwecke der dsthetischen Erfahrung aus den Dingen macht.

Kafka schildert das amerikanische Alltagsleben als eine Welt der
verborgenen Verzweiflung. Die Wirklichkeit stellt sich dar in den
Formen des Gigantischen, Monstrosen und Grotesken. Sie bildet
hintergriindig ein auswegloses Labyrinth. Karl Rossmann ist darin
unterwegs auf dem Weg zur Freiheit. Das dussert sich in fortgesetzten
Akten der Ich-Uberschreitung. Es sind Versuche, sich aus der Gefangen-
schaft in der Zeitlichkeit zu befreien. Die Vergeblichkeit dieser Uber-
schreitungsversuche bewirkt im Verhalten des Lesers zur Welt
eine innere Umkehr oder Selbstkorrektur.

III

Karl, der mit seinem Koffer zur Ausschiffung an Deck bereitsteht,
merkt plotzlich, dass er seinen Schirm vergessen hat. Er bittet einen
Bekannten, auf den Koffer zu achten, und begibt sich zuriick ins
Zwischendeck, um den Schirm zu suchen. Er verirrt sich dabei auf
seinem Weg im Labyrinth der Treppen und Ginge und gelangt

5 Cf. Christian Eschweiler, Die unerfiillbare Hoffnung auf Selbsterlisung: Eine
Interpretation und die Neuordnung der Kapitelfolge von Kafkas Roman “Der
Prozess”, Diss. Bonn, 1988, S. 58.

6 Soren Kierkegaard, Die Krankbeit zum Tode, Gitersloh, Mohn, 1985, S. 8.

7 Ehd, S 11.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 117

schliesslich in die Kabine eines Heizers. Dieser Heizer ist mit den
Verhiltnissen auf dem Schiff unzufrieden. Er ist den unaufhérlichen
Schikanen des ruminischen Obermaschinisten ausgesetzt und fiihlt
sich ungerecht behandelt. Karl Giberredet den Mann, seine Beschwer-
den dem Kapitin vorzutragen.

Der weitere Schauplatz der Handlung ist die Hauptkassa. Uber der
Tir befindet sich ein kleiner Vorgiebel, der von vergoldeten Karya-
tiden getragen wird. Als Karl mit dem Heizer das Biiro betritt, erblickt
er vor den drei Fenstern die Wellen des Meeres mit einer Vielzahl von
grossen und kleinen Schiffen, die gegenseitig ihre Wege kreuzen. Der
Anblick ldsst sein Herz hoher schlagen. Die wie beildufig wirkende
Erwihnung der Gebilktrigerinnen und der Blick auf die Schiffe im
Hafen bilden ein weiteres Verschrinkungsgefiige von Verkehrung und
Synthese. Es umgreift mit seinen gegensitzlichen Horizonten den
Raum der Handlung und dient so der Deutung des sich dort abspielen-
den Geschehens.

Die Gebilktrigerinnen stellen nach der Uberlieferung sechs Skla-
vinnen dar, die zur Strafe zu dieser Arbeit verdammt sind. Ihre bildliche
Funktion zeigt, dass es flir sie keine Erlosung als Gefangene aus dem
Objektstatus gibt. Die Vergoldung deutet jedoch an, dass in ihrer dus-
seren Gebundenheit die Moglichkeit der inneren Uberschreitung ange-
legt ist. Das wird latent durch die Siebenzahl der in der Kassa anwe-
senden Minner bestitigt. Die Sieben gilt in Sage und Mirchen oftmals
als Zeichen der Ganzheit und der Vollendung. Das Meer verbildlicht
als ein Unbegrenztes die Freiheit und ist deshalb Anlass fir Karls
Freude. Es steht als das Ganze der Vielheit der Schiffe gegeniiber. Die
Einheit ist der Grund fiir das Mannigfaltige. Der singulidre Charakter der
einzelnen Schiffe hat seinen Existenzgrund im Meer, dem Bild des
Universellen. Karls Betrachtung des Hafenszenariums endet mit dem
Gedanken: “Ja, in diesem Zimmer wusste man, wo man war” (16).

Diese innere Ortsbestimmung gilt auch fiir die Gestalt des Heizers.
Sie wiederholt im Einzelnen das Anspruchsrecht auf das Ganze. Doch
gerade dieses Recht, als ein endliches Wesen zu existieren, das sich an
einen ubergreifenden Wahrheitsgrund gebunden weiss, wird dem
Heizer auf dem Schiff vorenthalten. Sein Leiden besteht darin, dass ihn
die Missachtung durch den Obermaschinisten Schubal zu einer Ziffer
in der Menge reduziert. Er weiss aber, dass er dazu berufen ist, sich



118 Martin Beckmann

auszuzeichnen und als ein Arbeiter nach den Vorstellungen des
Kapitidns belobigt zu werden. Doch eine solche Art der Selbstwieder-
holung ist auf diesem Schiff nicht méglich.

Die Problematik des Heizers besteht darin, dass er nur eine Funk-
tion ausiibt, sozusagen Teil der Maschine ist, und dazu noch wie eine
nutzlose Sache behandelt wird. Es zeigt sich aber, dass er nicht in der
Lage ist, seine Beschwerde dem Kapitin verstindlich zu machen. Der
Heizer verliert sich in seiner Rede in einer Unzahl von Einzelheiten,
hinter denen das Grundanliegen seiner berechtigten Klage, die Reduk-
tion zu einer Sache, verborgen bleibt. Der Umstand, dass er sich miss-
verstanden fihlt und mit seinen Argumenten bei allen Anwesenden
auf Ablehnung stosst, treibt ihn “aus seinem grenzenlos empoérten
Innern heraus” dazu an, auf seinem Recht zu bestehen (21). “Der
Heizer war ausser Rand und Band” (22). Er vergisst alle Regeln der
Riicksicht gegentiber dem Kapitin. Der Oberkassier fasst die Meinung
der Verwaltung zu folgendem Urteil zusammen: “Der Mann ist ein
bekannter Querulant [...] Er hat Schubal, diesen ruhigen Menschen,
ganz zur Verzweiflung gebracht” (19). Damit steht die Grundhaltung
der Minner um den Kapitidn fest: Sie identifizieren sich mit der Ver-
zweiflung iber den Heizer. Das Phinomen der Verzweiflung, das der
Oberkassier als Redensart gedankenlos zur Charakterisierung eines
Missverhiltnisses gebraucht, kennzeichnet das Verhiltnis des Heizers
zur Gesellschaft. Er kimpft verzweifelt um sein Existenzrecht, von der
Gesellschaft als Mensch anerkannt zu werden. Er wehrt sich dagegen,
eine Sache zu sein.

Die sieben Minner erkennen die Existenznot des Heizers nicht.
Sie reduzieren sich auf diese Weise, ohne es zu wissen, zu einem
Instrumentarium der Verzweiflung. Sie treten mit dem Anspruch auf,
als Abbild der Gesellschaft fiir das Ganze zu stehen. In Wahrheit
bilden sie aber dessen Kehrseite. So befinden sich die sieben Minner
in einem Missverhiltnis zu sich selbst. Denn die Kehrseite der Exi-
stenzerfahrung ist das Verzweifeltsein. Die Sieben als Chiffre der
Totalitit ist so in diesem Fall negativ bestimmt. Eine Vielheit tritt mit
dem Anspruch auf, das Ganze zu sein. Das negative Verkehrungsver-
hiltnis wird durch die positive Erwartungshaltung Karls bestitigt, dass
sich unter den sieben Anwesenden moglicherweise “ein Gerechter”
befinden konnte (18).



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 119

Die Lage des Heizers scheint aussichtslos. Seine Empodrung gegen
die herkdbmmliche Ordnung setzt ihn in den Augen der Gesellschaft
ins Unrecht. Im Text heisst es jedoch im Gegensatz dazu: “Karl begann
jetzt schon sogar aus dem Gedanken eine Art Trost zu schopfen, dass
der Heizer im Notfall mit der Kraft seiner Verzweiflung alle anwesen-
den sieben Minner bezwingen koénne” (22). Die Verzweiflung des
Heizers unterscheidet sich grundlegend von der Haltung der in der
Hauptkasse versammelten Minner. Sie bewegt sich in eine andere
Richtung. Die unterschiedliche Art des Verzweifeltseins der beiden
Parteien ldsst sich durch eine Bemerkung Kierkegaards verdeutlichen.
In der Schrift Die Krankbeit zum Tode heisst es: “Verzweiflung ist
niamlich, eben weil sie ganz und gar dialektisch ist, diejenige Krank-
heit, von der gilt: es ist das grosste Ungliick sie nie gehabt zu haben -
eine wahre Gottesgabe sie zu bekommen, wiewohl sie die allergefihr-
lichste Krankheit ist, wenn man sich von ihr nicht heilen lassen will”8.
Dazu sind die sieben Minner offenbar nicht bereit. In diesem Fall
bedeutet Verzweiflung nach Kierkegaard Verlorenheit, das heisst Exi-
stenz- oder Selbstverlorenheit. Der Heizer befindet sich demgegen-
tiber in seiner Verzweiflung auf dem Weg zu sich selbst.

Karl Rossmann ist auf Grund seiner Verstossung durch die Eltern
der einzige auf dem Schiff, der in der Lage ist, innerlich nachzuvollzie-
hen, was dem Heizer von der Gesellschaft verweigert wird. Er gibt
durch sein Verhalten gegentber den Minnern um den Kapitin zu
erkennen, worin er die Aufgabe des Menschen in der Welt erblickt:
nicht so zu sein wie die anderen, sondern “er selbst zu sein™.

Die Gestalt des Heizers spielt nur in dem Einleitungskapitel eine
Rolle. Thre Bedeutung fiir die Romanhandlung besteht darin, dass Karl
Rossmann im Schicksal des Heizers in der Gesellschaft die eigene
Existenzproblematik abgebildet findet. Der Heizer wird damit fiir Karl
zur latenten Leitfigur im Hinblick auf seine kiinftige Rolle in der neuen
Welt. Die gleiche Rollenbedeutung gewinnt die Figur des Helden fir
den Leser.

Karl stellt durch Zufall fest, dass sich unter den sieben Minnern
sein Onkel befindet. Er ist in Amerika zum reichen Geschiftsmann

8 Ebd, S. 22.
9 Ebd,, S. 30.



120 Martin Beckmann

und Senator aufgestiegen und hat einen neuen Namen angenommen.
Er nennt sich nun Edward Jakob. Der Onkel ist iiber Karls Ankunft
unterrichtet und hat beschlossen, den Neffen als Adoptivsohn bei sich
aufzunehmen. Er gibt zu erkennen, dass er Karls Bindung an den
Heizer fur einen verkehrten, aber verzeihlichen Schritt hilt, der aus
dem Gefuhl der Verlassenheit zu erklidren ist. Auf Karls Versuch,
Gerechtigkeit fir den Heizer zu erlangen, erwidert der Onkel, dass es
sich hier neben der Gerechtigkeit gleichzeitig um eine Sache der
Disziplin handle. Beides unterliege in diesem Fall dem Urteil des
Kapitins. Damit wird die Angelegenheit des Heizers unwiderruflich
dem Gericht der Gesellschaft Giberantwortet. Auf der Rickfahrt mit
dem Onkel kommen Karl im Boot Zweifel, “ob dieser Mann ihm
jemals den Heizer werde ersetzen konnen” (36). Schon im Biiro an
Bord des Schiffes geht ihm der Gedanke durch den Kopf: “Alle
anderen Leute hier sind Spreu” (33). Damit deuten sich bereits kiinf-
tige Konflikte mit dem Onkel an. Was dem Heizer auf dem Schiff unter
dem Obermaschinisten Schubal und den sieben Minnern widerfihrt,
das steht Karl auf seinem Weg durch die Gesellschaft in der neuen
Welt in einem grosseren Ausmass noch bevor.

Die Darstellung der gesellschaftlichen Verhiltnisse, in die Karl
durch den Onkel eingefiihrt wird, hat Giber die weltaufschliessende
Funktion hinaus eine paradigmatische Bedeutung. Sie bringt dem
Leser am Schicksal des Helden zum Bewusstsein, wie sich das Leben
des Menschen im Umfeld der industriellen Gesellschaft vollzieht. Es
zeigt sich auf diese Weise, welchen Herausforderungen und Gefihr-
dungen der Einzelne ausgesetzt ist, wenn er in der neuen Welt seine
Identitdt zu finden versucht.

Die Aufnahme im Haus des Onkels in New York vermittelt Karl
ein bisher unbekanntes Lebensgefiihl. Es verlangt von ihm die Anpas-
sung an vollig neue Verhiltnisse. Die Einrichtung des neunstockigen
Hauses, das weitldufige Speditionsgeschift des Onkels, sein unermess-
licher Reichtum und die gesellschaftlichen Verbindungen eréffnen
Karl ungeahnte Moglichkeiten. Er erfihrt zugleich, wie der Tageslauf
des Menschen in Amerika weitgehend mechanisiert ist. Das Leben
jedes Einzelnen ist von Maschinen und Apparaten umgeben. Ein damit
verbundenes Verkehrs-, Transport- und Nachrichtensystem reduziert
den Menschen zu einem Objekt in einem weiten Verkettungsgefiige.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 121

Der Mensch lebt so ein Leben aus zweiter Hand, das ihn immer weiter
von seiner urspriinglichen Bestimmung wegfiihrt.

Der Onkel rit Karl, “sich vorldufig ernsthaft nicht auf das geringste
einzulassen. Er solle wohl alles priifen und anschauen, aber sich nicht
gefangennehmen lassen” (38). Das erste Urteil steht nach Ansicht des
Onkels immer auf schwachen Fiissen. Man dirfe sich aber dadurch
nicht alle kinftigen Urteile, mit deren Hilfe man ja hier sein Leben
weiterflihren wolle, in Unordnung bringen lassen. Deshalb ist der
Onkel gegen jede Art von “einsamer Untidtigkeit”. Sie ist flir jeden, der
in Amerika bleiben will, in seinen Augen “ein Verderben” (38). Daraus
ergibt sich, dass Betrachtung, Reflexion, kritische Distanz und Ent-
schiedenheit den Menschen fiir ein Leben, wie es der amerikanische
Alltag verlangt, untauglich machen. Der Onkel meint. “Die ersten Tage
eines Europders in Amerika seien ja einer Geburt vergleichbar, [...]
wenn man sich hier auch [...] rascher eingewdhne, als wenn man vom
Jenseits in die menschliche Welt eintrete” (38). Das bedeutet aus der
isthetischen Distanz des Lesers, dass der Ubergang von der herkémm-
lichen alten Welt in die neue Welt der Apparate und Maschinen den
Menschen im Hinblick auf die Ausformung einer Synthese in eine
existentielle Schieflage oder in ein Missverhiltnis zu sich selbst fiihrt.
Denn der Uberschreitungsweg von der einen Welt in die andere stellt
eine Verkehrung des Initiationsprozesses dar. Die exzentrische Posi-
tion des Menschen in der Welt wird auf diese Weise negiert.

Wichtige Begegnungen finden oft in einem Biiro statt. Schreibti-
sche, Akten, Schreibmaschinen, Telephone und das zugehorige Perso-
nal regeln die Verbindungen zwischen den Menschen. In Karls Zim-
mer befindet sich beispielsweise ein moderner amerikanischer
Schreibtisch. Es ist ein Geschenk des Onkels. Der Aufsatz des Tisches
enthilt iiber hundert Ficher. Mit Hilfe eines Regulators ldsst sich eine
Umstellung und Neueinrichtung der Ficher vornehmen. Der Aufsatz
gewinnt dabei jeweils ein vollig neues Aussehen. Der Schreibtisch
wird damit zur Chiffre fiir das Dasein des Menschen in der neuen Welt.
Das Ordnungsgefiige des Lebens ldsst sich nach den wechselnden
Bedtrfnissen verindern. Die angepasste Daseinsform entspricht der
Neugeburt des Europiers in Amerika, die der Onkel im Auge hat.

Diesem Prozess einer Pseudogeburt steht im Text das Wunder
einer echten Wiedergeburt gegentiber. Karl erinnert sich bei der



122 Martin Beckmann

Betrachtung des Schreibtisches und seiner Anpassungsmechanik an
das Krippenspiel auf dem Christmarkt seiner Heimatstadt, das eben-
falls durch das Drehen einer Kurbel in Bewegung gehalten wurde. Es
zeigte in seinem Ablauf die Heiligen Drei Konige, den aufglinzenden
Stern und das “befangene Leben im heiligen Stall” (39). Das verinder-
liche Ordnungsgefiige des Schreibtisches steht in diesem Verschrin-
kungsverhiltnis als Zeichen fir die Gefangenschaft des Einzelnen in
der Alltagswelt. Das Krippenspiel verbildlicht dagegen die Neugeburt
des Menschen in der Wiederholung. Es veranschaulicht den Prozess
der Freiheit und zeigt, wie der Mensch aus dem “befangenen Leben”
in der Kreaturlichkeit heraustritt. Ein befangenes Leben bewirkt auch
die Ordnungswelt des Schreibtisches. Die Verschrinkung von Schreib-
tisch und Krippenspiel zeigt, dass die Reduktion des Menschen zu
einem Gefangenen die Vorbedingung fiir seine Wiedergeburt ist.

Der Schreibtisch erhilt auf diese Weise eine verborgene Doppel-
funktion. Er verbildlicht nicht nur die Aufficherung des Lebens in eine
Vielheit, sondern seine Grundbestimmung dient dem Zweck des
Schreibens. Als literarische Funktion vollzieht das Schreiben fortge-
setzt Akte der Uberschreitung. Der Schreibende tritt in isthetische
Distanz zur Welt und zu sich selbst. Er misst alle Lebensbeziige mit
dem Mass des Imaginiren im Hinblick auf die Verwirklichung der
Conditio humana. Die Welt von Karls Schreibtisch erhilt unter diesem
Aspekt den Charakter einer idsthetischen Doppelfunktion von Daseins-
verkehrung und Synthese. Der Schreibtisch verbildlicht die Moglich-
keit der Freiheit in der Weltverstrickung.

Dass das Verkehrungsverhiltnis der Weltverfallenheit nicht auf die
gesellschaftlichen Verhiltnisse Amerikas beschrinkt ist, sondern eine
allgemeine Existenzproblematik ausdrickt, zeigt das Verhalten von
Karls Eltern. Der Vater hatte sich ein Lebenlang einen solchen Schreib-
tisch gewlinscht, wie ihn Karl nun besitzt. Die Mutter zeigt in der Erin-
nerung Karls keinerlei Anteilnahme an dem Krippenspiel auf dem Weih-
nachtsmarkt mit dem Szenarium der Geburt eines neuen Menschen.
Vater und Mutter bestitigen damit ihre eigene Selbstentfremdung.

Der Onkel hat sich zur Eingewdhnung Karls in die neuen Verhilt-
nisse ein besonderes Bildungsprogramm tberlegt. Die Hauptpunkte
sind darin das Erlernen der englischen Sprache und der Reitunterricht.
Als der Onkel Karls Vorliebe fiir das Klavierspiel entdeckt, versucht er



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 123

dieses Talent auf weitere Gegenstinde zu lenken. Er schligt dem
Neffen vor, auch das Spiel der Geige und des Waldhorns zu erlernen.
So wird Karl dazu angeregt, sich als Objekt fortgesetzt neuen For-
mungsprozessen zu unterziehen. Das Reitprogramm wirkt dabei als
eine Art Rickbindung an das Kreatiirliche, das in Karls Namen zum
Ausdruck kommt. Der Reitschiler ist gezwungen, sich den Gesetzen
der Kreatur anzupassen, bevor er die Kunst des Reitens beherrscht. Es
wird aber ausdriicklich vermerkt, dass Karl das Reiten nicht als Kunst
betreibt. Ein Anpassungs- und Unterwerfungsprozess bestimmt so das
ganze Bildungsprogramm des Onkels fiir Karl. In der Eriernung der
neuen Sprache ist jedoch im Gegensatz dazu die Moglichkeit der
Uberschreitung und der Freiheit angelegt.

Die Grundhaltung des Onkels ist von dem Prinzip der absoluten
Zeitlichkeit bestimmt. Er ldsst sich in seinen Zielen und Handlungen
einzig und allein von dem Gedanken der Weltaneignung leiten. Wie
seine Lebensumstinde und sein Reichtum zeigen, hat er es auf diesem
Weg “wirklich weit gebracht” (45). Die Jagd nach den Gitern ist fir
den Onkel das einzig Lohnende in der Welt. Er fasst seine Haltung in
den Worten zusammen: “Ich verdanke meinen Prinzipien alles, was
ich bin, und niemand darf verlangen, dass ich mich vom Erdboden
wegleugne” (80). Die Weltgebundenheit des Menschen und die Befrie-
digung seiner Instinktrelikte werden so zum absoluten Massstab des
Verhaltens erklirt. Das bedeutet, dass der Wille des Onkels die allein
glltigen Handlungsnormen fiir Karl bestimmt.

Als Karl gegen den Willen des Onkels einer Einladung des Herrn
Pollunder folgt, kommt es zum Bruch zwischen beiden. Der Onkel
schreibt in dem Brief, mit dem er Karl verstosst: “Du hast Dich gegen
meinen Willen dafiir entschieden, heute abend von mir fortzugehen,
dann bleibe aber auch bei diesem Entschluss Dein Leben lang” (80).
Karl erkennt zu spit, dass die Einwendungen des Onkels in diesem
Fall begriindet und berechtigt sind und dass er im Begriff ist, einer
zweiten Verfiihrung zu erliegen. Die Villa des Herrn Pollunder gleicht
einer Festung. Sie besteht aus einem Labyrinth von “endlosen Gin-
gen” (69). “Dunkle Leere wehte ihm entgegen” (64). Und Klaras Zim-
mer erscheint Karl als “eine recht gefihrliche Hohle” (74). Es ist das
heimliche Ziel der Pollunders, des Vaters wie der Tochter, Karl als
erotisches Objekt zu missbrauchen und in das Dunkle hinabzuziehen.



124 Martin Beckmann

Karl erkennt, dass es ein Fehler war, der Verlockung zu folgen. Er gerit
dariiber in Verzweiflung. Dass er mit einer brennenden Kerze in der
Hand aus der Dunkelheit ins hell erleuchtete Wohnzimmer tritt, ist ein
Ausdruckszeichen dafiir. Er kommentiert seine Verwirrung mit den
Worten: “Ich bin aber zerstreut” (68).

Das negative Formprinzip des Schreibtischs, das die Welt des
Onkels regiert, verfolgt Karl bis in das Haus der Pollunders in der
Gestalt des Herrn Green. Er ist der engste Freund des Onkels. Als Karl
Pollunder um die Erlaubnis zur vorzeitigen Riickkehr bittet, holt Green
eine “Brieftasche” heraus, “die an Grosse und Dicke ein Ungeheuer
ihrer Art” ist (68). Sie enthilt den Brief des Onkels, der Karls endgiilti-
ges Schicksal besiegelt. Green ist der Exekutor des Onkels. Er hat fir
Karl eine Fahrkarte nach San Franzisko in den &dussersten Westen
besorgt, um ihn aus dem Umkreis des Onkels zu entfernen. Die
Fahrkarte erfiillt zugleich das Uberschreitungsgesetz der Freiheit. Sie
bedeutet fiir Karl eine neue Chance, wie der Name des Uberbringers,
Green, andeutet. In der Abweisung Karls durch den Onkel wiederholt
sich die Verstossung des Sohnes durch den Vater. In Karls spiterer
Verweisung aus dem Hotel Occidental setzt sich dieser Prozess fort.

v

Karl landet auf der Strasse. In einem elenden Nachtquartier macht er
die Bekanntschaft von zwei zu Vagabunden heruntergekommenen
Maschinenschlossern und schliesst sich ihnen an. Sie sind auf dem
Weg nach Butterford, um dort Arbeit zu suchen. Sie versprechen Karl,
sich fur ihn einzusetzen und ihm eine Lehrlingsstelle zu besorgen. Der
Weg fiihrt jedoch zunichst nach Ramses. Der Name deutet auf eine
von der Bibel tiberlieferte Griindungstat. Die Kinder Israel erbauten in
der Gefangenschaft in Agypten die Stidte Pithon und Ramses. Die
Bibel berichtet in 2. Mos. 1,11 tiber den schweren Dienst an diesem
Aufbauwerk. Der Weg der drei Minner nach Butterford, um zum
Zwecke der Ich-Behauptung eine Arbeit zu finden, verliduft parallel
mit dem Weg nach Ramses. Die beiden Wege widersprechen sich
jedoch in ihrer inneren Grundrichtung. Der latente Interessenkonflikt
zwischen Karl und den Vagabunden zeigt, dass beide Parteien auf



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 125

verschiedenen Wegen wandeln. Karls Weg deutet nach Ramses in
Richtung der inneren Verdopplung und Selbstwiederholung. Dieses
Ziel ist den beiden Vagabunden verschlossen. Sie bleiben auf dem
Weg der Alltagswelt nach Butterford.

Die Ausrichtung auf das Aussere kommt bereits in den Namen der
beiden Minner zum Vorschein. Sie heissen Robinson und Delamarche.
Die Bewegung der beiden Vagabunden in der Welt verfolgt das Ziel,
sich wie Robinson auf eine Insel zu retten, die dem Menschen das
kreatiirliche Uberleben garantiert. So ist das Verhalten der zwei Min-
ner von einer absoluten Ich-Bezogenheit bestimmt. Sie beuten Karl
ricksichtslos aus. Er selbst verhilt sich ihnen gegentiiber nachsichtig
und kameradschaftlich, bevor er sich endgultig von ihnen zu trennen
versucht. Doch die beiden Minner bleiben seine stindigen Begleiter.
Sie erweisen sich damit als Herausforderungen auf seinem Weg zu
sich selbst.

Karls inneres Wegziel ldsst sich aus scheinbar beildufigen Umstin-
den erschliessen. Nachdem er die Villa Pollunders verlassen hat, 6ffnet
er in der Herberge seinen Koffer. Ganz unten am Boden, unter den
anderen Sachen verborgen, befinden sich eine Taschenbibel, Briefpa-
pier und eine Photographie der Eltern. Es sind Gegenstinde, die Karl
zu einem Kommunikationsverhiltnis auffordern und ihm damit die
Moglichkeit der Selbstwiederholung vor Augen fiihren. Das Foto zeigt,
wie der Vater die eine Hand auf die Rickenlehne des Sessels der
Mutter legt. Die andere ruht dagegen, zur Faust geballt, auf den Seiten
eines illustrierten Buches, das auf einem Nebentisch liegt. Das Bild
driickt auf diese Weise ein Doppelverhiltnis aus: Die kommunikative
Beziehung zwischen Vater und Mutter ist von einem in die entgegen-
gesetzte Richtung deutenden Missverhiltnis begleitet. Die geballte
Faust richtet sich gegen Bild und Schrift. Die Geste des Vaters missbil-
ligt damit die Abbildung der Wirklichkeit und ihrer imaginiren Vollen-
dung zu einem Ganzen. Karl erinnert sich wihrend der Betrachtung
zugleich an eine andere Photographie, die ihn zusammen mit den
Eltern zeigt. Vater und Mutter sehen ihn darauf scharf an, wihrend er
selbst den Blick geradewegs auf den Apparat des Photographen
richtet. Die Gestalt Karls erhilt so in den Augen des Lesers die Bedeu-
tung einer Chiffre, die einen mehrdeutigen Zusammenhang verbild-
licht. Karl erhilt durch die Verbindung mit Vater und Mutter den



126 Martin Beckmann

Charakter einer Synthese, wihrend er zugleich einer Apparatur als
Objekt gegentibersteht. Im Text heisst es dazu: “Diese Photographie
hatte er aber auf die Reise nicht mitbekommen” (88). Sie umschreibt
die Aufgabe, vor der Karl steht.

Karl versucht auf seinem weiteren Weg das auf dem Bild darge-
stellte Doppelverhiltnis zu verwirklichen. Die gesellschaftlichen Ein-
richtungen der neuen Welt erweisen sich als michtige Apparaturen,
wie zum Beispiel das Speditionsunternehmen Jakob und das Hotel
Occidental. Es bleibt daher die Hauptaufgabe des Menschen, sich im
Gefuige der gesellschaftlichen Einrichtungen durch Verdopplung zu
einer Synthese die innere Freiheit zu bewahren. Das zeigt sich auch in
Karls Verhalten gegeniiber den beiden Vagabunden.

Wihrend einer Rast am Stadtrand von Ramses in der Nihe des
Hotels Occidental brechen die beiden Lumpen heimlich Karls Koffer
auf und durchwiihlen seine Sachen. Dabei geht die Photographie
verloren. Karl verlangt immer wieder ihre Herausgabe. Er sagt, dass es
das einzige Bild sei, das er von seinen Eltern besitze. Es sei ihm
wichtiger als alles andere in dem Koffer. “Sie ist ndmlich unersetzlich,
ich bekomme keine zweite” (108). Karl und ein Kellner des Hotels
durchsuchen Robinson und Delamarche, aber die Photographie bleibt
verschwunden. Karl benoétigt das Bild als Zeichen der Selbstwiederho-
lung. Er fordert, so gesehen, den beiden Landstreichern etwas ab, was
sich nicht in ihrem Besitz befindet und woriber sie als Handlungs-
moglichkeit nicht verfiigen. Sie sind jedoch wegen des Kofferauf-
bruchs dafiir verantwortlich, dass der imaginire Wiederholungscha-
rakter des Bildes verlorengegangen ist. Karl sagt sich deshalb von
ihnen los und kehrt in das Hotel zurtick.

Der Leser weiss lingst nicht mehr, in welcher doppeldeutigen
Position die Eltern auf dem Bild dargestellt sind. Offenbar steht Karl
fortgesetzt das Kommunikationsverhiltnis vor Augen, das eine Umkeh-
rung der gegen das Imaginire gerichteten Drohgebirde bedeutet. Der
in der Auseinandersetzung mit Delamarche und Robinson etwa zwan-
zigmal wiederholte Begriff Photographie stellt den Leser so vor ein
Ritsel, das er anstelle des Helden mit einer Bedeutung ausfiillen muss.
Der Textzusammenhang fordert den Leser damit zu einer Entscheidung
heraus. Der Rickgriff auf die doppeldeutige Beschreibung des Bildes
am Anfang des Kapitels liefert alternative Wahlmoglichkeiten. Die



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 127

fortwdhrende Wiederholung des Wortes Photographie stellt fir Karl
einen Akt der Selbstwiederholung dar. Im Singulidren, dem Phinomen
der Eltern, vollzieht Karl einen Uberschreitungsakt ins Universelle. Das
heisst, in den Augen des Lesers erfihrt Karl durch die Photographie,
wer er in Wirklichkeit ist und was er eigentlich sein sollte. Das Bild
vermittelt ihm die Erfahrung der eigenen Identitit. Robinson und Dela-
marche verneinen immer wieder, dass sich die Photographie in ihrem
Besitz befinde. Das bringt Karl die Unfihigkeit der beiden Vagabunden
zur Kommunikation zum Bewusstsein. Er erfahrt, dass sie der Verzweif-
lung unterliegen, die der Selbstfindung des Menschen immer und
Uberall entgegenwirkt. Karl dussert sich dazu folgendermassen: “Sie
haben wahrscheinlich die Photagraphie zerrissen und die Stiicke
weggeworfen [...]. Ich dachte, sie wiren Freunde, aber im geheimen
wollten sie mir nur schaden” (108). Die Vagabunden antworten darauf
mit einem Steinwurf, der aber in der Dunkelheit das Ziel verfehlt.
Karl erklirt bis zuletzt immer wieder, dass er bereit sei, den Koffer
fir die Photographie herzugeben. Das imaginidre Ziel der Selbsterfah-
rung ist ihm mehr wert als der irdische Besitz. Er gibt damit zu
erkennen, dass er sich auf dem Weg der Freiheit befindet. Die innere
Rickwendung zur Grundbestimmung des Menschen kommt in der
verborgenen Umkehrung des Vornamens zum Ausdruck. Karl lautet
als Anagramm /ark (Lerche). Die Lerche bewegt sich im Gegensatz zu
dem an die Erde gebundenen Ross frei in den Gefilden des Himmels.
Karl tritt als Liftjunge in den Dienst des Hotels Occidental. Es
handelt sich um einen Hotelbetrieb von ungeheurem Ausmass, der mit
30 Aufziigen, 40 Liftjungen, 50 Kichenmidchen und 5000 Gisten alle
herkobmmlichen Masse Uberschreitet. Das Hotel liegt in unmittelbarer
Nihe von Ramses. Wihrend der Name der Stadt auf den Anfang und
Ursprung deutet, bezieht sich der Name des Hotels auf den Untergang
und das Ende. Beide Ortsbezeichnungen umschreiben metaphorisch
die Existenz des Menschen, die sich als Synthese in den von Anfang
und Ende gesetzten Grenzen vollzieht. Der Betrieb des Hotels redu-
ziert alle Beschiftigten zu Teilen einer Maschine. Ricksichtnahmen
auf menschliche Grundbediirfnisse filhren zu Stérungen des Betriebes
und verbieten sich daher von selbst. Die Hauptregulatoren sind der
Oberkellner, der Oberportier und die Oberkéchin. Sie sind in ihrer
Funktion dem Obermaschinisten und dem Oberkassier auf dem Schiff



128 Martin Beckmann

vergleichbar. Das Bestimmungswort “Ober-" bedeutet im Handlungs-
zusammenhang die Ausweitung oder Potenzierung einer Teilfunktion,
die einer negativen Wiederholung oder Uberschreitung gleichkommit.
Das Wort wird damit zum Ausdruckszeichen fir ein latentes Verkeh-
rungsverhdltnis.

Eines Tages erscheint Robinson betrunken und randalierend im
Hotel. Karl verldsst einen Augenblick unerlaubt seinen Posten, um den
lastigen Besucher zu beruhigen und aus dem Weg zu schaffen. Das
fihrt zu einer Stérung im Hotelbetrieb. Karl wird allein dafiir verant-
wortlich gemacht, weil er mit Robinson bekannt ist und den Anlass fir
dessen Besuch bildet. Alles, was Karl zu seiner Verteidugung vorbringt,
verwendet der Oberkellner zugleich als Beweismittel fir seine Schuld
gegen ihn. Niemand von seinen Flrsprechern wagt es, gegen die Logik
des Apparats Karls Partei zu ergreifen. Er wird aus dem Dienst ent-
lassen. Doch bevor es so weit ist, hat er noch allerlei Schikanen des
Oberportiers zu erleiden. Vergebens hofft er, dass ihm jemand zu Hilfe
kommt. Im Text heisst es: “Auch in diesem Teil der Portierloge waren
ja Menschen, aber alle in voller Arbeit und ohne Ohr und Auge fiir alles,
was nicht mit ihrer Arbeit zusammenhing” (165).

Die Selbstreduktion des Menschen zum Gefiigeteil einer Appara-
tur ist gleichbedeutend mit seiner Verfallenheit an die Zeit. Der durch
Anfang und Ende bestimmte Einzelne vergisst als Maschinenteil, dass
er sich auf dem Weg zum Tode befindet. Er erfihrt sich als ein Wesen
der ewigen Gegenwart ohne Anfang und Ende. Der Mensch lebt in
diesem Zustand von Augenblick zu Augenblick wie die Kreatur. Die
Erfahrung der Entscheidungsfreiheit in der Begrenzung von Raum und
Zeit bleibt ihm verschlossen. Nicht von ungefihr sind Delamarche und
Robinson Maschinenschlosser. Sie leben als Vagabunden in den Tag
hinein, als nehme die Zeit kein Ende.

Es fillt auf, dass Karl in seinem Urteil wiederholt einen Unter-
schied macht zwischen Delamarche und Robinson. Karl sieht sich in
der riicksichtslosen Behandlung durch Delamarche dem Prinzip der
unendlichen Bewegung oder der autonomen Zeit ausgeliefert. Alle
Bewegungen haben darin nur sich selbst zum Ziel. Nach diesem
Gesetz vollzieht sich das Leben im Hotel. Karl erblickt in Delamarche
die Verkorperung der Macht, die keinen Stillstand kennt und dadurch
die Identititsfindung des Einzelnen unmoglich macht. Als er den



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 129

Verdacht dussert, dass ihm die beiden Minner nur schaden wollten,
wird diese Vermutung zugleich durch die Worte eingeschrankt: “Nicht
eigentlich Robinson, der wire gar nicht auf den Einfall gekommen,
dass die Photographie solchen Wert fiir mich hat, aber desto mehr
Delamarche” (108). Spiter wird Delamarche von Karl noch einmal
ausdricklich als “sein grosser Feind” bezeichnet (188).

Robinson schreit in seiner Trunkenheit um sich, dass der Schlaf-
saal, in dem er sich befinde, dem Karl Rossmann gehore, dass er
dessen Gast sei und dass jeder, der ihn anzurithren wage, von Karl
bestraft werde. Der Sachverhalt zeigt, dass sich Robinson latent in
Wahrheit mit Karls Welthaltung identifiziert. Umgekehrt wirft der
Name Robinson zugleich Licht auf Karls inneres Ziel, eine rettende
Insel im Bewegungsstrom der alles verschlingenden Zeit zu finden.
Delamarche und Robinson verbildlichen so zwei gegensitzliche kate-
goriale Horizonte, die Karls Dasein durchwirken. Sie bedeuten fir ihn
eine stindige Herausforderung, sich in aufbauender Zerstérung zu
sich selbst zu verhalten und als Existenz zu behaupten.

Dem Kapitel “Hotel Occidental” ist eine lingere Episode eingefiigt.
Es ist die Erzdhlung der Therese Berchtold vom Tod ihrer Mutter als
Arbeiterin auf einem Neubau in NewYork. Der Text stellt eine verborge-
ne innere Weiterfihrung des Daseins in der gesellschaftlichen Appara-
tur dar, fiir die das Hotel Occidental als Chiffre steht. Er endet in gewis-
ser Weise mit einer dialektischen Umkehrung der Selbstentfremdung.
Der Bau, auf dem die Mutter in die Tiefe stiirzt, besteht aus einem halb-
fertigen Erdgeschoss. Die Gerlststangen fiir den Weiterbau ragen un-
verbunden als Zeichen der Vereinzelung in den Himmel. Die Mutter
liegt mit auseinandergestreckten Beinen zwischen den Ziegeln. Ein
schweres Brett, das sie erschlagen hat, bedeckt den Korper. Die Ver-
einzelung des Menschen in der industriellen Gesellschaft fiihrt zu sei-
nem inneren Tod. Aber die Zerstérung bildet zugleich die Chance fiir
die Wiedergeburt. Therese iberlebt die Katastrophe der Mutter. Sie fin-
det mit Hilfe der Oberko6chin im Hotel Occidental einen neuen Anfang.

Der Tod der Mutter auf dem halbfertigen Bau durch einen Sturz in
die Tiefe und der Aufstieg der Tochter folgen dem von Kafka formulier-
ten dsthetischen Schema von der “aufbauenden Zerstérung der Welt”1°,

10 Kafka VI, S. 92.



130 Martin Beckmann

Therese beginnt ganz unten als Kiichenmidchen und steigt zur Schreib-
maschinistin und Sekretirin der Oberkdchin auf. Im Gegensatz zur
Dickleibigkeit der Oberkochin, die auf eine Bindung im Bereich der
Materie verweist, umgibt Thereses in korperlicher Hinsicht noch
wenig entwickelte Gestalt eine Ausstrahlung des Spirituellen. Der
Vorname Therese deutet auf eine innere Verbindung zur Heiligen
Theresia von Jesus. Das Middchen wird damit zu einer verborgenen
Uberschreitungsfigur im Apparat des Hotels. Die enge Verbindung
Karls mit Therese zeigt, dass die Welthaltung des Middchens auch fir
ihn gilt. Seine Entlassung aus dem Hoteldienst ist ein Hinweis darauf,
dass er fiir die Anpassung an den Apparat nicht geeignet ist.

Die Figuren geben zu erkennen, dass das Hotel Occidental durch
Merkmale der Ambiguitit bestimmt ist. Die 30 Aufziige, 40 Liftjungen,
50 Kichenmidchen und 5000 Giste bedeuten einerseits eine Auswei-
tung der Verhiltnisse in Richtung auf das Monstrose. Andrerseits verbild-
lichen die Zahlen einen kontinuierlichen Akt der Uberschreitung. Denn
die Bedienung von 5000 Gisten tiglich bedeutet eine Wiederholung der
Conditio humana ins Unendliche. Giste sind Menschen, die kommen
und wieder gehen. Sie verweilen nur eine begrenzte Zeit in der Appa-
ratur des Hotels und relativieren damit deren Absolutheitsanspruch.

Der Oberportier treibt durch die Misshandlung Karls den Absolut-
heitsanspruch des Apparats auf die Spitze. Er findet dafiir folgende
Begriindung: “Aber da du nun einmal hier bist, will ich dich geniessen
[...] Im ubrigen bin ich in gewissem Sinne als Oberportier iber alle
gesetzt, denn mir unterstehen doch alle Tore des Hotels, also dieses
Haupttor, die drei Mittel- und die zehn Nebentore, von den unzihligen
Tiirchen und tirlosen Ausgidngen gar nicht zu reden” (166). Der
Oberportier und der Oberkellner zeigen, auf welchem Prinzip das
Geflige der Apparatewelt beruht. Sie fihren es durch ihr Verhalten ad
absurdum und geben es in den Augen des Lesers der Verachtung und
der Licherlichkeit preis. Ein solches Missverhiltnis in den gesellschaft-
lichen Einrichtungen macht die Ausgewogenheit zwischen dem Not-
wendigen und dem Moglichen, wie sie Karl zu verwirklichen sucht, zu
einer unendlichen Arbeit. Die Unvollendbarkeit dieser Aufgabe fordert
den Einzelnen immer wieder von neuem zu Akten der Ich-Uberschrei-
tung heraus. Sie begriindet auf diese Weise die Selbstwiederholung.
Ein Aphorismus Kafkas umschreibt den doppelten Boden dieser



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 131

unendlichen Arbeit der Wiedergeburt im Umfeld von Zerstérung und
Verzweiflung mit folgenden Worten: “Wer sucht, findet nicht, wer aber
nicht sucht, wird gefunden”!?.

Die Aussage fasst Kafkas Gesamtkonzept des dsthetischen Erfah-
rungsverhiltnisses sozusagen in der Form eines Paradoxons zusam-
men. Das Nichtfinden steht darin fiir den Verlust der Moglichkeiten.
Das heisst, es gibt fiir den Menschen keinen unmittelbaren Ausweg
aus der Gefangenschaft im Labyrinth des Apparats. Das Selbst befindet
sich dort verloren auf dem Grund der Verzweiflung. Das Suchen
griindet sich demgegentiber als dialektische Kehrseite dieses Prozes-
ses auf der Voraussetzung, dass der Mensch trotz seiner Gefangen-
schaft in der Verzweiflung die Moglichkeit hat, an seiner Identitit
festzuhalten und sie in der Wirklichkeit des Lebens zur Geltung zu
bringen. Das Suchen vollzieht sich so in einem fortgesetzten Wieder-
holen von Synthesen zwischen dem Zeitlichen und dem Ewigen,
zwischen der Wirklichkeit und dem Moglichen, zwischen der Gebun-
denheit in der Maschinenwelt und der Freiheit.

Der Weg des Karl Rossmann erscheint unter diesen Voraussetzun-
gen in einem neuen Licht. Es gibt fir den Helden keinerlei Garantie
der Existenz in der neuen Welt, keine Insel der Ruhe in einer
“Bewegung ohne Ende” (20). Es gilt vielmehr folgendes Gesetz: “Die
Maschine bequemt sich der Schwiche des Menschen, um den schwa-
chen Menschen zur Maschine zu machen”!?. Existenz ist trotzdem
moglich als Wagnis auf dem Weg der Ich-Uberschreitung. Der moder-
ne Mensch ist wegen seiner Weltverstrickung im allgemeinen nicht
bereit, diesen Weg der Hindernisse und Gefihrdungen zu gehen. Er
versucht sich der Versachlichung dadurch zu entziehen, dass er sich
den vitalen Ursprungskriften zuwendet und den Ansprichen der
Instinktrelikte folgt. Robinson und Delamarche haben diese Riickwen-
dung zum Kreatiirlichen bereits fiir sich vollzogen. Mit dieser Haltung
hingt es zusammen, dass sie in der Stadt keine Arbeit finden und in
den Dienst der Singerin Brunelda treten.

11 Kafka VI, S. 70.
12 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1990, S. 640.



132 Martin Beckmann

\%

Brunelda verkorpert das Urbild der chthonischen Lebensmichte des
“Formlosen und Ungestalten”. Thre iberdimensionale Korperlichkeit
besteht aus “sackender Plumpheit und Unmissigkeit”!3. Brunelda
verbildlicht auf diese Weise das Prinzip der primordialen Kreatiirlich-
keit des Menschen. Thre chaotische Lebensfiihrung widerspricht jeder
Ordnung und stellt damit alle Formen der industriellen Gesellschaft,
die nach dem Ordnungsprinzip des Hotels Occidental bis in letzte
Details reglementiert sind, radikal in Frage. Das Individuum Uberlisst
sich in dieser Sphire weitgehend dem Strom des Amorphen. Die
Formen und Gestaltungen des kulturellen Lebens bewegen sich auf
dieser Stufe noch nicht in den Bahnen von Mass und Norm. Nach
Peter von Matt laufen alle Fiden der inneren Romanhandlung auf
Brunelda zu. Es sei unzuldssig, das Geschehen um diese Figur als
Episode abzuwerten zugunsten des Theaters von Oklahoma, wie es
Max Brod versuche. Von Matt fasst die Peinlichkeit des Brunelda-
Bildes mit folgenden Worten zusammen:

Der Schmutz, der da herrscht! Die Unordnung! Dieses klebrige, strihnige,
kriechende Durcheinander von Unrat und Plunder! Das hat es noch gar nie
gegeben in einem ernsthaften deutschsprachigen Roman. So hart die heranrei-
fenden Jinglinge auch immer wieder angefasst wurden in unseren erzieheri-
schen Biichern, dergestalt knietief im Garstigen hatte keiner zu waten. Und dazu
der Dunstkreis eines kolossalen Weibes! Das kann doch wohl verniinftigerweise
nur eines bedeuten: der Held ist auf dem Tiefpunkt angelangt. Von jetzt an kann
es nur noch sauberer werden und also besser, ordentlicher, aufgeriumter,
perfekter, funktionierender, organisierter, effizienter — und also besser?14

Bruneldas Uberdimensionalitit fillt ein breites Kanapee. Im Wohn-
zimmer herrschen Dunkelheit und Unordnung. Staub und Unrat la-
gern in allen Ecken und Winkeln. Brunelda hat sich von ihrem Mann
getrennt. Delamarche ist nun ihr Beischlifer. Robinsons Aufgabe
besteht darin, beide zu bedienen. Da die Arbeit fiir einen allein zuviel

13 “Kafkas Venus. Peter von Matt tber Franz Kafka: ‘Der Verscholle/Amerika’
(1924)", in: Romane von gestern — beute gelesen, hrsg. Marcel Reich-Ranicki,
Bd. 2, 1918-1933, Frankfurt a.M., Fischer, 1989, S. 47.

14 Ebd., S. 48.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 133

ist, bringt Robinson nach einem von Delamarche ersonnenen Plan
Karl als Diener zu Brunelda. Nach mehreren gewaltsamen, aber
vergeblichen Ausbruchsversuchen fliigt sich Karl in sein Schicksal.
Nach seinem eigenen Urteil befindet er sich in einer “regelrechten
Gefangenschaft” (208). Der Dienst bei Brunelda ist fir ihn “kein
Dienst, sondern eine Sklaverei” (198).

Brunelda wird Karl von Robinson als “grosse Singerin” vorgestellt,
als ein “prichtiges Weib” und als “schon”. Im Text heisst es: “Ach Gott,
ach Gott, war sie schon” (192). Brunelda rtickt damit in eine innere Nihe
zum Umkreis der Sirenen. Die Zaubertone der Musik verfiihren den
Menschen zu der Scheinerfahrung, als sei er aller Begrenzungen durch
Raum und Zeit enthoben. Die Diener Bruneldas erliegen auf diese Weise
der Gewalt des Monstrosen. Der Dienst wird zum Abweg, der zu
Verzweiflung und Krankheit fihrt. Als Karl von den Besonderheiten
Bruneldas hort, stellt er Robinson die Frage: “Ist sie denn krank?” (184).

Robinson selbst fiihlt sich, obwohl man es ihm nicht ansieht,
krank zum Sterben. Und er meint, eines Tages werde es Brunelda
merken, dass er sich “in ihren Diensten zu Tode gearbeitet habe”
(197). Robinsons Argumente erscheinen Karl im Lichte der Komik, da
in seinem dusseren Erscheinungsbild keine Anzeichen einer solchen
Krankheit zu erkennen sind. Die Aussagen gewinnen aber in der
dsthetischen Distanz des Lesers eine andere Bedeutung. Sie zeigen,
dass die Hingebe des Menschen an das Kreatiirliche kein Heilmittel
gegen die Reduktion durch die Welt der Apparate darstellt. Die
Hinwendung zum Amorphen fuhrt im Gegenteil in die Verzweiflung
oder die “Krankheit zum Tode”. In der unbedingten Riickkehr zur
Natur trennt sich der Mensch von seiner Berufung zur Existenz. Er
nimmt sich flir das, als was er sich in der Realitit vorfindet. Indem sich
der Einzelne ausschliesslich als Kreatur begreift, stellt er sich mit dem
Tier auf eine Stufe. In den Augen Bruneldas sind nach dem Bericht
Robinsons alle Diener nichts weiter als “Affen” (196). Karl ist so vom
Regen in die Traufe geraten. Das Hotel Occidental und die Wohnung
Bruneldas scheinen wie durch ein geheimes Labyrinth miteinander
verbunden. Karls Flucht vor dem Polizisten durch eine Reihe von
Querstrassen verbildlicht diesen Zusammenhang. Im Gegensatz zu
Robinson und Delamarche weiss Karl, dass er dort, wo er sich jetzt
befindet, auf keinen Fall bleiben will.



134 Martin Beckmann

Karl macht sich durch seine Anpassungsbereitschaft im Hotel
Occidental zum Objekt der gesellschaftlichen Verhiltnisse. Dieser
Umstand wird ihm jedoch erst bei seiner Entlassung bewusst. Der
Dienst bei Brunelda fiihrt ihn noch tiefer in die Verstrickung hinein.
Aber er weiss jetzt, woran er leidet und was ihm fehlt. Aus der Sicht
des Lesers ergibt sich fiir Karl daraus die Aufgabe, nach einem Weg zu
suchen, der die extremen Erfahrungen in der Apparatur des Hotels mit
denen in der Wohnung Bruneldas zu einer Synthese vereint. Denn die
Flucht in die Kreatiirlichkeit fiihrt den Menschen ebenso von seiner
Grundbestimmung der Selbstwiederholung fort wie die Anpassung an
die Gesellschaft.

In dem nachgelassenen Fragment “Ausreise Bruneldas” liefert Karl
seine Chefin in einem Bordell ab. Es ist ein Ort auf dem Grunde der
Gesellschaft, der offenbar ihrer Wesensart entspricht. Die Tatsache
verdeutlicht, dass sich Brunelda in einem Verkehrungsverhiltnis zu
sich selbst befindet. Sie gibt ihren Subjektcharakter auf und versucht
als Kreatur nur noch den Bediirfnissen des Ich zu leben. Eine Reduk-
tion solcher Art belastet den Menschen nach Kafka mit einer Existenz-
schuld. Sie ist einer Krankheit vergleichbar und wird bewusst oder
nicht bewusst als Verzweiflung erfahren. Verzweiflung ist fiir Kierke-
gaard eine “Krankheit im Selbst”!>. Das mit dem Wesen des Weiblichen
einhergehende Regenerationsbediirfnis stellt in den Augen Kafkas fiir
den Mann eine Gefahr dar, weil es ihn dazu verleitet, den Instinktrelik-
ten eine Dominanz Uber sich einzuriumen. Das fiihrt zu seiner
Selbstverkehrung oder Verzweiflung. In dem Roman Der Prozess wird
dem Angeklagten vorgehalten, dass er zuviel fremde Hilfe suche,
besonders bei den Frauen. Das aber sei nicht die wahre Hilfe!®.

Karl Rossmann steht zwar im Dienst Bruneldas, aber er ist ihr nicht
verfallen. Indem er sie in einem “Krankenwagen”, unter einem Tuch
verborgen, ihrem Bestimmungsort zufiihrt, schiebt er sozusagen die
Verzweiflung vor sich her. Er ist an sie gebunden und gleichzeitig im
Begriff, sich von diesem Verhiltnis zu befreien. So erschrickt Karl
beispielsweise iber den Schmutz, der in Bruneldas neuem Domizil
herrscht. Im Text heisst es dazu:

15 Soren Kierkegaard, Die Krankhbeit zum Tode, S. 17.
16 Kafka II, S. 180.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 135

Es war, wenn man niher zusah, kein fassbarer Schmutz. Der Steinboden des
Flurs war fast rein gekehrt, die Malerei der Wiinde nicht alt, die kiinstlichen
Palmen nur wenig verstaubt, und doch war alles fettig und abstossend, es war,
als wire von allem ein schlechter Gebrauch gemacht worden und als wire keine
Reinlichkeit mehr imstande, das wieder gutzumachen. Karl dachte gern, wenn er
irgendwohin kam, dartiber nach, was hier verbessert werden kénne und welche
Freude es sein musste, sofort einzugreifen, ohne Rucksicht auf die vielleicht
endlose Arbeit, die es verursachen wurde. Hier aber wusste er nicht, was zu tun
wire. (259)

Karl sieht sich in der Betrachtung von Bruneldas Behausung in ein
Missverhiltnis verstrickt, in dem alle Dinge einem “schlechten Ge-
brauch”, also einer Verkehrung oder Entstellung unterliegen. Das
kommt daher, weil hier das Schmutzige mit dem Anspruch des Reinen
auftritt. Das Chtonisch-Abgriindige verdringt das Geordnete und Luzi-
de. Das zeitlich Bedingte tritt an die Stelle des Bleibenden. Das
Schmutzig-Reine wird so zur Chiffre fir die Herberge der Verzweif-
lung. Die Ambiguitit dieses Verhiltnisses lihmt die Entscheidungsfrei-
heit, so dass der Mensch unter solchen Umstinden sich selbst zum
Ritsel wird.

Die Textstelle zeigt stellvertretend fiir den gesamten Erzihlzusam-
menhang, dass die Figur des Helden die Funktion eines dsthetischen
Vehikels erfillt. Das bedeutet eine Herausforderung fiir den Leser. Was
Karl in seinem Verhalten uberfordert und als Ritsel erscheint, das wird
hier der Entscheidung des Lesers uiberlassen. Er findet im Verhalten
des Helden das eigene Verkehrungsverhiltnis zur Welt und zu sich
selber widergespiegelt. Er entdeckt, was er bisher versaumt hat, um in
den Besitz der eigenen Identitit zu gelangen.

Die Welt Bruneldas wird somit vom Prinzip der Negativitit be-
herrscht. Sie ist auf Verneinung, Umkehrung und Erginzung durch den
Leser angelegt. Die Begegnung mit dem Text fihrt den Leser Gber die
Verneinung von Karls Rolle im Dienste Bruneldas hinaus zur Uber-
schreitung der eigenen Ich-Gebundenheit. Sie ist gleichbedeutend mit
der Erfahrung des Selbstseins. Die Verstrickung oder Gefangenschaft
des Helden bewegt den Leser fortwihrend dazu, die Bedingungen der
Freiheit in der eigenen Vorstellungswelt zu realisieren. Die Erkenntnis
des Negativen fihrt so zur imagindren Erfahrung des Positiven. Die
Lektiire des Textes setzt den Leser auf diese Weise unmerklich in
Bewegung, sich als ein anderer zu wiederholen.



136 Martin Beckmann

Alle zu dem Roman vorliegenden Interpretationsversuche erfassen
den Helden als eine autonome Gestalt der Wirklichkeit. Sie iibersehen
dabei die idsthetische Rollenfunktion der Figur im Hinblick auf die
Selbsterfahrung des Lesers. Eine solche Verkennung der dsthetischen
Grundabsicht liegt auch dem Urteil Heinz Politzers zugrunde. Darin
heisst es:

Kafka hat also seinem Helden und sich selbst eine schier unlosbare Aufgabe
gestellt: sich zu bewihren in einer Umgebung, die keine Bewihrung, sondern
nur Bewegung kennt; zur Reife zu erwachsen, wo alles ununterbrochen selber
wichst, sich wandelt und dahinwelkt; seinen Mann zu stehen, wo alles grundlos
sich im Kreise dreht und der Fuss keinen Halt finden kann; die Grenze zwischen
Schuld und Unschuld zu finden, wo das Gesetz des Dschungels herrscht;

Aufnahme zu suchen in einem Kontinent, wo jeder traditionell willkommen und
17

ebenso traditionell ersetzbar ist™’.

Politzer ibersieht, dass der Ambiguitdtskonflikt des Helden die Vor-
aussetzung bildet fiir die dsthetische oder ganzheitliche Stellungnah-
me des Lesers. In der Umkehrung oder Auflosung des Widerspruchs
entdeckt der Leser jeweils eine neue Synthese. Er vollzieht, indem er
das Verhalten des Helden korrigiert, einen Akt der Ich-Uberschreitung
oder Selbstwiederholung.

Kafka ldsst sich in seiner Erzdhlhaltung von einer doppelten
Absicht leiten: Er vermittelt dem Leser die Erfahrung einer vorfindli-
chen Wirklichkeit aus der Sicht des Helden, aber er teilt nicht dessen
Standpunkt im Verhalten. Das richtige Verhalten des Helden bleibt in
jedem Akt der Handlung dem kritischen Urteil des Lesers iberlassen.
Der Leser wird auf diese Weise in den Konstituierungsprozess des
isthetischen Erfahrungsverhiltnisses, das im Text angelegt ist, durch
eine Verhaltensentscheidung einbezogen. Die Stellungnahme des Le-
sers zu den Figuren ist gleichbedeutend mit einer Entscheidung tiber
sich selbst. So ist die dsthetische Absicht des Textes nicht primir
darauf gerichtet, Verstindnis im Leser fur die Lage des Helden zu
erwecken, sondern ihn zu einer neuen Einstellung gegeniiber sich
selbst auf den Weg zu bringen.

Die 1986 in zweiter Auflage erschienene Studie von Ralf R. Nicolai
tiber den Roman setzt sich kritisch mit der Sekundarliteratur auseinan-

17  Heinz Politzer, Franz Kafka, der Kiinstler, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1976, S. 209.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 137

der und leistet damit einen wichtigen Beitrag zur Rezeptionsgeschich-
te'®. Die Arbeit hebt auch die Einwirkungen hervor, die sich auf Kafkas
Lektiire der Werke von Dickens, Kleist, Eichendorff und Nietzsche
zurickfihren lassen. Die moglichen Einfliisse einer Kierkegaard- und
Stifter-Lektiire werden dabei jedoch nicht berlicksichtigt. Nicolai geht
ausserdem allen Spuren nach, die auf Arthur Holitschers amerikanische
Reiseberichte als Stoffquelle zuriickweisen!®. Die Textinterpretation
erfolgt jedoch ausschliesslich vom Standpunkt der Werkautonomie.
Das heisst, die dsthetische Stellungnahme des Lesers bleibt weitgehend
unberticksichtigt. Die eigentliche Absicht des Romans, das, was die
Handlung dem Leser an 4sthetischer Erfahrung vermittelt, kommt bei
der Analyse der Figuren und ihrer Motive kaum zum Vorschein.

Die von Detlef Kremer 1994 in Text + Kritik vorgelegte Deutung
des Romanfragments geht von einem Ansatz aus, der sich auf die
asthetischen Formstrukturen stiitzt. Kremer fasst die Handlung folgen-
dermassen zusammen: “Rossmanns Amerikareise ist eine, die ihn von
A nach O fihrt, die sich zwischen Alpha und Omega, dem Anfang und
dem Ende des Alphabets abspielt. Sie erkundet auf einer Linie, die
stindig Ost und West miteinander verschrinkt, nicht nur die sozialen
und technischen Entwicklungen Amerikas, sondern sie ist auch eine
Reise in die Literatur”®, Die Transformation der Wirklichkeitsbeziige,
in die der Held eingebunden ist, vollzieht sich fir Kremer nach
folgendem Muster in ein Verhiltnis der isthetischen Erfahrung: “Der
Tod in der sozialen Welt stellt sich als Anfang und Geburt der Literatur
dar. Verschollensein fir die soziale Welt heisst Neu-Geburt in der
Literatur”?!, Wie sich dieser Prozess im Figurengefiige der Handlung
vollzieht, wird aber von Kremer nicht iberzeugend dargelegt, sondern
bleibt widerspriichlich. So heisst es beispielsweise tiber den Helden:
“Sein Verschollensein bewahrheitet sich erst jenseits des Romans in

18 Ralf R. Nicolai, Kafkas Amerika-Roman “Der Verschollene’: Motive und Gestal-
ten, Wirzburg, Konigshausen, 1985.

19  Arthur Holitscher, Amerika beute und morgen: Reiseerlebnisse, Berlin, Fischer,
1913.

20 Detlef Kremer, “Verschollen. Gegenwirtig: Franz Kafkas Roman ‘Der Verscholle-
ne”, in: Text + Kritik, Sonderband VII, 94, hrsg. von Heinz Ludwig Arnold,
Miinchen, Text + Kritik, 1994, S. 240.

21 Ebd, S. 239.



138 Martin Beckmann

einer abschliessenden Flucht in den Bereich des Anorganischen, die
einige Jahre spiter Kafkas Version des Prometheus als radikale Geste
der Verweigerung zu Ende bringen wird”??. Das Verschollensein ldsst
sich aber auf diese Weise nicht als “Neu-Geburt in der Literatur”
begriinden. Sie ist ein Akt der Selbstwiederholung des Lesers, der aus
den Wegerfahrungen des Helden folgt. Das heisst mit anderen Worten:
Literatur wird begriindet durch die dsthetische Erfahrung des Lesers im
Bereich des imagindren Als-ob.

So ergibt sich, dass der Weg des Helden von A nach O der Weg
der Verginglichkeit ist, der zum Tode fiihrt. Es ist der Bestimmungs-
weg des Menschen in der Welt, den sich aber das Individuum aus
Angst vor dem Ende zu gehen weigert. Michael Theunissen fasst
diesen von Kierkegaard beschriebenen Tatbestand folgendermassen
zusammen: “Wir wollen unmittelbar nicht sein, was wir sind”?3. Eine
solche Haltung, die eine Flucht vor der Grundbestimmung des Lebens
bedeutet, macht den Menschen zu einem Selbstverlorenen, Verzwei-
felten oder Verschollenen, von dem man nicht weiss, ob er noch lebt.

Die Akzeptanz des Endlichkeitscharakters und die Bertcksichti-
gung dieses Verhiltnisses in allen Alltagsentscheidungen stellt einen
Uberschreitungsakt dar, der den Menschen aus seiner kreatiirlichen
Verstrickung befreit. Aus den Wehen der Verzweiflung findet er zur
inneren Wiedergeburt. Der dussere Weg des Helden von A nach O
wird auf diese Weise fur den Leser zu einem inneren Weg der
asthetischen Erfahrung, der ihn selbst von O nach A fihrt.

VI

Das letzte Kapitel des Romanfragments handelt von der Aufnahme
Karl Rossmanns in das Theater von Oklahoma. Es fragt sich, in wel-
chem inneren Zusammenhang das Endszenarium mit der vorangehen-
den Handlung steht. Der Uberblick tiber die Ausdehnung des Theaters
und seine vielfiltigen Einrichtungen zeigt, dass es sich hier um eine

22  Ebd., S. 252.
23 Michael Theunissen, Der Begriff Verzweiflung: Korrekturen an Kierkegaard,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1993, S. 18.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 139

allegorische Darstellung der menschlichen Gesellschaft handelt. Das
Theater von Oklahoma ldsst sich in diesem Sinne als Biihne des
Lebens verstehen, auf der sich das Dasein des Einzelnen zwischen
Anfang und Ende abspielt. Die Verdopplung des A und des O in dem
Namen Oklahoma bringt das auf verborgene Weise zum Ausdruck.
Die Wiederholung der Buchstaben deutet an, dass der Weg zugleich in
die entgegengesetzte Richtung fihrt.

Das Plakat, das Karl an einer Strassenecke erblickt, ist ein Aufruf an
alle Menschen, in den Dienst des Theaters zu treten, in welcher Rolle
auch immer. Die besonderen Merkmale des Aufrufs lassen erkennen,
dass es sich hier um ein Welttheater handelt, das fir das Ganze steht.
Die Aufnahme ist auf zwolf Stunden, also auf einen einzigen Tag von
Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang beschrinkt. Diese Frist verbild-
licht die Daseinszeit des Menschen in der Welt. Das Theater ruft jeden
zum Eintritt auf. Die Entscheidung dariiber muss er jedoch an Ort und
Stelle treffen. Im Text des Aufrufs heisst es unter anderem: “Wer an
seine Zukunft denkt, gehort zu uns!” Es ist ein Hinweis, dass das
Theater jeden ruft, der nicht das bleiben will, was er ist, sondern bereit
ist, ein anderer zu werden. Das heisst mit anderen Worten, das Theater
ist der Ort der Selbstwiederholung. Jeder kann sicher sein, dass ihm
diese Rolle, in welcher Gestalt es auch sei, zugewiesen wird. Dem
entspricht die Aussage im Text: “Wer sich fiir uns entschieden hat, den
begliickwiinschen wir gleich hier!” (223). Der Grund fiir die Gratulation
bezieht sich offenbar auf die Entscheidung des Bewerbers, seine
Verstrickungen in die Gesellschaft und in die eigene Natur durch eine
Verhaltensinderung zu Giberwinden, um sich auf diese Weise eine neue
Existenz zu geben. Die Synthese zwischen dem Notwendigen und dem
Moglichen erweist sich flir den Menschen als eine schwere Aufgabe. Sie
erfordert sozusagen den Gestaltungswillen eines Kiinstlers. Es heisst
deshalb in dem Aufruf nicht ohne Grund: “Wer Kiinstler werden will,
melde sich! Wir sind das Theater, das jeden brauchen kann, jeden an
seinem Ort.” Die Kunst der Synthese oder der Wiederholung, dasjenige
in Freiheit selbst zu tun, was in dem Notwendigen als Moglichkeit
angelegt ist, wird damit zur Leitlinie des Handelns fiir den Menschen
auf der Bithne des Welttheaters.

Das Theater befindet sich auf dem Grundstiick einer Pferderenn-
bahn in Clayton. Der Name enthilt eine doppelte Anspielung, zum



140 Martin Beckmann

einen auf Claytown (Lehmstadt), zum andern auf Lehmtonne. Damit
wird einerseits die irdisch-animalische Gebundenheit des Menschen
betont, andrerseits aber auf die Moglichkeit der Selbstformung verwie-
sen. In der Ausgewogenheit zwischen den beiden Sphiren liegt die
Grundbestimmung des Menschen. Die Aufnahmeprozeduren beschrin-
ken sich darauf, fir jeden einzelnen Bewerber die seinen Fihigkeiten
und Moglichkeiten angemessene Rollenbestimmung zu ermitteln. Da-
bei wiederholt sich fiir den Helden in symbolischer Form noch einmal
das, was er in der Gesellschaft bereits durchgemacht hat. So landet er
auf dem Theater zuletzt in einer unbedeutenden Figurantenrolle. Das
heisst, es beginnt alles noch einmal von vorne.

Doch zwischen Karls Schicksal in der Gesellschaft und der Uber-
nahme einer Rolle auf der Biihne der Existenzbewihrung besteht ein
grundlegender Unterschied. Das gesellschaftliche Dasein ist flir Karl
durch ein stindiges Missverhiltnis zwischen Notwendigkeit und Frei-
heit bestimmt. Die Ubernahme einer Selbstwiederholungsrolle auf der
Biihne des Theaters unterscheidet sich dadurch von der Anpassung an
die Verhiltnisse der Wirklichkeit, dass der Einzelne nunmehr den Weg
der Verginglichkeit, den er so oder so zu gehen gezwungen ist, in
freier Entscheidung aus eigener Uberzeugung von sich aus geht. Er ist
nicht mehr auf der Flucht vor den Forderungen des Moglichen, und er
sucht nicht linger im beschrinkten Einzelnen das Ziel des Ganzen.

Mit dem Eintritt in das Theater von Oklahoma vollzieht der
Mensch eine Umkehr. Die Ubernahme einer Rolle fiihrt ihn auf den
Weg der Selbstwiederholung. Er verleiht auf diese Weise seinem
bisherigen Dasein in der Wirklichkeit eine neue Form der Idealitit. Fiir
Detlef Kremer wiederholt sich im Theater von Oklahoma das Paradig-
ma des amerikanischen Schreibtisches. Eine solche Deutung ist dsthe-
tisch jedoch nur gerechtfertigt, wenn die Schreibtischapparatur als
Metapher der Doppeldeutigkeit verstanden wird. Der Apparat wirkt in
diesem Fall nicht nur als ein Instrumentarium der Reduktion, sondern
bildet zugleich auch den Weg in die Freiheit.

Karl macht wihrend der Aufnahmeprozeduren die Erfahrung,
dass einem auch hier nichts geschenkt wird. Der Weg zur Idealitdt
beginnt ganz unten in der Sphire des Bedeutungslosen. So fiihlt er
sich, bevor die Vernehmer und Schreiber iiber seine Aufnahme ent-
scheiden, als jemand ohne Namen und Identitit. Im Text heisst es:



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 141

“[...] Er hatte eine Scheu, seinen wirklichen Namen zu nennen und
aufschreiben zu lassen. Sobald er hier auch nur die kleinste Stelle
erhalten und zur Zufriedenheit ausfiillen wirde, dann mochte man
seinen Namen erfahren, jetzt aber nicht; allzulange hatte er ihn ver-
schwiegen, als dass er ihn jetzt hitte verraten sollen” (232). Er nennt
daher seinen Rufnamen wihrend der letzten Stellungen: “Negro”.
Dieser Name wird im Text mehrere Male wiederholt. Er trifft Karls
wahre Befindlichkeit der Existenzverlorenheit in der amerikanischen
Gesellschaft. Der Leiter der Aufnahmekommision durchschaut den
Beweggrund fiir Karls Falschaussage und betont demgegeniiber des-
sen eigentliche Bestimmung. Sie lautet: “Er heisst nicht Negro” (237).
Am Ende der Prozedur wird Karl in das Theater aufgenommen. Eine
Tafel erscheint in der Hohe mit der Aufschrift: “Negro, technischer
Arbeiter” (237). Damit ist der Weg fiir Karl frei, sich zu seinem wahren
Namen zu bekennen und sich zu wiederholen.

Das Romanfragment endet mit einem allegorischen Schlussbild.
Die Metapher vom Welttheater findet ihren Ausdruck im Szenarium
einer Gebirgslandschaft. Das Theaterpersonal geht nach der Art eines
Wanderzirkus auf die Reise nach Oklahoma. Ein ganzer Waggon ist fur
die Truppe reserviert. Sie stellt aber eine Minderheit unter den Reisen-
den dar. Die Fahrt dauert zwei Tage. Die Zahl zwei deutet auf
Wiederholung. Am ersten Tag geht es durch ein hohes Gebirge.
Dunkle, blidulich-schwarze Steinmassen bestimmen das Bild der Berge
und Tiler. Die Berge treten so dicht an den Zug heran, dass sie den
Blick auf die Gipfel versperren. Es ist wie in der Alltagswelt. Die
Eingebundenheit in das Gewebe des Lebens verstellt dem Menschen
den Blick auf das Ziel. Dunkle, schmale und zerrissene Tiler offnen
sich zwischen den Bergen und verlieren sich in der Ferne. “Man
beschrieb mit dem Finger die Richtung, in der sie sich verloren” (242).
Das Nachvollziehen der Richtung durch eine Schreibbewegung, eine
Geste der Wiederholung, bindet das Gefiihl der universellen Verloren-
heit an eine singulire, begrenzende Bewegung der Bewiltigung.
Breite Bergstrome eilen in grossen Wellen heran, die aus Tausenden
von weissen Schaumwellen bestehen. Sie stiirzen sich unter die
Briicken, tiber die der Zug fihrt.

So wird das Schlussbild durch eine Anzahl gegensitzlicher kate-
gorialer Verhiltnisse bestimmt. Sie entziehen sich auf den ersten



142 Martin Beckmann

Blick der Erkenntnis und Deutung durch den Leser und enthiillen
sich erst im Nachhinein als Formen dsthetischer Erfahrung. Wechsel-
seitig sich Uberschreitende Wahrnehmungshorizonte werden auf die-
se Weise zu Chiffren, in denen sich Differenz und Wiederholung
miteinander zur Synthese verbinden. Das Verschlossene und das
Offene, Einheit des Ganzen und Vielheit, Verlorenheit im Unbegrenz-
ten und Selbsterfahrung im Begrenzten, das Dunkle und das Helle,
zeitlose Erstarrung und dauernde Bewegung filigen sich zu einem
Ubergreifenden zusammen. Es erdffnet dem Leser die Moglichkeit,
die Doppeldeutigkeit der Erscheinungen als Hieroglyphen der Exi-
stenz auf sich selbst zu beziehen.

In dem Geleitwort zu Dagmar Fischers Studie Der Rdtselcharakter
der Dichtung Kafkas, die ausschliesslich den Roman “Der Verscholle-
ne” behandelt, verneint Hans Schumacher eine solche Moglichkeit fiir
den Leser. Er charakterisiert die Hauptfiguren der Romane auf folgen-
de Weise:

Vor den Helden Kafkas entfaltet sich ein numinoses Geschehen, das sie nur
verstehen kénnten, wenn sie eine innere Wandlung erfahren wiirden, da diese
ausbleibt, erkennen sie in dem Hieroglyphenspiel nur ein Labyrinth, einen
Irrgarten. Auch der Tod erscheint ihnen sinnlos wie die absurde Welt, in die sie
geworfen sind, nicht als Ubergang zu einer héheren Wirklichkeit.

Jeder Entschlusselungsversuch, den die Helden Kafkas unternehmen, um das
Buch der Welt zu dechiffrieren, muss scheitern, weil sie mit der falschen Selbst-
sicherheit isolierter, begrenzter, jedoch hybrider und trotziger Rationalitit sich dem
Geheimnis zu nihern suchen. Deswegen indert sich auch das Schema der
kabbalistischen Uberlieferung bei Kafka. Uberall scheint [...] die Hieroglyphen-
und Zahlenwelt der mystischen Tradition hindurch, aber dem Helden Kafkas, bzw.
dem sich mit diesem identifizierenden Leser, ist es unmoglich geworden, diese
Zeichen fur sich sprechend zu machen, sie auf seine existentielle Lage hin zu

befragen. Er muss scheitern, weil er sie nicht auf sich zu beziehen weissZ¥,

Das Urteil Schumachers zeigt, dass alle Erschliessungsversuche des
Romanfragments, die von einer Identifikation des Lesers mit dem

Helden Karl Rossmann ausgehen, in eine Sackgasse fiihren. Der
Ambiguitdtskonflikt des Helden, seine Erfahrung des Daseins als

24  Dagmar Fischer, Der Rdtselcharakter der Dichtung Kafkas, Berliner Beitrdge zur
neueren deutschen Literaturgeschichte, hrsg. von Hans Schumacher, Bd. 7,
Frankfurt a.M., Lang, 1985, S. 7.



Franz Kafkas Romanfragment “Der Verschollene” 143

Ritsel, ldsst sich auf diesem Weg nicht losen. Schumacher ibersieht
dabei die Grundvoraussetzung, dass die Sinnkonstituierung des Tex-
tes, das heisst die Erschliessung des dsthetischen Erfahrungsverhiiltnis-
ses, von der Stellungnahme des Lesers zum Verhalten des Helden
abhingt. Das heisst, die Distanz zur Verstrickung des Helden begriin-
det die innere Freiheit des Lesers. Daraus ergibt sich, dass die Arbeit
von Dagmar Fischer an der Entschliisselung des Romans versagen
muss. Sie hilt die Erkenntnis der dsthetischen Wahrheit durch den
Leser fiir unmoglich. Thre Untersuchung verfolgt das Ziel, “die kom-
plexen Verbindungen und Analogien der Ritselstruktur des dichteri-
schen Kunstwerkes zu erhellen, ohne das Tabu zu verletzen und
Universelles preiszugeben — das als unbegreifliches Geheimnis selbst
vom Dichter nicht enthiillt werden kann und darf’?>. Die Dichtung
Kafkas enthilt fiir Fischer “keine abschliessende Wahrheit”20,

Es fragt sich, ob eine solche Auslegung der dsthetischen Absicht
des Dichters entspricht; denn sie lidsst alle positiven Perspektiven fur
den Leser im Ungewissen. Im Gegensatz dazu versuchte die vorliegen-
de Interpretation des Romans zu zeigen, auf welche Weise der ver-
zweifelte Weg des Helden dem Leser durch die dsthetische Distanz
eine existentielle Wahrheit vermittelt. Die Erkenntnis dieser Wahrheit
bleibt abhingig vom kritischen Verhalten des Lesers zu den Figuren
und zu sich selbst. Das Schlussbild bestitigt dieses Verhiltnis.

Das Romanfragment endet mit einem offenen Schluss. Der Zug
von Clayton, der Lehmstadt oder Lehmtonne, nach Oklahoma, dem
“Gelobten Land”, bleibt fiir den Leser, der sich der Naturbeschreibung
hingibt, gleichsam auf offener Strecke in der Bewegung stehen.
Oklahoma liegt in der Mitte zwischen New York und San Franzisko,
zwischen Ost und West. Es bildet die innere Mitte zwischen dem
Anfang und dem Ende der Reise durch den Kontinent. Oklahoma ist
das Land der Synthese.

Der Bruchstliickcharakter der Romanhandlung, das offene Ende,
vermittelt dem Leser zum Schluss noch einmal die imaginire Erfah-
rung des Ganzen. Was der Held im Zug, der an den vortibergehenden
Augenblickseindruck in der Bewegung gebunden bleibt, nicht wissen

25 Ebd,, S. 13.
26 Ebd., S. 76



144 Martin Beckmann

kann, das enthullt sich dem Leser in der abstandnehmenden 4dstheti-
schen Distanz. Fir ihn befindet sich der Held auf dem Weg vom
Dunklen ins Helle, vom Schmutz der Erde (Clayton) in die Sphire der
inneren Reinheit (Oklahoma), von den dussersten Rindern der Exi-
stenz in das Reich der Wesensmitte.

So verdichtet sich das Geschehen um den Helden fiir den Leser zu
der Erfahrung, dass der Mensch ein geschichtliches Wesen ist, das
immer und iiberall an das Hier und Jetzt gebunden bleibt, das aber in
der Gebundenheit die Moglichkeit findet, in der verginglichen Zeit das
Bleibende zu erkennen. Es handelt sich um die Erfahrung der “Zeitlo-
sigkeit als Zeithaben in der Geschichte””. Die Vieldeutigkeit der
ambivalenten Ritselstruktur des Lebens verwandelt sich in der imagina-
ren Entscheidung des Lesers fiir das Richtige oder die Conditio humana
in eine fassbare existentielle Erfahrung des unfassbaren Ganzen.

Abstract

The hero of Kafka’s novel “Der Verschollene” (The Missing Person) is a youth of not
yet sixteen years. He has been deported to America by the parents because of his
moral and social misdemeanour. He has been seduced by the maid-servant of the
family and has become the father of a child. This fundamental situation of the
protagonist confronts the reader with the aesthetical problem of the novel. How can
man be what he ought to be while he is bound to the status of a creature of nature and
is subjected to the claims of society?

The collision between two worlds — a world of conventional every day life and
another world which is at variance with what is normally accepted as customary in
society — accompanies the youth on his way through the New World. It means that he
is kept as a prisoner in a maze by the structure of the industrial system. The aim of
being himself and to assert his personal freedom can be achieved only at the cost of
his disallowance by the opponents. The main question of the hero is: How can I
escape fram this maze? The answer remains to be found by the reader.

The maze seems imposed on man as a means of probation. To recognize and to
name the monstrosity means to veil and to reveal the Conditio humana. That way the
missing person rises like a phoenix from the ashes and is rediscovered by the reader.

27 Jurgen Busche, “Warum Philosophen Bicher schreiben: Hans Blumenberg:
‘Lebenszeit und Weltzeit™, Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 71, 25.03.86,
S.L7.



	Franz Kafkas Romanfragment "Der Verschollene"

