
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1997)

Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =
Intertextualität : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Hafiz, Zarathustra, Goethe - intuition, influence, intertextualité

Autor: Bürgel, J. Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J. Christoph Bürgel

Hafiz, Zarathustra, Goethe -
Intuition, influence, intertextualité

Il aurait été très facile de choisir un ou plusieurs ghazals de Hafiz et de

montrer comment le poète a puisé un vers chez Umar Khayyam, un
autre chez Sa'di ou chez d'autres poètes moins connus et les a

introduits, avec des modifications souvent ingénieuses et toujours
caractéristiques, dans sa poésie. Une telle étude n'aurait été que la

répétition de choses déjà faites et n'aurait mené qu'à des résultats en
principe connus depuis longtemps. Je vais donc essayer une autre
approche. Tout en étant moins strictement philologique, cette approche
nous ouvrira des horizons plus larges qu'une simple comparaison avec
quelques prédécesseurs. Que cette approche ait néanmoins à faire
avec le thème d'intertextualité, je le crois, et j'espère vous en convaincre.

I

La religion dominante de l'Iran avant la conquête musulmane de ce

pays était le Zoroastrisme. Zoroastre ou Zarathustra, qui selon quelques
chercheurs fut un contemporain des grands prophètes d'Israël1, tandis

que selon d'autres il aurait vécu déjà dans le huitième ou le neuvième
siècle av. J. Chr.2, enseigna le combat entre le Bien et le Mal, la

Lumière et les Ténèbres, Vohu Mana, le Bon Sens ou Bon Esprit, et
Ahriman, l'esprit du mal, combat auquel chaque individu doit participer
en se décidant pour l'un ou pour l'autre. Zarathustra lutta contre le
sacrifice du boeuf dont il dénonça la cruauté impliquée. Cette abolition
du sacrifice motivée par la miséricorde pour l'animal est le signe d'une

1 W. Hinz, Zarathustra, Stuttgart, Kohlhammer, 1961.
2 Cf. B. Schlerath (Hrsg.), Zarathustra. Wege der Forschung, CLXK, Darmstadt,

WBG, 1970.



52 7. Christoph Bürgel

attitude de non-violence et de tolérance typique du Zoroastrisme
original. Elle indique également l'effort de Zoroastre en vue de purifier
l'image de Dieu des éléments mythiques3. C'est pourquoi on a pu dire
que le Zoroastrisme est "autant une philosophie intuitive qu'une
religion"4. Avec son "dualisme éthique"5 Zoroastre postule "la reconnaissance

d'une signification morale du monde". Bien que déformée dans
une religion formaliste et étatique sous les Sassanides, le message de
Zoroastre a gardé son attraction comme pouvoir moral, surtout pour
une couche limitée d'intellectuels persans, jusqu'à nos jours. Un de ces
intellectuels fasciné par la force morale du Zoroastrisme est apparemment

le grand poète persan Hafiz, actif au XIVe siècle de notre ère
dans la belle ville de Shiraz.

II

Hafiz compte parmi les poètes les plus éminents de la littérature
persane, il figure au premier plan dans l'héritage littéraire du monde,
surtout grâce à l'intérêt, voire l'enthousiasme que le divan de Hafiz a

suscité chez le sexagénaire Goethe, comme en témoigne son
Westöstlicher Divan, dont les premiers poèmes furent tous inspirés par
Hafiz et adressés à ce poète: "An Hafis"6. On peut se demander quels
furent les motifs derrière ce penchant extraordinaire que Goethe
manifesta pour son collègue persan dont le séparent autant l'espace et
le temps qu'une langue et une tradition poétique qui lui était inconnues
au début de cette rencontre. Quels sont le charme et la puissance
poétiques qui ont incité Goethe à se sentir provoqué à entrer en

3 F. Altheim, "Zarathustra", dans Schlerath, 189.
4 H. Lommel, "War Zarathustra ein Bauer?", dans Schlerath, 43.

5 K. Rudoph, "Zarathustra - Priester und Prophet", dans Schlerath, 305.
6 Cf. mes articles "Goethe und Hafis", dans J. C. B., Drei Hafis-Studien, Bern u.

Frankfurt a.M., P. Lang (Europ. Hochschulschriften I. Deutsche Literatur und
Germanistik, 113), 1975, 5-41; "Wie du zu lieben und zu trinken - Zum Hafis-
Verständnis Goethes", in A. Maler (Hrsg.), Fünf Studien zum Werk, Bern u.
Frankfurt a.M, P. Lang (Kasseler Arbeiten zur Sprache und Literatur, 15), 1983,
115-141; "Goethe et Hafez, quelques réflexions", dans Loqman, Annales des
Presses Universitaires d'Iran, 5, 1989, 87-104.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 53

compétition avec ce poète si éloigné de lui; Goethe l'estime comme
son pareil, son parent d'esprit, voire son jumeau?

Und mag die ganze Welt versinken,
Hafis, mit dir, mit dir allein
Will ich wetteifern! Lust und Pein
Sei uns, den Zwillingen, gemein!
Wie du zu lieben und zu trinken,
Das soll mein Stolz, mein Leben sein.

("Unbegrenzt", Buch Hafis)

Il y a sans doute plus d'une raison. Par la suite, j'entends en proposer
une qui pourra peut-être se révéler la plus importante. Pour appréhender
le problème central de ce poète, je me limite à évoquer l'ambiguïté de
sa poésie, qui a conduit à bien des interprétations variées et
contradictoires7. Grâce à Hammer-Purgstall, le premier traducteur du divan en
allemand, Goethe connaissait les deux traditions herméneutiques
principales: l'école exotérique et l'école ésotérique, l'interprétation réaliste,
épicurienne ou hédoniste et l'interprétation mystique8. Dans le sillage
de Hammer-Purgstall, qui rallie Hafiz à la tradition d'Anacréon, de
Horace, Catulle, Tibulle et d'autres poètes antiques9, Goethe s'est

moqué de l'exégèse mystique, flairant quelqu'insincérité dans ce
discours apparemment bachique et érotique, mais où, selon la prétention
des interprètes mystiques, le vin ne signifie pas la boisson enivrante,
mais la contemplation, et le bien-aimé ne signifie pas le bel éphèbe, mais
le shaykh de l'ordre, le Prophète Muhammad et finalement Dieu lui
même. C'est dans ce sens que Goethe dit dans "Offenbar Geheimnis":

Mystisch heißest du ihnen,
Weil sie Närrisches bei dir denken
Und ihren unlautern Wein
In deinem Namen verschenken.

7 Cf. mon article "Ambiguity. A Study in the Use of Religious Terminology in the

Poetry of Hafiz", dans M. Glünz/J. C. Bürgel (edd.), Intoxication Earthy and
Heavenly. Seven Studies on the Poet Hafiz ofShiraz, Swiss Asian Studies, Research

Studies, 12, 1991, 7-39.
8 Mohammed Schemsed-din Hafis, Der Diwan. Aus dem Persischen zum ersten¬

mal ganz übersetzt von Joseph von Hammer-Purgstall, Stuttgart u. Tübingen,
I+II, 1812/13, Réimpr. Olms, 1973.

9 Cf. ses annotations aux ghazals traduits.



54 1. Christoph Bürgel

Bien sûr, Goethe ne réprouvait pas l'ambiguïté en soi. Au contraire,
dans le petit poème "Wink", qui suit "Offenbar Geheimnis", il le

souligne:

Und doch haben sie recht, die ich schelte:

Denn dass ein Wort nicht einfach gelte,
Das müsste sich wohl von selbst verstehn.
Das Wort ist ein Fächer!

Friedrich Rückert, poète fécond, orientaliste savant et traducteur
ingénieux de poésie orientale, a décrit cette ambiguïté avec un jeu de

mots typique chez lui:

Hafis, wo er scheinet Übersinnliches

nur zu reden, redet über Sinnliches;
oder redet er, wo über Sinnliches

er zu reden scheint, nur Übersinnliches?
Sein Geheimnis ist unübersinnlich,
denn sein Sinnliches ist übersinnlich10.

Goethe et Rückert ont donc déjà transcendé la dichotomie traditonnelle
de l'exégèse de Hafiz. Cependant, de nos jours, il n y a plus seulement
cette dichotomie. Entre temps, on a découvert la fonction panégyrique
dans sa poésie; plus d'une fois, l'aimé est une référence indubitable au

prince loué. Un iranisant soviétique a essayé, comme on pouvait s'y
attendre, de révéler le côté socio-révolutionnaire de Hafiz. Et la

critique de la société - plus exactement: de l'establishment religieux -
constitue un autre élément de sa poésie. On peut déceler une couche
de références soit directe, soit métaphorique, visant la poésie comme
art du poète, son rôle et son rang, ses effets, etc. A tous les vers où
Hafiz parle ouvertement de lui-même s'ajoutent alors les vers, où le
vin (ou une autre image) signifie la poésie11.

Plus on lit cette poésie, plus on a l'impression de regarder dans un
miroir déformant par le moyen duquel l'auteur a voulu ébahir, confondre

10 Friedrich Rückert, Werke, Ausgewählt und hrsg. von A. Schimmel, Frankfurt a.M.,
Insel, II, 30.

11 Cf. mon article "Le poète et la poésie dans l'oeuvre de Hâfez", dans Convegno
Internazionalesullapoesia di Hâfez (Roma, 30-31 marzo 1976), Roma, Accademia
Nazionale dei Lincei, Fondazione Leone Caetani, 1978, 73-98.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 55

le lecteur, en camouflant intentionnellement tout sens univoque. Ne
dit-il pas par exemple:

Le vin de deux ans et l'aimé de quatorze ans, -
Autant me suffit de compagnie avec petit et grand.

(Kh 251,9)12

Mais n'a-t-il pas également dit:

Le sanctuaire de l'amour est beaucoup plus élevé que le royaume de la raison.
Ne baise son seuil que celui qui porte son âme dans sa manche [= est prêt à mourir],

(Kh 117,2)

L'ambiguïté de cette poésie a inspiré un iranisant polonais à soutenir
que l'épithète connue de Hafiz lisân al-ghayb, "langue du monde
invisible", une référence à son inspiration gnostique ou mystique,
signifierait, en vérité, "la langue du néant"13.

Mais alors comment se fait-il que ce poète équivoque ait tenu, très
tôt après sa mort et jusqu'à présent, le rôle d'un quasi prophète, dont
la poésie, pour la grande majorité des Persans, remplace presque le
Coran, dans la mesure où celle-ci dépasse l'importance pratique dans
la vie quotidienne, puisqu'on l'utilise comme livre d'augure dans
chaque situation de la vie, avant chaque décision importante.

D'autre part, ce même poète a, toujours et dès son vivant,
provoqué la critique la plus sévère de la part de quelques orthodoxes
rigides, qui l'ont accusé d'hérésie. Dans notre siècle, M. Iqbal, un
penseur et poète musulman réformiste de l'Inde de renom mondial,
ainsi qu'un penseur séculier athée d'Iran, A. Kasrawi, ont dénoncé
l'influence corruptrice, voire destructrice que la poésie de Hafiz
exercerait sur la morale publique14.

Cependant, l'interprétation officielle dans l'Iran contemporain est
celle connue comme gnostique, interprétation qui élimine tout sens
ambigu de cette poésie, l'épure de tout élément hérétique.

12 Le sigle Kh se réfère à l'édition critique de P. N. Khanlari, Téhéran, 1359/1981.
13 W. Skalmowski, "The Meaning of the Persian Ghazal", dans Orientulia Lovanensia

Periodica, 18, 1987, 141-162.
14 Cf. mon article "Die griechische Ziege und das Schaf von Schiras. Bemerkungen

zu Gedanken Muhammad Iqbals über Plato und Hafis", dans Studien zur
Geschichte und Kultur des Vorderen Orients, éd. R. Roemer et A. Noth, Leiden,
Brill, 1981, 12-27.



56 J. Christoph Bürgel

On pourrait donc parler de l'appropriation musulmane (shiite)
d'une poésie qui, sous une apparence mi-bachique, mi-mystique, contient

une couche qu'on est tenté de qualifier d'hétérodoxe, même si

cette hétérodoxie reste à définir avec plus d'exactitude.

III

Ce qui se laisse clairement repérer, c'est l'usage ironique, subversif de
termes islamiques dans le Dîvân. D'abord, les représentants officiels
de Yestablishment religieux, le muftî (interprète autorisé de la loi
musulmane), le wâ 'iz (prêcheur), le qâdî(juge), zâbid (ascète)
apparaissent comme des figures douteuses, hypocrites, manquant de sincérité,
aussi sont-ils critiqués, raillés par notre poète à toute occasion.

Le plus étonnant est que les éléments fondamentaux du rite
musulman, l'ablution, le tapis de prière, la qibla (direction de la Ka'ba,
vers laquelle on regarde pendant la prière), le pèlerinage, l'ibrâm
(vêtement spécial obligatoire pendant les cérémonies du pèlerinage),
la Ka'ba elle-même et le taivâf, la procession autour d'elle, sont mis en
question, ironisés, réévalués par des vers que j'ai analysés dans
plusieurs de mes articles: ainsi, Hafiz se moque du tapis de prière:

Au quartier des marchands de vin on ne le troque contre une seule coupe, -
Bravo, tapis de piété, tu ne vaux pas même un gobelet!

(147,2, cf. Monteil p. 135)15.

Ou encore le vers le plus provocant de tous, dans lequel le "Prieur des

mages" fait son apparition dans le premier ghazal même de Hafiz, là
où l'on s'attendrait à lire le nom du prophète Muhammad:

Colore le tapis de prière de vin, lorsque le Prieur des mages te le dit!
Que le pèlerin ne soit pas ignorant des rites et coutumes de la voie!

15 J'ai utilisé, autant que possible, la belle anthologie Hâfez Shirâzi, L'amour,
l'amant, l'aimé, Cent ballades du Divan choisies, traduites du persan et présentées

par Vincent Mansour Monteil, Paris, Sindbad/Unesco, 1989. Une simple référence
(sigle Monteil) à ce livre signifie que je cite cette traduction, "cf." que je l'ai
modifiée, aucune référence, que le vers cité ne se trouve pas dans l'anthologie;
dans ces cas, il s'agit donc de ma propre traduction.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 57

Hafiz crée donc une ambiguïté déstabilisant la sécurité de la foi,
jusque dans son usage des mots Islam et Coran, et - ce qui me semble
le plus étonnant - le nom de Muhammad, très présent dans les divans
de Sa'dî, 'Attâr, Rûmî, y est pratiquement absent.

N'y a-t-il dès lors aucun facteur univoque, aucun dénominateur
compréhensif, aucune valeur consistante et digne de confiance, ni
ironisée, ni mise en doute par l'auteur?

Si, ce dénominateur existe dans la figure du Prieur des mages. La

référence au Zoroastrisme, dans le sens direct ou métaphorique, n'est

pas bien sûr une invention de Hafiz. Nous la trouvons déjà chez
quelques poètes iraniens avant lui. On se rappelle le fameux quatrain
de Daqîqî au Xe siècle, un des premiers poètes persans, chez qui le
nom de Zoroastre n'a apparemment pas encore une signification
mystique ou gnostique, mais indique simplement l'appartenance de
l'auteur à cette religion:

Daqîqî a choisi quatre valeurs
de toutes les choses de ce monde:
les lèvres couleur rubis, le chant de la harpe,
le vin sanguin et la religion de Zoroastre1^.

On peut également penser à des vers de Sanâ'î, mort en 1141, comme
le suivant:

La religion de Zoroastre et la règle des qalandars [derviches de comportement
provocant]

devraient de temps en temps servir de provisions de voyage à l'amant17.

Chez Hafiz, le nom de Zoroastre n'apparaît pas, sauf une fois dans

l'adjectif zardushtîdans le beau vers:

Ressuscite la religion et le rite de Zoroastre dans le jardin,
maintenant que la tulipe a allumé le feu de Nimrud.

(Kh 198,8)

16 Safa, Târîkh-i Adabiyât dar Irân, Téhéran, 1965, I, 409.

17 Dîvân-i Sanâ'î, ed. Razawi, No. 6; pour qalandar, cf. F. Meier, "Abü Sa'ïd-i Abü

l-flayr (357-440/967-1049). Wirklichkeit und Legende", Acta Iranica, troisième
série, textes et mémoires, IV, Leiden, Brill, 1976, 494-516.



58 ]. Christoph Bürgel

En revanche, il parle du pîr-i mughân, "Prieur des mages", ce qui, à

mon avis, est une référence ou à Zoroastre lui-même, ou au prieur
d'un cloître zoroastrien, c'est-à-dire un personnage, soit réel, soit fictif,
représentant cette religion. En tout cas, c'est cette figure qui forme le
mot-clé secret du divan de Hafiz et il n'existe, à ma connaissance,
aucun autre divan persan avant Hafiz où le Prieur des mages aurait
une importance comparable (je ne connais pas bien la poésie après
lui, mais j'ai l'impression que, là aussi, on chercherait en vain un pareil
phénomène).

Or, que traduit cette figure dans la poésie de Hafiz? Pour
l'interprétation non-mystique, le pîr-i mughân signifie en fait le prieur
d'un cloître zoroastrien, mais exclusivement dans le rôle de cabaretier

- Hammer-Purgstall traduit toujours "der (alte) Wirt" - car, à l'époque,
on avait un accès facile au vin prohibé et aux beaux échansons qui le
servaient justement dans les cloîtres des chrétiens et des zoroastriens.
Pour l'interprétation gnostique il désigne "le maître de la voie"
(mystique)18.

Quoi qu'il en soit, si l'on étudie les vers de Hafiz, où le pîr-i
mughân est mentionné, il est tout à fait clair, que le rôle de cette figure
transcende la sphère de la taverne, se situant dans le domaine de
l'intérieur.

Qu'est-ce que le pîr-i mughân de Hafiz enseigne, qu'est-ce qu'il
représente pour lui?19 Observons les vers où il se déclare:

1. Hier, au Prieur des mages, je soumis cette question,
Pour qu'il me la déchiffrât, avec son intuition.
Je le vis rire de joie et, la Coupe dans la main,
Dans ce miroir il voyait le monde et le genre humain.
Quand le Sage te donna-t-il ce Graal-voyant-le-monde?
Le jour même où il créa la coupole d'émail ronde.

(Kh 136,3-5 Monteil 121)

18 Cf. J. Nurbakhsh, "Sufi Symbolism", The Nurbaksh Encyclopedia ofSufi Terminology
(Farhang-e Nurbakhsh), London, New York, Khaniqahi-Nimatullahi Publications
(s. d.), Ill, 218.

19 Pour ce qui suit cf. aussi le chapitre pîr-i mughân dans le livre Maktab-i Hâfizyâ
muqaddeme bar Hâfiz-shinâsîde M. Murtazawi, Téhéran, 1344/1966, 259f.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 59

2. Quand le chagrin dresse une embuscade dans un coin de ton coeur, le temple
du Prieur des mages suffit comme refuge.

(Kh 263,4)

3. Hafiz, la cour du Prieur des mages est un refuge de confiance/fidélité, lis les

leçons de l'amour chez lui et apprends-les de lui!
(Kh 398u)20

4. Dans ce brouhaha, où personne ne se soucie de l'autre,
j'ai reçu la grâce du Prieur des mages.

(Kh 324,6)

5. Je suis l'esclave du Prieur des mages, qui m'a délivré de l'ignorance. Tout ce

que notre prieur fait, est la pure sainteté Cain-i wilâyat).
(Kh 154,4)

6. La porte du sens intérieur me fut ouverte le jour où je me suis joint aux
habitants de l'abbaye du Prieur des mages.

(Kh 314,7)

Je suis le disciple du Prieur des mages. Ne t'efforce pas, o Shaikh! Pourquoi?
Parce que toi, tu as promis, mais lui, il a rempli.

(Kh 141,8)

7. Les châteaux du Paradis sont accordés en récompense des bonnes oeuvres.
Pour nous, les mendiants, les vagabonds, le couvent des mages suffit.

(Kh 262,3)

8. Je suis celui qui, pour sa loge de derviche, a un coin d'auberge [plus exactement:

de la taverne JCB]. L'oraison du Prieur des mages est ma prière du matin.
(Kh 54,1 Monteil 65)

9. On m'estime dans le couvent des mages, parce que j'ai dans ma poitrine un
feu qui ne s'éteindra pas.

(Kh 26,8)

10. J'ai un fetva du Prieur des mages et c'est une parole ancienne:
Le vin est interdit partout où le compagnon de la coupe n'est pas l'ami.

(Kh 360,1)

20 J'utilise le sigle u pour indiquer le dernier vers d'un ghazal.



60 ]. Christoph Bürgel

Le Prieur des mages apparaît donc un peu comme un gourou, un
maître d'initiation; son couvent, sa cour, sont un abri contre les
vicissitudes de la vie; il remplit ses promesses; il ouvre la porte au sens
caché des choses. Il délivre de l'ignorance, ses œuvres font de lui un
vrai saint, et il possède, dès le début de la création, un exemplaire de
cette coupe magique, dans laquelle on regarde les secrets du monde.

En d'autres mots, Hafiz accorde au Prieur des mages ce dont on
attendrait l'attribution au Prophète de l'Islam, dont le nom cependant
n'apparaît pas dans le Dîvân.

Or, afin de nous rendre conscients de toute l'étendue de l'idée
représentée par le Prieur des mages dans la poésie de Hafiz, il me
semble nécessaire et légitime d'élargir notre regard sur ce personnage
mystérieux, en considérant nombre de vers qui, sans le mentionner,
"respirent son esprit".

Dans l'un des vers cités, Hafiz fait mention du vagabond (rind) en
tant qu'adhérent du Prieur des mages. Or, ces vagabonds figuraient
dans les quatrains de 'Umar Khayyâm, dont l'influence qu'il eut sur
Hafiz est bien connue. Evidemment, ce ne sont pas de vrais vagabonds.
Au contraire, le terme de rind, désignant des criminels dans les

sources historiques, prend une autre valeur chez les poètes mystiques,
celle d'un sobriquet ironique du groupe auquel le moi lyrique appartient.
Je ne peux pas entrer dans cette matière que j'ai analysée ailleurs21.

Qu'il suffise de souligner que nous trouvons là un accent important
mis sur la notion de safâ, pureté ou candeur, notion qui ne se trouve
pas dans le Coran. Avec un jeu de mots hardi, Hafiz plaint même
l'absence de safâ dans les lieux saints de la Mecque, malgré le fait
qu'un de ces endroits s'appelle justement Safâ22. La candeur du rind
est opposée à l'hypocrisie des orthodoxes. Mais il y a plus: il y a un
lien entre le vin - et n'oublions pas qu'en Islam, le vin est prohibé et
que l'infraction de cette interdiction, comptant parmi les grands
péchés, est sévèrement punie (par 80 coups de fouet) - il y a donc
chez Hafiz un lien entre vin et non-violence proclamée par exemple
dans ce vers, dont l'actualité est poignante:

21 Cf. mon article "The Pious Rogue, A Study in the Meaning of qalandar and rend
in the Poetry of Muhammad Iqbal", dans Edebiyat, 4, 1979, 43-64.

22 Kh 82,7; cf. "Ambiguity...", art. cit., 24.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 61

Que fait-il, si moi et toi, nous buvons quelques coupes?
Le vin est le sang des raisins, il n'est pas votre sang!2^

Hafiz confronte donc d'une manière ironique et allusive la violence
d'une religion qui verse le sang des hommes au nom de la loi, avec
l'acte anodin qu'est le versement du sang des raisins en buvant du vin.
Il ne me semble pas exagéré de dire qu'ici et ailleurs, Hafiz oppose
une éthique de la loi à une éthique de la conscience. L'aperçu se

trouve d'ailleurs déjà chez 'Umar Khayyâm, dont un quatrain dit à peu
près ceci: Dieu, n'a-t-il pas commandé de verser le sang de l'ennemi
de la religion, et le vin, n'est-il pas justement cet ennemi? Versons donc
son sang en le buvant!24 Quant à l'idée de la non-violence, Hafiz l'a

exprimée plusieurs fois, par exemple dans ce vers étonnant et

sympathique:

Je sais gré à mon bras de n'avoir pas le pouvoir de tourmenter les gens.
(Kh 318,5)

Est-ce que cette attitude de non-violence compte parmi les traits que
Hafiz aurait attribués au Prieur des mages? Nous ne pouvons pas le
démontrer, mais je n'en doute pas. Ce qui me confirme dans cette
opinion c'est, entre autres, un ghazal dont nous avons déjà cité les

vers où le Prieur apparaît en possession de la coupe magique. Car, ici,
Hafiz cite, comme d'autres figures de référence, Hallâdj et Jésus, deux

personnages, qui ont propagé leurs convictions pacifiquement et qui,
à la fin de leur vie, ont souffert la mort à laquelle ils furent condamnés

par les tribunaux de l'orthodoxie, soit juive soit musulmane, sans
résistance, en pleine confiance en Dieu et en leur victoire spirituelle.
Mais, il y a d'autres raisons pour soutenir ma thèse, et je vais les

développer dans la quatrième partie de mon exposé.

23 Kh 25,7.
24 A. F. von Schack, Strophen des Omar Chijam, Stuttgart et Berlin, s.d., no. 76; cf.

aussi The Ruha'iyat ofOmarKhayyam, Translated by Peter Avery & John Heath-
Stubbs, Penguin Books, 1981, No. 85.



62 I. Christoph Bürgel

IV

Il ne fait pas de doute que, selon le lexique de l'époque et encore de
nos jours, le Prieur des mages chez Hafiz désigne un Zoroastrien. Mais
est-ce que Hafiz a eu à l'esprit cette religion en parlant du pîr-i
mughârti Hafiz pouvait-il disposer d'une connaissance concrète du
Zoroastrisme ou Mazdéisme, la religion des Parses?

Certainement, parce que cette religion, bien que terriblement
décimée à travers les siècles par les persécutions musulmanes, existait
encore en Iran, comme elle y existe aujourd'hui25. Les deux grands
centres urbains du Zoroastrisme furent d'ailleurs les villes de Kirman
et de Yazd. N'est-il-pas remarquable que le seul voyage que Hafiz
aurait fait dans sa vie (bien qu'il ne soit pas vraiment prouvé) l'avait
conduit (outre Isfahan) à Yazd?26

Quoiqu'il en soit, il est clair que les idées répandues sur le
Zoroastrisme en Iran et en général dans le monde musulman de

l'époque, ne pouvaient rester inconnues de notre poète. Ces idées
étaient contradictoires27. D'une part, il y avait une tradition littéraire
persane remontant aux premiers poètes de cette langue, parmi lesquels
Daqîqî, dont nous avons déjà parlé plus haut. Ajoutons, que Firdawsî,
dans le Shâhnâme ou "Livre des Rois", accompli vers l'an 1000 de notre
ère, donne une image favorable de Zoroastre et de la religion fondée

par lui; il désigne les adhérents comme pâk-dîn, "de religion pure"; il
décrit celle-ci comme un monothéisme; il en dépeint les conséquences
politiques et culturelles avec les couleurs les plus brillantes.

Cependant, il faut dire que dans l'Iskandarnâme de Nizami (1141-
1209), ce grand représentant de l'épopée romantique en langue
persane, le poète nous montre un Alexandre qui, pendant ses conquêtes
de l'Iran, s'engage à détruire les temples de feu; et cela en accomplissant
l'ordre divin, en d'autres mots, le Zoroastrisme y apparaît comme

25 Cf. Morony, article "al-Madjûs", dans Encyclopaedia of Islam, Second Edition,
Leiden, Brill, 1960ff., V, 1110-1118.

26 Cf. G. M. Wickens, article "Häfiz", dans The Encyclopedia ofIslam, III, 56a.

27 Pour la suite cf. aussi mon article (sous presse), "Zoroastrism as Viewed in
Medieval Islamic Sources", où on trouvera plus de détails et toutes les références
bibliographiques.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 63

religion païenne, tout au contraire du Shâhnâme, où cette religion
apparaissait comme un monothéisme révélé.

L'image des Zoroastriens dans la conception populaire arabe était
souvent très négative, comme le montrent quelques histoires dans Les

Mille et Une Nuits, par exemple l'histoire du joaillier Hasan de Basra,
Zoroastrien et alchimiste méchant.

Cependant, il existe des exceptions surprenantes. L'exemple le

plus intéressant et extraordinaire se trouve dans un ouvrage arabe
intitulé al'Imtâ ' wal-mu 'ânasa, composé par le bel-esprit Abu Hayyân
al-Tawhîdî, actif au Xe siècle. Il raconte l'histoire d'un Juif et d'un
Zoroastrien faisant ensemble un voyage et s'entretenant sur leurs
religions respectives. Le Juif affirme que sa religion lui prescrit de
combattre, et même de tuer les adhérents d'autres religions, s'ils ne
sont pas prêts à adopter la religion juive. Le Zoroastrien, lui, explique
que sa religion l'exhorte à aimer tous les hommes indépendamment
de leur religion et de leur race. Dans le cours du récit, les convictions
des deux hommes sont mises à l'épreuve, et ils agissent, chacun selon
ce qu'il avait prétendu28. Le Juif apparaît donc ici comme représentant
d'une orthodoxie rigide, d'un légalisme, voire d'un fanatisme religieux,
tandis que le Zoroastrien représente la tolérance, donc ce que nous
nous sommes habitués à appeler l'humanisme.

Ce récit n'est d'ailleurs peut-être qu'une version amplifiée d'un
bref récit raconté par les Frères de Pureté, dans lequel un dialogue se

poursuit entre deux hommes récemment décédés, l'un sauvé (nâdjî)
et l'autre condamné (hâlik), récit qui, à son tour, rappelle la parabole
du Samaritain dans l'Evangile29.

Ajoutons que le récit, raconté par al-Tawhîdî, rappelle également
deux des sept contes dans les Haft Paikar de Nizami, le récit du lundi,
raconté par la princesse marocaine et dominé par l'opposition des
deux héros Bishr et Mâlîkhâ, l'un bon et l'autre méchant, et le récit du
jeudi, raconté par la princesse chinoise, avec l'opposition de Khair et
de Sharr, les héros dont les noms signifient "Bon" et "Méchant". Dans

28 Tawhîdî, al-Imtâ' wal-mu'ânasa, edd. Amin et Zain, Cairo, 1953, 11,157.

29 Rasâ 'il Ikhwân al-safâ ' wa-khillân al-wafâ \ Beirut, Dâr Sâdir, 1957, III, 312- 313;
Luc 10, 25-37.



64 J. Christoph Bürgel

tous ces récits l'un des deux héros représente un type de bonté

comprenant la non-violence30. Mais la seule version où le représentant
du principe humaniste est un Zoroastrien est celle d'al-Tawhîdî, tandis

que dans la version des Frères, les deux protagonistes sont des

musulmans, et dans les deux histoires de Nizami, le représentant du
Bien est un pieux croyant, soit chrétien, soit zoroastrien, soit musulman

(bien que, historiquement, l'Islam n'existât pas encore quand ces
récits furent racontés selon la chronologie du cadre; néanmoins, pour
Nizami et ses lecteurs musulmans, ces héros pouvaient être des

musulmans, surtout en vue de la doctrine coranique, selon laquelle
l'Islam a commencé avec Adam).

Dans toutes ces versions apparentées (à l'exception de celles de
Nizami où le héros négatif est méchant parce qu'il ne suit pas les

prescriptions de la religion) nous trouvons la même confrontation d'un
légaliste et d'un humaniste ou de deux conceptions opposées de la

religion. Or, c'est cette opposition qui domine la poésie de Hafiz.
Pour rendre justice au rôle joué par le Zoroastrisme chez Hafiz, il

faut encore se rappeler une autre tradition. C'est la tradition du
djâvîdân khirad, la sagesse éternelle, que l'on rencontre ici et là, au
Moyen Age, chez des savants musulmans érudits en philosophie et, en
plus, souvent de provenance persane. Qu'il suffise de mentionner
quelques grands représentants de cette idée, bien que leurs attitudes
soient loin d'être identiques. Il s'agit d'abord d'Ibn Miskawaih,
philosophe musulman du Xe siècle, et auteur d'un livre intitulé justement
Djâvîdân khirad ou, en arabe, al-Hikma al-khâlidaï1.

Selon Corbin, Ibn Miskawaih, "illustre ce type de philosophe
iranien d'ascendance mazdéene [son grand-père se serait converti du
Zoroastrisme à l'Islam, JCB], ayant un goût particulier pour l'étude des

moeurs et des civilisations, les sentences et les maximes de sagesse"32.

30 Nizami, Haft Paikar, ed. Dastgirdi, 197-214; 267-292.
31 Cf. L. M. Axkoun, "Contribution à l'étude de l'humanisme arabe au IVe/Xe siède,

Miskawayh (320/325-421)-(932/936-1030). Philosophe et historien", Etudes
musulmanes,, XII, 1970. R. Walzer, "Some Aspects of Miskawaih's Tahdhïb al-Akhläq",
dans Greek into Arabic. Essays on Islamic Philosophy, Oxford (Oriental Studies,
I), 1963, 220-235.

32 H. Corbin, Histoire de la philosophie islamique, Paris, Gallimard, 1964, 245.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 65

Quant au livre mentionné, Corbin écrit: "Une tradition légendaire s'y
rattache. Un traité de ce nom aurait été composé par le roi Hûshang,
un des rois légendaires de l'arché-histoire iranienne, ou par quelque
sage de son temps. C'est cet ouvrage qui, redécouvert à l'époque du
khalife abbasside al-Ma'mûn (r. 813-33), aurait été partiellement traduit
en arabe par Hasan ibn Sahl Nawbakhtî. A son tour, Maskûyeh [=Ibn
Miskawaih] remanie et amplifie l'ouvrage arabe, et en donne d'autre

part une version en persan"33.
L'idée est que chaque peuple, chaque nation a apporté sa

contribution à la sagesse humaine. Il s'agit donc d'un concept tout à

fait séculier, où la sagesse ne dépend pas, comme dans le Coran et
dans les traditions monothéistes, de la révélation prophétique, mais de
la raison humaine.

La sagesse éternelle est aussi un mot-clé pour les Frères de la

pureté. L'élément cosmopolite, qui n'est qu'un autre aspect de la

tolérance, se manifeste surtout à la fin du récit incorporé dans cette
encyclopédie et connu sous le titre "Les hommes et les animaux
devant le roi des djinnsf'34. Après une dispute longue et acharnée sur
les vertus et les vices prétendus des hommes et des animaux, un
homme apparaît qui représente l'homme idéal et dont tous ceux qui
prétendent à la supériorité sur les animaux devraient suivre l'exemple.
Le texte le décrit comme suit:

Puis se leva le savant parfait parmi eux, de provenance persane et de religion
arabe, dans lequel se trouvait l'expérience hébraïque, le comportement chrétien,
l'ascèse syrienne, la science grecque, la sagesse indienne, la pratique soufie,
d'un caractère royal et doué d'intuition et de compréhension divines35.

33 H. Corbin, ibid., 246.

34 Traduction allemande: Mensch und Tier vor dem König der Dschinnen. Aus den

Schriften der Lauteren Brüder von Basra. Aus dem Arabischen übersetzt, mit
einer Einleitung und mit Anmerkungen herausgegeben von A. Giese, Hamburg
(Philosophische Bibliothek, 433),1990. Traduction anglaise: The Case of the
Animals versus Man before the King of theJinn. A Tenth-century Ecological Fable

of the Pure Brethren ofBasra. Translated from the Arabic with introduction and

commentary by L.E. Goodman, Boston, 1979.

35 Rasâ'ilIkhwân al-safâ\ II, 376.



66 ]. Christoph Bürgel

Cette description pourrait se référer à un autre grand savant iranien,
qui va reprendre et faire revivre la tradition de la sagesse éternelle,
bien que dans un contexte nouveau. Il s'agit de Yahyâ as-Suhrawardî,
le fondateur de la gnose iranienne ou "sagesse de l'illumination", et

qui était connu comme Suhrawardî al-maqtûl ("le Tué"), parce qu'il fut
victime de la haine des orthodoxes, qui l'accusèrent d'hérésie et le

supplicièrent en 1195, lorsqu'il n'avait que 36 ans.
Suhrawardî écrit dans l'introduction de son grand ouvrage Hikmat

al-ishrâq ou "La sagesse de l'illumination" - et il le répète dans deux
de ses quinze traités36 -, qu'il veut ressusciter et ranimer la sagesse des
anciens Grecs ainsi que celle des anciens Perses, surtout leur sagesse
de lumière37. Bien qu'il ne mentionne pas le nom de Zoroastre, il ne
fait pas de doute qu'il y ait pensé. Ce nom se trouve d'ailleurs
expressément dans un commentaire de la "Sagesse" composé par le
savant iranien Qutbuddîn Shîrâzî au XIIIe siècle, un des grands
penseurs musulmans de ce siècle. Qutbuddîn, parlant de l'élite des

Sages de la Perse, y mentionne entre autres Zardusht38. Ce même
auteur cite un hadîth (mot attribué à Muhammad) qui dit: "La science
serait-elle suspendue aux Pléiades, il y aurait des hommes de Perse

pour y atteindre". La tradition concernant Zoroastre a laissé ses traces
dans une immense épopée mystique iranienne du XIXe siècle, intitulée
Kanz al-asrâr ("Trésor des mystères"), dont Corbin fait mention dans
son grand ouvrage En Islam iranien. Corbin y a découvert un chapitre
sur le Zoroastrisme, où Zoroastre est présenté comme prophète
d'amour. Au livre XII on lit ceci:

Indication concernant le Temple du Feu, lequel ne fut rien d'autre qu'une forme
de l'Amour dominateur, exclusif et consumant de l'Etre divin. A cet Amour,
Zoroastre donna forme visible et lui érigea l'autel du Feu. C'est pourquoi l'on a

36 Kitâh Hayâkil an-nûr ("Livre des temples de lumière") et Kitâb al-alwâh al-
'Imâdîya ("Livre des tableaux pour 'Imâd ad-Dîn"), les deux textes sont traduits
dans L'ange empourpré, l'ouvrage de Corbin, cité à la note 38.

37 Hikmat al-ishrâq, cf. la note suivante.
38 Cf. H. Corbin, En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques, Paris,

Gallimard, 1971, II: Sohravardî et les Platoniciens de Perse, 52; Shihâboddîn
Yahyâ SohravardîShaykh al-ishrâq. L'ange empourpré. Quinze traités et récits
mystiques traduits du persan et de l'arabe par H. Corbin, Paris, Fayard (Documents
spirituels, 14), 1976, 71.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 67

entendu de la bouche du prophète, prince des Arabes et des Persans, ce hadîth:
Ne tenez jamais de propos irrévérencieux contre Zoroastre, car Zoroastre fut en
Iran un envoyé du Seigneur très aimant^.

L'idée sonne comme un commentaire du vers suivant de Hafiz, que
nous avons déjà mentionné plus haut:

On m'estime dans le couvent des mages, parce que j'ai dans ma poitrine un feu,
qui ne s'éteint pas.

(Kh 26,8)

Il ne subsiste donc aucun doute que la figure du pîr-i mughân de
Hafiz s'insère dans une longue tradition spirituelle en Iran, pour
laquelle le Zoroastrisme fonctionne comme symbole, comme le chiffre
d'une religion d'amour, invitant à la tolérance et à la non-violence. Les

vers de Hafiz où il parle de sa religion s'y ajoutent sans problème et

également ceux où il proclame sa tolérance. Et il ne le fait vraiment
que dans très peu de vers, d'une manière ravissante, où il parle de
l'universalisme et donc du "sans-frontière" de l'amour en matière
linguistique, c'est-à-dire ethnique, ainsi qu'en matière religieuse:

Dans ce commerce le turc et l'arabe sont égaux:
Expose l'histoire de l'amour dans la langue que tu connais!

(KH 467 u)

Tout le monde cherche l'Ami. Ivre ou sobre tous le préfèrent.
L'Amour est partout: à l'église, à la mosquée, il est aimé.

(KH 78,3 Monteil p. 79)

Hafiz ne pouvait certainement pas savoir que ce fut justement le
Zoroastrisme qui a - et cela, pour autant que nous le sachions, pour la

première fois dans l'histoire - inspiré aux dirigeants d'un empire
mondial, les Achéménides, une politique de tolérance envers les

peuples subjugués40. Hafiz ne connaissait peut-être même pas les

oeuvres de Suhrawardî. Au moins, aucune trace directe dans le divan

39 En Islam iranien, II, 378/79.
40 Cf. W. Hinz, Darius und die Perser; Baden-Baden, 1976, I, 228; W. Knauth, Das

altiranische Fürstenideal von Xenophon his Ferdousi, Wiesbaden, 1975, 46; H. S.

Nyberg, "Das Reich der Achämeniden", dans HistoriaMundi, III, Bern-München,
1954, 67; R. Frye, The Heritage ofPersia, New York, 1963, 82.



68 J. Christoph Bürgel

de Hafiz n'en témoigne. Mais cela ne prouve rien, car on chercherait

en vain un indice de sa connaissance de Persépolis, bien qu'il ne pût
l'ignorer, étant donné la proximité de ces mines de la ville de Shiraz,
où il passa sa vie. En tout cas, ce que Hafiz connaissait certainement,
c'est la tradition concernant Zoroastre que nous venons d'esquisser.

C'est donc une erreur que de voir dans le pîr-i mughân seulement
le cabaretier d'une taverne, erreur commise par quelques imitateurs
allemands comme Daumer et Bethge, alors que Goethe l'a toujours
évitée. La couche bachique et érotique de la poésie de Hafiz n'est que
la surface, déjà provocante, hors la loi, sous laquelle se cache l'hérésie

propre: la religion hétérodoxe, la religion d'amour au nom d'un
prophète non reconnu comme tel par l'Islam officiel41.

Hafiz n'a jamais prétendu être un prophète. Tout au contraire, il se

présente comme le disciple dévoué du Prieur des mages. D'autre part,
il a clairement prévu son rôle comme un quasi prophète dans tout le
monde persophone42.

Avant de revenir à Goethe, j'aimerais faire une brève remarque sur
la modernité de Hafiz. Car n'est-ce pas moderne que de renoncer à

proposer une vue univoque du monde, et, ce qui l'est plus encore, de

propager une société ouverte fondée sur un libéralisme relativement
illimité? Apparemment, Hafiz avait compris que la condition de la
tolérance est le relativisme. Cependant, il ne donne pas ce nom à son
principe, il lui donne le nom d'amour. La société multiculturelle
envisagée par notre poète a existé en Islam au moins dans quelques
grandes villes. Mais peut-elle fonctionner sans le principe de l'amour,
sans une dimension métaphysique, ou est-elle condamnée à être de

plus en plus victime de cette corruption, que les adversaires de Hafiz
lui ont reprochée de propager dès le début?

Quoi qu'il en soit, Hafiz, tout en étant, autant pour ses critiques
que pour ses disciples hédonistes, un grand buveur, voire un ivrogne,
et voltigeant d'un bel éphèbe à l'autre, est devenu, pour ses adeptes
persans, le grand sage et le saint qui leur prédit l'avenir, leur donne le
conseil désiré pour prendre une décision nécessaire, pour faire un

41 Cf. mon chapitre "Verstand und Liebe", dans Drei Hafis-Studien, cit.
42 Cf. mon article "Le poète et la poésie dans l'oeuvre de Hâfez", dans Convegno

internazionale..., cit.



Hafiz, Zarathustra, Goethe - Intuition, influence, intertextualité 69

choix difficile. En d'autres mots, Hafiz est devenu pour eux le Prieur
des mages, qui résout pour eux toute énigme et leur apprend l'amour
de l'ami partout où il se déclare.

Ce n'est donc pas par hasard que Hafiz a exercé une telle
fascination sur Goethe. Ce dernier ne l'aurait pas considéré comme
son jumeau, ni ne l'aurait honoré de l'épithète "saint" ("heiliger
Hafis"), s'il n'avait pas, par intuition, senti le secret profond caché sous
la surface oscillante des mots gracieux de ce poète. L'intuition l'a aidé
encore plus dans sa compréhension du Zoroastrisme, malgré le fait,
que, à l'époque, le gathas, c'est-à-dire les paroles authentiques de
Zoroastre, n'étaient pas encore accessibles hors de l'Iran. Goethe ne
connaissait que le Zend-Avesta traduit par F. Kleuker (Riga 1776-
1781)43. Etonnamment, c'est la notion de pureté, "Reinheit", que
Goethe a mise en relief en traçant l'image du Zoroastrisme dans le
long poème "Vermächtnis altpersischen Glaubens" figurant dans le
West-östlicher Divan. En d'autres mots, il a réussi a trouvé un mot-clé

pour lier l'essentiel du Zoroastrisme avec l'essentiel de la poésie de
Hafiz, ainsi que de la pensée de tous ceux qui, soit avant Hafiz soit
après lui, se sentaient comme des "frères de la pureté". La notion de
"Reinheit" joue le rôle d'un "Leitmotiv" dans le West-östlicher Divan44,
ce miracle de spiritualité cosmopolite né d'une symbiose heureuse
d'influence et d'intuition - intuition sans pareille! - dont le résultat se

prête et se soustrait en même temps aux recherches de l'intertextualité.
Concluons nos considérations avec ces beaux vers de Goethe qui

révèlent une compréhension adéquate du jumeau de Shiraz et incluent,
sans le nommer, aussi son Prieur, le prophète Zarathustra, qui fut
également un grand poète45:

So, Hafis, mag dein holder Sang,
Dein heiliges Exempel,
Uns führen bei der Gläser Klang
Zu unsres Schöpfers Tempel.

("Erschaffen und Beleben", Buch des Sängers)

43 "Unbegrenzt", Buch Hafis.
44 Cf. mon article "Wie du zu lieben und zu trinken", dans Drei Hafis-Studien, cit.,

spéc. 13 t f.

45 F. Altheim, "Zarathustra", dans Schlerath, I.e., 172; 189f.



70 J. Christoph Bürgel

Abstract

The aim of my paper is to show that the intrinsic message of the poetry of Hafiz is to
be sought for in the few verses dealing with the pîr-i mughân, the Prior of the
Magians, a clear reference to Zoroastrism and probably even to Zoroaster/Zarathustra
himself. Along with deprecatory judgements of this religion some Muslim scholars
such as al-Suhrawardî, held it in high esteem; one Arabic author of the tenth century
even saw it as a religion of tolerance and humanism as opposed to the Jewish religion.
I suggest that the notion of safâ, "purity (of the heart)", so dear to Hafiz, stands for all
he praises as qualities of the pîr-i mughân. On the other hand it is a notion of central
importance already to the Brethren of Purity (Ikhwân al-Safâ'), a group of philosophers
in the tenth century, whose Epistles became most influential in the following
centuries, and who propagated the same idea of religious tolerance as did Zoraster
and Hafiz. Finally, I believe that this idea is echoed in Goethe's notion of "rein",
"Reinheit" which is a "Leitmotiv" of his West-östlicher Divan.


	Hafiz, Zarathustra, Goethe - intuition, influence, intertextualité

