Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1997)
Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =

Intertextualitat : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Hafiz, Zarathustra, Goethe - intuition, influence, intertextualité
Autor: Birgel, J. Christoph
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

J. Christoph Biirgel

Hafiz, Zarathustra, Goethe —
Intuition, influence, intertextualité

Il aurait été tres facile de choisir un ou plusieurs ghazals de Hafiz et de
montrer comment le poete a puisé un vers chez Umar Khayyam, un
autre chez Sa’di ou chez d’autres poétes moins connus et les a
introduits, avec des modifications souvent ingénieuses et toujours
caractéristiques, dans sa poésie. Une telle étude n’aurait été que la
répétition de choses déja faites et n’aurait mené qu’a des résultats en
principe connus depuis longtemps. Je vais donc essayer une autre
approche. Tout en étant moins strictement philologique, cette approche
nous ouvrira des horizons plus larges qu’une simple comparaison avec
quelques prédécesseurs. Que cette approche ait néanmoins a faire
avec le théme d’intertextualité, je le crois, et jespére vous en convaincre.

La religion dominante de I'Iran avant la conquéte musulmane de ce
pays était le Zoroastrisme. Zoroastre ou Zarathustra, qui selon quelques
chercheurs fut un contemporain des grands prophétes d’Israel!, tandis
que selon d’autres il aurait vécu déja dans le huitiéme ou le neuviéme
siecle av. J. Chr.?, enseigna le combat entre le Bien et le Mal, la
Lumiére et les Ténebres, Vohu Mana, le Bon Sens ou Bon Esprit, et
Ahriman, l'esprit du mal, combat auquel chaque individu doit participer
en se décidant pour 'un ou pour l'autre. Zarathustra lutta contre le
sacrifice du boeuf dont il dénonga la cruauté impliquée. Cette abolition
du sacrifice motivée par la miséricorde pour I'animal est le signe d’'une

1 W. Hinz, Zarathustra, Stuttgart, Kohlhammer, 1961.
2 Cf. B. Schlerath (Hrsg.), Zarathustra. Wege der Forschung, CLXIX, Darmstadt,
WBG, 1970.



52 J. Christoph Biirgel

attitude de non-violence et de tolérance typique du Zoroastrisme
original. Elle indique également I'effort de Zoroastre en vue de purifier
'image de Dieu des éléments mythiques®. C'est pourquoi on a pu dire
que le Zoroastrisme est “autant une philosophie intuitive qu'une reli-
gion”. Avec son “dualisme éthique” Zoroastre postule “la reconnais-
sance d'une signification morale du monde”. Bien que déformée dans
une religion formaliste et étatique sous les Sassanides, le message de
Zoroastre a gardé son attraction comme pouvoir moral, surtout pour
une couche limitée d’intellectuels persans, jusqu’a nos jours. Un de ces
intellectuels fasciné par la force morale du Zoroastrisme est apparem-
ment le grand poéte persan Hafiz, actif au XIV€® siécle de notre ére
dans la belle ville de Shiraz.

II

Hafiz compte parmi les poéetes les plus éminents de la littérature
persane, il figure au premier plan dans I'héritage littéraire du monde,
surtout grace a I'intérét, voire I'enthousiasme que le divan de Hafiz a
suscité chez le sexagénaire Goethe, comme en témoigne son West-
ostlicher Divan, dont les premiers poémes furent tous inspirés par
Hafiz et adressés A ce poéte: “An Hafis”. On peut se demander quels
furent les motifs derriére ce penchant extraordinaire que Goethe
manifesta pour son collégue persan dont le séparent autant I’espace et
le temps qu’une langue et une tradition poétique qui lui était inconnues
au début de cette rencontre. Quels sont le charme et la puissance
poétiques qui ont incité Goethe 4 se sentir provoqué a entrer en

F. Altheim, “Zarathustra”, dans Schlerath, 189.

H. Lommel, “War Zarathustra ein Bauer?”, dans Schlerath, 43.

K. Rudoph, “Zarathustra — Priester und Prophet”, dans Schlerath, 305.

Cf. mes articles “Goethe und Hafis”, dans J. C. B., Drei Hafis-Studien, Bern u.
Frankfurt a.M., P. Lang (Europ. Hochschulschriften I. Deutsche Literatur und
Germanistik, 113), 1975, 5-41; “Wie du zu lieben und zu trinken — Zum Hafis-
Verstindnis Goethes”, in A. Maler (Hrsg.), Finf Studien zum Werk, Bern u.
Frankfurt a.M, P. Lang (Kasseler Arbeiten zur Sprache und Literatur, 15), 1983,
115-141; “Goethe et Hafez, quelques réflexions”, dans Logman, Annales des
Presses Universitaires d’Iran, 5, 1989, 87-104.

[ SRV =N



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 53

compétition avec ce poete si €loigné de lui; Goethe I'estime comme
son pareil, son parent d’esprit, voire son jumeau?

Und mag die ganze Welt versinken,

Hafis, mit dir, mit dir allein

Will ich wetteifern! Lust und Pein

Sei uns, den Zwillingen, gemein!

Wie du zu lieben und zu trinken,

Das soll mein Stolz, mein Leben sein.
(“Unbegrenzt”, Buch Hafis)

Il y a sans doute plus d'une raison. Par la suite, j'entends en proposer
une qui pourra peut-étre se révéler la plus importante. Pour appréhender
le probléme central de ce poéte, je me limite a évoquer 'ambiguité de
sa poésie, qui a conduit 2 bien des interprétations variées et contra-
dictoires’. Grice 4 Hammer-Purgstall, le premier traducteur du divan en
allemand, Goethe connaissait les deux traditions herméneutiques prin-
cipales: I’école exotérique et I'école ésotérique, l'interprétation réaliste,
épicurienne ou hédoniste et l'interprétation mystique®. Dans le sillage
de Hammer-Purgstall, qui rallie Hafiz i la tradition d’Anacréon, de
Horace, Catulle, Tibulle et d'autres poétes antiques’, Goethe s’est
moqué de l'exégése mystique, flairant quelqu’insincérité dans ce
discours apparemment bachique et érotique, mais o, selon la prétention
des interpretes mystiques, le vin ne signifie pas la boisson enivrante,
mais la contemplation, et le bien-aimé ne signifie pas le bel éphébe, mais
le shaykb de l'ordre, le Prophéte Muhammad et finalement Dieu lui
méme. C’est dans ce sens que Goethe dit dans “Offenbar Geheimnis”:

Mystisch heifdest du ihnen,

Weil sie Nirrisches bei dir denken
Und ihren unlautern Wein

In deinem Namen verschenken.

7 Cf. mon article “Ambiguity. A Study in the Use of Religious Terminology in the
Poetry of Hafiz”, dans M. Gliinz/]. C. Birgel (edd.), Intoxication Earthy and
Heavenly. Seven Studlies on the Poet Hafiz of Shiraz, Swiss Asian Studies, Research
Studlies, 12, 1991, 7-39.

8 Mohammed Schemsed-din Hafis, Der Diwan. Aus dem Persischen zum ersten-
mal ganz tibersetzt von joseph von Hammer-Purgstall, Stuttgart u. Tubingen,
I+1I, 1812/13, Réimpr. Olms, 1973.

9 Cf. ses annotations aux ghazals traduits.



54 J. Christoph Blirgel

Bien sir, Goethe ne réprouvait pas 'ambiguité en soi. Au contraire,
dans le petit poéme “Wink”, qui suit “Offenbar Geheimnis”, il le
souligne:

Und doch haben sie recht, die ich schelte:
Denn dass ein Wort nicht einfach gelte,
Das miisste sich wohl von selbst verstehn.
Das Wort ist ein Ficher!

Friedrich Rickert, poéte fécond, orientaliste savant et traducteur
ingénieux de poésie orientale, a décrit cette ambiguité avec un jeu de
mots typique chez lui:

Hafis, wo er scheinet Ubersinnliches
nur zu reden, redet {iber Sinnliches;
oder redet er, wo tiber Sinnliches

er zu reden scheint, nur Ubersinnliches?
Sein Geheimnis ist uniibersinnlich,
denn sein Sinnliches ist ibersinnlich'?.

Goethe et Rickert ont donc déji transcendé la dichotomie traditonnelle
de 'exégese de Hafiz. Cependant, de nos jours, il n y a plus seulement
cette dichotomie. Entre temps, on a découvert la fonction panégyrique
dans sa poésie; plus d’une fois, I'aimé est une référence indubitable au
prince loué. Un iranisant soviétique a essay€, comme on pouvait s’y
attendre, de révéler le coté socio-révolutionnaire de Hafiz. Et la
critique de la société — plus exactement: de /'establisbmeni religieux —
constitue un autre élément de sa poésie. On peut déceler une couche
de références soit directe, soit métaphorique, visant la poésie comme
art du poéte, son role et son rang, ses effets, etc. A tous les vers ou
Hafiz parle ouvertement de lui-méme s’ajoutent alors les vers, ou le
vin (ou une autre image) signifie la poésie'.

Plus on lit cette poésie, plus on a I'impression de regarder dans un
miroir déformant par le moyen duquel I'auteur a voulu ébahir, confondre

10 Friedrich Riickert, Werke, Ausgewihlt und hrsg. von A. Schimmel, Frankfurt a.M.,
Insel, 1II, 30.

11 Cf. mon article “Le poete et la poésie dans I'oeuvre de Hifez”, dans Convegno
Internazionale sulla poesia di Hafez (Roma, 30-31 marzo 1976), Roma, Accademia
Nazionale dei Lincei, Fondazione Leone Caetani, 1978, 73-98.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 55

le lecteur, en camouflant intentionnellement tout sens univoque. Ne
dit-il pas par exemple:

Le vin de deux ans et I'aimé de quatorze ans, —
Autant me suffit de compagnie avec petit et grand.
(Kh 251,912

Mais n’a-t-il pas également dit:

Le sanctuaire de I'amour est beaucoup plus élevé que le royaume de la raison.
Ne baise son seuil que celui qui porte son Ame dans sa manche [= est prét a mourir].
(Kh 117,2)

L’ambiguité de cette poésie a inspiré un iranisant polonais a soutenir
que l'épithete connue de Hafiz lisdn al-ghayb, “langue du monde
invisible”, une référence a son inspiration gnostique ou mystique,
signifierait, en vérité, “la langue du néant”13,

Mais alors comment se fait-il que ce poete équivoque ait tenu, tres
tot aprés sa mort et jusqu’a présent, le role d'un quasi prophéte, dont
la poésie, pour la grande majorité des Persans, remplace presque le
Coran, dans la mesure ou celle-ci dépasse I'importance pratique dans
la vie quotidienne, puisqu’on l'utilise comme livre d’augure dans
chaque situation de la vie, avant chaque décision importante.

D’autre part, ce méme poete a, toujours et des son vivant,
provoqueé la critique la plus sévere de la part de quelques orthodoxes
rigides, qui l'ont accusé d’hérésie. Dans notre siecle, M. Igbal, un
penseur et poete musulman réformiste de I'Inde de renom mondial,
ainsi qu’'un penseur séculier athée d'Iran, A. Kasrawi, ont dénoncé
I'influence corruptrice, voire destructrice que la poésie de Hafiz
exercerait sur la morale publique!4.

Cependant, l'interprétation officielle dans I'Iran contemporain est
celle connue comme gnostique, interprétation qui élimine tout sens
ambigu de cette poésie, 'épure de tout élément hérétique.

12 Le sigle Kh se référe 4 I'édition critique de P. N. Khanlari, Téhéran, 1359/1981.

13 W. Skalmowski, “The Meaning of the Persian Ghazal”, dans Orientalia Lovanensia
Periodica, 18, 1987, 141-162.

14 Cf. mon article “Die griechische Ziege und das Schaf von Schiras. Bemerkungen
zu Gedanken Muhammad Igbals ber Plato und Hafis”, dans Studien zur
Geschichte und Kultur des Vorderen Orients, éd. R. Roemer et A. Noth, Leiden,
Brill, 1981, 12-27.



56 J. Christoph Biirgel

On pourrait donc parler de I'appropriation musulmane (shiite)
d’'une poésie qui, sous une apparence mi-bachique, mi-mystique, con-
tient une couche qu’on est tenté de qualifier d’hétérodoxe, méme si
cette hétérodoxie reste a définir avec plus d’exactitude.

II1

Ce qui se laisse clairement repérer, c’est 'usage ironique, subversif de
termes islamiques dans le Divdn. D’abord, les représentants officiels
de lestablisbment religieux, le mufii (interprete autorisé de la loi
musulmane), le wa ‘iz (précheur), le gddi (juge), zdhid (ascete) appa-
raissent comme des figures douteuses, hypocrites, manquant de sincérité,
aussi sont-ils critiqués, raillés par notre poéte a toute occasion.

Le plus étonnant est que les éléments fondamentaux du rite
musulman, I'ablution, le tapis de priére, la gibla (direction de la Ka‘ba,
vers laquelle on regarde pendant la priére), le pélerinage, I'ibrdm
(vétement spécial obligatoire pendant les cérémonies du pélerinage),
la Ka‘ba elle-méme et le tawdyf, la procession autour d’elle, sont mis en
question, ironisés, réévalués par des vers que jai analysés dans
plusieurs de mes articles: ainsi, Hafiz se moque du tapis de priére:

Au quartier des marchands de vin on ne le troque contre une seule coupe, —
Bravo, tapis de piété, tu ne vaux pas méme un gobelet! i
(147,2, cf. Monteil p. 135)%.

Ou encore le vers le plus provocant de tous, dans lequel le “Prieur des
mages” fait son apparition dans le premier ghazal méme de Hafiz, la
ou l'on s’attendrait a lire le nom du prophéete Muhammad:

Colore le tapis de priére de vin, lorsque le Prieur des mages te le dit!
Que le pélerin ne soit pas ignorant des rites et coutumes de la voie!

15 Jai utilisé, autant que possible, la belle anthologie Hdfez Shirdzi, L'amour,
lamant, I'aimé, Cent ballades du Divdn choisies, traduites du persan et présentées
par Vincent Mansour Monteil, Paris, Sindbad/Unesco, 1989. Une simple référence
(sigle Monteil) a ce livre signifie que je cite cette traduction, “cf.” que je l'ai
modifiée, aucune référence, que le vers cité ne se trouve pas dans 'anthologie;
dans ces cas, il s'agit donc de ma propre traduction.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 57

Hafiz crée donc une ambiguité déstabilisant la sécurité de la foi,
jusque dans son usage des mots Islam et Coran, et — ce qui me semble
le plus étonnant — le nom de Muhammad, trés présent dans les divans
de Sa’'di, ‘Attar, RGmi, y est pratiquement absent.

N’y a-t-il deés lors aucun facteur univoque, aucun dénominateur
compréhensif, aucune valeur consistante et digne de confiance, ni
ironisée, ni mise en doute par l'auteur?

Si, ce dénominateur existe dans la figure du Prieur des mages. La
référence au Zoroastrisme, dans le sens direct ou métaphorique, n’est
pas bien sir une invention de Hafiz. Nous la trouvons déji chez
quelques poétes iraniens avant lui. On se rappelle le fameux quatrain
de Daqiql au X°® siecle, un des premiers poetes persans, chez qui le
nom de Zoroastre n’a apparemment pas encore une signification
mystique ou gnostique, mais indique simplement 'appartenance de
I'auteur a cette religion:

Dagqiqi a choisi quatre valeurs

de toutes les choses de ce monde:

les lévres couleur rubis, le chant de la harpe,
le vin sanguin et la religion de Zoroastrel0,

On peut également penser a des vers de Sanid’l, mort en 1141, comme
le suivant:

La religion de Zoroastre et la régle des qalandars [derviches de comportement
provocant]
devraient de temps en temps servir de provisions de voyage a l'amant!’.

Chez Hafiz, le nom de Zoroastre n’apparait pas, sauf une fois dans
'adjectif zardushti dans le beau vers:

Ressuscite la religion et le rite de Zoroastre dans le jardin,
maintenant que la tulipe a allumé le feu de Nimrud.
(Kh 198,8)

16 Safa, Tarikh-i Adabiydt dar Irdn, Téhéran, 1965, 1, 409.

17 Divdn-i Sand’i, ed. Razawi, No. 6; pour galandar, cf. F. Meier, “Abu Sa’id-i Aba
I-Hayr (357-440/967-1049). Wirklichkeit und Legende”, Acta Iranica, troisiéme
série, textes et mémoires, IV, Leiden, Brill, 1976, 494-516.



58 J. Christoph Biirgel

En revanche, il parle du pir-i mughdn, “Prieur des mages”, ce qui, a
mon avis, est une référence ou a4 Zoroastre lui-méme, ou au prieur
d’un cloitre zoroastrien, c’est-a-dire un personnage, soit réel, soit fictif,
représentant cette religion. En tout cas, c’est cette figure qui forme le
mot-clé secret du divan de Hafiz et il n’existe, 4 ma connaissance,
aucun autre divan persan avant Hafiz ou le Prieur des mages aurait
une importance comparable (je ne connais pas bien la poésie apres
lui, mais j'ai I'impression que, 1a aussi, on chercherait en vain un pareil
phénomeéne).

Or, que traduit cette figure dans la poésie de Hafiz? Pour
linterprétation non-mystique, le pir-i mughdn signifie en fait le prieur
d’un cloitre zoroastrien, mais exclusivement dans le role de cabaretier
— Hammer-Purgstall traduit toujours “der (alte) Wirt” — car, a I'époque,
on avait un acces facile au vin prohibé et aux beaux échansons qui le
servaient justement dans les cloitres des chrétiens et des zoroastriens.
Pour linterprétation gnostique il désigne “le maitre de la voie”
(mystique)'®,

Quoi qu’il en soit, si I'on étudie les vers de Hafiz, ou le pir-i
mughdn est mentionné, il est tout a fait clair, que le role de cette figure
transcende la sphére de la taverne, se situant dans le domaine de
I'intérieur.

Qu’est-ce que le pir-i mughdn de Hafiz enseigne, qu’est-ce qu’il
représente pour lui?’® Observons les vers ou il se déclare:

1. Hier, au Prieur des mages, je soumis cette question,
Pour qu'il me la déchiffrit, avec son intuition.
Je le vis rire de joie et, la Coupe dans la main,
Dans ce miroir il voyait le monde et le genre humain.
Quand le Sage te donna-t-il ce Graal-voyant-le-monde?
Le jour méme ou il créa la coupole d’émail ronde.

(Kh 136,3-5 = Monteil 121)

18 Cf.J. Nurbakhsh, “Sufi Symbolism”, The Nurbaksh Encyclopedia of Sufi Terminology
(Farhang-e Nurbakhsh), London, New York, Khanigahi-Nimatullahi Publications
(s. d), III, 218.

19 Pour ce qui suit cf. aussi le chapitre pir-i mughdn dans le livre Maktab-i Héfiz ya
muqgaddeme bar Hdfiz-shindsi de M. Murtazawi, Téhéran, 1344/1966, 259f.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 59

2. Quand le chagrin dresse une embuscade dans un coin de ton coeur, le temple
du Prieur des mages suffit comme refuge.

(Kh 263,4)

3. Hafiz, la cour du Prieur des mages est un refuge de confiance/fidélité, lis les

lecons de I'amour chez lui et apprends-les de lui!
(Kh 398u)*°

4. Dans ce brouhaha, ol personne ne se soucie de I'autre,
j'ai recu la grice du Prieur des mages.
(Kh 324,6)

5. Je suis l'esclave du Prieur des mages, qui m’a délivré de 'ignorance. Tout ce
que notre prieur fait, est la pure sainteté (‘ain-i wildyab).
(Kh 154,4)

6. La porte du sens intérieur me fut ouverte le jour ou je me suis joint aux
habitants de I'abbaye du Prieur des mages.
(Kh 314,7)

Je suis le disciple du Prieur des mages. Ne t'efforce pas, o Shaikh! Pourquoi?
Parce que toi, tu as promis, mais lui, il a rempli.
(Kh 141,8)

7. Les chiteaux du Paradis sont accordés en récompense des bonnes oeuvres.

Pour nous, les mendiants, les vagabonds, le couvent des mages suffit.
(Kh 262,3)

8. Je suis celui qui, pour sa loge de derviche, a un coin d’auberge [plus exacte-
ment: de la taverne JCBJ. L'oraison du Prieur des mages est ma priere du matin.
(Kh 54,1 = Monteil 65)

9. On m'estime dans le couvent des mages, parce que jai dans ma poitrine un
feu qui ne s'éteindra pas.
(Kh 26,8)

10. J'ai un fetva du Prieur des mages et c’est une parole ancienne:
Le vin est interdit partout ot le compagnon de la coupe n’est pas I'ami.
(Kh 360,1)

20 Jutilise le sigle u pour indiquer le dernier vers d'un ghazal.



60 J. Christoph Biirgel

Le Prieur des mages apparait donc un peu comme un gourou, un
maitre d’initiation; son couvent, sa cour, sont un abri contre les
vicissitudes de la vie; il remplit ses promesses; il ouvre la porte au sens
caché des choses. Il délivre de 'ignorance, ses ceuvres font de lui un
vrai saint, et il possede, deés le début de la création, un exemplaire de
cette coupe magique, dans laquelle on regarde les secrets du monde.

En d’autres mots, Hafiz accorde au Prieur des mages ce dont on
attendrait l'attribution au Prophéte de I'Islam, dont le nom cependant
n'apparait pas dans le Divén.

Or, afin de nous rendre conscients de toute 1'étendue de l'idée
représentée par le Prieur des mages dans la poésie de Hafiz, il me
semble nécessaire et 1égitime d’élargir notre regard sur ce personnage
mystérieux, en considérant nombre de vers qui, sans le mentionner,
“respirent son esprit”.

Dans I'un des vers cités, Hafiz fait mention du vagabond (7ind) en
tant qu’adhérent du Prieur des mages. Or, ces vagabonds figuraient
dans les quatrains de ‘Umar Khayyam, dont l'influence qu’il eut sur
Hafiz est bien connue. Evidemment, ce ne sont pas de vrais vagabonds.
Au contraire, le terme de rind, désignant des criminels dans les
sources historiques, prend une autre valeur chez les poétes mystiques,
celle d’un sobriquet ironique du groupe auquel le moi lyrique appartient.
Je ne peux pas entrer dans cette matiére que j'ai analysée ailleurs?!.
Qu'il suffise de souligner que nous trouvons la un accent important
mis sur la notion de safd, pureté ou candeur, notion qui ne se trouve
pas dans le Coran. Avec un jeu de mots hardi, Hafiz plaint méme
I'absence de safd dans les lieux saints de la Mecque, malgré le fait
qu'un de ces endroits s'appelle justement Safd??. La candeur du rind
est opposée a 'hypocrisie des orthodoxes. Mais il y a plus: il y a un
lien entre le vin — et n’oublions pas qu’en Islam, le vin est prohibé et
que linfraction de cette interdiction, comptant parmi les grands
péchés, est séverement punie (par 80 coups de fouet) — il y a donc
chez Hafiz un lien entre vin et non-violence proclamée par exemple
dans ce vers, dont I'actualité est poignante:

21 Cf. mon article “The Pious Rogue, A Study in the Meaning of galandar and rend
in the Poetry of Muhammad Igbal”, dans Edebiyat, 4, 1979, 43-64.
22 Kh 82,7; cf. “Ambiguity...", art. cit., 24.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 61

Que fait-il, si moi et toi, nous buvons quelques coupes?
Le vin est le sang des raisins, il n'est pas votre sang!23

Hafiz confronte donc d'une maniére ironique et allusive la violence
d’une religion qui verse le sang des hommes au nom de la loi, avec
I'acte anodin qu’est le versement du sang des raisins en buvant du vin.
Il ne me semble pas exagéré de dire qu’ici et ailleurs, Hafiz oppose
une éthique de la loi a2 une éthique de la conscience. L’apercu se
trouve d’ailleurs déja chez ‘Umar Khayyam, dont un quatrain dit 4 peu
prés ceci: Dieu, n’a-t-il pas commandé de verser le sang de I'ennemi
de la religion, et le vin, n’est-il pas justement cet ennemi? Versons donc
son sang en le buvant!* Quant a 'idée de la non-violence, Hafiz I'a
exprimée plusieurs fois, par exemple dans ce vers étonnant et
sympathique:

Je sais gré 2 mon bras de n’avoir pas le pouvoir de tourmenter les gens.
(Kh 318,5)

Est-ce que cette attitude de non-violence compte parmi les traits que
Hafiz aurait attribués au Prieur des mages? Nous ne pouvons pas le
démontrer, mais je n'en doute pas. Ce qui me confirme dans cette
opinion c’est, entre autres, un ghazal dont nous avons déja cité les
vers ou le Prieur apparait en possession de la coupe magique. Car, ici,
Hafiz cite, comme d’'autres figures de référence, Halladj et Jésus, deux
personnages, qui ont propagé leurs convictions pacifiquement et qui,
a la fin de leur vie, ont souffert la mort a laquelle ils furent condamnés
par les tribunaux de l'orthodoxie, soit juive soit musulmane, sans
résistance, en pleine confiance en Dieu et en leur victoire spirituelle.
Mais, il y a d’'autres raisons pour soutenir ma these, et je vais les
développer dans la quatrieme partie de mon exposé.

23 Kh 25,7

24 A.F. von Schack, Stropben des Omar Chijam, Stuttgart et Berlin, s.d., no. 76; cf.
aussi The Ruba’iyat of Omar Khayyam, Translated by Peter Avery & John Heath-
Stubbs, Penguin Books, 1981, No. 85.



62 J. Christoph Biirgel

IV

Il ne fait pas de doute que, selon le lexique de I'époque et encore de
nos jours, le Prieur des mages chez Hafiz désigne un Zoroastrien. Mais
est-ce que Hafiz a eu a lesprit cette religion en parlant du pir-i
mughdn? Hafiz pouvait-il disposer d'une connaissance concrete du
Zoroastrisme ou Mazdéisme, la religion des Parses?

Certainement, parce que cette religion, bien que terriblement
décimée a travers les siecles par les persécutions musulmanes, existait
encore en Iran, comme elle y existe aujourd’hui?®®. Les deux grands
centres urbains du Zoroastrisme furent d’ailleurs les villes de Kirman
et de Yazd. N'est-il-pas remarquable que le seul voyage que Hafiz
aurait fait dans sa vie (bien qu’il ne soit pas vraiment prouvé) l'avait
conduit (outre Isfahan) i Yazd??

Quoiqu’il en soit, il est clair que les idées répandues sur le
Zoroastrisme en Iran et en général dans le monde musulman de
I'époque, ne pouvaient rester inconnues de notre poete. Ces idées
étaient contradictoires?’. D’une part, il y avait une tradition littéraire
persane remontant aux premiers poétes de cette langue, parmi lesquels
Daqiqi, dont nous avons déja parlé plus haut. Ajoutons, que Firdawsi,
dans le Shahndme ou “Livre des Rois”, accompli vers I'an 1000 de notre
ére, donne une image favorable de Zoroastre et de la religion fondée
par lui; il désigne les adhérents comme pdk-din, “de religion pure”; il
décrit celle-ci comme un monothéisme; il en dépeint les conséquences
politiques et culturelles avec les couleurs les plus brillantes.

Cependant, il faut dire que dans I Iskandarndme de Nizami (1141-
1209), ce grand représentant de I'épopée romantique en langue
persane, le poéte nous montre un Alexandre qui, pendant ses conquétes
de I'Iran, s’engage a détruire les temples de feu; et cela en accomplissant
l'ordre divin, en d’autres mots, le Zoroastrisme y apparait comme

25 Cf. Morony, article “al-Madjis”, dans Encyclopaedia of Islam, Second Edition,
Leiden, Brill, 1960ff., V, 1110-1118.

26 Cf. G. M. Wickens, article “Hafiz", dans The Encyclopedia of Islam, 111, 56a.

27 Pour la suite cf. aussi mon article (sous presse), “Zoroastrism as Viewed in
Medieval Islamic Sources”, ot on trouvera plus de détails et toutes les références
bibliographiques.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 63

religion paienne, tout au contraire du Shdhndme, ou cette religion
apparaissait comme un monothéisme révélé.

L’'image des Zoroastriens dans la conception populaire arabe était
souvent treés négative, comme le montrent quelques histoires dans Les
Mille et Une Nuits, par exemple I'histoire du joaillier Hasan de Basra,
Zoroastrien et alchimiste méchant.

Cependant, il existe des exceptions surprenantes. L'exemple le
plus intéressant et extraordinaire se trouve dans un ouvrage arabe
intitulé al-Imtd‘ wal-mu'dnasa, composé par le bel-esprit Abu Hayyan
al-Tawhidi, actif au X¢ siécle. Il raconte l'histoire d’'un Juif et d’'un
Zoroastrien faisant ensemble un voyage et s'entretenant sur leurs
religions respectives. Le Juif affirme que sa religion lui prescrit de
combattre, et méme de tuer les adhérents d’autres religions, s’ils ne
sont pas préts a adopter la religion juive. Le Zoroastrien, lui, explique
que sa religion I'exhorte 4 aimer tous les hommes indépendamment
de leur religion et de leur race. Dans le cours du récit, les convictions
des deux hommes sont mises a I'épreuve, et ils agissent, chacun selon
ce qu’il avait prétendu?®. Le Juif apparait donc ici comme représentant
d’une orthodoxie rigide, d'un légalisme, voire d’'un fanatisme religieux,
tandis que le Zoroastrien représente la tolérance, donc ce que nous
nous sommes habitués a appeler '’humanisme.

Ce récit n'est d'ailleurs peut-étre qu'une version amplifiée d'un
bref récit raconté par les Freéres de Pureté, dans lequel un dialogue se
poursuit entre deux hommes récemment décédés, 'un sauvé (nddji)
et I'autre condamné (bdlik), récit qui, a son tour, rappelle la parabole
du Samaritain dans I'Evangile?.

Ajoutons que le récit, raconté par al-Tawhidi, rappelle également
deux des sept contes dans les Hayft Paikar de Nizami, le récit du lundi,
raconté par la princesse marocaine et dominé par 'opposition des
deux héros Bishr et Malikha, I'un bon et 'autre méchant, et le récit du
jeudi, raconté par la princesse chinoise, avec 'opposition de Khair et
de Sharr, les héros dont les noms signifient “Bon” et “Méchant”. Dans

28 Tawhidi, al-Imtd* wal-mu’'dnasa, edd. Amin et Zain, Cairo, 1953, 11,157.
29  Rasd’il Ikhwan al-safd’ wa-kbilldn al-wafd’, Beirut, Dar Sadir, 1957, III, 312- 313;
Luc 10, 25-37.



64 J. Christoph Biirgel

tous ces récits I'un des deux héros représente un type de bonté
comprenant la non-violence®. Mais la seule version ou le représentant
du principe humaniste est un Zoroastrien est celle d’al-Tawhidi, tandis
que dans la version des Freéres, les deux protagonistes sont des
musulmans, et dans les deux histoires de Nizami, le représentant du
Bien est un pieux croyant, soit chrétien, soit zoroastrien, soit musul-
man (bien que, historiquement, I'Islam n’existit pas encore quand ces
récits furent racontés selon la chronologie du cadre; néanmoins, pour
Nizami et ses lecteurs musulmans, ces héros pouvaient étre des
musulmans, surtout en vue de la doctrine coranique, selon laquelle
I'Islam a commencé avec Adam).

Dans toutes ces versions apparentées (a I'exception de celles de
Nizami ou le héros négatif est méchant parce qu’il ne suit pas les
prescriptions de la religion) nous trouvons la méme confrontation d'un
légaliste et d'un humaniste ou de deux conceptions opposées de la
religion. Or, c’est cette opposition qui domine la poésie de Hafiz.

Pour rendre justice au rdle joué par le Zoroastrisme chez Hafiz, il
faut encore se rappeler une autre tradition. C'est la tradition du
djaviddn kbirad, la sagesse éternelle, que I'on rencontre ici et 13, au
Moyen Age, chez des savants musulmans érudits en philosophie et, en
plus, souvent de provenance persane. Qu’il suffise de mentionner
quelques grands représentants de cette idée, bien que leurs attitudes
soient loin d’étre identiques. Il s’agit d’abord d’Ibn Miskawaih, philo-
sophe musulman du X¢ siécle, et auteur d'un livre intitulé justement
Djavidan kbirad ou, en arabe, al-Hikma al-kbdlida* .

Selon Corbin, Ibn Miskawaih, “illustre ce type de philosophe
iranien d’ascendance mazdéene [son grand-pére se serait converti du
Zoroastrisme a I'Islam, JCB], ayant un goft particulier pour I'’étude des
moeurs et des civilisations, les sentences et les maximes de sagesse”3?,

30 Nizami, Haft Paikar, ed. Dastgirdi, 197-214; 267-292.

31 Cf. L. M. Arkoun, “Contribution a I'étude de 'humanisme arabe au IV¢/X¢ siecle,
Miskawayh (320/325-421)-(932/936-1030). Philosophe et historien”, Etudes musul-
manes, X1, 1970. R. Walzer, “Some Aspects of Miskawaih’s Tahdhib al-Akhlaq”,
dans Greek into Arabic. Essays on Islamic Philosophy, Oxford (Oriental Studies,
D, 1963, 220-235.

32 H. Corbin, Histoire de la philosophie islamique, Paris, Gallimard, 1964, 245.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 65

Quant au livre mentionné, Corbin écrit: “Une tradition légendaire s’y
rattache. Un traité de ce nom aurait été composé par le roi Hlishang,
un des rois légendaires de I'arché-histoire iranienne, ou par quelque
sage de son temps. C'est cet ouvrage qui, redécouvert a I'époque du
khalife abbasside al-Ma’'miin (r. 813-33), aurait été partiellement traduit
en arabe par Hasan ibn Sahl Nawbakhti. A son tour, Maskiyeh [=Ibn
Miskawaih] remanie et amplifie 'ouvrage arabe, et en donne d’autre
part une version en persan”3>.

L'idée est que chaque peuple, chaque nation a apporté sa
contribution 4 la sagesse humaine. Il s’agit donc d’'un concept tout a
fait séculier, ou la sagesse ne dépend pas, comme dans le Coran et
dans les traditions monothéistes, de la révélation prophétique, mais de
la raison humaine.

La sagesse éternelle est aussi un mot-clé pour les Freéres de la
pureté. L'élément cosmopolite, qui n’est qu'un autre aspect de la
tolérance, se manifeste surtout a la fin du récit incorporé dans cette
encyclopédie et connu sous le titre “Les hommes et les animaux
devant le roi des djinns’>*. Aprés une dispute longue et acharnée sur
les vertus et les vices prétendus des hommes et des animaux, un
homme apparait qui représente ’homme idéal et dont tous ceux qui
prétendent a la supériorité sur les animaux devraient suivre 'exemple.
Le texte le décrit comme suit:

Puis se leva le savant parfait parmi eux, de provenance persane et de religion
arabe, dans lequel se trouvait 'expérience hébraique, le comportement chrétien,
l'ascése syrienne, la science grecque, la sagesse indienne, la pratique soufie,

d'un caractére royal et doué d’'intuition et de compréhension divines 5,

33 H. Corbin, ibid., 246.

34 Traduction allemande: Mensch und Tier vor dem Koénig der Dschinnen. Aus den
Schriften der Lauteren Briider von Basra. Aus dem Arabischen Ubersetzt, mit
einer Einleitung und mit Anmerkungen herausgegeben von A. Giese, Hamburg
(Philosophische Bibliothek, 433),1990. Traduction anglaise: The Case of the
Animals versus Man before the King of the Jinn. A Tenth-century Ecological Fable
of the Pure Brethren of Basra. Translated from the Arabic with introduction and
commentary by L.E. Goodman, Boston, 1979.

35 Rasd’il Ikbwdn al-safd’, 11, 376.



66 J. Christoph Biirgel

Cette description pourrait se référer 2 un autre grand savant iranien,
qui va reprendre et faire revivre la tradition de la sagesse éternelle,
bien que dans un contexte nouveau. Il s’agit de Yahya as-Suhrawardj,
le fondateur de la gnose iranienne ou “sagesse de l'illumination”, et
qui était connu comme Suhrawardi al-maqtdl (“le Tué”), parce qu'il fut
victime de la haine des orthodoxes, qui I'accusérent d’hérésie et le
suppliciérent en 1195, lorsqu’il n’avait que 36 ans.

Suhrawardi écrit dans I'introduction de son grand ouvrage Hikmat
al-ishrdg ou “La sagesse de l'illumination” — et il le répéte dans deux
de ses quinze traités® —, qu’il veut ressusciter et ranimer la sagesse des
anciens Grecs ainsi que celle des anciens Perses, surtout leur sagesse
de lumiére¥. Bien qu’il ne mentionne pas le nom de Zoroastre, il ne
fait pas de doute qu’il y ait pensé. Ce nom se trouve d’ailleurs
expressément dans un commentaire de la “Sagesse” composé par le
savant iranien Qutbuddin Shirdzi au XIII® siecle, un des grands
penseurs musulmans de ce siécle. Qutbuddin, parlant de I'élite des
Sages de la Perse, y mentionne entre autres Zardusht®®. Ce méme
auteur cite un hadith (mot attribué a Muhammad) qui dit: “La science
serait-elle suspendue aux Pléiades, il y aurait des hommes de Perse
pour y atteindre”. La tradition concernant Zoroastre a laissé ses traces
dans une immense épopée mystique iranienne du XIX¢ siécle, intitulée
Kanz al-asrdr (“Trésor des mystéres”), dont Corbin fait mention dans
son grand ouvrage En Islam iranien. Corbin y a découvert un chapitre
sur le Zoroastrisme, ou Zoroastre est présent€é comme prophéte
d’amour. Au livre XII on lit ceci:

Indication concernant le Temple du Feu, lequel ne fut rien d’autre qu'une forme
de I'Amour dominateur, exclusif et consumant de I'Etre divin. A cet Amour,
Zoroastre donna forme visible et lui érigea I'autel du Feu. C’est pourquoi l'on a

36  Kitdb Haydkil an-niir (“Livre des temples de lumiére”) et Kitdb al-alwihb al-
‘Imddiya (“Livre des tableaux pour ‘Imad ad-Din"), les deux textes sont traduits
dans L'ange empourpré, 'ouvrage de Corbin, cité a la note 38.

37 Hikmat al-ishrdg; cf. 1a note suivante.

38 Cf. H. Corbin, En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques, Paris,
Gallimard, 1971, II: Sobravardi et les Platoniciens de Perse, 52; Shibdboddin
Yabyd Sobravardi Shaykb al-ishrdq. L'ange empourpré. Quinze traités et récits
mystiques traduits du persan et de I'arabe par H. Corbin, Paris, Fayard (Documents
spirituels, 14), 1976, 71.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 67

entendu de la bouche du prophéte, prince des Arabes et des Persans, ce hadith:
Ne tenez jamais de propos irréverencieux contre Zoroastre, car Zoroastre fut en
Iran un envoyé du Seigneur trés aimant>”.

L'idée sonne comme un commentaire du vers suivant de Hafiz, que
nous avons déja mentionné plus haut:

On m'estime dans le couvent des mages, parce que jai dans ma poitrine un feu,
qui ne s’éteint pas.
(Kh 26,8)

Il ne subsiste donc aucun doute que la figure du pir-i mughdn de
Hafiz s'insére dans une longue tradition spirituelle en Iran, pour
laquelle le Zoroastrisme fonctionne comme symbole, comme le chiffre
d’une religion d’amour, invitant 4 la tolérance et 4 la non-violence. Les
vers de Hafiz ou il parle de sa religion s’y ajoutent sans probléme et
également ceux ou il proclame sa tolérance. Et il ne le fait vraiment
que dans trés peu de vers, d'une mani€re ravissante, ou il parle de
'universalisme et donc du “sans-frontiere” de I'amour en matic¢re
linguistique, c’est-a-dire ethnique, ainsi qu'en matiere religieuse:

Dans ce commerce le turc et I'arabe sont égaux:
Expose I'histoire de I'amour dans la langue que tu connais!
(KH 467 u)

Tout le monde cherche I’Ami. Ivre ou sobre tous le préférent.
L’Amour est partout: a I'église, a la mosquée, il est aimé.
(KH 78,3 = Monteil p. 79)

Hafiz ne pouvait certainement pas savoir que ce fut justement le
Zoroastrisme qui a — et cela, pour autant que nous le sachions, pour la
premiere fois dans l'histoire — inspiré aux dirigeants d'un empire
mondial, les Achéménides, une politique de tolérance envers les
peuples subjuguési®. Hafiz ne connaissait peut-étre méme pas les
oeuvres de Suhrawardi. Au moins, aucune trace directe dans le divan

39  En Islam iranien, 11, 378/79.

40 Cf. W. Hinz, Darius und die Perser, Baden-Baden, 1976, 1, 228; W. Knauth, Das
altiranische Fiirstenideal von Xenophon bis Ferdousi, Wiesbaden, 1975, 46; H. S.
Nyberg, “Das Reich der Achimeniden”, dans Historia Mundj, 111, Bern-Miinchen,
1954, 67; R. Frye, The Heritage of Persia, New York, 1963, 82.



68 J. Christoph Biirgel

de Hafiz n’en témoigne. Mais cela ne prouve rien, car on chercherait
en vain un indice de sa connaissance de Persépolis, bien qu'il ne pit
I'ignorer, étant donné la proximité de ces ruines de la ville de Shiraz,
ou il passa sa vie. En tout cas, ce que Hafiz connaissait certainement,
c’est la tradition concernant Zoroastre que nous venons d’esquisser.

C’est donc une erreur que de voir dans le pir-i mughdn seulement
le cabaretier d’'une taverne, erreur commise par quelques imitateurs
allemands comme Daumer et Bethge, alors que Goethe I'a toujours
évitée. La couche bachique et érotique de la poésie de Hafiz n’est que
la surface, déja provocante, hors la loi, sous laquelle se cache I'hérésie
propre: la religion hétérodoxe, la religion d’amour au nom d'un
prophéte non reconnu comme tel par 'Islam officiel?!.

Hafiz n’a jamais prétendu étre un prophéte. Tout au contraire, il se
présente comme le disciple dévoué du Prieur des mages. D’autre part,
il a clairement prévu son role comme un quasi prophéte dans tout le
monde persophone??.,

Avant de revenir 4 Goethe, jaimerais faire une bréve remarque sur
la modernité de Hafiz. Car n’est-ce pas moderne que de renoncer 2a
proposer une vue univoque du monde, et, ce qui 'est plus encore, de
propager une société ouverte fondée sur un libéralisme relativement
illimité? Apparemment, Hafiz avait compris que la condition de la
tolérance est le relativisme. Cependant, il ne donne pas ce nom 4 son
principe, il lui donne le nom d’amour. La société multiculturelle
envisagée par notre poéte a existé en Islam au moins dans quelques
grandes villes. Mais peut-elle fonctionner sans le principe de 'amour,
sans une dimension métaphysique, ou est-elle condamnée a étre de
plus en plus victime de cette corruption, que les adversaires de Hafiz
lui ont reprochée de propager dés le début?

Quoi qu’il en soit, Hafiz, tout en étant, autant pour ses critiques
que pour ses disciples hédonistes, un grand buveur, voire un ivrogne,
et voltigeant d’'un bel éphébe a l'autre, est devenu, pour ses adeptes
persans, le grand sage et le saint qui leur prédit I'avenir, leur donne le
conseil désiré pour prendre une décision nécessaire, pour faire un

41 Cf. mon chapitre “Verstand und Liebe”, dans Drei Hafis-Studien, cit.
42 Cf. mon article “Le poéte et la poésie dans I'oeuvre de Hifez”, dans Convegno
internazionale. . ., cit.



Hafiz, Zarathustra, Goethe — Intuition, influence, intertextualité 69

choix difficile. En d’autres mots, Hafiz est devenu pour eux le Prieur
des mages, qui résout pour eux toute énigme et leur apprend 'amour
de 'ami partout ou il se déclare.

Ce n'est donc pas par hasard que Hafiz a exercé une telle
fascination sur Goethe. Ce dernier ne l'aurait pas considéré comme
son jumeau, ni ne laurait honoré de l'épithéte “saint” (“heiliger
Hafis”), s’il n’avait pas, par intuition, senti le secret profond caché sous
la surface oscillante des mots gracieux de ce poéte. L'intuition I'a aidé
encore plus dans sa compréhension du Zoroastrisme, malgré le fait,
que, 4 I'époque, le gathas, c’est-a-dire les paroles authentiques de
Zoroastre, n’étaient pas encore accessibles hors de I'Iran. Goethe ne
connaissait que le Zend-Avesta traduit par F. Kleuker (Riga 1776-
1781)%. Etonnamment, c’est la notion de pureté, “Reinheit”, que
Goethe a mise en relief en tracant I'image du Zoroastrisme dans le
long poéme “Vermichtnis altpersischen Glaubens” figurant dans le
West-dstlicher Divan. En d’autres mots, il a réussi a trouvé un mot-clé
pour lier I'essentiel du Zoroastrisme avec I'essentiel de la poésie de
Hafiz, ainsi que de la pensée de tous ceux qui, soit avant Hafiz soit
aprés lui, se sentaient comme des “fréres de la pureté”. La notion de
“Reinheit” joue le rdle d’'un “Leitmotiv” dans le West-Sstlicher Divan®?,
ce miracle de spiritualité cosmopolite né d'une symbiose heureuse
d’influence et d’intuition — intuition sans pareille! — dont le résultat se
préte et se soustrait en méme temps aux recherches de l'intertextualité.

Concluons nos considérations avec ces beaux vers de Goethe qui
révelent une compréhension adéquate du jumeau de Shiraz et incluent,
sans le nommer, aussi son Prieur, le prophéte Zarathustra, qui fut
également un grand poeéte®>:

So, Hafis, mag dein holder Sang,
Dein heiliges Exempel,
Uns fiihren bei der Gliser Klang
Zu unsres Schopfers Tempel.
(“Erschaffen und Beleben”, Buch des Sdngers)

43 “Unbegrenzt”, Buch Hafis.

44  Cf. mon article “Wie du zu lieben und zu trinken”, dans Drei Hafis-Studien, cit.,
spéc. 131f.

45 F. Altheim, “Zarathustra”, dans Schlerath, l.c., 172; 189f.



70 J. Christoph Biirgel

Abstract

The aim of my paper is to show that the intrinsic message of the poetry of Hafiz is to
be sought for in the few verses dealing with the pir-i mughdn, the Prior of the
Magians, a clear reference to Zoroastrism and probably even to Zoroaster/Zarathustra
himself. Along with deprecatory judgements of this religion some Muslim scholars
such as al-Suhrawardi, held it in high esteem; one Arabic author of the tenth century
even saw it as a religion of tolerance and humanism as opposed to the Jewish religion.
I suggest that the notion of safd, “purity (of the heart)”, so dear to Hafiz, stands for all
he praises as qualities of the p#r-i mughdn. On the other hand it is a notion of central
importance already to the Brethren of Purity (Zkbwdn al-Safd’), a group of philosophers
in the tenth century, whose Epistles became most influential in the following
centuries, and who propagated the same idea of religious tolerance as did Zoraster
and Hafiz. Finally, I believe that this idea is echoed in Goethe’s notion of “rein”,
“Reinheit” which is a “Leitmotiv” of his West-dstlicher Divan.



	Hafiz, Zarathustra, Goethe - intuition, influence, intertextualité

