
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1997)

Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =
Intertextualität : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Trakl im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin

Autor: Böschenstein, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Böschenstein

Trakl im simultanen Zwiegespräch
mit Rimbaud und Hölderlin

In einer Zeit (1910-1914), wo die europäische Lyrik sich mit Entschiedenheit

von einer Poetik der Nachahmung tradierter Muster löst, bietet
ein Vertreter der neuen Generation wie Trakl Beispiele eines Übermas-
ses an intertextuellen Beziehungen dar. Es könnte durchaus sein, dass
dieser quantitative Befund bereits ein Licht wirft auf die ungewöhnliche

Form, in der sich diese Intertextualität vollzieht. Nicht mehr von
gedanklichen, auch nicht mehr von thematischen Zusammenhängen
her wird eine Präsenz anderer Texte in einem solchen Text fassbar,
sondern von weit isolierteren Elementen aus: Einzelworte, kleinste
Wortgruppen, Bezeichnungen von Farben, von Tönen, syntaktische
Eigenheiten können zum Medium der Intertextualität werden, weil im
Massstab von einzelnen Verszeilen, höchstens von Strophen Gedichte,
wie ich sie hier vorlegen möchte, fortschreiten. Um der Anschaulichkeit

willen halte ich mich an geschlossene Gedichtbeispiele.
Fangen wir mit dem überschaubaren Kleinen Konzert an, einem

fünfstrophigen Gedicht von Ende 1911 oder Anfang 1912, das
Rimbaud und Hölderlin miteinander verbindet.

Kleines Konzert

Ein Rot, das traumhaft dich erschüttert -
Durch deine Hände scheint die Sonne.
Du fühlst dein Herz verrückt vor Wonne
Sich still zu einer Tat bereiten.

In Mittag strömen gelbe Felder.
Kaum hörst du noch der Grillen Singen,
Der Mäher hartes Sensenschwingen.
Einfältig schweigen goldene Wälder.

Im grünen Tempel glüht Verwesung.
Die Fische stehen still. Gotts Odem
Weckt sacht ein Saitenspiel im Brodem.

Aussätzigen winkt die Flut Genesung.



36 Bernhard Böschenstein

Geist Dädals schwebt in blauen Schatten,
Ein Duft von Milch in Haselzweigen.
Man hört noch lang den Lehrer geigen,
Im leeren Hof den Schrei der Ratten.

Im Krug an scheusslichen Tapeten
Blühn kühlere Violenfarben.
Im Hader dunkle Stimmen starben,
Narziss im Endakkord von Flöten1.

Schon die erste Zeile gibt strukturelle Hinweise: die Einzelfarbe tritt als
Wesenheit auf, deren thematische Dominanz zu Beginn des Gedichts
wie der ersten Strophe programmatischen Charakter hat.

Solche Verabsolutierungen des Einzelnen entsprechen dem Geist
der in diesem Gedicht praktizierten Intertextualität: sie gliedert Einzelnes

aus und erhebt es zu einer Wesenheit, die strukturbildende Kraft
gewinnt.

So ist das Rot tonangebend für die ganze erste Strophe, wie es
Gelb und Gold für die zweite, Grün für die dritte, Blau für die vierte,
Violett für die fünfte Strophe sein werden. Die Skala bezeichnet eine
genaue Sequenz: von der lebensvollsten, stärksten, vitalsten Farbe zur
dunkelsten, erloschensten, über genaue Zwischenstufen: Gelb als
Nachbar von Rot, Grün als Nachbar von Blau, Violett als Steigerung
des Blau in der Richtung von Nacht und Tod. Eine solche Abfolge von
Farben im Massstab der einzelnen Strophen haben wir bei Rimbaud im
Gedicht Voyelles, sogar z.T. dieselbe Reihenfolge, von Rot zu Grün zu
Violett. Da der deutsche Übersetzer Ammer, den Trakl wohl fast
ausschliesslich benutzt hat und den wir daher immer zitieren müssen2,
Rimbauds Violett in Blau verwandelt, könnte man die These wagen,
Trakl habe hier die Schlussstrophen als eine Mischung aus Rimbaud
und Ammer komponiert. Entsprechungen zwischen Rimbauds und
Trakls Gedicht gibt es beim Rot: "verrückt vor Wonne" ist eine Form

1 Georg Trakl, Werke, Entwürfe, Briefe, hrsg. von Hans-Georg Kemper und Frank
Rainer Max, Stuttgart, Philipp Reclam, 1984, S. 26f.

2 Vgl. dazu meinen Aufsatz "Wirkungen des französischen Symbolismus auf die
deutsche Lyrik der Jahrhundertwende", Studien zur Dichtung des Absoluten,
Zürich, Atlantis, 1968, S. 140-149-



TrakI im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 37

von "ivresses"3; die "grünen Meere" und "der Friede"4 strahlen auf den

"grünen Tümpel" und die Stille um die Fische bei Trakl aus. Wichtiger
scheint mir indes, dass Farben als Zeit angebende Uhrzeiger in der
Richtung von Mittag zu Mitternacht fungieren und die einzelnen
Strophen färben, bei beiden Dichtern.

Hat Rimbauds Gedicht abstrakt-programmatischen Charakter, füllt
sich bei Trakl jede Farb-Strophe mit individuelleren Bildern an, die
stets auch von einem akustischen Zustand oder Indiz mitbestimmt
werden: vom "Singen" der Grillen, vom "Saitenspiel", von der Geige
des Lehrers und dem "Schrei der Ratten", zuletzt von "dunklen
Stimmen" und einem "Endakkord von Flöten". Auch hier gibt es eine
Skala, die mit der Zeit fortrückt, eine Skala der Tonfarben, die vom
Hellen zum Dunklen übergeht, vom Ton, der sich in Schweigen
verwandelt, zum Erlöschen selber. Auch hier hat Rimbaud vorgearbeitet,

mit dem wirkungsvollen Horn seiner letzten Strophe, aber auch
mit den "bouts de concerts seigneuriaux"5, woraus Ammer sehr

ungenau "Endakkorde von Kammerkonzerten"6 gemacht hat, die Trakl
sogleich als Schluss übernahm. Bezeichnenderweise erscheint gerade
diese Formel in den Schlusszeilen von Trakls deutscher Rimbaud-
Ausgabe. Freilich, Rimbauds verlassene Sinnlichkeit bevölkert er mit
mythologischen Gestalten der Antike, die dem Tode angehören, "Geist
Dädals" und "Narziss", den ersten den "blauen Schatten", den zweiten
den Violenfarben zugesellend. Dieser Zug zur antiken Mythologie im
Zeichen des Todes hat mit Trakls Hölderlin-Vision zu tun. Trakl dichtet
den älteren Bruder zu einer mythischen Gestalt um, in die dessen

eigene Verse mit eingegangen sind. So gibt es für Trakl nicht nur "das
Saitenspiel [...] fern aus Gärten"7 von Brot und Wein, sondern auch
den "einsamen Mann", der es spielt, auch wenn er nicht genannt wird,

3 Arthur Rimbaud, Oeuvres complètes, Paris, Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade,
1954, S. 103.

4 Arthur Rimbaud, Leben und Dichtung, übertragen von K. L. Ammer, Leipzig,
Insel, 1921, S. 189.

5 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 187, Les Illuminations XIV: Les Ponts.
6 Arthur Rimbaud (wie Anm. 4), S. 241.

7 Friedrich Hölderlin, Gedichte, hrsg. von Paul Ernst, Jena und Leipzig, Eugen
Diederichs, 1905, S. 235. Diese Ausgabe, eine Auswahl mit mangelhaften Texten,
hat Trakl benutzt.



38 Bernhard Böschenstein

und die Wiedergeburt des antiken Dädalus nicht nur im Tübinger
Schreinermeister Zimmer am Neckar, sondern im alten Hölderlin
selbst, wobei "Dädalus Geist" jetzt von der geistigen Energie zum
Gespenst sich gewandelt hat.

Hölderlins Schlusszeile des Gedichts An Zimmern von 1825 lautet:

"Dädalus Geist und des Walds ist deiner"8. Trakl liebt diese

Lebendigtoten, die ihn umgeben, ihn spiegeln, ihm, wie hier, Meister
sind, wie es Hölderlin selber Zimmer gegenüber zum Ausdruck
gebracht hat. Dädalus und Hölderlin, der Dichter des Dädalus-Gedichts,
zu einem verschmolzen, das ergibt die Verbindung von antiker Grösse,
Kunst, Meisterschaft, Vaterschaft, Tod. Hölderlin war Trakls Vater, da

er selber sich Ikarus genannt hat.
So isoliert sind hier oft die Verse, dass selbst innerhalb einer

Strophe kaum ein Zusammenhang besteht: der geigende Lehrer, hat er
mit dem "Geist Dädals" etwas zu tun?

In Alchimie du Verbe folgt auf die Erinnerung an die Erfindung der
"Farben der Vokale"9 die Antiidylle "Loin des oiseaux [...]" vom
"Haselgesträuch" und "Heidekrug" - beide tauchen in Trakls Gedicht
wieder auf, aber atomisiert. Auch "Gotts Odem" stammt aus diesem
Gedicht Rimbauds: "Le vent de Dieu"; doch nicht vereisend, wie bei
Rimbaud, vielmehr sacht weckend, bringt er ferne Musik zum Klingen.
Erst nachdem das Signalwort "Verwesung" gefallen ist, verschwindet
die realistische Szenerie der beiden ersten Strophen und macht Visionen

Platz: Die erweckte Musik ist auch bei Hölderlin an ferne
Erinnerung geknüpft, "tönt fern", nachdem die Stadt still wurde, der
Markt ruht. Dieser Stillstand erst erlaubt, auf die Erinnerungsmusik zu
hören, wo "ferner Freunde" gedacht wird "und der Jugendzeit". Trakl
lässt die Fische stillstehen, ehe bei ihm das Saitenspiel erwacht. Diese
Evokation leitet die weiteren Visionen ein, die aus einer Ferne steigen:
Rimbauds "[piscine de] Beth-Sa'ida"10, wo Christus die Kranken heilen
sollte, und eben Dädalus als toten Geist. Die sterbenden Stimmen und
Flöten begleiten den andern mythischen Toten, Narziss, der für Trakl
die Nähe der Blumen aufruft, die hier an den Tapeten erblühen.

8 Ibidem, S. 305.

9 Arthur Rimbaud (wie Anm. 4), S. 211.
10 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 214.



Trakt im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 39

Die Intertextualität beruht auf streng selektiver Integration kleinster

Einheiten. Weder Hölderlin noch Rimbaud stiften von sich aus die
Sphäre der "Verwesung", des Gespenstischen, der Musik des Endes,
die auch an Conrad Ferdinand Meyer erinnert: "Still! Des Todes
Schlummerflöten klingen!"11 Die Elemente, die die älteren Dichter
beisteuern, sind bei Trakl frei von ihren Kontexten, können daher
neuen Kombinationen eingegliedert werden. Der Reihungsstil befördert

natürlich die Kontextlosigkeit. Er hat in Rimbauds Enfance, auch
in Hölderlins Turmgedichten der Wahnsinnszeit bedeutende Vorbilder.
Trakl aber geht anders vor als seine beiden Meister. Weder versucht
er sich in abstrakten Sequenzen wie "Au bois, il y a un oiseau, son
chant vous arrête et vous fait rougir. / Il y a une horloge qui ne sonne
pas [.. ,]"12 noch gibt es bei ihm die monotone Abgeklärtheit von Zeilen

wie "Die Ströme sind, wie Ebnen, die Gebilde / Sind, auch
zerstreut, erscheinender, die Milde / Des Lebens dauert fort [...]"13. Die
übersinnlichen und mythologischen Evokationen sind besonders
diskontinuierlich, umgeben von einer verundeutlichenden Sphäre:
Brodem, blaue Schatten, Endakkord. Vernebelung und Dunst, dunkle
Farbe, endender Ton, sie verbinden sich, um dem Resultat der
Erinnerungsarbeit eine inkonsistente Präsenz zu verleihen. Zu der namentlich

erwähnten Evokation des Gegenwartsfernen kommt der implizite
Bezug auf Höheres oder Zeitferneres: auf Christus in Bethesda als den
hier untätigen Heiland der Aussätzigen und auf den einsamen alten
Saitenspieler aus Brot und Wein. Es gibt demnach eine Traklsche
Archäologie. Sie holt aus verdeckten Schichten Früheres, um Jahrhunderte

oder Jahrtausende Zurückliegendes hervor, das weitertönt, weiter
wirkt. Wasser, Farbe, Musik umhüllen dies von weitem Hervorgeholte,
das als Spiegelbild des Sprechenden gelten darf. Er beugt sich wie
Narziss über den Spiegel der Vergangenheit und empfängt aus ihm
sein in viele fremd-vertraute Facetten gebrochenes Ebenbild. Identifikation,

aber in einer Sequenz unterschiedener Bilder, so dass das

Eigene Trakls in der Verbindung und in den Übergängen zwischen den

11 Conrad Ferdinand Meyer, Das Ende des Festes, Vers 8.

12 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 177.

13 Friedrich Hölderlin (wie Anm. 7), S. 310.



40 Bernhard Böschenstein

evozierten Spiegelbildern liegt. Ebendarum dürfen sie nicht klare
Konturen annehmen. Dann könnten sie nicht mehr zu einem Akkord
verschmelzen. Es ist dies ein Akkord im Status des Entzugs, der sich
allmählich vollziehenden Abwesenheit. Das Saitenspiel ruft ferne
Jugend herbei, Christus bewegt sich in einer Art Unterwelt, Dädalus ist
in Hölderlins Wahnsinn eingekapselt, Narziss ist ertrunken. Musik, die
diesen Schwund bezeichnet, wird von Stille, Dunst, Schatten, Leere,
Dunkel umgeben. Trakl ist der Dichter, der zu diesen Zuständen
hinführt, aus ihrem anfänglichen Gegenteil heraus. Rote Sonne, Ekstase,

Tat; Ernte, Gelb und Gold - sie bereiten auf ihr Gegenteil vor,
münden in dunkles Ertrinken. Der Blick auf die Intertextualität fügt
der Lektüre die Dimension der Archäologie hinzu. Wenn man Brot
und Wein, Suite Johannique, das späte Gedicht An Zimmern, die
mythologischen Anspielungen hinzuliest, wird man dieser Ausgrabung

fremd geformter Erinnerungen gerecht, fördert man die erinnerten

Toten aus ihrer Tiefe empor, um ihre Präsenz zu deuten.

Ein Jahr später entsteht, jetzt in freirhythmischen Versen und über fünf
Partien und 28 Strophen hin, das grosse Gedicht Helian.

Auch hier ist der Fortgang der Zeit, der Jahres-, der Lebens- und
der christologischen Zeit, strukturbildend. Auch hier wird vergangenes
Mythisches und Religiöses aus seiner Abgeschiedenheit befreit. Doch
die Rimbaudsche und die Hölderlinische Dichtung wird eingehender
einbezogen und zugleich um eigene Traklsche Mythisierungen vertieft
und ergänzt.

Helian

In den einsamen Stunden des Geistes
Ist es schön, in der Sonne zu gehn
An den gelten Mauern des Sommers hin.
Leise klingen die Schritte im Gras; doch immer schläft
Der Sohn des Pan im grauen Marmor.

Abends auf der Terrasse betranken wir uns mit braunem Wein.
Rötlich glüht der Pfirsich im Laub;
Sanfte Sonate, frohes Lachen.

Schön ist die Stille der Nacht.
Auf dunklem Plan

Begegnen wir uns mit Hirten und weissen Sternen.



TrakI im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 41

Wenn es Herbst geworden ist

Zeigt sich nüchterne Klarheit im Hain.
Besänftigte wandeln wir an roten Mauern hin
Und die runden Augen folgen dem Flug der Vögel.
Am Abend sinkt das weisse Wasser in Graburnen.

In kahlen Gezweigen feiert der Himmel.
In reinen Händen trägt der Landmann Brot und Wein
Und friedlich reifen die Früchte in sonniger Kammer.

O wie ernst ist das Antlitz der teueren Toten.
Doch die Seele erfreut gerechtes Anschaun14.

Die erste intertextuell zu gewinnende Vorstellung, die dominierenden
Charakter besitzt, ist die des "Sohns des Pan" aus Rimbauds Illumination

Antique15. Ist der "gracieux fils de Pan" für Rimbaud gegenwärtig,
"schläft" er bei Trakl "im grauen Marmor". Er muss also aus seiner
Vergangenheit in die Gegenwart beschworen werden. Dass nicht nur
Pan, und mit ihm die Antike, sondern auch sein Sohn schläft, der Erbe,
dem die Zukunft gehört, bedeutet, dass diese abgebrochen wird. Wir
werden noch andern Söhnen begegnen, die keine Erben sein können,
weil ihnen nichts Künftiges gehört. Zwar wird um den Panssohn ein
Kontext gefügt, aus Sonne, Sommer, Gras, braunem Wein (der
Rimbauds Beschreibung des Mundes eines "Faunskopfs" entstammt16),
reifem Pfirsich, Sonate und Lachen, also sommerliche Natur, Trunkenheit,

Musik, Gelächter. Diese den Sohn des schlafenden Gottes der
Antike figurierende Sphäre dient indes, wie der Anfang des Kleinen
Konzerts, nur als Kontrast zu dem Gegenbild, auf das allein es Trakl im
Ernst ankommt, dem von Herbst und Winter, das zu den Toten führt.
Die "Stille der Nacht" mit den Hirten verlegt die Weihnacht in die
Situation des Übergangs vom antiken zum christlichen Kosmos, zumal
diese, nur implizit angedeutete, Weihnacht die arkadische Welt der
Antike zunächst fortsetzt. Herbstlichkeit wird durch die Rimbaud-
Präsenz vom abendlich versinkenden Wasser um das von Rimbaud
eingesetzte Eis des Winters bereichert. Der Sand, in den bei Rimbaud
das Wasser versinkt, wird jetzt zu Graburnen. Über Hölderlin und

14 Georg Trakl (wie Anm. 1), S. 46f. Die noch folgenden vier Partien erstrecken sich
bis S. 49.

15 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 180.
16 Ibidem, S. 70.



42 Bernhard Böschenstein

Rimbaud hinaus dominiert fortan der Tod in allen Endstrophen der
fünf Partien des Gedichts: in der 6., 12., 19-, 24., 28. Strophe. Indem
"das Antlitz der teueren Toten" zum Gegenstand des die Seele erfreuenden

"gerechten Anschauns" wird, erinnern wir uns an Rimbauds,

genauer an Ammers Prägung: "aber das Anschauen der Gerechtigkeit
ist die Freude Gottes allein"17, was gewiss nicht dasselbe sagt, aber
was Rimbauds Sprung heraus aus der Härte des Kontextes seines

Prosagedichts Abschied ernst nimmt: "Harte Nacht! Das trockene Blut
raucht auf meiner Stirne. Der Kampf der Geister ist ebenso roh wie die
Menschenschlacht; aber das Anschauen der Gerechtigkeit ist die
Freude Gottes allein." Trakls Religiosität greift hier den frömmsten Satz

aus einer desillusionierenden Bilanz Rimbauds heraus. Die Versöhnung

von Antike, Christentum und eigen geschauter Gegenwart
konzentriert sich bei Trakl in der Formel "Brot und Wein", deren reiche
Hölderlinische Konnotationen hier miterklingen. Wie im Kleinen Konzert

sind die Übergänge dem Fortgang der Zeit Untertan. Die zweite
Partie greift mehrfach auf die erste zurück, aber weitgehend, um deren
einzelne Vorstellungen als zerstörte wiederzubringen. Erst die intertextuelle

Befragung erlaubt es, diesen Vorgang zu erkennen.

Gewaltig ist das Schweigen des verwüsteten Gartens,
Da der junge Novize die Stirne mit braunem Laub bekränzt,
Sein Odem eisiges Gold trinkt.

Die Hände rühren das Alter bläulicher Wasser
Oder in kalter Nacht die weissen Wangen der Schwestern.

Leise und harmonisch ist ein Gang an freundlichen Zimmern hin,
Wo Einsamkeit ist und das Rauschen des Ahorns,
Wo vielleicht noch die Drossel singt.

Schön ist der Mensch und erscheinend im Dunkel,
Wenn er staunend Arme und Beine bewegt,
Und in purpurnen Höhlen stille die Augen rollen.

Zur Vesper verliert sich der Fremdling in schwarzer Novemberzerstörung,
Unter morschem Geäst, an Mauern voll Aussatz hin,
Wo vordem der heilige Bruder gegangen,
Versunken in das sanfte Saitenspiel seines Wahnsinns,

O wie einsam endet der Abendwind.
Ersterbend neigt sich das Haupt im Dunkel des Ölbaums.

17 Arthur Rimbaud (wie Anm. 4), S. 225.



TrakI im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 43

Der "Sohn des Pan", dessen Antlitz bei Rimbaud "Blüten und Beeren
krönen"18, wird jetzt zu einem geistlichen Sohn ohne Zukunft, zu
einem "jungen Novizen", der "die Stirne mit braunem Laub bekränzt":
der Schritt vom Schlaf zur Aktivität ist auch der von der Antike zum
christlichen Zeitalter, wobei die antike Komponente der Bekränzung
diesen Übergang verlängert. Und wenn das abendliche sinkende
Wasser Rimbauds evoziert wird, dann erscheint hier auch die Fortsetzung

dieses Gedichts, als Eis, das Gottes Wind hervorruft, und als
Gold, das bei Rimbaud nicht mehr getrunken werden konnte, hier
aber, in sprechendem Unterschied dazu, trotz seines eisigen Zustands
dennoch vom Novizen getrunken wird.

Schritt für Schritt führt Trakl über die Grenze zwischen individuellem

Leben und allgemeiner Befindlichkeit, darin von Rimbaud durchaus

verschieden, so dass auch die Anrede des Panssohns von der
Aktualität einer augenblicksabhängigen Anweisung ("bewege deine
herrlichen Beine, das eine wie das andere [...]") zur Allgemeinheit
transzendiert wird: "Schön ist der Mensch und erscheinend im Dunkel,

/ Wenn er staunend Arme und Beine bewegt [...]". Das Dunkel
und die purpurnen Augenhöhlen verfremden den Panssohn zum
Menschen der Abendzeit.

Die Zeit rückt vor, auf den Herbst folgt der Winter, die "schwarze
Novemberzerstörung". Rimbauds Selbstsituierung "Aussätzig sitze ich
[...] am Fuss einer sonnenzernagten Mauer"19 kehrt wieder in den
"Mauern voll Aussatz", und diese Szenerie empfängt nun den Hölderlin

von Brot und Wein oder als Meister Dädalus: den "heiligen Bruder
[...] / Versunken in das sanfte Saitenspiel seines Wahnsinns". "Saitenspiel"

und "Wahnsinn" gibt es zwar in Brot und Wein, aber sie meinen
dort nichts Zusammengehöriges, eher Kontrastives: die einsame Stimme

gegenüber der frohlockenden nächtlichen Ekstase im Zeichen des

Dionysos. Hier dagegen herrscht ferne Entrückung, die als neu
vergegenwärtigte Vergangenheit jetzt die Züge der "Zerstörung" trägt. Ihr
fügt sich der Tod Christi hinzu, am Ölberg erwartet.

18 Ibidem, S. 228.

19 Ibidem, S. 193.



44 Bernhard Böschenstein

Erschütternd ist der Untergang des Geschlechts.

In dieser Stunde füllen sich die Augen des Schauenden
Mit dem Gold seiner Sterne.

Am Abend versinkt ein Glockenspiel, das nicht mehr tönt,
Verfallen die schwarzen Mauern am Platz,
Ruft der tote Soldat zum Gebet.

Ein bleicher Engel
Tritt der Sohn ins leere Haus seiner Väter.

Die Schwestern sind ferne zu weissen Greisen gegangen.
Nachts fand sie der Schläfer unter den Säulen im Hausflur,
Zurückgekehrt von traurigen Pilgerschaften.

O wie starrt von Kot und Würmern ihr Haar,
Da er darein mit silbernen Füssen steht,
Und jene verstorben aus kahlen Zimmern treten.

O ihr Psalmen in feurigen Mitternachtsregen,
Da die Knechte mit Nesseln die sanften Augen schlugen,
Die kindlichen Früchte des Hollunders
Sich staunend neigen über ein leeres Grab.

Leise rollen vergilbte Monde
Über die Fieberlinnen des Jünglings,
Eh dem Schweigen des Winters folgt.

Diese Partie lässt die arkadische Sphäre des Beginns, von der die zweite
Partie mehrere Fortsetzungen im Horizont der drohenden oder schon
vollzogenen Zerstörung enthielt, kaum noch zu, es sei denn als
Szenerie des Grabes Christi. Nach einzelnen Verwüstungen ist jetzt die
Gesamtheit des Geschlechts untergegangen, folgen Strophen deutlich
akzentuierter Negativität aufeinander: "ein Glockenspiel, das nicht
mehr tönt", entsprechend Rimbauds "Uhr, die nicht schlägt"20, und nach
den gelben und roten jetzt "die schwarzen Mauern". Wieder tritt ein
Sohn eine leere Erbschaft an. Rimbauds "grosse Schwestern mit Blicken
voll Pilgerschaften"21 sind jetzt "zurückgekehrt von traurigen
Pilgerschaften", also aus der Erwartung in die Nachträglichkeit des Todes
entrückt. Das Rimbaudsche Selbstporträt, "die Haut von Kot und Pest
zerfressen, die Haare und die Achselhöhle voll von Würmern"22, wird

20 Ibidem, S. 231.
21 Ibidem, S. 229f.
22 Ibidem, S. 223.



TrakI im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 45

jetzt auf diese toten Schwestern übertragen. Die Liebe zum Gekreuzigten

in dem auf Brennesseln sitzenden imaginären aussätzigen Kreuzfahrer

Rimbaud amalgamiert sich neu bei TrakI: Christus selber wird vor
der Kreuzigung mit Nesseln geschlagen. Sein Tod, das Zentrum von
Hölderlins Hymne Patmos, wird auf die die Zukunft verheissende
Schlussformel des Hölderlinischen Gedichts "Dem folgt deutscher
Gesang" übertragen, so dass diese in ihr Gegenteil umschlägt: "Eh dem
Schweigen des Winters folgt." Hölderlins Zusammenfassung der letzten
Tage Christi, seines Todes, der Zeit bis zur Völlendung der Geschichte
verbindet sich mit Rimbauds Rückblick auf die französische Geschichte
des Mittelalters, in Mauvais Sang. Indes, keiner der beiden hat den
Winter als Perspektive im Blick, wie bei Trakl. Der Jüngling, der dies
alles im Fieber träumt, ist von vergilbten Monden umgeben, seine
Vergreisung nimmt diejenige der "bläulichen Wasser", der "weissen Wangen

der Schwestern", der "weissen Greise" auf. Diese Zeichen verhinderten

Weiterlebens der Menschheit sind weder Hölderlin noch Rimbaud
eingeschrieben. Trakl verändert beider Texte gemäss dieser entschiedenen

Perspektive.

Ein erhabenes Schicksal sinnt den Kidron hinab,
Wo die Zeder, ein weiches Geschöpf,
Sich unter den blauen Brauen des Vaters entfaltet,
Über die Weide nachts ein Schäfer seine Herde führt.
Oder es sind Schreie im Schlaf,
Wenn ein eherner Engel im Hain den Menschen antritt,
Das Fleisch des Heiligen auf glühendem Rost hinschmilzt.

Um die Lehmhütten rankt purpurner Wein,
Tönende Bündel vergilbten Korns,
Das Summen der Bienen, der Flug des Kranichs.
Am Abend begegnen sich Auferstandene auf Felsenpfaden.

In schwarzen Wassern spiegeln sich Aussätzige;
Oder sie öffnen die kotbefleckten Gewänder
Weinend dem balsamischen Wind, der vom rosigen Hügel weht.

Schlanke Mägde tasten durch die Gassen der Nacht,
Ob sie den liebenden Hirten fänden.
Sonnabends tönt in den Hütten sanfter Gesang.

Lasset das Lied auch des Knaben gedenken,
Seines Wahnsinns, und weisser Brauen und seines Hingangs,
Des Verwesten, der bläulich die Augen aufschlägt.
O wie traurig ist dieses Wiedersehn.



46 Bernhard Böschenstein

Der Sohn, der Novize, der Fremdling, der Schläfer, der Jüngling, er
wird am Ende der vierten Partie zu einem verwesten wahnsinnigen
Knaben. Seine konstante Verlängerung des Todeszustandes als eines
zweiten, nachträglichen Scheinlebens parodiert die Auferstehung, der
die zweite Strophe gilt.

Das Gethsemaneschicksal jenseits des Kidron wird vom genauen
Ort aus zum Sprechen gebracht, wie in Hölderlins Winkel von Hardt.
Unmittelbar darauf folgt die Vorstellung von Christus als dem Hirten,
die in der zweitletzten Strophe wieder auftaucht. Dass Tod und
Auferstehung der arkadischen, antiken Dimension von Christus
benachbart werden, ist für den Zusammenfall der Zeiten bedeutsam, der
in der simultanen Präsenz der Sohn- und Vaterschaft, auch in derjenigen

von Greis und Jüngling auffiel. Es gibt stets dieses Zeit transzen-
dierende Weiterleben von Totem bei Trakl, das der Einarbeitung von
Zitaten aus ursprünglich präsenten Situationen in jetzt zeitenthobene
entspricht, wie wir es mehrfach beobachtet haben. Das Zitat ist selber
im Status des weiterlebenden Toten, der postumen Präsenz in anderem

Kontext. Seine Umfunktionierung von Lebenszusammenhängen
und zeiterfüllten Momenten zu einem archäologischen zweiten Leben
bezeugt es. Gerade eine frühe Zeit - die des Hirtenlebens - eignet sich
für diese postume Präsenz, entsprechend dem "bläulich die Augen"
aufschlagenden knabenhaften Verwesten. Ihm benachbart ist sicher
der "liebende Hirte", der in der Nacht gesucht wird. Diese Strophe
folgt auf eine, die "balsamischen Wind" vom Grab Christi, "vom
rosigen Hügel" sendet. Der arkadische Kontext um die Auferstehung
versammelt antike und Hölderlinische Konnotationen aus Stuttgart
und Der Archipelagus: Purpur, Wein, Bienen, Kranich. Sie umgeben
das Grab Christi, wie vorher "die kindlichen Früchte des Hollunders".

Die Stufen des Wahnsinns in schwarzen Zimmern,
Die Schatten der Alten unter der offenen Tür,
Da Helians Seele sich im rosigen Spiegel beschaut
Und Schnee und Aussatz von seiner Stirne sinken.

An den Wänden sind die Sterne erloschen
Und die weissen Gestalten des Lichts.

Dem Teppich entsteigt Gebein der Gräber,
Das Schweigen verfallener Kreuze am Hügel,
Des Weihrauchs Süsse im purpurnen Nachtwind.



Trakt im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 47

O ihr zerbrochenen Augen in schwarzen Mündern,
Da der Enkel in sanfter Umnachtung
Einsam dem dunkleren Ende nachsinnt,
Der stille Gott die blauen Lider über ihn senkt.

Die Simultaneität der kultur- und religionsgeschichtlichen Schichtungen

wird in der letzten Partie zum eigentlichen Thema erhoben. Hier
sind zugleich die "Schatten der Alten" und das im "rosigen Spiegel" der
Auferstehung von Winter und Krankheit, d.h. von "Schnee und
Aussatz" befreite Antlitz. Auferstehung in Golgatha bringt in der Nacht
eine neue Heiligkeit. Zugleich zerbrechen die Augen, verdunkeln sich
die Münder, rückt der Nachkomme in den Wahn, indem er seine

Zukunftslosigkeit denkt, und vollendet "der stille Gott" die Zeit durch
die Senkung der Lider. Die Leiden hören auf zusammen mit den
Ereignissen unter Menschen, das Beschauen und Sinnen ersetzt die
Geschehnisse.

Dieses Abblättern der Geschichtlichkeit von dem Gezeichneten ist
auch im Zusammenhang mit der Intertextualität zu lesen. Auch sie
scheint hier aufzuhören. Alle Präsenz fremder Texte mit ihrer genauen
Einzigkeit löst sich auf vor der letzten Selbstbegegnung, die unter dem
Zeichen progressiven sanften Wahnsinns steht. Das Erlöschen des
Lebens ist auch der Abschied von Rimbaud und Hölderlin, deren Wört-
und Bildprägungen das Gedicht ermöglicht haben. Nun fällt dies
dahin, eine Poesie der Ablösung tritt an die Stelle, die von weitem
herbeigerufenen, zu postumem Leben erweckten Zitate haben ihr
Werk getan, die Anspielungsfülle sinkt in sich zurück. Trakl vollzieht
eine Abkehr von seiner Poetik der vielfältigen Entleihung. Er kommt
zu sich als zu dem von einem Gott besiegelten Ende.

Helian, zuerst nur noch Seele, dann Umnachtung auf ein Ende

hin, gibt sich auf und so auch verstummen in diesem endenden
Gesang die andern Gesänge, deren er bedurfte. Die selektive Reduktion

weniger Rimbaud- und Hölderlin-Verse, die oft miteinander amal-

gamiert waren, entwickelt sich zu einem Schweigen, das der Zeit einer
vom Ereignis getragenen Aussage abgekehrt ist. Der letzte Akt war die
Meditation über das eigene Ende, das mit dem Ende der Bilder
einhergeht. Die Nacht, die Um-nachtung hat das letzte Wort. Sie kennt
nicht die Zeichen der hesperischen Zukunft von Hölderlins Nacht in
Brot und Wein. Sie setzt sich dazu in das Verhältnis einer als brüderlich



48 Bernhard Böschenstein

gefühlten Entrückung. Wie im Kleinen Konzert "klimmen" auch hier
"blinde Zeiger gen Mitternacht": die progressive Entzeitlichung der
Zeit öffnet den Raum für eine implizite Christologie des Todes, der
Auferstehung, der Völlendung der Zeit. In diesem Horizont nehmen
sich die Fragmente aus Rimbaud und Hölderlin als Merkzeichen für
die Verwandlung des Status der Zeit aus. Hölderlins Simultaneität von
neuem Aufbruch und resignierter Melancholie, von Tod und Zukunft,
Rimbauds Ekstasen einer neuen Exploration und ihrer ironischen
Verabschiedung, sie bilden zwar in ihrer jeweiligen gegensätzlichen
Simultaneität eine Folie für Trakl, der aber nur solches Leben
aufzunehmen vermag, das von vornherein in einer Umschattung erscheint.
Trakl hat Hölderlin und Rimbaud einander angenähert. Von dieser

Verbrüderung aus kann rückwirkend die Frage gestellt werden: können

wir aus der durch einen späteren Dichter hergestellten Nähe
zweier früherer Dichter zueinander etwas über deren Verwandtschaft
lernen?

Die Auszeichnung, die Trakl beiden zuteil werden lässt, dadurch,
dass er sie sich in der tiefsten Schicht seines Werks aneignet, und zwar
oft simultan, wie wir sahen, bringt ein neues Verständnis beider
Dichter hervor. Beide waren als Dichter aus der Tradition ausgebrochen,

haben ein ungewöhnlich eigenes Sprach- und Bildersystem
erfunden, haben Grenzen in der Auffassung ihrer Aufgabe überschritten,

wodurch sie beide aus ihrer Bahn gerissen wurden, in den
Wahnsinn oder in ein gefährliches Leben exotischer Prägung. Dieses
Zuhalten auf das Gefährdende, diese progressive Selbstzerstörung hat
Trakl als eigene Möglichkeit erfahren und in den beiden Vorläufern
gesucht. Es ist diese Selbsttötung, deren er bedurfte. Dabei konnte er
die extremsten Texte Hölderlins noch nicht kennen, die erst Hellingrath

veröffentlicht hat, oder allenfalls vor seinem Lebensende rasch
noch zur Kenntnis nehmen. Auch hat er, im Gegensatz zu seiner
Aufnahme Rimbauds, die Une Saison en enfer und einige Illuminations

bevorzugt, von Hölderlin die extremsten Verse aus Der Einzige
und Patmos nicht in sein Werk integriert. Andere Texte, wie Mnemosyne

oder die hymnischen Fragmente aus dem Homburger Folioheft,
standen ihm nicht zur Verfügung. Paul Ernst als Herausgeber, Ammer
als Übersetzer waren glättende, im ersten Fall klassizistisch, im zweiten

Fall neuromantisch Texte und Auswahl modifizierende Vermittler.



TrakI im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin 49

Trakl hat dennoch durch sie hindurch seine antiklassizistische und von
der Neuromantik sich vielfach entfernende Sprache gefunden, die bei
aller Verhaftung im Kontext seiner Zeit ihre Singularität zu bewahren
vermochte, weil sie nie in Inhalten aufgeht, die aufgeschlüsselt werden

können. Daher ist auch Intertextualität hier stets an Sprache im
engsten Sinn gebunden, an ein Wort, eine Wortgruppe, eine syntaktische

Figur, die vorallem Inhalt und jenseits allen Inhalts für sich selber
besteht und ihr Geheimnis nicht preisgeben kann. Der heutige
Versuch, damit in ein Zwiegespräch zu kommen, hat diese Aporie erneut
bestätigt.

Résumé

Deux poèmes de Georg Trakl, Kleines Konzert et Helian, servent d'exemples à l'usage
original de l'intertextualité que fait Trakl, en replaçant des formules empruntées à

Rimbaud et à Hölderlin dans un tout nouveau contexte, en s'inspirant de gammes de
couleurs et de sonorités ainsi que de modèles syntaxiques rimbaldiens et en méditant
la douce folie musicale de Hölderlin. Le syncrétisme religieux et culturel de Trakl doit
beaucoup à ces deux poètes. Les citations qu'il leur emprunte apparaissent comme
des morts qui survivent grâce à un statut intemporel, arcadien.




	Trakl im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin

