Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1997)
Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =

Intertextualitat : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Trakl im simultanen Zwiegesprach mit Rimbaud und Hdolderlin
Autor: Bbschenstein, Bernhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bernhard Boschenstein

Trakl im simultanen Zwiegesprach
mit Rimbaud und Hélderlin

In einer Zeit (1910-1914), wo die europdische Lyrik sich mit Entschie-
denheit von einer Poetik der Nachahmung tradierter Muster l6st, bietet
ein Vertreter der neuen Generation wie Trakl Beispiele eines Ubermas-
ses an intertextuellen Beziehungen dar. Es konnte durchaus sein, dass
dieser quantitative Befund bereits ein Licht wirft auf die ungewohnli-
che Form, in der sich diese Intertextualitit vollzieht. Nicht mehr von
gedanklichen, auch nicht mehr von thematischen Zusammenhingen
her wird eine Prisenz anderer Texte in einem solchen Text fassbar,
sondern von weit isolierteren Elementen aus: Einzelworte, kleinste
Wortgruppen, Bezeichnungen von Farben, von Tonen, syntaktische
Eigenheiten kdnnen zum Medium der Intertextualitit werden, weil im
Massstab von einzelnen Verszeilen, hochstens von Strophen Gedichte,
wie ich sie hier vorlegen mochte, fortschreiten. Um der Anschaulich-
keit willen halte ich mich an geschlossene Gedichtbeispiele.

Fangen wir mit dem tberschaubaren Kleinen Konzert an, einem
finfstrophigen Gedicht von Ende 1911 oder Anfang 1912, das Rim-
baud und Hoélderlin miteinander verbindet.

Kleines Konzert

Ein Rot, das traumhaft dich erschuttert —
Durch deine Hinde scheint die Sonne.
Du fiihlst dein Herz verrtickt vor Wonne
Sich still zu einer Tat bereiten.

In Mittag stromen gelbe Felder.

Kaum hérst du noch der Grillen Singen,
Der Miher hartes Sensenschwingen.
Einfiltig schweigen goldene Wilder.

Im griinen Tempel gliiht Verwesung.
Die Fische stehen still. Gotts Odem
Weckt sacht ein Saitenspiel im Brodem.
Aussitzigen winkt die Flut Genesung.



36 Bernhard Béschenstein

Geist Didals schwebt in blauen Schatten,
Ein Duft von Milch in Haselzweigen.
Man hért noch lang den Lehrer geigen,
Im leeren Hof den Schrei der Ratten.

Im Krug an scheusslichen Tapeten
Bliihn kiihlere Violerifarben.

Im Hader dunkle Stimmen starben,
Narziss im Endakkord von Floten!.

Schon die erste Zeile gibt strukturelle Hinweise: die Einzelfarbe tritt als
Wesenheit auf, deren thematische Dominanz zu Beginn des Gedichts
wie der ersten Strophe programmatischen Charakter hat.

Solche Verabsolutierungen des Einzelnen entsprechen dem Geist
der in diesem Gedicht praktizierten Intertextualitit: sie gliedert Einzel-
nes aus und erhebt es zu einer Wesenheit, die strukturbildende Kraft
gewinnt.

So ist das Rot tonangebend fir die ganze erste Strophe, wie es
Gelb und Gold fiir die zweite, Griin fir die dritte, Blau fur die vierte,
Violett fur die flinfte Strophe sein werden. Die Skala bezeichnet eine
genaue Sequenz: von der lebensvollsten, stirksten, vitalsten Farbe zur
dunkelsten, erloschensten, iiber genaue Zwischenstufen: Gelb als
Nachbar von Rot, Griin als Nachbar von Blau, Violett als Steigerung
des Blau in der Richtung von Nacht und Tod. Eine solche Abfolge von
Farben im Massstab der einzelnen Strophen haben wir bei Rimbaud im
Gedicht Voyelles, sogar z.T. dieselbe Reihenfolge, von Rot zu Griin zu
Violett. Da der deutsche Ubersetzer Ammer, den Trakl wohl fast
ausschliesslich benutzt hat und den wir daher immer zitieren miissen?,
Rimbauds Violett in Blau verwandelt, kénnte man die These wagen,
Trakl habe hier die Schlussstrophen als eine Mischung aus Rimbaud
und Ammer komponiert. Entsprechungen zwischen Rimbauds und
Trakls Gedicht gibt es beim Rot: “verrliickt vor Wonne” ist eine Form

1 Georg Trakl, Werke, Entwiirfe, Briefe, hrsg. von Hans-Georg Kemper und Frank
Rainer Max, Stuttgart, Philipp Reclam, 1984, S. 26f.

2 Vgl. dazu meinen Aufsatz “Wirkungen des franzosischen Symbolismus auf die
deutsche Lyrik der Jahrhundertwende”, Studien zur Dichtung des Absoluten,
Zirich, Atlantis, 1968, S. 140-149.



Trakl im simultanen Zwiegesprach mit Rimbaud und Holderlin 37

von “ivresses”?; die “griinen Meere” und “der Friede™ strahlen auf den
“griinen Tiimpel” und die Stille um die Fische bei Trakl aus. Wichtiger
scheint mir indes, dass Farben als Zeit angebende Uhrzeiger in der
Richtung von Mittag zu Mitternacht fungieren und die einzelnen
Strophen firben, bei beiden Dichtern.

Hat Rimbauds Gedicht abstrakt-programmatischen Charakter, fillt
sich bei Trakl jede Farb-Strophe mit individuelleren Bildern an, die
stets auch von einem akustischen Zustand oder Indiz mitbestimmt
werden: vom “Singen” der Grillen, vom “Saitenspiel”, von der Geige
des Lehrers und dem “Schrei der Ratten”, zuletzt von “dunklen
Stimmen” und einem “Endakkord von Floéten”. Auch hier gibt es eine
Skala, die mit der Zeit fortrickt, eine Skala der Tonfarben, die vom
Hellen zum Dunklen ubergeht, vom Ton, der sich in Schweigen
verwandelt, zum Erléschen selber. Auch hier hat Rimbaud vorgearbei-
tet, mit dem wirkungsvollen Horn seiner letzten Strophe, aber auch
mit den “bouts de concerts seigneuriaux”®, woraus Ammer sehr un-
genau “Endakkorde von Kammerkonzerten”® gemacht hat, die Trakl
sogleich als Schluss iibernahm. Bezeichnenderweise erscheint gerade
diese Formel in den Schlusszeilen von Trakls deutscher Rimbaud-
Ausgabe. Freilich, Rimbauds verlassene Sinnlichkeit bevolkert er mit
mythologischen Gestalten der Antike, die dem Tode angehoren, “Geist
Didals” und “Narziss”, den ersten den “blauen Schatten”, den zweiten
den Violenfarben zugesellend. Dieser Zug zur antiken Mythologie im
Zeichen des Todes hat mit Trakls Holderlin-Vision zu tun. Trakl dichtet
den ilteren Bruder zu einer mythischen Gestalt um, in die dessen
eigene Verse mit eingegangen sind. So gibt es fir Trakl nicht nur “das
Saitenspiel [...] fern aus Girten”” von Brot und Wein, sondern auch
den “einsamen Mann”, der es spielt, auch wenn er nicht genannt wird,

3 Arthur Rimbaud, Oeuvres complétes, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade,
1954, S. 103.

4  Arthur Rimbaud, Leben und Dichtung, Gibertragen von K. L. Ammer, Leipzig,

Insel, 1921, S. 189.

Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 187, Les llluminations XIV: Les Ponts.

Arthur Rimbaud (wie Anm. 4), S. 241.

7 Friedrich Holderlin, Gedichte, hrsg. von Paul Ernst, Jena und Leipzig, Eugen
Diederichs, 1905, S. 235. Diese Ausgabe, eine Auswahl mit mangelhaften Texten,
hat Trakl benutzt.

()W) |



38 Bernhard Bdschenstein

und die Wiedergeburt des antiken Didalus nicht nur im Tubinger
Schreinermeister Zimmer am Neckar, sondern im alten Holderlin
selbst, wobei “Didalus Geist” jetzt von der geistigen Energie zum
Gespenst sich gewandelt hat.

Holderlins Schlusszeile des Gedichts An Zimmern von 1825 lau-
tet: “Didalus Geist und des Walds ist deiner’®. Trakl liebt diese
Lebendigtoten, die ihn umgeben, ihn spiegeln, ihm, wie hier, Meister
sind, wie es Holderlin selber Zimmer gegeniiber zum Ausdruck ge-
bracht hat. Didalus und Hoélderlin, der Dichter des Diadalus-Gedichts,
zu einem verschmolzen, das ergibt die Verbindung von antiker Grosse,
Kunst, Meisterschaft, Vaterschaft, Tod. Holderlin war Trakls Vater, da
er selber sich Ikarus genannt hat.

So isoliert sind hier oft die Verse, dass selbst innerhalb einer
Strophe kaum ein Zusammenhang besteht: der geigende Lehrer, hat er
mit dem “Geist Diddals” etwas zu tun?

In Alchimie du Verbefolgt auf die Erinnerung an die Erfindung der
“Farben der Vokale™ die Antiidylle “Loin des oiseaux [...]” vom
“Haselgestriuch” und “Heidekrug” — beide tauchen in Trakls Gedicht
wieder auf, aber atomisiert. Auch “Gotts Odem” stammt aus diesem
Gedicht Rimbauds: “Le vent de Dieu”; doch nicht vereisend, wie bei
Rimbaud, vielmehr sacht weckend, bringt er ferne Musik zum Klingen.
Erst nachdem das Signalwort “Verwesung” gefallen ist, verschwindet
die realistische Szenerie der beiden ersten Strophen und macht Visio-
nen Platz: Die erweckte Musik ist auch bei Holderlin an ferne
Erinnerung gekniipft, “tont fern”, nachdem die Stadt still wurde, der
Markt ruht. Dieser Stillstand erst erlaubt, auf die Erinnerungsmusik zu
horen, wo “ferner Freunde” gedacht wird “und der Jugendzeit”. Trakl
lasst die Fische stillstehen, ehe bei ihm das Saitenspiel erwacht. Diese
Evokation leitet die weiteren Visionen ein, die aus einer Ferne steigen:
Rimbauds “[piscine de] Beth-Saida”!®, wo Christus die Kranken heilen
sollte, und eben Didalus als toten Geist. Die sterbenden Stimmen und
Floten begleiten den andern mythischen Toten, Narziss, der fiir Trakl
die Nihe der Blumen aufruft, die hier an den Tapeten erbliihen.

8 Ibidem, S. 305.
9 Arthur Rimbaud (wie Anm. 4), S. 211.
10 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 214.



Trakl im simultanen Zwiegesprach mit Rimbaud und Hélderlin 39

Die Intertextualitit beruht auf streng selektiver Integration klein-
ster Einheiten. Weder Holderlin noch Rimbaud stiften von sich aus die
Sphire der “Verwesung”, des Gespenstischen, der Musik des Endes,
die auch an Conrad Ferdinand Meyer erinnert: “Stilll Des Todes
Schlummerfloten klingen!”!! Die Elemente, die die dlteren Dichter
beisteuern, sind bei Trakl frei von ihren Kontexten, konnen daher
neuen Kombinationen eingegliedert werden. Der Reihungsstil befor-
dert natiirlich die Kontextlosigkeit. Er hat in Rimbauds Enfarnce, auch
in Holderlins Turmgedichten der Wahnsinnszeit bedeutende Vorbilder.
Trakl aber geht anders vor als seine beiden Meister. Weder versucht
er sich in abstrakten Sequenzen wie “Au bois, il y a un oiseau, son
chant vous arréte et vous fait rougir. / Il y a une horloge qui ne sonne
pas [...]”!2 noch gibt es bei ihm die monotone Abgeklirtheit von Zei-
len wie “Die Strome sind, wie Ebnen, die Gebilde / Sind, auch zer-
streut, erscheinender, die Milde / Des Lebens dauert fort [...]"13. Die
Ubersinnlichen und mythologischen Evokationen sind besonders
diskontinuierlich, umgeben von einer verundeutlichenden Sphire:
Brodem, blaue Schatten, Endakkord. Vernebelung und Dunst, dunkle
Farbe, endender Ton, sie verbinden sich, um dem Resultat der Erinne-
rungsarbeit eine inkonsistente Prisenz zu verleihen. Zu der nament-
lich erwihnten Evokation des Gegenwartsfernen kommt der implizite
Bezug auf Hoheres oder Zeitferneres: auf Christus in Bethesda als den
hier untitigen Heiland der Aussitzigen und auf den einsamen alten
Saitenspieler aus Brot und Wein. Es gibt demnach eine Traklsche
Archiologie. Sie holt aus verdeckten Schichten Fritheres, um Jahrhunder-
te oder Jahrtausende Zurlickliegendes hervor, das weitertont, weiter
wirkt. Wasser, Farbe, Musik umhiillen dies von weitem Hervorgeholte,
das als Spiegelbild des Sprechenden gelten darf. Er beugt sich wie
Narziss iber den Spiegel der Vergangenheit und empfingt aus ihm
sein in viele fremd-vertraute Facetten gebrochenes Ebenbild. Identifi-
kation, aber in einer Sequenz unterschiedener Bilder, so dass das
Figene Trakls in der Verbindung und in den Ubergingen zwischen den

11  Conrad Ferdinand Meyer, Das Ende des Festes, Vers 8.
12 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 177.
13  Friedrich Holderlin (wie Anm. 7), S. 310.



40 Bernhard Bdschenstein

evozierten Spiegelbildern liegt. Ebendarum dirfen sie nicht klare
Konturen annehmen. Dann konnten sie nicht mehr zu einem Akkord
verschmelzen. Es ist dies ein Akkord im Status des Entzugs, der sich
allmihlich vollziehenden Abwesenheit. Das Saitenspiel ruft ferne
Jugend herbei, Christus bewegt sich in einer Art Unterwelt, Dddalus ist
in Holderlins Wahnsinn eingekapselt, Narziss ist ertrunken. Musik, die
diesen Schwund bezeichnet, wird von Stille, Dunst, Schatten, Leere,
Dunkel umgeben. Trakl ist der Dichter, der zu diesen Zustinden
hinfiihrt, aus ihrem anfinglichen Gegenteil heraus. Rote Sonne, Eksta-
se, Tat; Ernte, Gelb und Gold - sie bereiten auf ihr Gegenteil vor,
muinden in dunkles Ertrinken. Der Blick auf die Intertextualitit figt
der Lektire die Dimension der Archiologie hinzu. Wenn man Brot
und Wein, Suite Jobannique, das spite Gedicht An Zimmern, die
mythologischen Anspielungen hinzuliest, wird man dieser Ausgra-
bung fremd geformter Erinnerungen gerecht, férdert man die erinner-
ten Toten aus ihrer Tiefe empor, um ihre Prisenz zu deuten.

Ein Jahr spiter entsteht, jetzt in freirhythmischen Versen und tiber finf
Partien und 28 Strophen hin, das grosse Gedicht Helian.

Auch hier ist der Fortgang der Zeit, der Jahres-, der Lebens- und
der christologischen Zeit, strukturbildend. Auch hier wird vergangenes
Mythisches und Religioses aus seiner Abgeschiedenheit befreit. Doch
die Rimbaudsche und die Holderlinische Dichtung wird eingehender
einbezogen und zugleich um eigene Traklsche Mythisierungen vertieft
und erginzt.

Helian

In den einsamen Stunden des Geistes

Ist es schon, in der Sonne zu gehn

An den gelben Mauern des Sommers hin.

Leise klingen die Schritte im Gras; doch immer schlift
Der Sohn des Pan im grauen Marmor.

Abends auf der Terrasse betranken wir uns mit braunem Wein.
Rotlich gliht der Pfirsich im Laub;
Sanfte Sonate, frohes Lachen.

Schon ist die Stille der Nacht.
Auf dunklem Plan
Begegnen wir uns mit Hirten und weissen Sternen.



Trakl im simultanen Zwiegesprach mit Rimbaud und Hélderlin 41

Wenn es Herbst geworden ist

Zeigt sich ntichterne Klarheit im Hain.

Besinftigte wandeln wir an roten Mauern hin

Und die runden Augen folgen dem Flug der Vigel.
Am Abend sinkt das weisse Wasser in Graburnen.

In kahlen Gezweigen feiert der Himmel.
In reinen Hinden trigt der Landmann Brot und Wein
Und friedlich reifen die Friichte in sonniger Kammer.

O wie ernst ist das Antlitz der teueren Toten.
14

Doch die Seele erfreut gerechtes Anschaun'*.
Die erste intertextuell zu gewinnende Vorstellung, die dominierenden
Charakter besitzt, ist die des “Sohns des Pan” aus Rimbauds Illumina-
tion Antique. Ist der “gracieux fils de Pan” fiir Rimbaud gegenwiirtig,
“schlaft” er bei Trakl “im grauen Marmor”. Er muss also aus seiner
Vergangenheit in die Gegenwart beschworen werden. Dass nicht nur
Pan, und mit ihm die Antike, sondern auch sein Sohn schlift, der Erbe,
dem die Zukunft gehort, bedeutet, dass diese abgebrochen wird. Wir
werden noch andern S6hnen begegnen, die keine Erben sein kdnnen,
weil thnen nichts Kiinftiges gehort. Zwar wird um den Panssohn ein
Kontext gefligt, aus Sonne, Sommer, Gras, braunem Wein (der Rim-
bauds Beschreibung des Mundes eines “Faunskopfs” entstammt!®),
reifem Pfirsich, Sonate und Lachen, also sommerliche Natur, Trunken-
heit, Musik, Geldchter. Diese den Sohn des schlafenden Gottes der
Antike figurierende Sphire dient indes, wie der Anfang des Kleinen
Konzerts, nur als Kontrast zu dem Gegenbild, auf das allein es Trakl im
Ernst ankommt, dem von Herbst und Winter, das zu den Toten fihrt.
Die “Stille der Nacht” mit den Hirten verlegt die Weihnacht in die
Situation des Ubergangs vom antiken zum christlichen Kosmos, zumal
diese, nur implizit angedeutete, Weihnacht die arkadische Welt der
Antike zunichst fortsetzt. Herbstlichkeit wird durch die Rimbaud-
Prisenz vom abendlich versinkenden Wasser um das von Rimbaud
eingesetzte Eis des Winters bereichert. Der Sand, in den bei Rimbaud
das Wasser versinkt, wird jetzt zu Graburnen. Uber Holderlin und

14 Georg Trakl (wie Anm. 1), S. 46f. Die noch folgenden vier Partien erstrecken sich
bis S. 49.

15 Arthur Rimbaud (wie Anm. 3), S. 180.

16  Ibidem, S. 70.



42 Bernhard Béschenstein

Rimbaud hinaus dominiert fortan der Tod in allen Endstrophen der
finf Partien des Gedichts: in der 6., 12., 19., 24., 28. Strophe. Indem
“das Antlitz der teueren Toten” zum Gegenstand des die Seele erfreu-
enden “gerechten Anschauns” wird, erinnern wir uns an Rimbauds,
genauer an Ammers Prigung: “aber das Anschauen der Gerechtigkeit
ist die Freude Gottes allein”'’, was gewiss nicht dasselbe sagt, aber
was Rimbauds Sprung heraus aus der Hirte des Kontextes seines
Prosagedichts Abschied ernst nimmt: “Harte Nacht! Das trockene Blut
raucht auf meiner Stirne. Der Kampf der Geister ist ebenso roh wie die
Menschenschlacht; aber das Anschauen der Gerechtigkeit ist die
Freude Gottes allein.” Trakls Religiositit greift hier den frommsten Satz
aus einer desillusionierenden Bilanz Rimbauds heraus. Die Versoh-
nung von Antike, Christentum und eigen geschauter Gegenwart kon-
zentriert sich bei Trakl in der Formel “Brot und Wein”, deren reiche
Holderlinische Konnotationen hier miterklingen. Wie im Kleinen Kon-
zert sind die Uberginge dem Fortgang der Zeit untertan. Die zweite
Partie greift mehrfach auf die erste zurtick, aber weitgehend, um deren
einzelne Vorstellungen als zerstorte wiederzubringen. Erst die intertex-
tuelle Befragung erlaubt es, diesen Vorgang zu erkennen.

Gewaltig ist das Schweigen des verwiisteten Gartens,
Da der junge Novize die Stirne mit braunem Laub bekrinzt,
Sein Odem eisiges Gold trinkt.

Die Hinde riihren das Alter bldulicher Wasser
Oder in kalter Nacht die weissen Wangen der Schwestern.

Leise und harmonisch ist ein Gang an freundlichen Zimmern hin,
Wo Einsamkeit ist und das Rauschen des Ahorns,
Wo vielleicht noch die Drossel singt.

Schon ist der Mensch und erscheinend im Dunkel,
Wenn er staunend Arme und Beine bewegt,
Und in purpurnen Hohlen stille die Augen rollen.

Zur Vesper verliert sich der Fremdling in schwarzer Novemberzerstérung,
Unter morschem Geist, an Mauern voll Aussatz hin,

Wo vordem der heilige Bruder gegangen,

Versunken in das sanfte Saitenspiel seines Wahnsinns,

O wie einsam endet der Abendwind.
Ersterbend neigt sich das Haupt im Dunkel des Olbaums.

17  Arthur Rimbaud (wie Anm. 4), S. 225.



Trakl im simultanen Zwiegesprach mit Rimbaud und Holderlin 43

Der “Sohn des Pan”, dessen Antlitz bei Rimbaud “Bliiten und Beeren
kronen”’®) wird jetzt zu einem geistlichen Sohn ohne Zukunft, zu
einem “jungen Novizen”, der “die Stirne mit braunem Laub bekrinzt”:
der Schritt vom Schlaf zur Aktivitit ist auch der von der Antike zum
christlichen Zeitalter, wobei die antike Komponente der Bekrinzung
diesen Ubergang verlingert. Und wenn das abendliche sinkende
Wasser Rimbauds evoziert wird, dann erscheint hier auch die Fortset-
zung dieses Gedichts, als Eis, das Gottes Wind hervorruft, und als
Gold, das bei Rimbaud nicht mehr getrunken werden konnte, hier
aber, in sprechendem Unterschied dazu, trotz seines eisigen Zustands
dennoch vom Novizen getrunken wird.

Schritt fir Schritt fithrt Trakl tiber die Grenze zwischen individuel-
lem Leben und allgemeiner Befindlichkeit, darin von Rimbaud durch-
aus verschieden, so dass auch die Anrede des Panssohns von der
Aktualitit einer augenblicksabhingigen Anweisung (“bewege deine
herrlichen Beine, das eine wie das andere [...]”) zur Allgemeinheit
transzendiert wird: “Schon ist der Mensch und erscheinend im Dun-
kel, / Wenn er staunend Arme und Beine bewegt [...]”. Das Dunkel
und die purpurnen Augenhohlen verfremden den Panssohn zum
Menschen der Abendzeit.

Die Zeit riickt vor, auf den Herbst folgt der Winter, die “schwarze
Novemberzerstdrung”. Rimbauds Selbstsituierung “Aussitzig sitze ich
[...] am Fuss einer sonnenzernagten Mauer’!? kehrt wieder in den
“Mauern voll Aussatz”, und diese Szenerie empfingt nun den Holder-
lin von Brot und Wein oder als Meister Didalus: den “heiligen Bruder
[...] / Versunken in das sanfte Saitenspiel seines Wahnsinns”. “Saiten-
spiel” und “Wahnsinn” gibt es zwar in Brot und Wein, aber sie meinen
dort nichts Zusammengehoriges, eher Kontrastives: die einsame Stim-
me gegeniiber der frohlockenden nichtlichen Ekstase im Zeichen des
Dionysos. Hier dagegen herrscht ferne Entriickung, die als neu verge-
genwirtigte Vergangenheit jetzt die Ziige der “Zerstorung” trigt. Thr
fiigt sich der Tod Christi hinzu, am Olberg erwartet.

18 Ibidem, S. 228.
19  Ibidem, S. 193.



44 Bernhard Béschenstein

Erschiitternd ist der Untergang des Geschlechts.
In dieser Stunde fiillen sich die Augen des Schauenden
Mit dem Gold seiner Sterne.

Am Abend versinkt ein Glockenspiel, das nicht mehr tont,
Verfallen die schwarzen Mauern am Platz,
Ruft der tote Soldat zum Gebet.

Ein bleicher Engel
Tritt der Sohn ins leere Haus seiner Viter.

Die Schwestern sind ferne zu weissen Greisen gegangen.
Nachts fand sie der Schlifer unter den Sidulen im Hausflur,
Zurtickgekehrt von traurigen Pilgerschaften.

O wie starrt von Kot und Wirmern ihr Haar,
Da er darein mit silbernen Flissen steht,
Und jene verstorben aus kahlen Zimmern treten.

O ihr Psalmen in feurigen Mitternachtsregen,

Da die Knechte mit Nesseln die sanften Augen schlugen,
Die kindlichen Friichte des Hollunders

Sich staunend neigen liber ein leeres Grab.

Leise rollen vergilbte Monde
Uber die Fieberlinnen des Jiinglings,
Eh dem Schweigen des Winters folgt.

Diese Partie lisst die arkadische Sphire des Beginns, von der die zweite
Partie mehrere Fortsetzungen im Horizont der drohenden oder schon
vollzogenen Zerstorung enthielt, kaum noch zu, es sei denn als
Szenerie des Grabes Christi. Nach einzelnen Verwistungen ist jetzt die
Gesamtheit des Geschlechts untergegangen, folgen Strophen deutlich
akzentuierter Negativitit aufeinander: “ein Glockenspiel, das nicht
mehr tént”, entsprechend Rimbauds “Uhr, die nicht schlidgt”®°, und nach
den gelben und roten jetzt “die schwarzen Mauern”. Wieder tritt ein
Sohn eine leere Erbschaft an. Rimbauds “grosse Schwestern mit Blicken
voll Pilgerschaften”! sind jetzt “zurtickgekehrt von traurigen Pilger-
schaften”, also aus der Erwartung in die Nachtriglichkeit des Todes
entriickt. Das Rimbaudsche Selbstportrit, “die Haut von Kot und Pest
zerfressen, die Haare und die Achselhohle voll von Wiirmern”?2, wird

20 Ibidem, S. 231.
21 Ibidem, S. 229f.
22 Ibidem, S. 223.



Trakl im simultanen Zwiegesprdch mit Rimbaud und Hélderlin 45

jetzt auf diese toten Schwestern libertragen. Die Liebe zum Gekreuzig-
ten in dem auf Brennesseln sitzenden imaginiren aussitzigen Kreuz-
fahrer Rimbaud amalgamiert sich neu bei Trakl: Christus selber wird vor
der Kreuzigung mit Nesseln geschlagen. Sein Tod, das Zentrum von
Holderlins Hymne Patmos, wird auf die die Zukunft verheissende
Schlussformel des Holderlinischen Gedichts “Dem folgt deutscher Ge-
sang” Ubertragen, so dass diese in ihr Gegenteil umschligt: “Eh dem
Schweigen des Winters folgt.” Holderlins Zusammenfassung der letzten
Tage Christi, seines Todes, der Zeit bis zur Vollendung der Geschichte
verbindet sich mit Rimbauds Riickblick auf die franzdsische Geschichte
des Mittelalters, in Mauvais Sang. Indes, keiner der beiden hat den
Winter als Perspektive im Blick, wie bei Trakl. Der Jiingling, der dies
alles im Fieber triumt, ist von vergilbten Monden umgeben, seine Ver-
greisung nimmt diejenige der “bldulichen Wasser”, der “weissen Wan-
gen der Schwestern”, der “weissen Greise” auf. Diese Zeichen verhinder-
ten Weiterlebens der Menschheit sind weder Holderlin noch Rimbaud
eingeschrieben. Trakl verindert beider Texte gemiss dieser entschie-
denen Perspektive.

Ein erhabenes Schicksal sinnt den Kidron hinab,

Wo die Zeder, ein weiches Geschopf,

Sich unter den blauen Brauen des Vaters entfaltet,

Uber die Weide nachts ein Schifer seine Herde fiihrt.
Oder es sind Schreie im Schlaf,

Wenn ein eherner Engel im Hain den Menschen antritt,
Das Fleisch des Heiligen auf glithendem Rost hinschmilzt.

Um die Lehmhiitten rankt purpurner Wein,

Tonende Blindel vergilbten Korns,

Das Summen der Bienen, der Flug des Kranichs.

Am Abend begegnen sich Auferstandene auf Felsenpfaden.

In schwarzen Wassern spiegeln sich Aussitzige;
Oder sie offnen die kotbefleckten Gewinder
Weinend dem balsamischen Wind, der vom rosigen Hiigel weht.

Schlanke Migde tasten durch die Gassen der Nacht,
Ob sie den liebenden Hirten finden.
Sonnabends tdnt in den Hiitten sanfter Gesang.

Lasset das Lied auch des Knaben gedenken,

Seines Wahnsinns, und weisser Brauen und seines Hingangs,
Des Verwesten, der bldulich die Augen aufschligt.

O wie traurig ist dieses Wiedersehn.



46 Bernhard Boschenstein

Der Sohn, der Novize, der Fremdling, der Schlifer, der Jiingling, er
wird am Ende der vierten Partie zu einem verwesten wahnsinnigen
Knaben. Seine konstante Verlingerung des Todeszustandes als eines
zweiten, nachtriglichen Scheinlebens parodiert die Auferstehung, der
die zweite Strophe gilt.

Das Gethsemaneschicksal jenseits des Kidron wird vom genauen
Ort aus zum Sprechen gebracht, wie in Holderlins Winkel von Hardt.
Unmittelbar darauf folgt die Vorstellung von Christus als dem Hirten,
die in der zweitletzten Strophe wieder auftaucht. Dass Tod und
Auferstehung der arkadischen, antiken Dimension von Christus be-
nachbart werden, ist fiir den Zusammenfall der Zeiten bedeutsam, der
in der simultanen Prisenz der Sohn- und Vaterschaft, auch in derjeni-
gen von Greis und Jingling auffiel. Es gibt stets dieses Zeit transzen-
dierende Weiterleben von Totem bei Trakl, das der Einarbeitung von
Zitaten aus urspringlich prisenten Situationen in jetzt zeitenthobene
entspricht, wie wir es mehrfach beobachtet haben. Das Zitat ist selber
im Status des weiterlebenden Toten, der postumen Prisenz in ande-
rem Kontext. Seine Umfunktionierung von Lebenszusammenhingen
und zeiterfiillten Momenten zu einem archiologischen zweiten Leben
bezeugt es. Gerade eine frithe Zeit — die des Hirtenlebens — eignet sich
fir diese postume Prisenz, entsprechend dem “bldulich die Augen”
aufschlagenden knabenhaften Verwesten. Thm benachbart ist sicher
der “liebende Hirte”, der in der Nacht gesucht wird. Diese Strophe
folgt auf eine, die “balsamischen Wind” vom Grab Christi, “vom
rosigen Hiigel” sendet. Der arkadische Kontext um die Auferstehung
versammelt antike und Holderlinische Konnotationen aus Stutigart
und Der Archipelagus: Purpur, Wein, Bienen, Kranich. Sie umgeben
das Grab Christi, wie vorher “die kindlichen Friichte des Hollunders”.

Die Stufen des Wahnsinns in schwarzen Zimmern,
Die Schatten der Alten unter der offenen Tiir,

Da Helians Seele sich im rosigen Spiegel beschaut
Und Schnee und Aussatz von seiner Stirne sinken.

An den Winden sind die Sterne erloschen
Und die weissen Gestalten des Lichts.

Dem Teppich entsteigt Gebein der Griber,
Das Schweigen verfallener Kreuze am Higel,
Des Weihrauchs Siisse im purpurnen Nachtwind.



Trakl im simultanen Zwiegesprdch mit Rimbaud und Holderlin 47

O ihr zerbrochenen Augen in schwarzen Miindern,
Da der Enkel in sanfter Umnachtung

Einsam dem dunkleren Ende nachsinnt,

Der stille Gott die blauen Lider tiber ihn senkt.

Die Simultaneitit der kultur- und religionsgeschichtlichen Schichtun-
gen wird in der letzten Partie zum eigentlichen Thema erhoben. Hier
sind zugleich die “Schatten der Alten” und das im “rosigen Spiegel” der
Auferstehung von Winter und Krankheit, d.h. von “Schnee und Aus-
satz” befreite Antlitz. Auferstehung in Golgatha bringt in der Nacht
eine neue Heiligkeit. Zugleich zerbrechen die Augen, verdunkeln sich
die Minder, rickt der Nachkomme in den Wahn, indem er seine
Zukunftslosigkeit denkt, und vollendet “der stille Gott” die Zeit durch
die Senkung der Lider. Die Leiden horen auf zusammen mit den
Ereignissen unter Menschen, das Beschauen und Sinnen ersetzt die
Geschehnisse.

Dieses Abblittern der Geschichtlichkeit von dem Gezeichneten ist
auch im Zusammenhang mit der Intertextualitit zu lesen. Auch sie
scheint hier aufzuhoren. Alle Prisenz fremder Texte mit ihrer genauen
Einzigkeit 10st sich auf vor der letzten Selbstbegegnung, die unter dem
Zeichen progressiven sanften Wahnsinns steht. Das Erldschen des
Lebens ist auch der Abschied von Rimbaud und Hoélderlin, deren Wort-
und Bildprigungen das Gedicht ermoglicht haben. Nun fillt dies
dahin, eine Poesie der Ablosung tritt an die Stelle, die von weitem
herbeigerufenen, zu postumem Leben erweckten Zitate haben ihr
Werk getan, die Anspielungsfiille sinkt in sich zurlick. Trakl vollzieht
eine Abkehr von seiner Poetik der vielfiltigen Entleihung. Er kommt
zu sich als zu dem von einem Gott besiegelten Ende.

Helian, zuerst nur noch Seele, dann Umnachtung auf ein Ende
hin, gibt sich auf und so auch verstummen in diesem endenden
Gesang die andern Gesinge, deren er bedurfte. Die selektive Redukti-
on weniger Rimbaud- und Hoélderlin-Verse, die oft miteinander amal-
gamiert waren, entwickelt sich zu einem Schweigen, das der Zeit einer
vom Ereignis getragenen Aussage abgekehrt ist. Der letzte Akt war die
Meditation Uber das eigene Ende, das mit dem Ende der Bilder
einhergeht. Die Nacht, die Um-nachtung hat das letzte Wort. Sie kennt
nicht die Zeichen der hesperischen Zukunft von Holderlins Nacht in
Brot und Wein. Sie setzt sich dazu in das Verhiltnis einer als briiderlich



48 Bernhard Béschenstein

gefiihlten Entriickung. Wie im Kleinen Konzert “klimmen” auch hier
“blinde Zeiger gen Mitternacht”: die progressive Entzeitlichung der
Zeit Offnet den Raum fir eine implizite Christologie des Todes, der
Auferstehung, der Vollendung der Zeit. In diesem Horizont nehmen
sich die Fragmente aus Rimbaud und Holderlin als Merkzeichen fir
die Verwandlung des Status der Zeit aus. Holderlins Simultaneitit von
neuem Aufbruch und resignierter Melancholie, von Tod und Zukunft,
Rimbauds Ekstasen einer neuen Exploration und ihrer ironischen
Verabschiedung, sie bilden zwar in ihrer jeweiligen gegensitzlichen
Simultaneitit eine Folie fur Trakl, der aber nur solches Leben aufzu-
nehmen vermag, das von vornherein in einer Umschattung erscheint.
Trakl hat Holderlin und Rimbaud einander angenihert. Von dieser
Verbriiderung aus kann riickwirkend die Frage gestellt werden: kon-
nen wir aus der durch einen spiteren Dichter hergestellten Nihe
zweier friherer Dichter zueinander etwas Uiber deren Verwandtschaft
lernen?

Die Auszeichnung, die Trakl beiden zuteil werden lidsst, dadurch,
dass er sie sich in der tiefsten Schicht seines Werks aneignet, und zwar
oft simultan, wie wir sahen, bringt ein neues Verstindnis beider
Dichter hervor. Beide waren als Dichter aus der Tradition ausgebro-
chen, haben ein ungewohnlich eigenes Sprach- und Bildersystem
erfunden, haben Grenzen in der Auffassung ihrer Aufgabe tiberschrit-
ten, wodurch sie beide aus ihrer Bahn gerissen wurden, in den
Wahnsinn oder in ein gefihrliches Leben exotischer Prigung. Dieses
Zuhalten auf das Gefihrdende, diese progressive Selbstzerstorung hat
Trakl als eigene Moglichkeit erfahren und in den beiden Vorldufern
gesucht. Es ist diese Selbsttétung, deren er bedurfte. Dabei konnte er
die extremsten Texte Holderlins noch nicht kennen, die erst Helling-
rath veroffentlicht hat, oder allenfalls vor seinem Lebensende rasch
noch zur Kenntnis nehmen. Auch hat er, im Gegensatz zu seiner
Aufnahme Rimbauds, die Une Saison en enfer und einige Illuminati-
ons bevorzugt, von Holderlin die extremsten Verse aus Der Einzige
und Patmos nicht in sein Werk integriert. Andere Texte, wie Mnemo-
syne oder die hymnischen Fragmente aus dem Homburger Folioheft,
standen ihm nicht zur Verfiigung. Paul Ernst als Herausgeber, Ammer
als Ubersetzer waren glittende, im ersten Fall klassizistisch, im zwei-
ten Fall neuromantisch Texte und Auswahl modifizierende Vermittler.



Trakl im simultanen Zwiegesprach mit Rimbaud und Hélderlin 49

Trakl hat dennoch durch sie hindurch seine antiklassizistische und von
der Neuromantik sich vielfach entfernende Sprache gefunden, die bei
aller Verhaftung im Kontext seiner Zeit ihre Singularitit zu bewahren
vermochte, weil sie nie in Inhalten aufgeht, die aufgeschlisselt wer-
den konnen. Daher ist auch Intertextualitit hier stets an Sprache im
engsten Sinn gebunden, an ein Wort, eine Wortgruppe, eine syntakti-
sche Figur, die vorallem Inhalt und jenseits allen Inhalts fiir sich selber
besteht und ihr Geheimnis nicht preisgeben kann. Der heutige Ver-
such, damit in ein Zwiegesprich zu kommen, hat diese Aporie erneut
bestitigt.

Résumé

Deux poémes de Georg Trakl, Kleines Konzert et Helian, servent d’exemples 4 'usage
original de l'intertextualité que fait Trakl, en replagant des formules empruntées a
Rimbaud et 2 Holderlin dans un tout nouveau contexte, en s'inspirant de gammes de
couleurs et de sonorités ainsi que de modeles syntaxiques rimbaldiens et en méditant
la douce folie musicale de Holderlin. Le syncrétisme religieux et culturel de Trakl doit
beaucoup i ces deux poétes. Les citations qu’il leur emprunte apparaissent comme
des morts qui survivent grice i un statut intemporel, arcadien.






	Trakl im simultanen Zwiegespräch mit Rimbaud und Hölderlin

