Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1997)
Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =

Intertextualitat : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Das Motto als Anzeiger von Intertextualitat : Hamann und Horaz
Autor: Antonsen, Jan Erik
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006538

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jan Erik Antonsen

Das Motto als Anzeiger von Intertextualitdt.
Hamann und Horaz

Das Motto ist ein grundsitzlich erklirungsbedirftiger Text. In der
Regel erscheint es in der Gestalt eines Zitats, indem es ein aus dem
friheren Zusammenhang gerissenes Text-Element verkorpert, das —
vorderhand noch ohne erkennbaren neuen Zusammenhang — zwi-
schen Titel und Text eine zweite Heimat findet. Die Situierung zwi-
schen dem vorausgehenden und dem nachfolgenden Text ldsst das
Motto in einem semantischen Freiraum schweben: Indem es weder
dem Titel noch dem Text unmittelbar zugehort, fehlt ihm der fiir die
Festlegung des Sinns unerlissliche Kontext. Die Ortsbestimmung stellt
sich als unzureichend heraus, weil der Ort lediglich als Zwischenraum
definiert ist; sie vermag nichts anderes als die Differenz zu Titel und
Text zu bezeichnen, nichts weiter anzugeben als den Nicht-Ort des
Mottos. Die Nichtzugehorigkeit des Mottos zum Titel ist ohne weiteres
einsichtig: Die beiden Text-Elemente unterscheiden sich schon dusser-
lich hinsichtlich ihrer Struktur, indem dem Titel die Kriterien eines
grammatikalisch vollstindigen Satzes abgehen, wihrend sie beim
Motto erfillt sind!. Weit weniger offensichtlich ist das Verhiltnis, das
zwischen Motto und Text besteht: Weder ist es dem Text einverleibt
noch — dies macht bereits eine ganz oberflichliche Uberpriifung klar —
vollig von jenem unabhingig. Obgleich es in keinen Kotext eingebet-
tet ist, steht es nicht wirklich ausserhalb des Textes; es ist ihm doch

1 Fiur beide Bestimmungen existieren Ausnahmen; bei der grundsitzlichen Unter-
scheidung von Motto und Titel entstehen aber gleichwohl keine Schwierigkei-
ten. Auf grundlegende Weise setzt sich mit dem Motto meine Dissertation (7ext-
Inseln. Studien zum Motto in der deutschen Literatur vom 17. bis 20. Jahrbun-
dert) auseinander, die demniichst im Druck erscheinen wird. Ich danke dem
Verlag Konigshausen & Neumann fir die Erlaubnis, Teile eines Kapitels dieser
Untersuchung hier in leicht verdnderter Form vorstellen zu konnen.



20 Jan Erik Antonsen

irgendwie zuzurechnen, weil es durch den ihm vorangestellten Titel
gleichwohl in eine superiore Ordnung eingebunden ist.

Die Position des Mottos ist — anders gesagt — die Isolation
zwischen Titel und Text. Es erscheint so — wie es der Begriff “Isola-
tion” schon suggeriert — als eine Insel im Gesamttext, als ein genau
abgegrenztes und Uberblickbares Gebilde, das dem grosseren seman-
tischen Kontinent zwar zugeordnet, aber zugleich von ihm abgeson-
dert ist. Diese ‘Inselhaftigkeit’ des Mottos stellt ein ideales Terrain fir
das Zitat dar: Insofern das Motto ndmlich vom Text nicht vollig
annektiert wird, kann es durchaus zugleich Teil eines zweiten, frem-
den Textes sein, dessen Herkunft und Zugehorigkeit es offen zur
Schau triagt. Es stellt damit auf exemplarische Weise einen Schauplatz
fir die Beziehung der Intertextualitit dar, die auf der Koprisenz
zweier (oder mehrerer) Texte basiert.

Im folgenden soll die Bedeutung des Mottos als eines exemplari-
schen Anzeigers einer intertextuellen Beziehung am Beispiel der Motti
vor Johann Georg Hamanns Aesthetica in nuce dargelegt werden.
Hamann gehort wohl zu den schwierigsten Autoren der deutschen
Sprache (iberhaupt, und die 1762 als Hauptstick der Kreuzztige des
Philologen erschienene Aestbetica in nuce ist einer seiner schillernd-
sten (und am kontroversesten gedeuteten) Texte. Es wird hier nicht
darum gehen konnen, von der Plattform der durch die Motti angezeig-
ten intertextuellen Beziehung aus eine ins Einzelne gehende Interpre-
tation des Textes zu versuchen; es soll lediglich die (nicht auf den
ersten Blick erkennbare) enge inhaltliche und strukturelle Verflech-
tung der Motti mit Hamanns Text nachgewiesen werden. Es wird sich
dabei zeigen, dass die vorangestellten Zitate insofern dem Text dienst-
bar gemacht werden, als sie die Spuren vorzeichnen, denen der Text
folgt, sozusagen das Programm formulieren, das der Text dann in
“kabbalistischer” Manier umsetzt. Freilich artikuliert sich dies in den
Motti — wie es bei einem Meister der literarischen Anspielung vom
Schlage Hamanns nicht anders zu erwarten ist — auf recht verschlissel-
te Art und Weise. Der Sinn der Zitate, die Hamann heranzieht, wird
erst deutlich, wenn sie im Kontext von Hamanns Argumentationsgang
gelesen werden. Damit dies gezeigt werden kann, ist es notwendig,
zunichst die Leitlinien der Aesthetica in nuce in aller Kiirze nachzu-
zeichnen.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitdt. Hamann und Horaz 21

Der Titel bezeichnet in Anlehnung an die 1750-1758 erschienene
Aesthetica Alexander Gottlieb Baumgartens nicht nur eine Lehre vom
Schonen, sondern mehr noch die von der sinnlichen Erkenntnis, die
gegeniiber den hoheren Verstandeskriften aufgewertet wird. Zugleich
und von seinen Grundlagen her ist der Text eine Streitschrift gegen die
rationalistische Bibelhermeneutik. Dieser zweifache Argumentations-
strang miindet in eine Dichtungs- und Sprachtheorie auf theologischer
Basis. Denn Gottes Offenbarungswerk kénne nur durch die Sinne,
nicht aber durch die Vernunft aufgefasst werden. Bibel und Buch der
Natur seien daher nicht durch “Abstractionen” der Ratio, sondern
durch das urspringlichere Verfahren der bild- und gleichnishaften
Nachahmung auszulegen®. Philosophie und Philologie béten dabei
keine Handhabe, als adiquates Mittel komme allein die Poesie in
Frage. Der Dichter sei berufen, die durch den Stindenfall verworrene
Ursprache der Offenbarung wieder in eine sinnhafte Ordnung zu
bringen. An den theologisch-dichtungstheoretischen Hauptteil der
Schrift schliesst sich unvermittelt ein philologischer Exkurs an, in dem
Probleme des Reims und des Metrums besprochen werden. Mit der an
den Hauptteil wieder ankniipfenden Apostille klingt dann der Text
aus. Dem Titel Aesthetica in nuce kommt so eine zweifache Bedeu-
tung zu: Zum einen benennt er eine Schrift mit dsthetischer Thematik
in dicht gedringter Form, zum andern bezeichnet er sie als eine, die
im Glauben an die Offenbarung beschlossen liege wie in einer Nuss.
Zugleich stellt er eine parodistische Anspielung auf die herrschende
Asthetik dar: Denn mit diesem Titel wird gerade keine philosophisch-
systematische Abhandlung angekiindigt®. Der Text ist, wie der irritie-
rende Untertite] “Eine Rhapsodie in Kabbalistischer Prose” anzeigt,
keine einer diskursiven Struktur folgende Studie, sondern eine Art

2 Johann Georg Hamann, Sdmtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe v. Josef
Nadler, Wien, Herder-Verlag, 1949-57, Bd. 2, S. 206.

3 “Aesthetica in nuce” ist zugleich eine Anspielung auf den Titel einer Abhandlung
des Gottsched-Schiilers Schonaich, Die ganze Aesthetik in einer Nuss oder
Neologisches Worterbuch (1754), die sich gegen (den von Hamann geschitzten)
Klopstock und die Kritiker Bodmer und Breitinger richtet; vgl. dazu Bernd
Briutigam, Reflexion des Schonen — Schone Reflexion. Uberlegungen zur Prosd
dsthetischer Theorie — Hamann, Nietzsche, Adorno, Bonn, Bouvier, 1975, S. 44ff.



22

Jan Erik Antonsen

Mischform zwischen einer bruchstiickhaften Dichtung und einer Pre-
digt, wobei das Adjektiv sowohl auf den religiosen Hintergrund als
auch auf die verritselnde Bildhaftigkeit des Stils verweist?.

HORATIUS.

Odi profanum vulgus et arceo.

Favete linguis! carmina non prius
Audita, Musarum sacerdos,

Virginibus puerisque canto.

Regum timendorum in proprios greges;
Reges in ipsos imperium est lovis,
Clari giganteo triumpho,

Cuncta supercilio moventis’.

(HORAZ: Ich hasse den nicht eingeweihten Pobel und weise ihn weg./ Ihr
andern, schweigt! Nie zuvor erklungene Lieder/ will ich als Priester der Musen/
den jungen Frauen und Minnern singen./ Fiirchtenswerte Konige herrschen
tber ihr Volk,/ Uber die Konige selbst aber Jupiter,/ der, berihmt durch den
Triumph Uber die Giganten,/ mit einem Wink alles lenkt.)

So lautet das Motto, das der Aesthetica in nuce unmittelbar voran-
gestellt ist (auf die zwei weiteren Motti, die auf der Vorder- bzw.
Riickseite des Titelblatts angebracht sind, komme ich unten noch zu
sprechen). Der Kontext, den die Verse aus der ersten Ode von Horaz’
drittem Buch seiner Carmina hervorrufen, ist der einer religidsen
Handlung: Horaz bringt als Musenpriester sein Gedicht den Goéttern als
Opfer dar. Indem Hamann das Zitat seinem Text unmittelbar voran-
stellt, spricht auch er diesem den Status einer heiligen Handlung zu. Die
Horaz-Stelle benutzt er dabei als Sprachrohr fiir seine eigene Sache®.

4

“Rhapsodie” ist hier im urspringlichen Sinn als “zusammengefiigte Bruchstiicke
epischer Dichtung”, wie sie von den griechischen Rhapsoden vorgetragen wur-
den, (von grch. pantewy, “zusammennihen”™) zu verstehen; zur Verwendung von
“kabbalistisch” vgl. auch Hamann, Bd. 2, S. 201f., bes. die umfangreiche Anm. 21.
Hamann, Bd. 2, S. 197; das Zitat stammt aus Horaz, Oden 111, 1, 1-8; die Uber-
setzung ist von mir.

Horaz ist einer der Autoren, die Hamann Ofters als Sprachrohr dienen. Die
mitunter sehr eigensinnige Anverwandlung von Fremdtexten ist auch sonst eine
herausragende Technik Hamanns; vgl. dazu Volker Hoffmann, Jobann Georg
Hamanns Philologie. Hamanns Philologie zwischen enzyklopddischer Mikrologie
und Hermeneutik, Stuttgart u.a., Kohlhammer, 1972, bes. S. 110-119.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitdt. Hamann und Horaz 23

Dass es sich beim vorliegenden Text um eine theologische Streitschrift
handelt, geht bereits aus dem ersten Vers des Mottos mit aller Deutlich-
keit hervor: Er bezeichnet nichts anderes als eine unmissverstindliche
Abweisung des Publikums. Gegen wen aber richtet sich diese? Der
Hauptgegner wird bereits im zweiten Satz des Texts — lange zu fackeln
ist Hamanns Sache nicht — direkt, wenngleich verschliisselt, angespro-
chen: “Heil dem Erzengel tiber die Reliquien der Sprache Kanaans!”’.
Hinter dem “Erzengel” verbirgt sich ein doppeltes Wortspiel, mit dem
der bedeutende Orientalist und Theologe Johann David Michaelis aufs
Korn genommen wird, der die Durchsetzung einer philologisch fun-
dierten Bibelexegese auf sein Banner geschrieben hatte: Einerseits liegt
Michaelis’ Funktion als des Hauptvermittlers der liberalen englischen
Bibelwissenschaft etymologisch dem Wort “Erzengel” zugrunde (grch.:
arch-angelos), andererseits wird auf Michaelis durch eine Antonomasie
angespielt (Michaelis = Erzengel Michael)®. Seiner rationalistischen
Haltung wegen, die dem Status des Bibelworts als “heiliger Litteratur”
nicht angemessen sei, wird er von Hamann scharf kritisiert’. Ein
Hinweis auf diese Gegnerschaft findet sich bereits im ersten Motto des
Textes, einer nach dem hebriischen Urtext zitierten Stelle aus dem
“Deborah-Lied”, die auf der Vorderseite des Titelblatts, unmittelbar
nach dem Untertitel, angebracht ist:

Beute an Kleidern,/ fiir meinen Hals als Beute ein, zwei bunte Tiicher!©,

Dass hiermit Michaelis direkt angesprochen wird, geht schon aus der
Ubernahme der hebriischen Schriftzeichen hervor. Zugleich wird mit
der Stelle aus der Schilderung der auf die Heimkehr des Feldherrn

7 Hamann, Bd. 2, S. 197.

8 Vgl. dazu Hans-Martin Lumpp, Philologia crucis. Zu Jobann Georg Hamanns
Auffassung von der Dichtkunst. Mit einem Kommentar zur ‘Aestbetica in nuce’
(1762), Tubingen, Niemeyer, 1970, S. 42ff. sowie Johann Georg Hamann,
Sokratische Denkwiirdigkeiten. Aesthetica in nuce, mit einem Kommentar hg. v.
Sven-Aage Jorgensen, Stuttgart, Reclam, 1987, S. 80.

9 Hamann, Bd. 2, S. 197.

10 Hamann, Bd. 2, S. 195; dem Motto noch vorangestellt ist die Quellenangabe:
“Buch der Richt. V, 30"; die Stelle ist zitiert nach der Einheitsiibersetzung des
Alten und Neuen Testaments (Hausbibel, 10. Aufl., Freiburg/Basel/Wien, Herder,
1994, S. 244).



24 Jan Erik Antonsen

wartenden Frauen die Polemik gegen den Widersacher entfacht, denn
wie die Vorfreude der Mutter auf reiche Beute bitter enttduscht wird —
der Feldherr Sisera ist lingst von den Israeliten geschlagen und
umgebracht worden —, so sei auch die Erwartung Hamanns unerfiillt
geblieben: Michaelis hatte 1758 unter dem Titel Beurtheilung der
Mittel, welche man anwendet, die ausgestorbene Hebrdische Sprache
zu versteben eine grundlegende Untersuchung zur Stilistik des Alten
Testaments herausgegeben — den ersten Teil einer mit eigenen Zusit-
zen versehenen Ubersetzung eines Werks des Oxforder Theologen
Robert Lowth —, die Hamann aufgrund der angewandten Methodik
sehr missfallen hat. Er deutet seine Haltung gegeniiber Michaelis
ironisch an, indem er durch das Zitat die Aussicht auf “Beute” — in
bezug auf den noch ausstehenden zweiten Teil des Werks — von
vornherein als vergebliche bezeichnet. Stattdessen schickt er selbst
sich mit dem Zitat aus Hiob — der Gegenrede Elihus — an, Michaelis
eine Entgegnung zukommen zu lassen:

Mein Inneres ist wie Wein, der keine Luft hat,/ wie neue Schliuche muss es
bersten./ Reden will ich, dann wird mir leichter,/ ich 6ffne meine Lippen und
entgegne./ Ich ergreife fiir niemand Partei/ und sage keinem Schmeichelworte./
Denn ich versteh’ mich nicht aufs Schmeicheln,/ sonst raffte mich mein Schépfer
bald hinwegll.

Mit dieser Absichtserklirung, die zugleich auch die Motivation fiir die
Erwiderung beinhaltet, wird der nachfolgende Text eingeleitet und
durch die Angabe des Beweggrunds fiir die Erwiderung als Reaktion
gekennzeichnet: Hamann koénne gar nicht anders — so gibt er zu
verstehen — als Michaelis’ Hermeneutik seine eigene Asthetik ent-
gegenzustellen. Die Rolle Elihus ist dabei in mehrfacher Hinsicht
geeignet, um Hamanns fulminanten Gegenangriff einzuleiten: Elihu ist
der jlingste der vier Redner, die auf Hiobs Anklage gegen Gott ant-
worten, und der letzte, der das Wort ergreift. Seine Kritik zielt im
wesentlichen auf Hiobs Anmassung, Gottes Wirken einer rationalen

11 Hamann, Bd. 2, S. 196 (Rickseite des Titelblatts); auch dieses Zitat ist im
hebriischen Original wiedergegeben, dem die Quellenangabe “Elihu im Buch
Hiob XXXII, 19-22” vorangeht; die Stelle wird hier wiederum nach der Einheits-
tbersetzung des Alten und Neuen Testaments zitiert (Hausbibel, S. 6006).



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitit. Hamann und Horaz 25

Beurteilung zu unterziehen (denn Hiob schliesst aus dem Umstand,
dass ihm trotz eines untadeligen Lebenswandels grosses Leid wider-
fahren ist, auf Gottes Ungerechtigkeit). Denselben Vorwurf richtet
Hamann an Michaelis.

Auf Michaelis zu allererst ist also die Bezeichnung “profanum
vulgus” im ersten Vers des dem Text unmittelbar vorangestellten
Horaz-Zitats gemiinzt; er ist in den Augen Hamanns “profan” im
mehrfachen Wortsinn: Aufgrund seiner Methode vermag er nicht zum
Heiligen vorzudringen, so bleibt er gleichsam vor dem Heiligen
stehen, was “profanus” im etymologischen Sinn bedeutet!?. In der
ubertragenen Bedeutung des Worts wird er zugleich als jemand
bezeichnet, der nicht eingeweiht ist, weil er nach Meinung Hamanns
im Irrtum verharrt, den Bibeltext mit rationalen Mitteln deuten zu
konnen. Es ist deshalb nur konsequent, wenn er vor Beginn der
heiligen Handlung weggewiesen wird.

Es geht aber Hamann — wie bereits angedeutet — keineswegs nur
um die angemessene Behandlung des Bibeltextes, diese ist nur Aus-
gangspunkt und Grundlage seiner Argumentation: Die ganze Literatur
ist letztlich auf dem Prifstand, denn auch sie hat es mit Gott zu tun.
Doch die zeitgendssische Dichtung, so Hamanns Befund, laufe Gottes
Sprache in der Natur ebenso zuwider, wie die theologische Herme-
neutik Gottes Wort in der Bibel verfehle. Dies ist der grundsitzliche
Vorwurf, den Hamann an die Dichter seiner Zeit und deren Kritiker
richtet, allen voran Lessing, Mendelssohn und Nicolai, die Herausge-
ber der Briefe, die neueste Litteratur betreffend, auch sie gehoren
demnach zum “profanum vulgus”, das nicht zum Allerheiligsten vorzu-
dringen vermag!3. Die andern, die nicht schon explizit weggewiesen
worden sind, fordert er zum Schweigen auf. Er tut dies nicht nur, weil
er als Musenpriester mit der Deklamation beginnen will; er zielt auf
Grundsitzlicheres: Die Bezeichnung “favere linguis” ist der lateinische
Fachausdruck fur das Gebot des gvenueiv, bei heiligen Handlungen
nur Worte guter Bedeutung zu sprechen (was nach antiker Auffassung

12 “profanus” bedeutet wortlich “vor dem heiligen Bezirk liegend” (als entspre-
chendes Adjektiv zu “pro fano”).

13 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 200, wo diese Kritiker als “Leviten der neuesten Litteratur”
bezeichnet werden.



26 Jan Erik Antonsen

der Aufforderung zum Schweigen gleichkommt)!. Die Dichter sollen
schweigen, weil sie die richtigen Worte nicht finden kénnen; Dichtung
habe buchstiblich keinen Sinn, solange sie nicht in der Lage sei, das in
der Natur sinnlich Erfasste, die “Turbatverse und disjecti membra
poetae, [...] in Geschick zu bringen”?. Sich selbst aber weist Hamann
die Rolle des “Vermittlers des Heiligen” zu, was der urspriinglichen
Bedeutung des Wortes “sacerdos” entspricht; er stellt sich dem Publi-
kum als von Gott inspirierter Hermeneut vor!, Die Inspiration hat
Auswirkungen auf die Form der Vermittlung: Sie vollzieht sich nicht in
einer wissenschaftlichen Abhandlung, sondern als Rhapsodie. Nicht
zufillig bezeichnet sich Hamann als Rhapsode: Dieser galt in der
Antike als Experte fir die Unterscheidung zwischen Wahrem und
Falschem. Infolgedessen kiindigt Hamann im folgenden “Lieder” an,
und zwar solche, die bisher nicht erklungen sind, weil er es ja ist, der
den Weg zum richtigen Verstindnis des Redens Gottes erst weist. Sie
sind — sowohl im buchstiblichen wie tibertragenen Sinn — unerhort. Er
bringt damit nicht nur zum Ausdruck — gemiss einer traditionellen
Wendung der Exordialtopik —, dass sein Text etwas noch nie Dagewe-
senes darstelle, er gibt obendrein zu verstehen, dass sein Umgang mit
der Sprache sich grundsitzlich von dem der zeitgendssischen Autoren
unterscheidel”.

Dies bezieht sich wohl in erster Linie auf den Stil der Abhandlung,
der in der Tat neu und ungewohnlich oder sagen wir ruhig: esoterisch

14 Derselbe Ausdruck ist von Hamann spiter als Motto der Schrift Des Ritters von Ro-
sencreuz letzte Willensmeynung vorangestellt worden; vgl. Hamann, Bd. 3, S. 27.

15 Hamann, Bd. 2, S. 198f; “disiecti membra poetae”: “des zerstiickten Dichters
Glieder” (Zitat aus Horaz, Satiren 1, 4, 62, das Lessing seinen Fragmenten als
Motto vorangestellt hat); vgl. auch ibid., S. 211, wo die Sprache der Natur als
“ausgestorbene” bezeichnet wird.

16 In der Apostille im Anschluss an die Schrift verweist Hamann auf eine Stelle aus
Platons Jon: “die Rhapsoden — Ausleger der Ausleger”; in diesem Dialog stellt
Sokrates eine Inspirationstheorie fir die Dichtung auf: Der Gott selbst spreche
durch den Dichter zum Menschen, wihrend der Rhapsode seinerseits als
Vermittler der Dichtung fungiere, weil er die Dichtung nicht nur dem Buchsta-
ben, sondern dem Sinn nach verstehe; vgl. Hamann, Bd. 2, S. 217 sowie Platon,
Ion 530-530.

17 Vgl bes. Hamann, Bd. 2, S. 211f. sowie die Apostille, wo er von seiner Asthetik
als der “neusten [.. ], welche die ilteste ist”, spricht, S. 217.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitit. Hamann und Horaz 27

ist. Die “carmina non prius audita” sind geradezu eine Schlisselbe-
zeichnung fiir Hamanns dichtungstheoretische Auffassungen. Nimmt
man diese Stelle aus dem Motto als Teil einer programmatisch zu
verstehenden Aussage Uiber den Text ernst, so wird man die unter dem
Einfluss der Diskussion Uber den “Sturm und Drang” entstandene
Auffassung des Hamann’schen Stils als eines unmittelbaren und quasi
unbewussten Ausdrucks heftiger Gefiihlsregungen nicht gelten lassen
koénnen. Sein Stil ist nicht Ausdruck einer schrankenlosen Ichbezogen-
heit, sondern viel eher ein Teil seiner Gesamtstrategie; tiber den Stil
fihrt ein direkter Weg zum Kern seines Anliegens. Hamann Kkritisiert
nicht nur das Reden seiner Zeitgenossen als ein vergebliches, er
versucht zugleich aufzuzeigen, wie sinnvolles Reden moglich sei:
durch Nachahmung. Was er nachzubilden versucht, ist das schopferi-
sche Sprechen Gottes. Das Offenbarungswerk — das der Natur und das
der Bibel — erscheint bei Hamann als ein Sprechakt Gottes: Gott ist der
“Poet am Anfange der Tage”!8. Eine Sprache, die sich daran orientiert,
muss produktiv sein!?. Thr vorrangiges Ziel kann nicht im méglichst
reibungslos abzuwickelnden Transport von Gedanken bestehen; die
Sprache soll nicht mehr nur wie bisher — mit einem anderen Wort —
Kommunikationsmedium sein, sie muss ihre herkommliche Instru-
mentalitit vernachlissigen und selbst kreativ werden®. Die Konse-
quenz dieser Forderung ist, dass die Bedeutung eines Worts nicht als
von vornherein festgelegt und eindeutig bestimmt betrachtet werden
darf, sondern als verborgener Sinn, der sich durch die kotextuelle
Umgebung erst finden muss (wie Hamann es gleich zu Beginn der
Schrift anhand des Wortspiels mit “Erzengel” demonstriert). Die Spra-
che muss als Experiment angeschaut werden, als Versuchsfeld, damit
ihre Eigenschaften herausgefunden werden konnen; dadurch erst wird
das Sprechen, jedes Sprechen, sinnlich auffassbar, erfahrbar. Die Pro-
duktivitit der Sprache wird Hamann geradezu zum Kriterium der

18 Hamann, Bd. 2, S. 206.

19 Vgl. dazu auch Harald Schnur, Schleiermachers Hermeneutik und ibre Vorge-
schichte im 18. Jabrbundert. Studien zur Bibelauslegung, zu Hamann, Herder
und F. Schlegel, Stuttgart/Weimar, Metzler, 1994, S. 77-84.

20 Als Paradigma dieser Kreativitit erscheint denn auch die Namengebung der
Tiere durch den Menschen im Paradies; vgl. Hamann, Bd. 2, S. 2006.



28 Jan Erik Antonsen

Vergegenwiirtigung Gottes?!. Dem Gleichnis wie allem bildhaften

Reden kommt deshalb nicht bloss aufgrund seiner Urspriinglichkeit
gegeniiber den “Schliissen” die Prioritdt zu?2. Ein mit Metaphern und
Wortspielen angereicherter und von Zitaten und literarischen Querver-
weisen durchsetzter Stil, der darauf ausgerichtet ist, “das Geheimnis
geheimnisvoll” zu sagen, erscheint daher als die geeignete Ausdrucks-
form zur Demonstration von Hamanns Sprachverstindnis®. Mit Bezug
auf den Sinnzusammenhang des horazischen Gedichts kdnnte man
sagen: Hamann opfert die unmittelbare Verstindlichkeit seines Textes
auf dem Altar eines Sprachverstindnisses, das sich Gottes Schopfer-
kraft zum Vorbild nimmt. Nachdem der Musenpriester die Ungeweih-
ten weggewiesen und die Ubrigen zum Schweigen aufgefordert hat,
konnen es nur “carmina non prius audita” sein, die er ankiindigt. Dass
er sich an “junge Frauen und Minner” wendet, mag als Hinweis darauf
aufzufassen sein, dass den zeitgenoOssischen Autoren die fillige Er-
neuerung der “ausgestorbene[n] Sprache” nicht zugetraut wird*,

Die folgenden vier Verse betonen im wesentlichen den geradezu
liturgischen Kern der Schrift, die sich mithin — im Unterschied zu den
Texten der kritisierten Autoren — in den Dienst Gottes stellt und damit
den Status einer heiligen Tat erhilt. Als Botschaft an die Zeitgenossen
liesse sich entnehmen: Auch die zu Ansehen und Ruhm gelangten

21 Dies wird dann zum Ansatzpunkt von Hamanns kritischer Auseinandersetzung
mit (der ersten Auflage von) Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Bedingung
der Moglichkeit synthetischer Urteile a priori liege bereits in der Sprache —
nimlich als Sprache — vor; vgl. Schnur, S. 79f.

22 Dies formuliert Hamann provokativ bereits im zweiten Abschnitt der Schrift; vgl.
Hamann, Bd. 2, S. 197.

23 Briutigam, S. 48; Jorgensens Ansicht, Hamanns Esoterik sei Ausdruck seiner
“Selbstbescheidung im Hinweisen auf das Heilige [...] dessen Verhiillung und
Schutz” scheint mir nicht recht einleuchtend: Die ganze Intention des Textes
lduft auf das genaue Gegenteil hinaus; gerade weil er damit sein literarisches
Verstindnis demonstrierte, musste er sich spiter von seinen (nur) stilistischen
Nachahmern wie etwa Herder distanzieren (dessen Stil er als “pindarische
Miethsleyer” bezeichnet hat) (Hamann, Bd. 3, S. 45), vgl. Hamann (Jérgensen),
S. 175; die Dunkelheit des Stils ist natiirlich auch als traditionelles rhetorisches
Mittel des “acutum dicendi genus” anzusehen, welches das Publikum zur eige-
nen Denkarbeit anregen soll.

24 Hamann, Bd. 2, S. 211.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitdt. Hamann und Horaz 29

Bibelexegeten und Dichter hitten anzuerkennen, dass ihr Wirken
niemals Selbstzweck sein diirfe, sondern auf jenes hohere Ziel ausge-
richtet sein sollte. Die Bezugnahme dieser Verse auf den nachfolgenden
Text ist auch im einzelnen erkennbar: So kehrt das Wort “clarus”, die
Bezeichnung des Gottervaters Jupiter im Motto, im Text in seiner
urspriinglichen Bedeutung wieder, wo Goitt als Licht bezeichnet wird?.
Der “giganteus triumphus”, von dem anschliessend die Rede ist, soll
entsprechend nicht wie bei Horaz objektiv als “Triumph Utber die
Giganten”, sondern mehr noch subjektiv als “gigantischer Triumph”,
d.h. christologisch als Hinweis auf die Menschwerdung Gottes verstan-
den werden?®. Der Schluss des Mottos ist somit implizit als Aufforderung
zur Ehrerbietung gegeniiber dem Allmichtigen aufzufassen und bringt
so dasselbe zum Ausdruck wie das Zitat aus der Offenbarung — das
Hamann gar als die “Hauptsumme” der ganzen Schrift ansieht —, mit dem
im letzten Abschnitt der Apostille der Text zu seinem Ende kommt?’,

Der thematische Zusammenfall vom Schluss des Mottos mit dem
Ende des ganzen Textes ist nicht zufillig: Das Motto weist nicht nur —
wie nun deutlich wird — programmatisch auf die Schrift voraus, das
Verhiltnis des Mottos zum nachfolgenden Text erweist sich letztlich als
ein typologisches, als das von Verheissung und Erfillung. Was die
Schrift argumentativ entfaltet, ist im Motto bereits im Kern vorgegeben.
Es stellt am Anfang des Textes in bezug auf den Text dar, was von
Adam und dessen Beziehung zum nachfolgenden Menschengeschlecht
gesagt wird: Dieser sei “hieroglyphisch” — was hier so viel bedeutet
wie “typologisch” — die “Historie des ganzen Geschlechts im symboli-
schen Rade”®. Im typologischen Verhiltnis zwischen Motto und Text
ist das Muster der Heilsgeschichte, die als Idee der Schrift zugrunde-
liegt, dem Gesamittext als dessen Struktur eingeprigt; was den Argu-
mentationsgang des Textes begriindet, ist also auf dessen Oberfliche
bereits vorgezeichnet. Damit ist auch in der Textstruktur das mimeti-

25 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 204 u. 206f.; “clarus” bedeutet wortlich “hell”.

26 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 212f.

27 “Furchtet GOtt und gebt IThm die Ehre, denn die Zeit Seines Gerichts ist ge-
kommen, und betet an Den, der gemacht hat Himmel und Erden und Meer und
die Wasserbrunnen!” (Offb. 14, 7); Hamann, Bd. 2, S. 217.

28 Hamann, Bd. 2, S. 200.



30 Jan Erik Antonsen

sche Prinzip, das inhaltlich eine so zentrale Rolle spielt, installiert.
Horaz, der — wie sonst nur in einem Theaterstiick Gblich — als selb-
stindig sich dussernde Figur gekennzeichnet ist, tritt dabei als der
Vorredner auf, dessen Prophezeiungen durch den nachfolgenden Text
als Gestus imitiert und in einer Typologese ausgedeutet werden?®.

Aus poetologischer Sicht aktuell wird damit auch die Problematik
des Anfangens: Im Denkschema der Typologie ist der Anfang, zumin-
dest hinsichtlich seiner Absolutheit, entschirft, indem durch den Anti-
Typus wiederholt wird, was durch den Typus immer schon vorgege-
ben ist: In der Vorstellung der Heilsgeschichte beginnt in Christus von
neuem, was in Adam schon einmal begonnen hat. Im Anbringen eines
Mottos, das zum Text im Verhiltnis von Typus zu Anti-Typus steht,
wird ein Verfahren erkennbar, das auf exemplarische Weise das
Problem des Anfangens umgeht. Dies ist hier keineswegs ohne Bedeu-
tung, wie gleich zu zeigen sein wird.

Dass dem Motto in mehr als einer Hinsicht eine hervorragende
Bedeutung zukommt, belegt auch das zweite Horaz-Zitat des Textes,
das am Schluss, unmittelbar vor der Apostille, als eine Art nachgestell-
tes Motto die Struktur des unmittelbar dem Text vorangestellten Zitats
wiederholt. Auch dieses Zitat umfasst acht Verse; die Quellenangabe
ist, diesmal den iblichen Gepflogenheiten entsprechend, dem zitier-
ten Text angefiigt:

Iam satis terris nivis atque dirae
Grandinis misit Pater, & rubente
Dextera sacras iaculatus arces
Terruit urbem,
Terruit gentes; grave ne rediret
Seculum Pyrrhae, nova monstra questae,
Omne quum Proteus pecus egit altos
Visere montes. —
HORATIUS??

29 Die Bedeutung der Typologie als Matrize einer Geschichtsphilosophie bei
Hamann ist ausfiihrlich dargelegt bei Karlfried Grunder, Figur und Geschichte.
Johann Georg Hamanns ‘Biblische Betrachtungen’ als Ansatz einer Geschichis-
philosophie, Freiburg/Minchen, Alber, 1958.

30 Hamann, Bd. 2, S. 216; das Zitat — eine Anspielung auf den antiken Sintflut-
Mythos — entspricht Horaz, Oden 1, 2, 1-8; die Ubersetzung stammt wiederum
von mir.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitit. Hamann und Horaz 31

(Schon genug Schnee und unheilbringende Hagelkorner/ sandte der Gotterva-
ter auf die Erde, und mit der glihend roten/ Rechten zerschmetterte er die
heiligen Zinnen,/ schreckte Rom/ und schreckte die Volker; denn es kehrte
wieder/ die beschwerliche Zeit der Pyrrha, welche die gottlichen Zeichen
neuerdings beklagte,/ als Proteus seine ganze Herde/ auf die hohen Berge
trieb. —- HORAZ)

Auch das Verhiltnis der beiden Horaz-Zitate zueinander kann be-
stimmt werden: Es ist antithetisch. Wird Horaz im Motto wie in einem
Theaterstiick als Anwesender markiert, der selbst spricht, so ist er hier
ein Abwesender, der keine Verfligungsgewalt iber seinen Text mehr
hat, da dieser als Zitat, dessen formalen Gepflogenheiten er nun
entspricht, in einen anderen Text eingeordnet ist. In der Tat wird der
Text durch das Zitat abrupt unterbrochen; er geht, syntaktisch lediglich
durch einen Gedankenstrich getrennt, ins Zitat Uiber; der letzte Satz
findet erst mit dem Punkt am Ende des Zitats seinen gehorigen
Abschluss. Stellt das erste Horaz-Zitat die Ankiindigung des Kiinftigen
dar, dieses zugleich antizipierend, so das zweite den Abgesang auf
Vergangenes, sich von jenem zugleich l6send. Verhilt sich das Motto
zum Text wie Adam zu Christus, entspricht das Abschluss-Zitat folglich
dem Jingsten Gericht, der Apokalypse. Durch die in ihm zum Aus-
druck kommende Weltuntergangs-Szenerie weist es zugleich auf das
Offenbarungs-Zitat voraus, das den Gesamttext am Schluss der Apo-
stille abschliesst. Wurde im Motto ein Verfahren, den Anfang zu
umgehen, deutlich, so hier eines, den Schluss zu vermeiden. Der
Abschluss der Schrift ist in der Tat mehrfach aufgefichert und damit
ebenfalls in gewisser Weise entschirft. Ein erstes Ende findet der Text
in einem Persius-Zitat, das mit der Bemerkung “discedo” - “ich
entferne mich” — abbricht; es ist der Abschluss jenes Teils, der die
theologisch-dichtungstheoretische Polemik enthilt’!. Das zweite Ende
markiert das erwihnte Horaz-Zitat, das jenen philologischen “Anhang”
abschliesst, der — wie die Hamann-Interpreten bemingeln — so wenig

31 “Pinge duos angues! pueri, sacer est locus; extra/ Meiite; discedo - (“Male dann
zwei Schlangen und sprich die Worte: ‘Kinder, heilig ist der Ort; pisst woanders!’
Ich gehe weg —), Hamann, Bd. 2, S. 214.



32 Jan Erik Antonsen

zum vorherigen Teil der Schrift zu passen scheint®?. Auch damit ist der
Text noch nicht wirklich zu Ende: Es folgt nun noch die Apostille, die
schon durch diese Bezeichnung als selbstindiger Teil gekennzeichnet
ist und ihrerseits in einem Zitat, dem bereits erwihnten aus der
Offenbarung, ausklingt.

Was das Motto und sein quasi-paratextuelles Gegenstiick deutlich
machen, ist das dem Text unterliegende Argumentationsschema: Nicht
die lineare Abfolge der Logik, welche eine der “Schliisse” ist, bestimmt
den Text, sondern das dualistische Schema des “Gleichnisses”. Der
Text ist durchgingig bestimmt durch das Verfahren der Analogisie-
rung, eines wechselseitigen Verweisens, das weder einen eindeutigen
Anfang noch einen eindeutigen Schluss kennt: Im Prinzip der Wieder-
holung, das dem Analogon zugrundeliegt, sind Anfang und Ende
gleichermassen aufgehoben. Hamann setzt damit im eigenen Text
genau das um, was er zu Beginn der Schrift als das urspriinglichere
Reflexionsverfahren den zeitgendssischen Philosophen und Theolo-
gen entgegengehalten hat?. Vor diesem Hintergrund erhilt auch der
erwihnte philologische “Anhang”, der die Hamann-Interpreten fiir
gewoOhnlich in Verlegenheit zu bringen pflegt, einen Sinn: Nicht einen
“ironischen Exkurs” stellt er dar, sondern er konstituiert eine Analogie
zu Horaz3*, Wenn Hamann an die theologisch-dichtungstheoretische
Polemik unversehens einen Teil mit Erorterungen zu Fragen, die den
Reim und das Metrum betreffen, anhingt, tritt er in eine genaue
Kongruenz zu dem romischen Autor, der in den Oden als “Musarum
sacerdos” auftritt und spiter im Brief an die Pisonen (der sogenann-
ten Ars poetica) als poetologischer Gesetzgeber. So wechselt auch
Hamann die Rolle und bespricht in der Maske des Philologen jene
Merkmale, welche die poetische Sprache, die “Muttersprache des
menschlichen Geschlechts”, von jener der “Abstractionen” unterschei-

32  Lumpp, S. 102; vgl. Hamann, Bd. 2, S. 214ff.; zur Beurteilung dieses Teils der
Schrift vgl. auch den Kommentar des Herausgebers in: Hamann (Jorgensen),
S. 188f. Im Grunde wird schon infolge des Zitat-Status der Stelle das Ende
umgangen: Das Zitat pflegt die Linearitit des Textes zu unterbrechen, um die
Lektiire kurzzeitig in eine andere Richtung zu lenken.

33 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 197.

34 Jorgensen in: Hamann (Jorgensen), S. 188.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualitit. Hamann und Horaz 33

det®: den vollstindigen lautlichen Gleichklang zweier Wérter und den
festgesetzten Rhythmus als Mittel zur Verfremdung der Rede, welche
Voraussetzung ist fir die Entfaltung des ihr innewohnenden schopferi-
schen Potentials. In der Apostille schliesslich spielt er zunichst die
Rolle des Kritikers seiner eigenen Schrift, des “dltesten Lesers”, und
nimmt damit als Autor auch die Funktion des Publikums vorweg —
gleichsam einen neuen Beginn, den des Rezeptionsprozesses, konsti-
tuierend —, um am Schluss wieder in jene des Predigers zu schliipfen,
der das Publikum wie Elihu am Anfang des Textes an die Allmacht
Gottes gemahnt30,

Abstract

On the basis of the mottoes before Hamann's poetological essay Aesthetica in nuce
(1762) the present study will examine the motto as an exemplary scene of intertextua-
lity. The motto shows an affinity to intertextuality, because it is included neither in the
title nor in the following text and it is thus situated between the title and the text like
an island in the whole text. Being undecided in a semantic vacancy, it constitutes an
ideal terrain for the quotation. The two short quotations from the Old Testament and
the longer one from Horace’s Odes that are placed at the head of Hamann's text get an
additional meaning by reading them as an anticipation of the polemics against the
contemporaries’ conception of language and literature in the text. The relation
between the motto and the text is the typological one of promise and fulfilment. The
pattern of the history of salvation the text is based on in ideas is also imprinted on it
as its structure. In addition to it the method of reciprocal analogy, which Hamann
requires as the poetical method for the purpose of God’s realization, is installed in the
whole text.

35 Hamann, Bd. 2, S. 197 bzw. 206; metrische Fragen spielen auch bei Horaz eine
hervorragende Rolle, vgl. Horaz, Ars Poetica 73-98, 251-274.
36 Hamann, Bd. 2, S. 217.






	Das Motto als Anzeiger von Intertextualität : Hamann und Horaz

