
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1997)

Heft: 26: Intertextualité : nouvelles questions - nouvelles réponses =
Intertextualität : neue Fragen - neue Antworten

Artikel: Das Motto als Anzeiger von Intertextualität : Hamann und Horaz

Autor: Antonsen, Jan Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jan Erik An tonsen

Das Motto als Anzeiger von Intertextualität.
Hamann und Horaz

Das Motto ist ein grundsätzlich erklärungsbedürftiger Text. In der
Regel erscheint es in der Gestalt eines Zitats, indem es ein aus dem
früheren Zusammenhang gerissenes Text-Element verkörpert, das -
vorderhand noch ohne erkennbaren neuen Zusammenhang -
zwischen Titel und Text eine zweite Heimat findet. Die Situierung
zwischen dem vorausgehenden und dem nachfolgenden Text lässt das
Motto in einem semantischen Freiraum schweben: Indem es weder
dem Titel noch dem Text unmittelbar zugehört, fehlt ihm der für die
Festlegung des Sinns unerlässliche Kontext. Die Ortsbestimmung stellt
sich als unzureichend heraus, weil der Ort lediglich als Zwischenraum
definiert ist; sie vermag nichts anderes als die Differenz zu Titel und
Text zu bezeichnen, nichts weiter anzugeben als den Nicht-Ort des
Mottos. Die Nichtzugehörigkeit des Mottos zum Titel ist ohne weiteres
einsichtig: Die beiden Text-Elemente unterscheiden sich schon äusser-
lich hinsichtlich ihrer Struktur, indem dem Titel die Kriterien eines
grammatikalisch vollständigen Satzes abgehen, während sie beim
Motto erfüllt sind1. Weit weniger offensichtlich ist das Verhältnis, das
zwischen Motto und Text besteht: Weder ist es dem Text einverleibt
noch - dies macht bereits eine ganz oberflächliche Überprüfung klar -
völlig von jenem unabhängig. Obgleich es in keinen Kotext eingebettet

ist, steht es nicht wirklich ausserhalb des Textes; es ist ihm doch

1 Für beide Bestimmungen existieren Ausnahmen; bei der grundsätzlichen Unter¬

scheidung von Motto und Titel entstehen aber gleichwohl keine Schwierigkeiten.

Auf grundlegende Weise setzt sich mit dem Motto meine Dissertation Text-
Inseln. Studien zum Motto in der deutschen Literatur vom 17. bis 20. Jahrhundert)

auseinander, die demnächst im Druck erscheinen wird. Ich danke dem
Verlag Königshausen & Neumann für die Erlaubnis, Teile eines Kapitels dieser

Untersuchung hier in leicht veränderter Form vorstellen zu können.



20 Jan Erik Antonsen

irgendwie zuzurechnen, weil es durch den ihm vorangestellten Titel
gleichwohl in eine superiore Ordnung eingebunden ist.

Die Position des Mottos ist - anders gesagt - die Isolation
zwischen Titel und Text. Es erscheint so - wie es der Begriff "Isolation"

schon suggeriert - als eine Insel im Gesamttext, als ein genau
abgegrenztes und überblickbares Gebilde, das dem grösseren semantischen

Kontinent zwar zugeordnet, aber zugleich von ihm abgesondert

ist. Diese 'Inselhaftigkeit' des Mottos stellt ein ideales Terrain für
das Zitat dar: Insofern das Motto nämlich vom Text nicht völlig
annektiert wird, kann es durchaus zugleich Teil eines zweiten, fremden

Textes sein, dessen Herkunft und Zugehörigkeit es offen zur
Schau trägt. Es stellt damit auf exemplarische Weise einen Schauplatz
für die Beziehung der Intertextualität dar, die auf der Kopräsenz
zweier (oder mehrerer) Texte basiert.

Im folgenden soll die Bedeutung des Mottos als eines exemplarischen

Anzeigers einer intertextuellen Beziehung am Beispiel der Motti
vor Johann Georg Hamanns Aesthetica in nuce dargelegt werden.
Hamann gehört wohl zu den schwierigsten Autoren der deutschen
Sprache überhaupt, und die 1762 als Hauptstück der Kreuzzüge des

Philologen erschienene Aesthetica in nuce ist einer seiner schillerndsten

(und am kontroversesten gedeuteten) Texte. Es wird hier nicht
darum gehen können, von der Plattform der durch die Motti angezeigten

intertextuellen Beziehung aus eine ins Einzelne gehende Interpretation

des Textes zu versuchen; es soll lediglich die (nicht auf den
ersten Blick erkennbare) enge inhaltliche und strukturelle Verflechtung

der Motti mit Hamanns Text nachgewiesen werden. Es wird sich
dabei zeigen, dass die vorangestellten Zitate insofern dem Text dienstbar

gemacht werden, als sie die Spuren vorzeichnen, denen der Text
folgt, sozusagen das Programm formulieren, das der Text dann in
"kabbalistischer" Manier umsetzt. Freilich artikuliert sich dies in den
Motti - wie es bei einem Meister der literarischen Anspielung vom
Schlage Hamanns nicht anders zu erwarten ist - auf recht verschlüsselte

Art und Weise. Der Sinn der Zitate, die Hamann heranzieht, wird
erst deutlich, wenn sie im Kontext von Hamanns Argumentationsgang
gelesen werden. Damit dies gezeigt werden kann, ist es notwendig,
zunächst die Leitlinien der Aesthetica in nuce in aller Kürze
nachzuzeichnen.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 21

Der Titel bezeichnet in Anlehnung an die 1750-1758 erschienene
Aesthetica Alexander Gottlieb Baumgartens nicht nur eine Lehre vom
Schönen, sondern mehr noch die von der sinnlichen Erkenntnis, die
gegenüber den höheren Verstandeskräften aufgewertet wird. Zugleich
und von seinen Grundlagen her ist der Text eine Streitschrift gegen die
rationalistische Bibelhermeneutik. Dieser zweifache Argumentationsstrang

mündet in eine Dichtungs- und Sprachtheorie auf theologischer
Basis. Denn Gottes Offenbarungswerk könne nur durch die Sinne,
nicht aber durch die Vernunft aufgefasst werden. Bibel und Buch der
Natur seien daher nicht durch "Abstractionen" der Ratio, sondern
durch das ursprünglichere Verfahren der bild- und gleichnishaften
Nachahmung auszulegen2. Philosophie und Philologie böten dabei
keine Handhabe, als adäquates Mittel komme allein die Poesie in
Frage. Der Dichter sei berufen, die durch den Sündenfall verworrene
Ursprache der Offenbarung wieder in eine sinnhafte Ordnung zu
bringen. An den theologisch-dichtungstheoretischen Hauptteil der
Schrift schliesst sich unvermittelt ein philologischer Exkurs an, in dem
Probleme des Reims und des Metrums besprochen werden. Mit der an
den Hauptteil wieder anknüpfenden Apostille klingt dann der Text
aus. Dem Titel Aesthetica in nuce kommt so eine zweifache Bedeutung

zu: Zum einen benennt er eine Schrift mit ästhetischer Thematik
in dicht gedrängter Form, zum andern bezeichnet er sie als eine, die
im Glauben an die Offenbarung beschlossen liege wie in einer Nuss.

Zugleich stellt er eine parodistische Anspielung auf die herrschende
Ästhetik dar: Denn mit diesem Titel wird gerade keine philosophischsystematische

Abhandlung angekündigt3. Der Text ist, wie der irritierende

Untertitel "Eine Rhapsodie in Kabbalistischer Prose" anzeigt,
keine einer diskursiven Struktur folgende Studie, sondern eine Art

2 Johann Georg Hamann, Sämtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe v. Josef
Nadler, Wien, Herder-Verlag, 1949-57, Bd. 2, S. 206.

3 "Aesthetica in nuce" ist zugleich eine Anspielung auf den Titel einer Abhandlung
des Gottsched-Schülers Schönaich, Die ganze Aesthetik in einer Nuss oder
Neologisches Wörterbuch (1754), die sich gegen (den von Hamann geschätzten)
Klopstock und die Kritiker Bodmer und Breitinger richtet; vgl. dazu Bernd

Bräutigam, Reflexion des Schönen - Schöne Reflexion. Überlegungen zur Prosa
ästhetischer Theorie- Hamann, Nietzsche, Adorno, Bonn, Bouvier, 1975, S. 44ff.



22 Jan Erik Antonsen

Mischform zwischen einer bruchstückhaften Dichtung und einer
Predigt, wobei das Adjektiv sowohl auf den religiösen Hintergrund als
auch auf die verrätselnde Bildhaftigkeit des Stils verweist4.

HORATIUS.
Odi profanum vulgus et arceo.
Favete linguis! carmina non prius
Audita, Musarum sacerdos,

Virginibus puerisque canto.
Regum timendorum in proprios greges;
Reges in ipsos imperium est Iovis,
Clari giganteo triumpho,
Cuncta supercilio moventis'.

(HORAZ: Ich hasse den nicht eingeweihten Pöbel und weise ihn weg./ Ihr
andern, schweigt! Nie zuvor erklungene Lieder/ will ich als Priester der Musen/
den jungen Frauen und Männern singen./ Fürchtenswerte Könige herrschen
über ihr Volk,/ über die Könige selbst aber Jupiter,/ der, berühmt durch den
Triumph über die Giganten,/ mit einem Wink alles lenkt.)

So lautet das Motto, das der Aesthetica in nuce unmittelbar
vorangestellt ist (auf die zwei weiteren Motti, die auf der Vorder- bzw.
Rückseite des Titelblatts angebracht sind, komme ich unten noch zu
sprechen). Der Kontext, den die Verse aus der ersten Ode von Horaz'
drittem Buch seiner Carmina hervorrufen, ist der einer religiösen
Handlung: Horaz bringt als Musenpriester sein Gedicht den Göttern als

Opfer dar. Indem Hamann das Zitat seinem Text unmittelbar voranstellt,

spricht auch er diesem den Status einer heiligen Handlung zu. Die
Horaz-Stelle benutzt er dabei als Sprachrohr für seine eigene Sache6.

4 "Rhapsodie" ist hier im ursprünglichen Sinn als "zusammengefügte Bruchstücke
epischer Dichtung", wie sie von den griechischen Rhapsoden vorgetragen wurden,

(von grch. pdnrtEtv, "zusammennähen") zu verstehen; zur Verwendung von
"kabbalistisch" vgl. auch Hamann, Bd. 2, S. 201f., bes. die umfangreiche Anm. 21.

5 Hamann, Bd. 2, S. 197; das Zitat stammt aus Horaz, Oden III, 1, 1-8; die Über¬

setzung ist von mir.
6 Horaz ist einer der Autoren, die Hamann öfters als Sprachrohr dienen. Die

mitunter sehr eigensinnige Anverwandlung von Fremdtexten ist auch sonst eine
herausragende Technik Hamanns; vgl. dazu Volker Hoffmann, Johann Georg
Hamanns Philologie. Hamanns Philologie zwischen enzyklopädischerMikrologie
und Hermeneutik, Stuttgart u.a., Kohlhammer, 1972, bes. S. 110-119.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 23

Dass es sich beim vorliegenden Text um eine theologische Streitschrift
handelt, geht bereits aus dem ersten Vers des Mottos mit aller Deutlichkeit

hervor: Er bezeichnet nichts anderes als eine unmissverständliche
Abweisung des Publikums. Gegen wen aber richtet sich diese? Der
Hauptgegner wird bereits im zweiten Satz des Texts - lange zu fackeln
ist Hamanns Sache nicht - direkt, wenngleich verschlüsselt, angesprochen:

"Heil dem Erzengel über die Reliquien der Sprache Kanaans!"7.

Hinter dem "Erzengel" verbirgt sich ein doppeltes Wortspiel, mit dem
der bedeutende Orientalist und Theologe Johann David Michaelis aufs
Korn genommen wird, der die Durchsetzung einer philologisch
fundierten Bibelexegese auf sein Banner geschrieben hatte: Einerseits liegt
Michaelis' Funktion als des Hauptvermittlers der liberalen englischen
Bibelwissenschaft etymologisch dem Wort "Erzengel" zugrunde (grch.:
arch-angelos), andererseits wird auf Michaelis durch eine Antonomasie
angespielt (Michaelis Erzengel Michael)8. Seiner rationalistischen
Haltung wegen, die dem Status des Bibelworts als "heiliger Litteratur"
nicht angemessen sei, wird er von Hamann scharf kritisiert9. Ein
Hinweis auf diese Gegnerschaft findet sich bereits im ersten Motto des

Textes, einer nach dem hebräischen Urtext zitierten Stelle aus dem
"Deborah-Lied", die auf der Vorderseite des Titelblatts, unmittelbar
nach dem Untertitel, angebracht ist:

Beute an Kleidern,/ für meinen Hals als Beute ein, zwei bunte Tücher10.

Dass hiermit Michaelis direkt angesprochen wird, geht schon aus der
Übernahme der hebräischen Schriftzeichen hervor. Zugleich wird mit
der Stelle aus der Schilderung der auf die Heimkehr des Feldherrn

7 Hamann, Bd. 2, S. 197.
8 Vgl. dazu Hans-Martin Lumpp, Pbilologia crucis. Zu Jobann Georg Hamanns

Auffassung von der Dichtkunst. Mit einem Kommentar zur Aesthetica in nuce'
(1762), Tübingen, Niemeyer, 1970, S. 42ff. sowie Johann Georg Hamann,
Sokratische Denkwürdigkeiten. Aesthetica in nuce, mit einem Kommentar hg. v.
Sven-Aage Jörgensen, Stuttgart, Reclam, 1987, S. 80.

9 Hamann, Bd. 2, S. 197.
10 Hamann, Bd. 2, S. 195; dem Motto noch vorangestellt ist die Quellenangabe:

"Buch der Rieht. V, 30"; die Stelle ist zitiert nach der Einheitsübersetzung des
Alten und Neuen Testaments (Hausbibel, 10. Aufl., Freiburg/Basel/Wien, Herder,
1994, S. 244).



24 Jan Erik Antonsen

wartenden Frauen die Polemik gegen den Widersacher entfacht, denn
wie die Vorfreude der Mutter auf reiche Beute bitter enttäuscht wird -
der Feldherr Sisera ist längst von den Israeliten geschlagen und
umgebracht worden -, so sei auch die Erwartung Hamanns unerfüllt
geblieben: Michaelis hatte 1758 unter dem Titel Beurtheilung der
Mittel, welche man anwendet, die ausgestorbene Hebräische Sprache
zu verstehen eine grundlegende Untersuchung zur Stilistik des Alten
Testaments herausgegeben - den ersten Teil einer mit eigenen Zusätzen

versehenen Übersetzung eines Werks des Oxforder Theologen
Robert Lowth -, die Hamann aufgrund der angewandten Methodik
sehr missfallen hat. Er deutet seine Haltung gegenüber Michaelis
ironisch an, indem er durch das Zitat die Aussicht auf "Beute" - in
bezug auf den noch ausstehenden zweiten Teil des Werks - von
vornherein als vergebliche bezeichnet. Stattdessen schickt er selbst
sich mit dem Zitat aus Hiob - der Gegenrede Elihus - an, Michaelis
eine Entgegnung zukommen zu lassen:

Mein Inneres ist wie Wein, der keine Luft hat,/ wie neue Schläuche muss es
bersten./ Reden will ich, dann wird mir leichter,/ ich öffne meine Lippen und
entgegne./ Ich ergreife für niemand Partei/ und sage keinem Schmeichelworte./
Denn ich versteh' mich nicht aufs Schmeicheln,/ sonst raffte mich mein Schöpfer
bald hinweg11.

Mit dieser Absichtserklärung, die zugleich auch die Motivation für die
Erwiderung beinhaltet, wird der nachfolgende Text eingeleitet und
durch die Angabe des Beweggrunds für die Erwiderung als Reaktion
gekennzeichnet: Hamann könne gar nicht anders - so gibt er zu
verstehen - als Michaelis' Hermeneutik seine eigene Ästhetik
entgegenzustellen. Die Rolle Elihus ist dabei in mehrfacher Hinsicht
geeignet, um Hamanns fulminanten Gegenangriff einzuleiten: Elihu ist
der jüngste der vier Redner, die auf Hiobs Anklage gegen Gott
antworten, und der letzte, der das Wort ergreift. Seine Kritik zielt im
wesentlichen auf Hiobs Anmassung, Gottes Wirken einer rationalen

11 Hamann, Bd. 2, S. 196 (Rückseite des Titelblatts); auch dieses Zitat ist im
hebräischen Original wiedergegeben, dem die Quellenangabe "Elihu im Buch
Hiob XXXII, 19-22" vorangeht; die Stelle wird hier wiederum nach der Einheits-
übersetzung des Alten und Neuen Testaments zitiert (Hausbibel, S. 606).



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 25

Beurteilung zu unterziehen (denn Hiob schliesst aus dem Umstand,
dass ihm trotz eines untadeligen Lebenswandels grosses Leid widerfahren

ist, auf Gottes Ungerechtigkeit). Denselben Vorwurf richtet
Hamann an Michaelis.

Auf Michaelis zu allererst ist also die Bezeichnung "profanum
vulgus" im ersten Vers des dem Text unmittelbar vorangestellten
Horaz-Zitats gemünzt; er ist in den Augen Hamanns "profan" im
mehrfachen Wortsinn: Aufgrund seiner Methode vermag er nicht zum
Heiligen vorzudringen, so bleibt er gleichsam vor dem Heiligen
stehen, was "profanus" im etymologischen Sinn bedeutet12. In der
übertragenen Bedeutung des Worts wird er zugleich als jemand
bezeichnet, der nicht eingeweiht ist, weil er nach Meinung Hamanns
im Irrtum verharrt, den Bibeltext mit rationalen Mitteln deuten zu
können. Es ist deshalb nur konsequent, wenn er vor Beginn der
heiligen Handlung weggewiesen wird.

Es geht aber Hamann - wie bereits angedeutet - keineswegs nur
um die angemessene Behandlung des Bibeltextes, diese ist nur
Ausgangspunkt und Grundlage seiner Argumentation: Die ganze Literatur
ist letztlich auf dem Prüfstand, denn auch sie hat es mit Gott zu tun.
Doch die zeitgenössische Dichtung, so Hamanns Befund, laufe Gottes
Sprache in der Natur ebenso zuwider, wie die theologische Hermeneutik

Gottes Wort in der Bibel verfehle. Dies ist der grundsätzliche
Vorwurf, den Hamann an die Dichter seiner Zeit und deren Kritiker
richtet, allen voran Lessing, Mendelssohn und Nicolai, die Herausgeber

der Briefe, die neueste Litteratur betreffend-, auch sie gehören
demnach zum "profanum vulgus", das nicht zum Allerheiligsten
vorzudringen vermag13. Die andern, die nicht schon explizit weggewiesen
worden sind, fordert er zum Schweigen auf. Er tut dies nicht nur, weil
er als Musenpriester mit der Deklamation beginnen will; er zielt auf
Grundsätzlicheres: Die Bezeichnung "favere Unguis" ist der lateinische
Fachausdruck für das Gebot des eùcprijieîv, bei heiligen Handlungen
nur Worte guter Bedeutung zu sprechen (was nach antiker Auffassung

12 "profanus" bedeutet wörtlich "vor dem heiligen Bezirk liegend" (als entspre¬
chendes Adjektiv zu "pro fano").

13 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 200, wo diese Kritiker als "Leviten der neuesten Litteratur"
bezeichnet werden.



26 Jan Erik Antonsen

der Aufforderung zum Schweigen gleichkommt)14. Die Dichter sollen
schweigen, weil sie die richtigen Worte nicht finden können; Dichtung
habe buchstäblich keinen Sinn, solange sie nicht in der Lage sei, das in
der Natur sinnlich Erfasste, die "Turbatverse und disjecti membra
poetae, [...] in Geschick zu bringen"15. Sich selbst aber weist Hamann
die Rolle des "Vermittlers des Heiligen" zu, was der ursprünglichen
Bedeutung des Wortes "sacerdos" entspricht; er stellt sich dem Publikum

als von Gott inspirierter Hermeneut vor16. Die Inspiration hat

Auswirkungen auf die Form der Vermittlung: Sie vollzieht sich nicht in
einer wissenschaftlichen Abhandlung, sondern als Rhapsodie. Nicht
zufällig bezeichnet sich Hamann als Rhapsode: Dieser galt in der
Antike als Experte für die Unterscheidung zwischen Wahrem und
Falschem. Infolgedessen kündigt Hamann im folgenden "Lieder" an,
und zwar solche, die bisher nicht erklungen sind, weil er es ja ist, der
den Weg zum richtigen Verständnis des Redens Gottes erst weist. Sie

sind - sowohl im buchstäblichen wie übertragenen Sinn - unerhört. Er

bringt damit nicht nur zum Ausdruck - gemäss einer traditionellen
Wendung der Exordialtopik —, dass sein Text etwas noch nie Dagewesenes

darstelle, er gibt obendrein zu verstehen, dass sein Umgang mit
der Sprache sich grundsätzlich von dem der zeitgenössischen Autoren
unterscheide17.

Dies bezieht sich wohl in erster Linie auf den Stil der Abhandlung,
der in der Tat neu und ungewöhnlich oder sagen wir ruhig: esoterisch

14 Derselbe Ausdruck ist von Hamann später als Motto der Schrift Des Ritters von Ro-
sencreuz letzte Willensmeynung vorangestellt worden; vgl. Hamann, Bd. 3, S. 27.

15 Hamann, Bd. 2, S. 198f.; "disiecti membra poetae": "des zerstückten Dichters
Glieder" (Zitat aus Horaz, Satiren I, 4, 62, das Lessing seinen Fragmenten als

Motto vorangestellt hat); vgl. auch ibid., S. 211, wo die Sprache der Natur als

"ausgestorbene" bezeichnet wird.
16 In der Apostille im Anschluss an die Schrift verweist Hamann auf eine Stelle aus

Piatons Ion. "die Rhapsoden - Ausleger der Ausleger"; in diesem Dialog stellt
Sokrates eine Inspirationstheorie für die Dichtung auf: Der Gott selbst spreche
durch den Dichter zum Menschen, während der Rhapsode seinerseits als
Vermittler der Dichtung fungiere, weil er die Dichtung nicht nur dem Buchstaben,

sondern dem Sinn nach verstehe; vgl. Harnann, Bd. 2, S. 217 sowie Piaton,
Ion 530-536.

17 Vgl. bes. Hamann, Bd. 2, S. 21 lf. sowie die Apostille, wo er von seiner Ästhetik
als der "neusten [...], welche die älteste ist", spricht, S. 217.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 27

ist. Die "carmina non prius audita" sind geradezu eine Schlüsselbezeichnung

für Hamanns dichtungstheoretische Auffassungen. Nimmt
man diese Stelle aus dem Motto als Teil einer programmatisch zu
verstehenden Aussage über den Text ernst, so wird man die unter dem
Einfluss der Diskussion über den "Sturm und Drang" entstandene
Auffassung des Hamann'schen Stils als eines unmittelbaren und quasi
unbewussten Ausdrucks heftiger Gefühlsregungen nicht gelten lassen
können. Sein Stil ist nicht Ausdruck einer schrankenlosen Ichbezogenheit,

sondern viel eher ein Teil seiner Gesamtstrategie; über den Stil
führt ein direkter Weg zum Kern seines Anliegens. Hamann kritisiert
nicht nur das Reden seiner Zeitgenossen als ein vergebliches, er
versucht zugleich aufzuzeigen, wie sinnvolles Reden möglich sei:
durch Nachahmung. Was er nachzubilden versucht, ist das schöpferische

Sprechen Gottes. Das Offenbarungswerk - das der Natur und das
der Bibel - erscheint bei Hamann als ein Sprechakt Gottes: Gott ist der
"Poet am Anfange der Tage"18. Eine Sprache, die sich daran orientiert,
muss produktiv sein19. Ihr vorrangiges Ziel kann nicht im möglichst
reibungslos abzuwickelnden Transport von Gedanken bestehen; die
Sprache soll nicht mehr nur wie bisher - mit einem anderen Wort —

Kommunikationsmedium sein, sie muss ihre herkömmliche Instru-
mentalität vernachlässigen und selbst kreativ werden20. Die Konsequenz

dieser Forderung ist, dass die Bedeutung eines Worts nicht als

von vornherein festgelegt und eindeutig bestimmt betrachtet werden
darf, sondern als verborgener Sinn, der sich durch die kotextuelle
Umgebung erst finden muss (wie Hamann es gleich zu Beginn der
Schrift anhand des Wortspiels mit "Erzengel" demonstriert). Die Sprache

muss als Experiment angeschaut werden, als Versuchsfeld, damit
ihre Eigenschaften herausgefunden werden können; dadurch erst wird
das Sprechen, jedes Sprechen, sinnlich auffassbar, erfahrbar. Die
Produktivität der Sprache wird Hamann geradezu zum Kriterium der

18 Hamann, Bd. 2, S. 206.

19 Vgl. dazu auch Harald Schnur, Schleiermachers Hermeneutik und ihre Vorge¬

schichte im 18. Jahrhundert. Studien zur Bibelauslegung, zu Hamann, Herder
und F. Schlegel, Stuttgart/Weimar, Metzler, 1994, S. 77-84.

20 Als Paradigma dieser Kreativität erscheint denn auch die Namengebung der
Tiere durch den Menschen im Paradies; vgl. Hamann, Bd. 2, S. 206.



28 Jan Erik Antonsen

Vergegenwärtigung Gottes21. Dem Gleichnis wie allem bildhaften
Reden kommt deshalb nicht bloss aufgrund seiner Ursprünglichkeit
gegenüber den "Schlüssen" die Priorität zu22. Ein mit Metaphern und
Wortspielen angereicherter und von Zitaten und literarischen Querverweisen

durchsetzter Stil, der darauf ausgerichtet ist, "das Geheimnis
geheimnisvoll" zu sagen, erscheint daher als die geeignete Ausdrucksform

zur Demonstration von Hamanns Sprachverständnis23. Mit Bezug
auf den Sinnzusammenhang des horazischen Gedichts könnte man
sagen: Hamann opfert die unmittelbare Verständlichkeit seines Textes
auf dem Altar eines Sprachverständnisses, das sich Gottes Schöpferkraft

zum Vorbild nimmt. Nachdem der Musenpriester die Ungeweih-
ten weggewiesen und die übrigen zum Schweigen aufgefordert hat,
können es nur "carmina non prius audita" sein, die er ankündigt. Dass

er sich an "junge Frauen und Männer" wendet, mag als Hinweis darauf
aufzufassen sein, dass den zeitgenössischen Autoren die fällige
Erneuerung der "ausgestorbene^ Sprache" nicht zugetraut wird24.

Die folgenden vier Verse betonen im wesentlichen den geradezu
liturgischen Kern der Schrift, die sich mithin - im Unterschied zu den
Texten der kritisierten Autoren - in den Dienst Gottes stellt und damit
den Status einer heiligen Tat erhält. Als Botschaft an die Zeitgenossen
Hesse sich entnehmen: Auch die zu Ansehen und Ruhm gelangten

21 Dies wird dann zum Ansatzpunkt von Hamanns kritischer Auseinandersetzung
mit (der ersten Auflage von) Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Bedingung
der Möglichkeit synthetischer Urteile a priori liege bereits in der Sprache -
nämlich als Sprache - vor; vgl. Schnur, S. 79f.

22 Dies formuliert Hamann provokativ bereits im zweiten Abschnitt der Schrift; vgl.
Hamann, Bd. 2, S. 197.

23 Bräutigam, S. 48; Jörgensens Ansicht, Hamanns Esoterik sei Ausdruck seiner
"Selbstbescheidung im Hinweisen auf das Heilige [...] dessen Verhüllung und
Schutz" scheint mir nicht recht einleuchtend: Die ganze Intention des Textes
läuft auf das genaue Gegenteil hinaus; gerade weil er damit sein literarisches
Verständnis demonstrierte, musste er sich später von seinen (nur) stilistischen
Nachahmern wie etwa Herder distanzieren (dessen Stil er als "pindarische
Miethsleyer" bezeichnet hat) (Hamann, Bd. 3, S. 45), vgl. Hamann (Jörgensen),
S. 175; die Dunkelheit des Stils ist natürlich auch als traditionelles rhetorisches
Mittel des "acutum dicendi genus" anzusehen, welches das Publikum zur eigenen

Denkarbeit anregen soll.
24 Hamann, Bd. 2, S. 211.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 29

Bibelexegeten und Dichter hätten anzuerkennen, dass ihr Wirken
niemals Selbstzweck sein dürfe, sondern auf jenes höhere Ziel ausgerichtet

sein sollte. Die Bezugnahme dieser Verse auf den nachfolgenden
Text ist auch im einzelnen erkennbar: So kehrt das Wort "clarus", die
Bezeichnung des Göttervaters Jupiter im Motto, im Text in seiner
ursprünglichen Bedeutung wieder, wo Gott als Licht bezeichnet wird25.

Der "giganteus triumphus", von dem anschliessend die Rede ist, soll
entsprechend nicht wie bei Horaz objektiv als "Triumph über die
Giganten", sondern mehr noch subjektiv als "gigantischer Triumph",
d.h. christologisch als Hinweis auf die Menschwerdung Gottes verstanden

werden26. Der Schluss des Mottos ist somit implizit als Aufforderung
zur Ehrerbietung gegenüber dem Allmächtigen aufzufassen und bringt
so dasselbe zum Ausdruck wie das Zitat aus der Offenbarung - das

Hamann gar als die "Hauptsumme" der ganzen Schrift ansieht-, mit dem
im letzten Abschnitt der Apostille der Text zu seinem Ende kommt27.

Der thematische Zusammenfall vom Schluss des Mottos mit dem
Ende des ganzen Textes ist nicht zufällig: Das Motto weist nicht nur -
wie nun deutlich wird - programmatisch auf die Schrift voraus, das

Verhältnis des Mottos zum nachfolgenden Text erweist sich letztlich als

ein typologisches, als das von Verheissung und Erfüllung. Was die
Schrift argumentativ entfaltet, ist im Motto bereits im Kern vorgegeben.
Es stellt am Anfang des Textes in bezug auf den Text dar, was von
Adam und dessen Beziehung zum nachfolgenden Menschengeschlecht
gesagt wird: Dieser sei "hieroglyphisch" - was hier so viel bedeutet
wie "typologisch" - die "Historie des ganzen Geschlechts im symbolischen

Rade"28. Im typologischen Verhältnis zwischen Motto und Text
ist das Muster der Heilsgeschichte, die als Idee der Schrift zugrundeliegt,

dem Gesamttext als dessen Struktur eingeprägt; was den
Argumentationsgang des Textes begründet, ist also auf dessen Oberfläche
bereits vorgezeichnet. Damit ist auch in der Textstruktur das mimeti-

25 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 204 u. 206f.; "clarus" bedeutet wörtlich "hell".
26 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 212f.

27 "Fürchtet GOtt und gebt Ihm die Ehre, denn die Zeit Seines Gerichts ist ge¬

kommen, und betet an Den, der gemacht hat Himmel und Erden und Meer und
die Wasserbrunnen!" (Offb. 14, 7); Hamann, Bd. 2, S. 217.

28 Hamann, Bd. 2, S. 200.



30 lan Erik Antonsen

sehe Prinzip, das inhaltlich eine so zentrale Rolle spielt, installiert.
Horaz, der - wie sonst nur in einem Theaterstück üblich - als
selbständig sich äussernde Figur gekennzeichnet ist, tritt dabei als der
Vorredner auf, dessen Prophezeiungen durch den nachfolgenden Text
als Gestus imitiert und in einer Typologese ausgedeutet werden29.

Aus poetologischer Sicht aktuell wird damit auch die Problematik
des Anfangens: Im Denkschema der Typologie ist der Anfang, zumindest

hinsichtlich seiner Absolutheit, entschärft, indem durch den
AntiTypus wiederholt wird, was durch den Typus immer schon vorgegeben

ist: In der Vorstellung der Heilsgeschichte beginnt in Christus von
neuem, was in Adam schon einmal begonnen hat. Im Anbringen eines
Mottos, das zum Text im Verhältnis von Typus zu Anti-Typus steht,
wird ein Verfahren erkennbar, das auf exemplarische Weise das
Problem des Anfangens umgeht. Dies ist hier keineswegs ohne Bedeutung,

wie gleich zu zeigen sein wird.
Dass dem Motto in mehr als einer Hinsicht eine hervorragende

Bedeutung zukommt, belegt auch das zweite Horaz-Zitat des Textes,
das am Schluss, unmittelbar vor der Apostille, als eine Art nachgestelltes

Motto die Struktur des unmittelbar dem Text vorangestellten Zitats
wiederholt. Auch dieses Zitat umfasst acht Verse; die Quellenangabe
ist, diesmal den üblichen Gepflogenheiten entsprechend, dem zitierten

Text angefügt:

lam satis terris nivis atque dirae
Grandinis misit Pater, & rubente
Dextera sacras iaculatus arces

Terruit urbem,
Terruit gentes; grave ne rediret
Seculum Pyrrhae, nova monstra questae,
Omne quum Proteus pecus egit altos

Visere montes. -
HORATIUS30

29 Die Bedeutung der Typologie als Matrize einer Geschichtsphilosophie bei
Hamann ist ausführlich dargelegt bei Karlfried Gründer, Figur und Geschichte.

Johann Georg Hamanns 'Biblische Betrachtungen ' als Ansatz einer
Geschichtsphilosophie, Freiburg/München, Alber, 1958.

30 Hamann, Bd. 2, S. 216; das Zitat - eine Anspielung auf den antiken Sintflut-
Mythos - entspricht Horaz, Oden I, 2, 1-8; die Übersetzung stammt wiederum
von mir.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 31

(Schon genug Schnee und unheilbringende Hagelkörner/ sandte der Göttervater

auf die Erde, und mit der glühend roten/ Rechten zerschmetterte er die
heiligen Zinnen,/ schreckte Rom/ und schreckte die Völker; denn es kehrte
wieder/ die beschwerliche Zeit der Pyrrha, welche die göttlichen Zeichen
neuerdings beklagte,/ als Proteus seine ganze Herde/ auf die hohen Berge
trieb. - HORAZ)

Auch das Verhältnis der beiden Horaz-Zitate zueinander kann
bestimmt werden; Es ist antithetisch. Wird Horaz im Motto wie in einem
Theaterstück als Anwesender markiert, der selbst spricht, so ist er hier
ein Abwesender, der keine Verfügungsgewalt über seinen Text mehr
hat, da dieser als Zitat, dessen formalen Gepflogenheiten er nun
entspricht, in einen anderen Text eingeordnet ist. In der Tat wird der
Text durch das Zitat abrupt unterbrochen; er geht, syntaktisch lediglich
durch einen Gedankenstrich getrennt, ins Zitat über; der letzte Satz

findet erst mit dem Punkt am Ende des Zitats seinen gehörigen
Abschluss. Stellt das erste Horaz-Zitat die Ankündigung des Künftigen
dar, dieses zugleich antizipierend, so das zweite den Abgesang auf
Vergangenes, sich von jenem zugleich lösend. Verhält sich das Motto
zum Text wie Adam zu Christus, entspricht das Abschluss-Zitat folglich
dem Jüngsten Gericht, der Apokalypse. Durch die in ihm zum
Ausdruck kommende Weltuntergangs-Szenerie weist es zugleich auf das

Offenbarungs-Zitat voraus, das den Gesamttext am Schluss der Apostille

abschliesst. Wurde im Motto ein Verfahren, den Anfang zu
umgehen, deutlich, so hier eines, den Schluss zu vermeiden. Der
Abschluss der Schrift ist in der Tat mehrfach aufgefächert und damit
ebenfalls in gewisser Weise entschärft. Ein erstes Ende findet der Text
in einem Persius-Zitat, das mit der Bemerkung "discedo" - "ich
entferne mich" - abbricht; es ist der Abschluss jenes Teils, der die
theologisch-dichtungstheoretische Polemik enthält31. Das zweite Ende
markiert das erwähnte Horaz-Zitat, das jenen philologischen "Anhang"
abschliesst, der - wie die Hamann-Interpreten bemängeln - so wenig

31 "Pinge duos angues! pueri, sacer est locus; extra/ Meiite; discedo —" ("Male dann
zwei Schlangen und sprich die Worte: 'Kinder, heilig ist der Ort; pisst woanders!'
Ich gehe weg -"), Hamann, Bd. 2, S. 214.



32 Jan Erik Antonsen

zum vorherigen Teil der Schrift zu passen scheint32. Auch damit ist der
Text noch nicht wirklich zu Ende: Es folgt nun noch die Apostille, die
schon durch diese Bezeichnung als selbständiger Teil gekennzeichnet
ist und ihrerseits in einem Zitat, dem bereits erwähnten aus der
Offenbarung, ausklingt.

Was das Motto und sein quasi-paratextuelles Gegenstück deutlich
machen, ist das dem Text unterliegende Argumentationsschema: Nicht
die lineare Abfolge der Logik, welche eine der "Schlüsse" ist, bestimmt
den Text, sondern das dualistische Schema des "Gleichnisses". Der
Text ist durchgängig bestimmt durch das Verfahren der Analogisie-
rung, eines wechselseitigen Verweisens, das weder einen eindeutigen
Anfang noch einen eindeutigen Schluss kennt: Im Prinzip der Wiederholung,

das dem Analogon zugrundeliegt, sind Anfang und Ende

gleichermassen aufgehoben. Hamann setzt damit im eigenen Text

genau das um, was er zu Beginn der Schrift als das ursprünglichere
Reflexionsverfahren den zeitgenössischen Philosophen und Theologen

entgegengehalten hat33. Vor diesem Hintergrund erhält auch der
erwähnte philologische "Anhang", der die Hamann-Interpreten für
gewöhnlich in Verlegenheit zu bringen pflegt, einen Sinn: Nicht einen
"ironischen Exkurs" stellt er dar, sondern er konstituiert eine Analogie
zu Horaz34. Wenn Hamann an die theologisch-dichtungstheoretische
Polemik unversehens einen Teil mit Erörterungen zu Fragen, die den
Reim und das Metrum betreffen, anhängt, tritt er in eine genaue
Kongruenz zu dem römischen Autor, der in den Oden als "Musarum
sacerdos" auftritt und später im Briefan die Prionen (der sogenannten

Ars poeticä) als poetologischer Gesetzgeber. So wechselt auch
Hamann die Rolle und bespricht in der Maske des Philologen jene
Merkmale, welche die poetische Sprache, die "Muttersprache des
menschlichen Geschlechts", von jener der "Abstractionen" unterschei-

32 Lumpp, S. 102; vgl. Hamann, Bd. 2, S. 2l4ff.; zur Beurteilung dieses Teils der
Schrift vgl. auch den Kommentar des Herausgebers in: Hamann (Jörgensen),
S. 188f. Im Grunde wird schon infolge des Zitat-Status der Stelle das Ende

umgangen: Das Zitat pflegt die Linearität des Textes zu unterbrechen, um die
Lektüre kurzzeitig in eine andere Richtung zu lenken.

33 Vgl. Hamann, Bd. 2, S. 197.

34 Jörgensen in: Hamann (Jörgensen), S. 188.



Das Motto als Anzeiger von Intertextualität. Hamann und Horaz 33

det35: den vollständigen lautlichen Gleichklang zweier Wörter und den
festgesetzten Rhythmus als Mittel zur Verfremdung der Rede, welche
Voraussetzung ist für die Entfaltung des ihr innewohnenden schöpferischen

Potentials. In der Apostille schliesslich spielt er zunächst die
Rolle des Kritikers seiner eigenen Schrift, des "ältesten Lesers", und
nimmt damit als Autor auch die Funktion des Publikums vorweg -
gleichsam einen neuen Beginn, den des Rezeptionsprozesses,
konstituierend -, um am Schluss wieder in jene des Predigers zu schlüpfen,
der das Publikum wie Elihu am Anfang des Textes an die Allmacht
Gottes gemahnt36.

Abstract

On the basis of the mottoes before Hamann's poetological essay Aesthetica in nuce
(1762) the present study will examine the motto as an exemplary scene of intertextua-
lity. The motto shows an affinity to intertextuality, because it is included neither in the
title nor in the following text and it is thus situated between the title and the text like
an island in the whole text. Being undecided in a semantic vacancy, it constitutes an
ideal terrain for the quotation. The two short quotations from the Old Testament and
the longer one from Horace's Odes that are placed at the head of Hamann's text get an
additional meaning by reading them as an anticipation of the polemics against the

contemporaries' conception of language and literature in the text. The relation
between the motto and the text is the typological one of promise and fulfilment. The

pattern of the history of salvation the text is based on in ideas is also imprinted on it
as its structure. In addition to it the method of reciprocal analogy, which Hamann
requires as the poetical method for the purpose of God's realization, is installed in the
whole text.

35 Hamann, Bd. 2, S. 197 bzw. 206; metrische Fragen spielen auch bei Horaz eine
hervorragende Rolle, vgl. Horaz, Ars Poetica 73-98, 251-274.

36 Hamann, Bd. 2, S. 217.




	Das Motto als Anzeiger von Intertextualität : Hamann und Horaz

